Corps sensible
et expériences du sacreé

Conception d'espaces de soin

Université de Toulouse Il — Jean-Jaurés
Institut Supérieur Couleur, Image, Design — ISCID
Mémoire de Master | parcours Design Sensoriel

Auteur: Pedro ALMEIDA
Enseignant Référent : Delphine TALBOT

16 septembre 2025

H H 4 c Institut
' niversi =
ge Tc?u?oilese W universiTE TouLOUSE e — izzzzm
> ormation Continue et de I'Apprentissage
} Jeon Jaurés | forerenten PR ige
Design






[0 0.0 L (0 = 1. 1= 01 3

00T [T oY T 4
Chapitre 1 : Méthodes interdisciplinaires pour le design sensoriel...........ccccccrrriiiicicnnnnnnn. 8
1.1 Corps Sensible : Véhicule de 'eXperiencCe........c.ccccvvvvviiiiiiiiiiiiieeeeee 8
1.1.1 Fondements de la Perception : le résultat d’'une relation............ccccevvvvveeviiinnnnnnnn.. 11
1.1.2 La matiére, le corps et I'expérience : espaces de rencontre des dichotomies....... 18
1.1.3 La conscience comme substance, la sentience comme média de la connaissance
L AU SAVOI.... et e et e e e e 30
1.2 Le sens du sacreé : Expériences Non-0rdinaires...........cocovvveeviruiiiii e e e e e e e eeeeeanns 40
1.2.1. Expériences non-ordinaires et paradoxales : a la recherche de l'inconcevable....45
1.2.2. Etre présent ou I'expérience d’étre. : une ontologie du sensible........................... 54
1.2.3 Poiétiques du sacré: la création expérimentéedans le rapport au monde............. 61
1.3 La géométrie, la nature, I'espace, et le corps : Langages symboliques et sensibles du
Y= 101 £ TOU PP OP USRS USPPP 72
1.3.1 A propos du symbole et du SYMbOlISME.............ccoveveveueeeeeeeeeeeeeeeee et 76
1.3.2 Géométrie sacré et la nature : Symboles pour une esthétique du sacré............... 79
1.3.3 Le centre, 'espace sacré et 1€ SOIN.........coiviiii i 85
1.3.4 Le corps sentient : 'expérience d’étre symbole..............ooooeii oo 94
Chapitre 2 : EtUAES 0@ CaS......ccccceeeueieerceesieesaesiess s sess e s s e s sessssssssesessssessssasssssssssssnsnns 104

2.1 La Chacana : Un instrument rituel et conceptuel d’organisation spatiale et temporelle 104

2.2 Casa de pensamiento : le Tore comme structure et principe fondamentale de l'univers....
z128

2.3 The School of Sufi Teachings : Application contemporaine de I'Architecture sacré

1] =g 1o [ = TS 146

2.4 Les Sciences Contemplatives : Exploration sur les états de conscience...................... 151

Chapitre 3 : Design sensoriel de I'espace de SOin........ccccceeeviiieireeess s 167
3.1 La perception comme geste du design d’expériences : langages sensoriels pour une

expérience de reCeNtreMENt..........oooiiiiiiiii e 167

3.2 Conception d’objets «MEdECINEM.......ceviiiiiiiiiiiiiiii 172

3.3 Conception d’eSPacCES AE SOIN......coeiiiiiiiiiiiiiie e e e e e e e e e e e e e e e e e e e nneeees 187

L0 4 e 1117 oY T 191

Bibliographie.........ccuiiiiiiiiiiir i ————— 196

1. Design et architecture du SACreé...............uuviiiiiiiiiiiiiiiiiieeee e 196

2. Anthropologie du SENSIDIE.........c.cuiiiii e e e 197

3. Sciences du sacré et SYMbOIOGI€...........uuiiiiiiiiiiii e 197

S a1 To =T 0] o] 1 = P 198

5. Ph&NOMENOIOGIE. .......eeiiiiieii it e e e e e e eanes 198

6. Sciences physiques et COgNItiVES...........ccoovviiiiiiiii 198

7. Sciences contemplatives / Méditation..............coovvi 199

SItOgrapPhie. ... ———————————— 202

1. Sites institutionnels ou de référence...........cccooviiii 202

2. Dictionnaires et ressources liNQUIStIQUES.............euviiiiiiiiiiiiiiieee e 202

3. Articles, blogs et contenus en ligNe.........cooooviiiiiiiiiiiiii e 202

Yo = o SRS 203



Remerciements

La réalisation de ce mémoire a été rendue possible, dans un premier temps, grace a
'Université Jean Jaurés de Toulouse et a l'Institut Supérieur Couleur Image
Design, pour la mise en place de ce dipldme et du processus de validation des acquis

de I'expérience (VAE) a travers lequel mon admission pour ce master a été possible.

Je souhaite également exprimer ma profonde gratitude a mon enseignante référente,
Delphine Talbot, qui a su valoriser la singularité de mes centres d’intérét et m’orienter
avec exigence, tout en encourageant mon autonomie et en renforgant ma confiance.
Cette période de recherche et d’étude demeure pour moi une expérience précieuse, en
grande partie grace a son accompagnement bienveillant. Je tiens aussi a remercier
Elodie Bécheras et Xaviére Ollier, les premiéres personnes avec lesquelles j'ai été en
contact a I'ISCID. Leurs observations et leurs retours m'ont motivé a m’engager
pleinement dans ce projet académique.

Ma reconnaissance va également a ma mere, Grace Almeida, et a ma sceur, Tamia
Almeida, qui demeurent et demeureront toujours des sources d’inspiration et de soutien
dans mon cheminement personnel. Je remercie aussi Laurent Riviere, Jimmy
Rodriguez et Bertrand Téchené pour avoir reconnu et valorisé mon travail artistique
ainsi que I'essence de ce qui l'inspire. Ma gratitude s’étend a Maria Eugenia Valarezo,
qui a soutenu mon voyage en France, ainsi qu'a mes colocataires pour leur
bienveillance au cours de ces derniéres années. Je souhaite exprimer toute ma
reconnaissance a Les Imaginations Fertiles et a Kerry Gamon, qui m’ont ouvert les
portes de La Belle Fabrique et du monde de I'innovation sociale. Cette expérience m’a
permis de grandir en tant qu’étre humain et d’élargir considérablement mes

compétences en tant que formateur et animateur.

Enfin, je remercie la planéte Terre et le Soleil pour l'air, I'eau, la terre, le feu et la
lumiére qui me composent et me maintiennent en vie ; les plantes, les animaux, le ciel
et les étoiles qui nourrissent mon imagination. Merci aux expériences qui m’ont appris
ma profonde connexion avec tout ce qui m’entoure, et qui m’ont ouvert a la beauté de

I'humilité et de I'innocence véritables.



Introduction

La pensée occidentale sociétés modernes s’est développée sur des bases matérialistes
et pragmatiques qui ont mis sur un piedestale la raison comme voie d'acces a la réalité
objective. Les dimensions sensibles et subjectives de I'expérience ont donc été
considérées sans importance a cause de lincapacité a en extraire des valeurs
quantifiables. Ce contexte idéologique a fondé les bases de la démarche scientifique et
d’'une société qui donne de la valeur et de la signification a la quantité plus qu'a la
qualité, aux faits plus qu’aux ressentis et a la dimension matérielle plus qu'a la
dimension spirituelle.

Le monde moderne est donc un endroit qui favorise la désensibilisation et la force pour
qui veut s’y adapter dans le sens ou le «développement» ou «progrés» est comptabilisé
en fonction de la croissance économique et financiere et non-pas du bien-étre et de la
santé des population et de I'environnement. Globalement, ceci implique que —si cela
représente un bénéfice économique — les sphéres politiques et industrielles du pouvoir
ne prennent pas trop en compte l'impact psycho-physiologique et écologique de leur
prise de décision et leurs actions sur la santé humaine et I'équilibre environnemental.
L'amélioration constante de la performance, l'augmentation de la productivité,
I'optimisation du temps, I'exploitation intensive des ressources naturelles et humaines
et la poursuite permanente d’'un succés professionnel et économique sont devenues la
norme d’un monde dévoué vers le monde extérieur, qui ne sait plus s'arréter, qui ignore
les limites du confort et qui a oublié la notion de ce qui est essentiel. D’autre part, de
nos jours le développement de la technologie et de l'intelligence artificielle atteint des
niveaux inquiétants et dystopiques de sophistication, au point de remettre en question

l'indispensabilité et la fonction de I'étre humain au-dela de celle du consommateur.

Dans un panorama pareil, étre sensible revient a condamner son systéme nerveux a la
réaction chronique et a une vie remplie de stress, d'angoisses et de pathologies
psycho-physiologiques. Or la perte de sensibilité (sensorielle et émotionnelle) entraine
une dissociation du monde, des personnes, de soi-méme, de I'environnement et de tout
ce qui I'habite, et une progressive perte du sens de vivre. Or, si la capacité de sentir
permet de se «sentir vivants» en prenant conscience de soi méme et de notre

interdépendance avec tout ce qui nous entoure, l'insensibilité nous améne dans un



espace de fragmentation, d’inertie et d'apathie dans lequel on se sent isolés,

déconnectés et sans énergie vitale.

D’un autre cété, la pensée occidentale contemporaine, gouvernée justement par des
institutions scientifiques, économiques mais aussi religieuses, considére l'idée du divin
et du sacré soit comme une invention des hommes, soit comme une entité personnifiée
dans une image anthropomorphe. D’un cété, par 'absence de preuves expérimentales
de son existence, elle désapprouve et méme ridiculise cette idée, ce qui nous rameéne a
la société de nos jours, fiere d’étre désacralisée et déracinée de ses origines culturelles
; dans laquelle on considere que tout est explicable et démontrable par la science et les
experts, et ou I'idée d’un plan supérieur, ou juste différent au matériel, est ridicule. Il n’y
a plus rien qui soit merveilleux, fantastique ou sacré puisque tout a une explication
scientifique gouvernée par le scepticisme et la raison. Du c6té des institutions
religieuses, l'idée du divin ou du sacré est restreinte aux limitations de I’ étre humain, de
sa pensée et de sa courte vision de la réalité. Dans ces deux cas, le concept de
'absolu et éternel est approché par des véhicules intellectuels et techniques aussi
limités, relatifs et impermanents que notre expérience dans l'existence. Alors que,
logiquement, un objet ou concept de nature absolue, infinie et éternelle devrait étre
analysée avec une approche ou un langage de la méme nature ou, au moins, capable
de représenter et communiquer des concepts aussi abstraits.

Cependant, la désacralisation du monde phénoménal et de la nature —tout comme
I'association systématique de la spiritualité a la religion institutionnalisée— est propre
des sociétés occidentales modernes (Eliade, 1965). Chez plusieurs cultures
traditionnelles d’Amérique du Sud —encore existantes— et du Monde, les forces et les
formes de la nature et la divinité ou le sacré étaient deux aspects de la méme réalité.
Le milieu naturel avec tous ses regnes et formes de manifestation, était pour eux
'expression symbolique de I'esprit ou du divin et étaient respectés et vénérés ainsi
(Gonzélez, 2003). De méme, la distinction entre sentir et penser n’avait pas lieu d’étre
dans ces cultures dans lesquelles la sensibilité était une forme de sagesse et de

connaissance (Laplantine, 2005).

Face a une réalité contemporaine pareille, la proposition de produits et de services qui
invitent a s'arréter, «prendre le temps», sentir davantage et a ré-intégrer les

dimensions physiques, psychologiques et spirituelles de tout ce qui nous rend humains



est, non seulement novatrice, mais devient indispensable au regard de I'actualité de la

condition humaine sur Terre.

Ce mémoire représente pour moi, une tentative de structurer, de mettre au propre et
d'exposer I'ensemble d’ idées qui, le long de mon expérience de vie, ont accompagné
les convictions, valeurs éthiques et esthétiques qui ont fagonné ma perception du

monde et mes propositions face a ses problémes.

L'objet de cette recherche concerne I'étude approfondie du corps sensible, des
expériences du sacré et des langages symboliques a partir d’'une approche
transdisciplinaire dans le but de soutenir un ensemble d'hypothéses qui proposent de
revendiquer la Iégitimité du sensible comme une forme d’abstraction, de connaissance,
et de compréhension du monde ; et comme moyen d'accés a des dimensions
objectives de la realité, a des sphéres élargies de connaissance et d'expériences
inaccessibles a la raison intellectuelle. L'étude questionne la dimension sensorielle et
concréte de la spiritualité — et donc la dimension esthétique et spirituelle de I'expérience
ordinaire— comme une partie incontournable de la condition humaine et
transcendantale pour son développement.

Dans ce contexte, le symbolisme est proposé comme un support langagier du corps
sensible pour une compréhension intuitive, le corps sensible comme médiateur de
communication et les sens comme une expression symbolique d'un «sens existentiel»
(dans le sens du sensoriel). Dans I'ensemble, le symbolisme et I'expérience du corps
sensible sont considéré comme des solutions sensorielles, incarnées et empiriques des
dichotomies fondamentales de I'expérience —principalement représentées par la
pensée cartésienne qui sépare le corps de l'esprit— et donc comme des potentiels
mediums incarnés du sens du sacre.

En définitive I'hypothése soutient que I'espace sacré —du fait d’étre consacré a favoriser
la contemplation et la méditation et d'incarner une esthétique signifiante de valeurs
idéales et spirituelles comme l'unité, la vérité, l'intégrité et la plénitude de I'étre—

possede des qualités thérapeutiques et peut étre considéré comme un espace de soin.

Ces idées seront soutenues dans un corps de texte structuré en trois parties. Une
premiére partie sera consacrée, dans un premier temps, a construire une base

théorique riche et diverse concernant I'analyse phénoménologique et scientifique de la



perception, I'expérience et la conscience ; dans un deuxieme temps de cette premiere
partie je réaliserais une étude approfondie d'expériences non-ordinaires et de la
relation entre I'espace et le temps sacrés et le soin ; cette partie finalisera avec
'exploration de différents langages symboliques a la recherche d’alternatives plus
sensorielle et moins intellectuelles face aux limitation du langage conceptuel courant.
La deuxiéme partie sera quant a elle destinée aux études de cas pratiques et de
données concrétes qui soutiendront les hypothéses proposées. En troisiéme lieu, je
présenterai des propositions de création-recherche issues des explorations pratiques et

conceptuelles exposées dans ce mémoire.



Chapitre 1 : Méthodes interdisciplinaires pour le
design sensoriel

1.1 Corps Sensible : Véhicule de I'expérience

A linterface de I'expérience humaine du monde se trouve le corps, avec sa complexité
physique et mécanique, ses processus biochimiques et leur indissociabilité de la
dimension psycho-émotionnelle. Le corps est ce qui nous permet d’interagir avec le
monde de I'expérience, ou ce que Edmund Husserl — pére de la phénoménologie —
appelait le monde « phénoménal » (Abram, 2020, p. 55). Il nous permet de recevoir de

l'information par la perception et d’en émettre par la pensée, la parole et I'action.

Selon Merleau-Ponty, « [...] 'événement de perception se déploie sur le mode d’un
échange réciproque entre le corps vivant et le monde animé autour de lui » (Abram,
2020, p. 99). Alors que Husserl a établi comme base de sa science I'hypothése selon
laquelle le champ de la subjectivité — c’est-a-dire le monde phénoménal — était une
dimension entierement mentale et donc un champ immatériel d’apparences, attribuant
au «moi de I'expérience» ou sujet une conscience pure, un esprit ou un « ego »
transcendant (Abram, 2020, p. 55), Merleau-Ponty associe, dés le départ, I'identité du
sujet a son corps, comme seul moyen de faire I'expérience du monde. Méme s'il
semblerait plus cohérent d’accepter '’hypothése de Merleau-Ponty — de par la nature de
ce qui est commun et partagé dans I'expérience humaine du corps — plutét que celle de
Husserl, je pense que rejeter complétement 'une ou l'autre équivaudrait a fermer la
porte a une réflexion trés riche. Il est fort probable que ces deux pensées ne soient pas
contradictoires, mais complémentaires. Nous reviendrons sur ce sujet a un moment

plus pertinent.

La premiére partie de cette recherche a pour objectif d’explorer, a partir d’'une
perspective philosophique, phénoménologique et scientifique, les potentialités et les
limitations du corps sensible comme véhicule de I'expérience et médiateur entre les
polarités et dichotomies fondamentales de I'expérience et de la pensée humaines : le
concret et I'abstrait, I'objectif et le subjectif, I'intérieur et I'extérieur, le rationnel et le

sensible, le « moi » et le monde.



La phénoménologie' est une discipline philosophique créée par Edmund Husserl au
début du XXe siecle, en réaction au développement prévalant d’'une vision
réductionniste et purement quantitative de la science, pour laquelle I'aspect subjectif et
ambigu de I'expérience individuelle directe du monde était complétement ignoré et jugé
illégitime pour une étude rigoureuse et méthodique. Cela, en grande partie a cause de
la these de Galilée, qui affirmait que « seules sont réelles les propriétés de la matiére
qui sont susceptibles de mesures mathématiques [...]. Les autres qualités plus
“subjectives”, telles que l'odeur, le golt et la couleur, ne sont que des impressions
illusoires : le livre de la nature est exclusivement écrit en langue mathématique »
(Abram, 2010, p. 49). La phénoménologie propose donc une « science de I'expérience
», visant a « décrire aussi précisément que possible la maniere dont le monde
lui-méme se rend présent a la conscience, la maniére dont les choses se donnent dans

notre expérience sensible directe » (Abram, 2020, p. 54).
Selon David Abram :

« La véritable tache de la phénoménologie, telle que Husserl I'a congue a la fin de
sa carriére, est la démonstration méticuleuse de la maniére dont chaque pratique
théorique et scientifique nait du sol oublié et pourtant nourricier de notre
expeérience sentie et vécue de maniére directe, et n’a de valeur et de signification

qu’en référence a cette réalité primordiale et ouverte.»?

En d’autres mots, « notre expérience spontanée du monde, chargée de contenus
subjectifs, émotionnels et intuitifs, demeure le vital et obscur fondement de notre
objectivité » (Abram, 2010, p. 52).

Il sera essentiel d’identifier et de comprendre les acteurs, facteurs et variables de
'expérience sensible et de |la perception, afin de définir certaines contraintes concrétes
ayant des effets désirables — notamment de soin — et susceptibles d’étre appliquées
dans le design. Finalement, et dans une sorte de posture politique, jessaierai de
revendiquer la Iégitimité du sensible dans I'apprentissage et dans I'appréhension du

monde, en tant que forme fondamentale de connaissance — peut-étre plus légitime que

' Le mot phénoméne signifie un «objet ou un aspect connu par les sens et non par la pensée ou
Pintuition».

2 David Abram, Comment la terre s’est tue : pour une écologie des sens, Paris, La Découverte, 2010, p.
64.



la raison et l'intellect — afin de soutenir 'hypothése qui place le sensible comme moyen

d’accés a la réalité objective.

Le corps

Dans son article L’a priori du corps chez Merleau-Ponty, Lucia Angelino — philosophe
contemporaine spécialisée en phénoménologie et en esthétique, actuellement
postdoctorante au sein de lInstitut ACTE (CNRS — Paris ) — présente la vision
merleau-pontienne du corps comme « une forme indivise ou Gestalt, c’est-a-dire un
ensemble d’organes et de fonctions sensorielles, ainsi que de puissances motrices ou
perceptives, systématiquement cohérent dans l'unité ou « un phénomene dans lequel
le tout est antérieur aux parties » (cité dans Angelino, 2008, p. 170). Selon la

philosophe :

« Le corps réunit et englobe des parties trés hétérogenes, se compose avec
lu-méme et construit sans cesse un nouveau montage d’analogies
inter-sensorielles, intra-sensorielles, sensori-motrices et spatio-temporelles, pour
s’adapter aux diverses situations de la vie perceptive, pour répondre aux
sollicitations du monde et aux besoins d’unification de la chose, aux demandes

émanant d’une constellation de données.»®

Le corps est aussi — selon une expression qu’emploie Merleau-Ponty dans La prose du

monde — « un systéme de systémes voué a l'inspection d’'un monde ».

Ainsi, pour Merleau-Ponty, le corps est, d’'aprés Lucia Angelino, un systéme holistique
voué a articuler la grande diversité d’'informations qui sollicitent son attention, dans le

but d’en faire une expérience unifiée.

D’aprés David Abram, « le corps est ce phénomeéne mystérieux, a multiples facettes,
qui semble toujours accompagner notre attention et notre conscience, voire étre le site
méme de cette attention et de cette conscience a l'intérieur du champ des apparences
» (Abram, 2010, p. 55).

3 L. Angelino, « L'a priori du corps chez Merleau-Ponty », Revue internationale de philosophie, n° 244,
vol. 2, 2008, p. 170.

10



1.1.1 Fondements de la Perception : le résultat d’'une relation

La perception et I'expérience chez Merleau-Ponty

Dans sa pensée, Merleau-Ponty distingue clairement la perception de I'expérience. Il
etablit que la perception est primordiale, c’est-a-dire qu’elle constitue le mode
fondamental d’accés au monde. Dans Phénoménologie de la perception, il insiste sur le
fait que la perception n’est ni une construction intellectuelle ni une simple réception de
stimuli, mais une maniére incarnée et pré-réflexive d’étre-au-monde. Pour
Merleau-Ponty, la perception constitue la matrice originaire, le fondement a partir
duquel se développent toutes les expériences. Elle est immédiate, corporelle,
anté-prédicative et pré-conceptuelle ; elle existe presque a I'état de conscience pure.
Comme il le souligne : « la perception est le fond sur lequel tous les actes se détachent

et elle est présupposée par eux » (Merleau-Ponty, 1945, pp. ii—v).

Comme nous l'avons vu, «la perception dans I'ceuvre de Merleau-Ponty est cette
réciprocité, cet échange permanent entre mon corps et les entités qui I'entourent »

(Abram, 2020, p. 74). Il s’agit ici d’'une relation spécifiquement intercorporelle

« Mon regard s’accouple avec la couleur, ma main avec le dur et le mou, et dans
cet échange entre le sujet de la sensation et le sensible, on ne peut pas dire que
'un agisse et que l'autre patisse, que I'un donne sens a l'autre. Sans exploration
de mon regard ou de ma main, et avant que mon corps ne se synchronise avec

lui, le sensible n’est rien qu’une sollicitation vague.»*

A propos de cette réflexion de Merleau-Ponty, Abram affirme que « la perception est un
accordage ou une synchronisation entre mes propres rythmes et les rythmes des
choses elles-mémes, leurs tonalités propres, leurs textures » (Abram, 2020, p. 76). Il
attribue a la perception une dimension vibratoire, dans laquelle les rythmes de chaque
acteur — le sujet et le sensible — se synchronisent. Or, qui dit rythme dit mouvement,
périodicité et ordre. Merleau-Ponty acquiert ainsi une profondeur singuliére lorsqu’il
« décrit la perception presque a la maniere d’'une invocation magique, suscitant en
retour la “possession” de ce corps par le percu » (Abram, 2020, p. 77). Cette approche

du sensible acquiert une tonalité quasi animiste, dans laquelle « le monde sensible est

4 Abram, Comment la terre s’est tue, op. cit, p. 75

11



décrit comme actif, animé et, de quelque curieuse maniéere, vivant » (Abram, 2020, p.
77). Pour reprendre les mots de David Abram et de Merleau-Ponty, la perception
semble étre «une interaction réciproque, une relation sexuelle, un «accouplement de

notre corps avec les choses».» (Abram, 2020, p. 78).

En revanche, Merleau-Ponty place I'expérience a un niveau plus élaboré du processus.
L'expérience est, pour lui, une construction réflexive émergeant de la perception,
enrichie par le langage et la mémoire. La distinction entre perception et expérience sera
approfondie dans la suite de ce travail, dans la mesure ou il sera pertinent de la

souligner.

Ainsi, selon la perspective phénoménologique de Merleau-Ponty, la perception est non
seulement une relation d’échange réciproque et interactive entre le corps et son
environnement, mais également un état pré-conceptuel de la conscience — une sorte
de conscience incarnée a I’état pur. Cette approche fondamentaliste de la perception
se retrouve également dans la préface — rédigée par Richard Shusterman® — de
I'édition francaise de I'ouvrage de John Dewey, L’Art comme expérience : « Peirce a
également fait de la qualité immédiatement sensible de I'expérience (si importante pour
I'esthétique) sa premiére catégorie de la conscience : la Priméité » (Dewey, 2010, p.
12).

Dans ce contexte, si I'on rapproche la nature « pré-conceptuelle » de la perception chez
Merleau-Ponty de la « qualité immédiatement sensible de I'expérience » chez Peirce,
alors la perception pourrait également étre caractérisée comme I'état premier et
fondamental d’'une conscience émergente. Il ne s’agit pas ici de confirmer la vision d’un
penseur par celle d’'un autre, mais il est intéressant de relever les points de

convergence possibles entre eux.
Plus loin dans le méme texte, Shusterman affirme :

« L'expérience peut étre de nature cognitive ou non cognitive ; elle inclut a la
fois le sujet et I'objet, en enveloppant aussi bien le contenu de I'expérience

que la maniére dont elle est expériencée. L'expérience est en méme temps

5 Richard Shusterman (né en 1949) est un philosophe américain reconnu pour ses travaux en esthétique
pragmatiste, en philosophie de I'art, et plus récemment en soma-esthétique — un champ qu’il a lui-méme
fondé.

12



le flux général de la vie consciente, que nous avons tant de mal a saisir, et
ces moments distincts, aigus, qui surgissent de ce flux et constituent “une
expérience”. Parce qu’elle embrasse a la fois le passé, le présent et le futur,
elle renferme la sagesse accumulée de la tradition, célébrée par la pensée
conservatrice, et elle symbolise l'ouverture au changement et a

I'expérimentation que défend la pensée progressiste.»®

Dans cette réflexion, qui porte directement sur I'expérience en tant que telle, il est
notable que celle-ci puisse étre « non cognitive » — ce qui peut étre interprété comme
pré-cognitive, pré-réflexive ou purement sensitive. D’autre part, Shusterman affirme que
'expérience inclut le «flux général de la vie consciente que nous avons tant de mal a
saisir » (Dewey, 2010, p. 19), comme s’il existait une essence vitale et consciente, en
grande partie insaisissable pour nous, les sujets de I'expérience. Dans tous les cas, il
est intéressant de souligner qu’il ne réduit pas la conscience a un cadre
psychophysiologique — notamment comme simple produit de I'activité neuronale —,
mais qu’il 'associe a un flux de vie. Ce n'est pas exactement la position de
Merleau-Ponty, qui, quant a lui, place le corps sensible au coeur de I'expérience — et
méme des concepts les plus abstraits, tels que le « moi de I'expérience », I'esprit

pensant ou la connaissance (Abram, 2020).

Neurophysiologie de la perception

La théorie syntergique propose que I'expérience résulte de linteraction entre ce que
'on appelle le champ neuronal et la lattice, une supposée substance énergétique a

I'origine de I'organisation de I'espace.

La realité perceptible ne correspond ni au champ quantique, ni a [lactivité
neuroélectrique du cerveau. Des systtmes de convergence-divergence
transformeraient les signaux en neuro-algorithmes compréhensibles par le cerveau.
Ces processus neuro-algorithmiques seraient a 'origine de la formation des concepts,

de l'imagination et du sens.

& John Dewey, L’Art comme expérience, trad. Joélle Zask, préface de Richard Shusterman, Paris,
Gallimard, coll. « Folio Essais », 2010, p. 19.

13



C’est sur la base, a la fois solide et incertaine, de la physique quantique que Jacobo
Grinberg développe sa théorie syntergique, apres plusieurs années d’expérimentations
en laboratoire et de recherches scientifiques. Il propose ainsi une théorie visant a

expliquer les phénoménes de la perception et de I'expérience.

Jacobo Grinberg-Zylberbaum était un neurophysiologiste et psychologue mexicain,
dont les recherches ont établi un pont audacieux entre les neurosciences, la
conscience et des phénoménes non conventionnels. Il a étudié la psychologie a la
Faculté de psychologie de I'Université nationale autonome du Mexique (UNAM), ou il a
obtenu sa licence. Trés tét intéressé par la relation entre le cerveau et la conscience, il
poursuit ses études aux Etats-Unis, ou il obtient un doctorat en psychophysiologie &
'Université de New York (NYU). Sa formation repose sur des bases solides en

neurosciences, électrophysiologie cérébrale et psychologie cognitive.

De retour au Mexique dans les années 1970, Grinberg devient professeur et chercheur
a 'UNAM, ou il occupe un poste a la Faculté de psychologie et fonde le Laboratoire de
psychophysiologie. Il y enseigne et y mene des recherches jusqu’au début des années
1990. Son laboratoire devient un centre d’expérimentation original, dans lequel il étudie
des phénomeénes tels que les corrélations cérébrales intersubjectives, les effets de la

méditation et les états modifiés de conscience.

Les travaux de Jacobo Grinberg sont d’'une grande complexité. J'essaierai ici de

transmettre ce qui, dans son ceuvre, est le plus pertinent pour la présente recherche.

D’une part, comme nous I'avons mentionné précédemment, le champ quantique est
considéré comme une entité physique fondamentale, un milieu continu et omniprésent
dans I'espace. Pour reprendre les mots de Jacobo Grinberg : «a fundamental energetic
matrix exist behind the wuniverse of known particles and objects.»’
(Grinberg-Zylberbaum, 1982, p. 231).

D’une autre part il postule que «Our brain creates a syntergic energetic field as a result

of all the neuronal interactions occurring in a finite interval of time (presumably this

" Traduction libre : Une matrice énergétique fondamentale existe derriére I'univers des particules et objets
connus.

14



interval is the “duration of the perceptual present”, measuring around 50 msec.)»
(Grinberg-Zylberbaum, 1982, p. 237). Selon le scientifique, ce champs syntergique
produit par l'activité neuronale du cerveau peut avoir des «niveaux» plus ou moins
élevés de syntergie en fonction de la capacité «neuro-algorithmique» du cerveau ; «
These neuro-algorithms unify disperse activity in logical neuronal patterns (Grinberg
Zylberbaum, 1976a, b;1981a). The neuro-algorithmic processes are the basis of
concept formation, imagination and meaning (Grinberg Zylberbaum, 1980a)° »
(Grinberg-Zylberbaum, 1982, p. 230). Comme mentionné dans la citation précédente,
les neuro-algorithmes permettent de rendre «compréhensible » ou saisissable
l'information transmise par les nerfs optiques. Cette propriété syntergique, attribuée aux
champs neuronaux, comme les appelle Grinberg, peut étre éclairée par la phrase

suivante :

« In the syntergic theory, space is conceived as a matrix capable of concentrating
information in each of its points or locations. A high syntergic space is a region of
space in which each location concentrates more information than a low syntergic

space.»'°

Jacobo Grinberg fait un parallélisme entre le champ neuronal et le champ quantique en
signalant que tout comme pour le cerveau, un systéme de convergence d’information
peut étre un élément fondamental dans 'organisation informationnelle de I'espace.

Sur cette base théorique et scientifique il postule que :

«Experience is the interaction between the neuronal field and the syntergic

organization of space (the quantum field).»"!

& Traduction libre : Notre cerveau crée un champ énergétique syntérique en résultante de toutes les
interactions neuronales se produisant dans un intervalle de temps fini (cet intervalle correspond
vraisemblablement a la « durée du présent perceptif », estimée a environ 50 millisecondes).

® Traduction libre : Ces neuro-algorithmes unifient I'activité dispersée en des schémas neuronaux
logiques. Les processus neuro-algorithmiques constituent la base de la formation des concepts, de
l'imagination et du sens.

°Jacobo Grinberg-Zylberbaum, « Psychophysiological Correlates of Communication, Gravitation and
Unity: The Syntergic Theory », Psychoenergetics, vol. 4, 1982, p. 234. Traduction libre ;: Dans la théorie
syntergique, I'espace est congu comme une matrice capable de concentrer I'information en chacun de
ses points ou emplacements. Un espace hautement syntergique est une région de I'espace dans laquelle
chaque point concentre plus d’information qu’un espace faiblement syntergique.

" Ibid, p. 237. Traduction libre : L'expérience est I'interaction entre le champ neuronal et I'organisation
syntergique de I'espace (le champ quantique).

15



En ce qui concerne la perception (visuelle), il signale qu’il s’agit dans un premier temps,
d'une transformation et d'un transfert de l'information de la matrice du champs

quantique entre les récepteur de la rétine de I'oeil et les axones du nerf optique :

«In the interaction between our retinal receptors and the energetic information
contained in the space of the interaction, a transformation of the quantum field
matrix occurs. In this transformation, the information contained in the quantum
fields is transferred first to local, analogical microchanges in membrane potentials
and later on into propagated, digital action or spike potentials in the axons of the

optic nerve.»'

Ensuite, lorsque l'information transmise par ces messages numériques atteint les zones
plus profondes du cerveau, deux types de transformations énergétiques ont lieu. D’'une
part, des réseaux de convergence-divergence traitent I'information en concentrant les
messages numériques sous forme de « neuro-algorithmes ». D’autre part, interviennent
les wave fronts (ou «fronts d’'onde » en frangais), un concept central dans la théorie
holonomique du cerveau développée par le neurophysiologiste Karl Pribram
(Grinberg-Zylberbaum, 1982).

Pribram considérait que le cerveau ne stocke pas l'information de maniére localisée,
comme le ferait un ordinateur, mais qu’il la code sous forme de motifs d’interférences
d'ondes, a limage d'un hologramme. Ces fronts d’onde sont donc des ondes
cérébrales qui interagissent entre elles et créent des modéles d’interférence a l'intérieur
du cerveau, ce qui permettrait a celui-ci de percevoir, se souvenir et traiter I'information.
Selon Grinberg, ces phénoménes se manifestent physiologiquement sous forme de
potentiels électriques lents dans les dendrites (les prolongements des neurones). Cela
signifie que les motifs d’'ondes seraient enracinés physiquement dans la microstructure

méme du cerveau.

Ainsi, alors que les mécanismes neuro-algorithmiques du cerveau constitueraient un
systéme de décodage et de recodage du champ quantique, responsable du traitement
de problemes a caractére plus linéaire — tels que la perception d’objets concrets —, les
fronts d’onde, quant a eux, seraient a I'origine du champ neuronal et de I'expérience

perceptuelle elle-méme (Grinberg-Zylberbaum, 1982).

'2 Ibid, p. 230.

16



Donc comme le mentionne Jacobo Grinberg dans son article, «Perceptual reality as we
know it is neither the reality of the quantum field, nor the neuroelectric reality of our
brain activity”». La réalité pergue est, selon lui, le résultat de la neuro-algorithmisation
—de la part du cerveau— des systémes énergétiques ou informationnels du champ
quantique. Et tant ce qui est pergu que ce qui ne I'est pas dépendrait de la capacité du

cerveau a neuro-algorithmiser des systémes énergétiques plus ou moins complexes.

«If an energy system located in the quantum field is capable of being
neuroalgorithmized by the brain, it will be perceived as a concrete object. If an
energy system is so complex as to exceed the neuroalgorithmic capacity of the
brain, this organization will not be perceived at all or will be seen as a blurred
configuration. This last is the case for space. In reality space is so complex and
full of information that our brain is only capable of decodifying the little portion of it
transecting our retinal receptors. If we could decodify and perceive simultaneously
all the portions of space, we could see a solid. Thus space as an empty and

dividing entity is a delusion.»

Donc, dans le cas de la perception de I'espace comme «vide» ou transparent, le
chercheur indique que c’est a cause du fait que le cerveau n’est pas capable de
neuro-algorithmiser la complexité de sa structure. Ceci confirmerait, depuis une
approche neurophysiologique, ce que Albert Einstein affirmait a propos du «champ»
comme la seule réalité existante en tant que substance physique composante de la

matiére et omniprésente dans I'espace (Capra, 1984, p. 239).

D'apres cette étude, la perception peut étre abordée depuis différentes perspectives.
L'approche phénoménologique de Merleau Ponty la définit comme une relation
d’échange entre le corps et son environnement a un état pré-conceptuel de

'expérience.

3 Ibid. p. 230. Traduction libre : La réalité perceptive telle que nous la connaissons n’est ni celle du
champ quantique, ni celle de la réalité neuroélectrique de I'activité de notre cerveau.

% Ibid, p. 231. Traduction libre : Si un systéme énergétique situé dans le champ quantique est capable
d’étre neuro-algorithmisé par le cerveau, il sera pergu comme un objet concret. Si un systéme
énergétique est trop complexe et dépasse la capacité neuro-algorithmique du cerveau, cette organisation
ne sera pas du tout pergue ou sera pergue comme une configuration floue. C’est le cas de I'espace. En
réalité, 'espace est tellement complexe et rempli d'informations que notre cerveau ne peut décoder que
la petite portion qui traverse nos récepteurs rétiniens. Si nous pouvions décoder et percevoir
simultanément toutes les portions de I'espace, nous pourrions voir une masse solide. Ainsi, 'espace en
tant qu’entité vide et divisante est une illusion.

17



A partir d’'une approche philosophique purement pragmatique comme celle de Charles
Peirce —et s’il est permis d'attribuer «la qualité immédiatement sensible de
'expérience» a la perception— elle serait définie comme «Priméité», la premiéere
catégorie de la conscience de Pierce.

Finalement, et selon les conclusions de Jacobo Grinberg la perception serait d’'une part,
le résultat de la neuro-algorithmisation —de la part du cerveau— de systemes
énergétiques plus ou moins complexes du champ quantique, et d’'une autre part, le
résultat de l'interaction du champ neuronal avec le champs quantique.
Indépendamment de la définition qui veuille étre admise ou celle qui soit le plus
pertinente, la perception semblerait étre, en essence, le résultat d’'une relation

d’échange ou interaction a un état premier de I'expérience.

1.1.2 La matiére, le corps et 'expérience : espaces de rencontre des
dichotomies

Questionner I'objectivité

Si I'expérience subjective est la seule que I'étre humain connaisse directement,
pourquoi existe-t-il autant de certitudes quant a I'existence d’'une réalité objective ? Par
définition, la réalité objective est théoriquement — tout comme la vérité — la seule réalité
existante ; mais comment pouvons-nous prétendre observer, expérimenter et étudier la
« réalité » a travers une perception qui, elle, est fondamentalement subjective ? Une
telle réalité n’exigerait-elle pas une perception objective, donc une forme de conscience
pure, inconditionnée, pour étre véritablement expérimentée ou comprise ? Est-ce

méme possible ?

Face a cette impasse, I'étre humain a répondu par la raison et l'intellect, envisagés
comme moyens d’accéder a une compréhension objective du monde. L'esprit

scientifique, quant a lui, affirme que seule est réel ce qui est mesurable et quantifiable.

En premiére instance, le complexe corps-psyché permet a l'individu de se différencier
du monde extérieur et des objets expérimentés. L'idée méme d’individualité, ainsi que
le sentiment d’identité, sont rendus possibles par le corps et par la frontiére sensible

qu’il établit entre I'individu et I'altérité.

18



De cette étude du corps sensible émerge l'idée que, s’il constitue concréetement une
frontiére entre soi et le monde, il agit également comme un pont entre les polarités
fondamentales de I'expérience humaine. Si nous cherchions a innover dans le domaine
de I'expérience — et si une expérience traditionnelle impliquait nécessairement une
distance entre le sujet et l'objet —, une expérience véritablement innovante ne
consisterait-elle pas en l'abolition de cette séparation ? En une forme d’expérience
dans laquelle sujet et objet ne seraient plus distingués ? Une expérience ou le sujet

serait en méme temps l'objet ? Qu’impliquerait un tel renversement ?

D’autant plus que lorsqu'on parle du corps sensible, et plus particuliérement de
sensibilité et de sensations, il est possible d'identifier différentes catégories : les
sensations physiques ou physiologiques, et les sensations psycho-émotionnelles. Bien
que les émotions aient souvent des manifestations physiologiques perceptibles et
mesurables (sous forme de sensations), I'expérience émotionnelle en tant que telle

demeure interne, exclusive, profondément intime — et donc entiérement subjective.

En établissant un paralléle entre les sensations physiques et les sensations
émotionnelles, une question se pose : si I'objet ou le médium d’une sensation physique
peut étre un objet matériel, un son, une couleur ou une odeur, quel serait alors
'équivalent du médium d’une sensation émotionnelle ? L'objet d’'une sensation
émotionnelle est-il 'événement, le souvenir, ou la circonstance qui I'a déclenchée — ou

bien I'émotion elle-méme ?

Par ailleurs, pour revenir aux sensations physiques — et plus précisément au goit et a
'odorat —, une question similaire se pose : I'objet de la sensation est-il le fruit, ou son

godt ? La fleur, ou son odeur ?

«L’expérience» en philosophie de l'art

De son coété, John Dewey distingue I'expérience d’une expérience. Autrement dit, pour
Dewey, il existe, d’'un coté, 'expérience courante, issue de « l'interaction de I'étre vivant
et de son environnement » (Dewey, 2010, p. 80), caractérisée par son manque de
fluidité et par une « léthargie intérieure » (Dewey, 2010, p. 80), et, de l'autre cbté, une
expérience qui se distingue et devient « identifiable » grace aux caractéristiques qui

'individualisent et au fait qu’elle se suffit a elle-méme . Nous verrons plus tard que

19



cette idée d'expérience « totale » ou « compléte » correspond a ce qu’il appelle une
expérience esthétique, concept central développé dans son ouvrage L’art comme
expérience, et qui constituera 'un des principaux sujets d’analyse, surtout dans la
deuxiéme sous-partie de ce chapitre. Il est néanmoins pertinent de le citer ici afin de

mieux saisir sa vision. Dans ses propres mots :

« L'expérience est le résultat, le signe et la récompense de cette interaction
entre I'organisme et I'environnement qui, lorsqu’elle est menée a son terme,
est une transformation de I'interaction en participation et en communication.
Puisque les organes des sens et le dispositif moteur qui leur est associé
permettent cette participation, toute tentative pour y déroger, quelle qu’elle
soit, qu’elle soit pratique ou théorique, est a la fois I'effet et la cause d’'un

vécu étriqué et terne.»™

Bien que cette déclaration mérite évidemment une explication et une tentative
d’interprétation, je préfere la réserver, comme mentionné auparavant, pour I'étape de
cette recherche ou elle sera la plus bénéfique a 'intention qui la guide. Ici, il s’agit plutot
d’enrichir — théoriquement — la compréhension de ce qu’est I'expérience selon les
représentants de différents courants philosophiques, et de montrer en quoi elle résulte
de la rencontre et de 'union de diverses dichotomies ou dualismes. Dans les mots de
Richard Shusterman : « La notion d’expérience semble aussi assurer I'unité d’'un grand
nombre de dualismes qui nous égarent sitdt que nous pensons a l'art et a la vie »
(Dewey, 2010, p. 19).

Dans ce cadre, pour Dewey, I'expérience constitue un point de contact entre un sujet et
son environnement. Dans sa volonté de proposer une nouvelle théorie de l'art, qui
rassemble I'ceuvre ou l'objet d’art et la vie quotidienne, Dewey soutient qu’afin de «
découvrir la nature de la production des ceuvres d’'art et du plaisir que leur perception
procure » (Dewey, 2010, p. 43), il faut « trouver les germes et les racines dans des
expériences que nous ne considerons pas actuellement comme esthétiques » (Dewey,
2010, p. 44), en prenant « pour point de départ I'expérience sous sa forme élémentaire
» (Dewey, 2010, p. 45). Or, « la nature de l'expérience est déterminée par les

conditions fondamentales de I'existence » (Dewey, 2010, p. 45).

' Dewey, L’art comme expérience, op. cit., p. 60.

20



L’'une de ces conditions est, selon I'auteur, 'environnement :

« Aucune créature ne peut vivre a l'intérieur des limites de son enveloppe
cutanée : ses organes sous-cutanés sont des liens avec I'environnement
au-dela de son enveloppe corporelle, auquel, afin de vivre, il doit faire face

en s’y adaptant et en se défendant, mais aussi en le conquérant.»

Selon Dewey, I'environnement est la condition méme de I'existence, et le corps a pour
fonction d’interagir et d’échanger avec Ilui afin d’assurer sa survie et son
fonctionnement. Bien que ces échanges entre le corps et I'environnement soient rendus
possibles par la différence ou la distance qui existe entre les deux, Dewey insiste sur
l'idée de leur proximité : « La vie et le destin d’un étre vivant sont liés a ses échanges
avec son environnement, des échanges qui ne sont pas externes mais tres intimes »
(Dewey, 2010, p. 46).

De maniére similaire, Merleau-Ponty établit un entrelacement et une complémentarité
corrélative et interdépendante entre le sentant et le sensible a travers sa notion de «

chair » :

« Par la chair, Merleau-Ponty veut signifier un pouvoir qui n’a de nom nulle
part dans l'histoire de la philosophie occidentale. La chair est le tissu
mystérieux ou la matrice qui sous-tend et produit tant le percevant que le
percu comme deux aspects interdépendants de sa propre activité
spontanée. Elle est la présence réciproque du sentant dans le sensible et du
sensible dans le sentant, présence mystérieuse mais familiére [...] puisque
nous n’avons jamais pu affirmer I'un de ces phénoménes, le monde
perceptible ou le soi percevant, sans implicitement affirmer I'existence de

lautre.» "

Si je me permets de donner mon avis sur cette citation, que je trouve particuliérement
éclairante, et indépendamment des raisons — non explicitées dans le texte — sur
lesquelles l'auteur s’appuie pour qualifier de « trés intime » ces échanges, je dirais qu'il
est possible que la distance ou la différence percue entre les acteurs en interaction et

les substances échangées lors d’'une expérience perceptive ne soit que le résultat

'® Dewey, L’art comme expérience, op. cit., p.45.
7 Abram, Comment la terre s’est tue, op. cit. p. 90.

21



d’'une perception subjective de la realité. D’ailleurs, Husserl, dans la premiére étape de
son travail, parlait du monde de I'expérience (le monde phénoménal) comme « une
réalité complétement subjective » (Abram, 2020, p. 55) qu'il fallait considérer « comme
une dimension entierement mentale, un champ immatériel d’apparences » (Abram,
2020, p. 55).

Une «nouvelle classe de physique»

Il peut étre pertinent de revenir brievement aux premiéres étapes de la physique
moderne, en évoquant I'un des postulats qui, a mon avis, est fondamental dans le

changement radical de paradigme qu’elle a connu depuis environ un siecle.

«Podemos por tanto considerar la materia como estando constituida por las
regiones del espacio en las cuales el campo es extremadamente intenso... No
hay lugar en esta nueva clase de Fisica para el campo y la materia, porque el

campo es la Unica realidad.»®

La « nouvelle classe de physique » a laquelle Einstein fait référence a constitué le
premier modéle de physique « quantique-relativiste » en physique moderne : la théorie
de l'électrodynamique quantique. Dans celle-ci, comme I'exprime clairement le
physicien dans la citation précédente, la différence classiquement établie entre les
particules solides et I'espace qui les entoure devient obsoléte. Le champ quantique y
est considéré comme une entité physique fondamentale, un milieu continu et
omniprésent dans I'espace, tandis que la matiere se définit comme les régions de

I'espace ou ce champ est concentré et intensément condensé.

Cette perspective est particulierement intéressante dans la mesure ou elle déconstruit
complétement la vision et la perception collectives d’une dualité aussi fondamentale
que celle qui distingue I'espace « vide » de I'espace « solide » (la matiére sous ses
différents états), et donc I'idée d’'une séparation apparente des corps par la distance

spatiale.

'8 Fritjof Capra, El Tao de la fisica, Madrid, Luis Carcamo Editor, 1984, p. 239.

Traduction libre : “On peut donc considérer la matiere comme étant constituée des régions de I'espace
dans lesquelles le champ est extrémement intense... Il n'y a pas de place dans cette nouvelle classe de
physique pour le champ et la matiére, car le champ est la seule réalité.”

22



Bien évidemment, et a moins d’établir une éventuelle association entre le « champ
quantique » et une forme de conscience susceptible d’étre « sujet d’expérience », cet
exemple ne résout en aucun cas le désaccord entre Husserl et Merleau-Ponty
concernant la nature du Moi de I'expérience. En revanche, il permet d’illustrer qu’il est
possible de réconcilier —au moins sur un plan théorique— certaines dichotomies
fondamentales a l'origine de notre perception et de notre compréhension du monde.
J'emploie le terme « théorique » car, bien que la mécanique quantique ait été
développée depuis un peu plus d'un siécle et qu’elle ait permis de déconstruire
certaines certitudes de la physique classique, la perception collective — et donc
'expérience phénoménale du monde —n’a pas réellement changé. Méme si I'on sait
aujourd’hui que les objets du monde et nos corps sont constitués de la méme
substance que I'espace qui nous entoure, cela ne signifie pas pour autant que nous le
percevons ou que nous en faisons directement I'expérience. Comme le souligne David

Peat dans son ouvrage Sincronicidad :

«Pero a pesar de las revoluciones importantes que han ocurrido en la fisica, los
antiguos modos de pensar siguen dominando nuestra relacién con la naturaleza
[...] Incluso los cientificos mismos, que aceptan el formalismo y la matematica de
lo que se ha llamado la «nueva fisica» conservan muchas de las actitudes de la
ciencia del siglo XIX. La mayoria de ellos creen por ejemplo, en alguna forma de
realidad objetiva que es externa e independiente a ellos. Ellos buscan particulas
fundamentales y entidades elementales de las que se supone que esta
constituida toda la naturaleza. Creen que los campos mas complejos de la
quimica y la biologia se pueden reducir, en principio, a las leyes de la fisica, y
consideran que la consciencia es un epifendmeno del cerebro fisico.
Paradojicamente los cientificos todavia no han alcanzado las implicaciones mas

profundas de su propio sujeto.»

'® David Peat, Sincronicidad, Editorial Kairos, Barcelona , 2003, p. 13.

Traduction libre : Mais malgré les révolutions importantes qui ont eu lieu en physique, les anciennes
fagons de penser continuent de dominer notre relation avec la nature [...] Méme les scientifiques qui
acceptent le formalisme et les mathématiques de ce qu’on appelle la « nouvelle physique », conservent
beaucoup des attitudes de la science du XIXe siecle. La plupart d’entre eux croient, par exemple, en une
forme de réalité objective qui serait extérieure et indépendante a eux. lls recherchent des particules
fondamentales et des entités élémentaires censées constituer toute la nature. lls estiment que les
domaines plus complexes de la chimie et de la biologie peuvent étre, en principe, réduits aux lois de la
physique, et considérent la conscience comme un épiphénoméne du cerveau physique. Paradoxalement,
les scientifiques n’ont pas encore pleinement saisi les implications les plus profondes de leur propre
discipline.

23



Une nouvelle dualité, non moins fondamentale que la précédente, apparait dans mon
analyse : il s’agit de la dichotomie sujet/objet, qui renvoie étymologiquement a I'un des
questionnements centraux de cette recherche, ainsi qu'au débat historique de la
philosophie des sciences a l'origine de la phénoménologie : celui des réalités objective

et subjective.

Alors que la physique classique, développée par Isaac Newton et fondée sur les bases
de la philosophie cartésienne, décrivait 'univers comme une machine faite de matiéere
inerte dont les différentes parties subissaient une série de forces externes quantifiables,
correspondant a des lois éternelles et invariables de la nature imposées par un Dieu
monarchique (Capra, 1984), la physique moderne — initiée par Max Planck, Einstein,
Heisenberg, Pauli, Paul Dirac et Bohr, et constituant la base de la physique
contemporaine — propose une vision de l'univers radicalement différente et bien plus

complexe.

Selon Fritjof Capra, physicien et philosophe, la théorie quantique commence a émerger
lorsque Max Planck découvre que I'énergie du rayonnement thermique de la lumiére
n'est pas émise de maniére continue, mais sous forme de « paquets d’énergie ».
Einstein a qualifié ces paquets de « quanta » — terme qui a donné son nom a la théorie
— et les a reconnus comme un aspect fondamental de la nature physique (Capra,

1984). Aujourd’hui, ces particules sont connues sous le nom de photons.

Un approfondissement excessif de cette question risquerait d’allonger inutilement mon
propos. Je me limiterai donc a présenter les principes de la physique quantique les plus

pertinents pour mon analyse.

Le paradoxe fondamentale de la matiere

La découverte réalisée par Max Planck est révolutionnaire dans le sens dans lequel —
contrairement a la nature solide et concréte attribuée aux particules élémentaires par la
physique classique — elle montre que, loin de toute prévisibilité, cette nature est duelle

et paradoxale.

24



«Las unidades subatémicas de materia son entidades muy abstractas que tienen
un aspecto dual. Dependiente de como las miremos, aparecen a veces como
particulas, otras veces como ondas ; y esta naturaleza dual es también
manifestada por la luz que puede tomar forma de ondas electromagnéticas o de

particulas.»?

En effet, on nous a appris que la lumiéere est une longueur d’'onde, mais I'’évolution de la
nouvelle physique a montré que — tout comme la matiére — elle se manifeste
également sous forme de particules. La contradiction réside dans le fait qu’en fonction
de l'observation, une particule élémentaire peut apparaitre comme définie et localisée
(particule) a certains moments, et immatérielle et indéfinie (onde) a d’autres. Ce
phénomeéne est évidemment scandaleux pour I'ancienne vision du monde matériel, qui
repose depuis des siécles sur 'hypothése selon laquelle les « blocs fondamentaux de

construction » de la matiére sont solides, quantifiables et mesurables.

Le principe d’insécurité de Heisenberg

Lié a cette dualité onde/particule, fondamentale dans la nature des particules
élémentaires, se trouve le principe d’incertitude de Heisenberg, aussi appelé « principe
d’'indétermination ». Il s’agit d’'une formulation mathématique précise qui exprime la
relation entre l'incertitude de la position et celle du momentum (quantité de mouvement)
d’'une particule. Concrétement, ce principe affirme qu'il est impossible de mesurer et de
définir simultanément I'ensemble des paramétres spatio-temporels et énergétiques
d’'une particule subatomique (électron, lepton, pion, méson, photon, etc.). Ainsi, si 'on
détermine avec précision la position d’'une particule dans I'espace, son momentum

restera incertain, et inversement. Dans les mots de Fritjof Capra :

«Cuanto mejor conocemos la posicion, mas confuso sera su momentum vy

viceversa. Podemos decidirnos por efectuar una medicion precisa de cualquiera

20 Capra, El tao de la fisica, op. cit, p. 81.

Traduction libre : Les unités subatomiques de la matiére sont des entités trés abstraites qui présentent un
double aspect. Selon la fagon dont on les regarde, elles apparaissent tantdt comme des particules, tantot
comme des ondes ; cette double nature se manifeste également par la lumiére, qui peut prendre la forme
d'ondes électromagnétiques ou de particules.

25



de las dos cantidades, pero entonces habremos de permanecer completamente

ignorantes de la otra.»?’

De plus, le physicien précise bien que cette incapacité de connaitre avec précision
toutes les caractéristiques d’'une particule n’est pas un probleme d’ordre technique en
rapport aux outils de mesures, mais d'une limitation de principe : «Si nosotros
deseamos medir con precision la posicion de la particula, sencillamente la particula no

tiene un momentum bien definido y viceversa.»?? (Capra, 1984, p. 178).

A ce stade de connaissance sur la nature de la réalité matérielle, la réalité objective si
certaine pour la science classique devient de plus en plus infondée . En prenant en
compte les principes de la physique quantique et subatomique, on peut dire qu’il s’agit
d’'une réalité fondamentalement composée de probabilités et d’ incertitudes. C’est a
quoi fait référence David Abram quand il parle d’'une «inversion curieuse de I'état des

choses» dans le paragraphe suivant :

«Dans une société qui donne la priorité au prévisible et privilégie la certitude,
notre expérience préconceptuelle spontanée, si jamais elle est reconnue, le
sera comme «purement subjective». La réalité fluide de I'expérience directe en est
venue a étre assimilée a une dimension secondaire, dérivée, une simple
conséquence des événements qui se déroulent dans le monde «plus réels» des
«faits» scientifiques, quantifiables et mesurables. C’est la une inversion curieuse
de I'état de choses manifeste et vécu. Les quanta subatomiques sont désormais
considérés comme primordiaux, plus «réels» que le monde dont nous faisons

I'expérience sans autres instruments que nos sens.»?

Plus loin il ajoute :

«Pour Husserl, la «réalité objective» pure dont la science moderne fait en général

I'hypothése, loin d’étre la base concréte dont découle toute notre expérience, est

2! |bid, p. 178. Traduction libre : Plus nous connaissons avec précision la position, plus son moment sera
incertain, et inversement. Nous pouvons choisir de mesurer avec exactitude I'une des deux grandeurs,
mais alors nous resterons complétement ignorants de 'autre.

2 Traduction libre : Si nous souhaitons mesurer avec précision la position de la particule, celle-ci n’a tout
simplement pas de moment bien défini, et inversement.

2 Abram, Comment la terre s’est tue, op. cit., p. 52.

26



une construction théorique, une idéalisation injustifiée de I'expérience

intersubjective.»?

En effet, la solution proposée par Husserl face a I'expérience partagée du monde
phénoménal est la notion d’infersubjectivité qui interpréte ce que I'on connait
communément comme « la réalité objective » comme un consensus de multiples
expériences subjectives. « Car le contraste conventionnel entre « objectif » et «
subjectif » peut maintenant étre reformulé comme un contraste appartenant au champ
méme de l'expérience subjective — comme le contraste senti entre phénomenes

subjectif et intersubjectif.»*°

En effet, il est assez paradoxal — de mon point de vue — que la pensée scientifique
dite « objective » se soit développée sur la base d’idées — notamment celles de
penseurs comme Galilée, Descartes, entre autres — fondées sur I'expérience
subjective du monde. Au-dela de la pertinence de leurs raisonnements et conclusions,
toutes leurs expériences et démarches (sensorielles, expérimentales, intellectuelles,
déductives, etc.), comme celles de tout individu, se sont déroulées dans le cadre de la
subjectivité. Pourquoi I'expérience d’'un objet solide et concret impliquerait-elle
nécessairement que sa substance le soit aussi ? Pourquoi le fait de pouvoir quantifier

et de mesurer un objet prouverait-il qu’il est absolument réel ?

La caractéristique infondée de la réalité objective critiquée par Husserl est explicitement

soutenue par I'ceuvre de Fritjof Capra.

«[...] el concepto de una entidad fisica definida, como una particula, es una
idealizacion que no tiene significacion fundamental. Solamente puede definirse en
funcién de sus conexiones con el todo, y estas conexiones son una naturaleza

estadistica —probabilidades mas que seguridades o certezas.»?®

2 Ibid, p. 57.

% Ibid, p.57.

% Capra, El tao de la fisica, op. cit., p. 180.

Traduction libre: [...] le concept d’une entité physique définie, comme une particule, est une idéalisation

qui n'a pas de signification fondamentale. Elle ne peut étre définie que par ses connexions avec
'ensemble, et ces connexions ont une nature statistique — des probabilités plutdét que des certitudes ou
des assurances.

27



Niels Bohr — physicien danois, pionnier de la mécanique quantique, lauréat du prix
Nobel de physique en 1922 pour ses travaux sur la structure atomique et fondateur de
I'Institut de physique théorique de Copenhague — a révolutionné la compréhension de
la matiére et influencé plusieurs générations de physiciens. Bohr a introduit, dans le
cadre de la mécanique quantique, le principe de « Contraria sunt complementa » (les
opposés sont complémentaires) (Capra, 1984, p. 182), selon lequel la dualité
onde/particule n’est pas vue comme deux polarités contradictoires, mais comme deux
descriptions complémentaires de la méme réalité «|[...] siendo cada una de ellas solo
parcialmente correcta y teniendo una gama limitada de aplicacion?» (Capra, 1984, p.
180)

« It lies in the nature of physical observation, nevertheless, that all experience
must ultimately be expressed in terms of classical concepts, neglecting the
quantum of action. It is, therefore, an inevitable consequence of the limited
applicability of the classical concepts that the results attainable by any

measurement of atomic quantities are subject to an inherent limitation.»?

Donc, si I'hypothése de la réalité objective du monde phénoménal est de plus en plus
remise en question par les nouvelles avancées scientifiques, ne serait-il pas pertinent
de déconstruire également les préjugés minimisant I'expérience subjective ? Il ne s’agit
en aucun cas ici de valider une idée plutét qu’une autre, mais je considere qu'il est
important de déconstruire des conceptions profondément ancrées dans les croyances
humaines, lesquelles peuvent potentiellement fagonner, de maniére erronée ou
incompléte, les perceptions, les actions et I'évolution humaine.

Puisque, au-dela de cette incertitude fondamentale de la matiére, il semblerait, d’aprés
Fritjof Capra, que I'observateur n'est pas séparé de ce qu’il observe : il est immergé,
presque confondu avec celui-ci, au point d’influencer les propriétés des objets qu'il

examine.

27 Traduction libre : [...Jchacune d’elles n'étant correcte que partiellement et n'ayant qu'un domaine
d’application limité.

2 F, Laudisa, Bohr and von Neumann on the universality of quantum mechanics: materials for the history
of the quantum measurement  process, EPJ H, vol. 49, 2024, p. 10.
https://doi.org/10.1140/epjh/s13129-024-00082-7

Traduction libre: Il réside dans la nature de I'observation physique que toute expérience doit, en fin de
compte, étre exprimée en termes de concepts classiques, en négligeant le quantum d’action. Il en
découle donc, de maniére inévitable, que, en raison de I'applicabilité limitée des concepts classiques, les
résultats obtenus par toute mesure de grandeurs atomiques sont soumis a une limitation inhérente.

28


https://doi.org/10.1140/epjh/s13129-024-00082-7

«En la Fisica atdmica, pues el cientifico no puede jugar el papel de un observador
imparcial objetivo, sino que se ve envuelto, inmerso en el mundo que él observa

hasta el punto en que influencia las propiedades de los objetos observados.»?®

Une idée partagée par Jon Kabat Zinn, professeur émérite de médecine et fondateur de
la Clinique de réduction du stress et le Centre pour la pleine conscience en médecine

de I’ université médicale de Massachusetts.

«La perception unifie le sujet et I'objet apparents dans I'expérience méme. Sujet
et objet se dissolvent dans la claire conscience, qui est plus vaste que la

sensation.»*°

D’autre part, von Neumann, mathématicien et physicien hongrois-américain, pionnier
des mathématiques appliquées et de l'informatique — il a formalisé les fondements
mathématiques de la mécanique quantique et concu I'architecture des ordinateurs
modernes —, dont la contribution a profondément influencé la science et la technologie

du XXe siecle, déclare :

«It is inherently correct that the measurement or the related process of the
subjective perception is a new entity relative to the physical environment and is
not reducible to the latter. Indeed, subjective perception leads us into the
intellectual inner life of the individual, which is extra-observational by its very
nature (since it must be taken for granted by any conceivable observation or
experiment) (von Neumann 1955, 418).»*’

La phénoménologie, tout comme la physique quantique, sont des disciplines qui nous
permettent de prendre conscience de tout ce qui est abstrait, paradoxal et incertain

dans la réalité « objective » de la matiére. De plus, elles établissent un lien intrinséque

2 Capra, El Tao de Ia fisica, op. cit., p. 159.

Traduction libre : En physique atomique, le scientifique ne peut pas jouer le réle d’'un observateur
impartial et objectif, mais se trouve impliqué, immergé dans le monde qu’il observe, au point d’'influencer
les propriétés des objets observés.

30 Jon Kabat-Zinn, L’éveil des sens : Vivre l'instant présent grace a la pleine conscience, traduit par
Olivier Colette, préfacé par Matthieu Ricard (Paris : Les Arénes, 2009), p. 412.

31 Laudisa, Bohr and von Neumann on the universality of quantum mechanics: materials for the history of
the quantum measurement process, op. cit., p. 13.

29


https://link.springer.com/article/10.1140/epjh/s13129-024-00082-7#ref-CR51

entre les caractéristiques physiques de I'objet et 'observation ou la perception du sujet,
au point de considérer ce dernier comme « participant » du phénomeéne observé, ce qui
introduit une dimension de subjectivité importante — et compréhensiblement polémique

— dans la nature matérielle.

Tant la phénoménologie de Husserl que la science classique s’accordent sur le
caractére « irréel » de I'expérience subjective. La différence réside dans le fait que
Husserl considére ce monde phénoménal comme purement mental, tandis que la
science matérialiste cherche a démontrer que derriere nos perceptions inexactes existe
une realité matérielle objective. Le paradoxe est que la science s’emploie a prouver une
idée qui émane de l'expérience subjective qu’elle nie. Avec I'émergence de la
mécanique quantique — qui réveéle 'ambiguité fondamentale de la substance matérielle
et l'incontournable participation de I'observateur a la réalité observée — l'intérét pour la
conscience et la sentience s’est accru, ouvrant de nouveaux questionnements sur la

nature de la réalité.

1.1.3 La conscience comme substance, la sentience comme média de la
connaissance et du savoir.

A la fin de la sous-partie précédente, il a été indiqué qu’en mécanique quantique,
'observation du sujet joue un role déterminant dans les caractéristiques physiques de
'objet observé. Ce lien découvert entre le sujet et I'objet contredit directement
'expérience humaine ordinaire, dans laquelle il n’est généralement pas admis que le

simple fait d’'observer un phénomeéne puisse avoir une influence concréte sur celui-ci.

La convergence des dichotomies fondamentales (sujet/objet, concret/abstrait,
objectif/subjectif, corps/esprit), au cceur de I'expérience, ouvre une perspective
importante dans la pensée occidentale moderne: celle d’'une plus grande diversité de
possibilités — au-dela des dualismes — quant a ce que la connaissance et les croyances

humaines considérent comme la réalité, sa composition et ses mécanismes.

Jusqu’'a présent, cette étude a exploré, sous différents angles, les implications
théoriques et pratiques d’'une expérience perceptive centrée sur l'interaction entre le
corps et I'environnement. Sans pour autant oublier la posture de Husserl, selon laquelle
le Moi de I'expérience est de nature transcendante et prend la forme d’'un «ego» ou

d’'une conscience, je souhaite interroger la question de la conscience et de la

30



sentience, afin d’élargir les limites intellectuelles et conceptuelles d’'une étude purement

matérialiste.

Husserl, Merleau Ponty et la nature du Moi

En reprenant la dichotomie existant entre Husserl et Merleau-Ponty sur la nature du
Moi de I'expérience — transcendantale pour le premier et strictement liée au corps pour
le second —, il m’apparait naturel, dans le cadre de ma réflexion, de me demander :
pourquoi ces deux postures devraient-elles nécessairement s’opposer ? Ne serait-il pas
possible de trouver des ponts et des complémentarités ? Sur ce point, je me permets
de développer mes questionnements sans intention ou objectif précongu, afin de laisser
la pensée se déployer et se construire au fil de la réflexion, et de voir ou elle

m’emmeéne.

Je trouve particulierement paradoxal qu’il existe une telle division au sein de la
phénomeénologie, puisqu’il s’agit de « la tradition philosophique occidentale qui a mis en
question avec le plus de radicalité I'idée d'une réalité objective une et pleinement
intelligible » (Abram, 2020, p. 49). Or, « cette idée de réalité objective a pour source la
séparation bien connue qu’a effectuée René Descartes entre I'esprit pensant, ou le
sujet, et le monde matériel des choses, ou les objets » (Abram, 2020, p. 49). Nous nous
trouvons donc face a un courant philosophique dont la vocation premiére est de
remettre en cause l'idée d’une réalité objective, et qui, néanmoins, se voit affecté par
une fragmentation théorique analogue a celle qui a précisément engendré cette idée :
la séparation entre matiére et esprit dans le cas de la réalité objective, et celle entre le
corps et « une conscience pure, un esprit ou ego “transcendantal” » (Abram, 2010, p.

55) dans le cas de la phénoménologie.

Plutét que de prendre parti pour I'un ou I'autre de ces deux philosophes, il me semble
plus pertinent de remonter a la racine de ce débat et de questionner la sentence
philosophique, conceptuelle et perceptuelle que René Descartes a instaurée comme

fondement de la méthode scientifique et de la vision occidentale du monde.

Admettons, a titre métaphorique, un parallele entre la séparation corps/esprit chez
Descartes et la division apparente entre le ciel (abstrait, immatériel et subtil comme

l'esprit) et la terre (concréte, matérielle et solide comme le corps). Bien que la

31



différence entre ces deux éléments soit profondément enracinée dans nos croyances,
notre pensée immédiate et confirmée par notre perception ; sont-ils vraiment séparés
'un de l'autre ? Ou exactement finit la terre et commence le ciel ? Sur la surface de la
terre, de 'océan, des montagnes ? Aux contours des arbres, des fleurs ou des insectes
? Or, les arbres échangent en permanence des molécules avec le ciel ; 'eau de 'océan
s’évapore pour devenir « ciel » avant de retourner a la terre. Existe-t-il réellement une
rupture fondamentale entre ces deux réalités, ou ne sont-elles pas plutdt
interdépendantes, entrelacées et complémentaires ? Ne serait-il pas plus juste de
parler d’'une différence de « qualités » plutét que d’une opposition irréductible ? Et si
chacune ne se définissait qu’en relation a I'existence de l'autre — de la méme maniére
que l'obscurité ne peut se définir qu'en tant qu'absence de lumiére ? Comment
pourrions-nous définir le corps et la matiére sans le point de comparaison que

constituent I'esprit ou la conscience ?

Sans prétendre apporter des réponses définitives et exemptes de spéculations
philosophiques, il parait pertinent d’examiner ce qu’en disent d’autres penseurs et
scientifiques. La recherche interdisciplinaire contemporaine — qu’elle concerne la
physique moderne (relativiste, quantique et subatomique), les sciences cognitives, les
neurosciences ou la philosophie — est vaste. Cependant, je souhaite ici mettre en
lumiére les auteurs dont jai le plus approfondi les travaux, en raison de la clarté avec
laquelle ils exposent leurs recherches, de la solidité de leurs arguments et des

implications paradigmatiques considérables qui en découlent.

La conscience (du sujet) qui fait I'expérience du monde est probablement un des sujets
de recherche les plus problématiques auxquels la science et la philosophie sont
confrontées depuis leurs origines. «kEn neurosciences cognitives, c’est ce qu’on appelle

«le difficile probléme» de la conscience.»*?

Jon Kabat-Zinn est docteur en biologie moléculaire américain formé au MIT et
professeur émérite de médecine a I'Université de Massachusetts. Il s’est tourné vers la
méditation bouddhiste qu’il a intégrée a une approche laique et scientifique. En 1979, il
fonde la clinique de réduction du stress au centre médical de I'Université du

Massachusetts, ou il développe le programme MBSR (Mindfulness-Based Stress

32 Kabat-Zinn, L’éveil des sens, op. cit., p. 323.

32



Reduction) — une méthode de méditation de pleine conscience validée
scientifiquement pour réduire le stress, I'anxiété et la douleur chronique et introduite

dans les milieux médicaux, éducatifs et professionnels occidentaux.

Selon le médecin, la pleine conscience est un état de pure connaissance de ce qui est
percu et expérimenté dans le moment présent. Dans ses mots, « [...] elle n’est rien
d’autre que la capacité que nous possédons tous de connaitre ce qui se passe tel que
cela se passe réellement®*». Dans son ouvrage L’éveil des sens il cite Joseph
Goldstein, un renommé enseignant de vipassana® aux Etat-Unis, qui décrit la pleine
conscience comme cette « qualité de I'esprit qui remarque ce qui est présent sans
jugement, sans interférence. Elle est comme un miroir qui refléte clairement ce qui est
devant lui**>» a ce que l'auteur ajoute « si la pleine conscience est un miroir, c’est un

miroir qui connait de maniere non-conceptuelle ce qui entre dans son champ.»*¢

Il s’agit ici, bien évidemment, d’'un état de conscience spécifique, induit par une
méthode particuliere et une pratique assidue. Toutefois, ce que I'on entend par «
conscience » — méme s'il n’existe, a ce jour, aucune explication scientifique vérifiable
concernant son existence ou son origine — demeure un aspect fondamental de
'expérience. Et face a la pluralité des états de conscience, la compréhension de la
conscience «originaire» s’en trouve enrichie par I'étude de chacune des variations de

cette méme « substance ».

La sentience est aussi définie comme «la capacité, d’'un étre vivant, a ressentir les
émotions, la douleur, le bien-étre, etc., et a percevoir de fagon subjective son
environnement et ses expériences de vie.»*’. Kabat Zinn s’y référe comme « notre
faculté de connaitre, notre conscience, notre expérience subjective.»*® et spécifie que «

les neurologues en savent long sur le cerveau et I'esprit, mais ignorent tout de la

% Ibid, p. 120.

3 «Vipassana, qui signifie «voir les choses telles qu'elles sont réellement», est I'une des techniques de
méditation les plus anciennes de I'Inde. Elle était enseignée en Inde il y a 2500 ans comme un reméde
universel aux maux universels». Extrait de https://www.dhamma.org/fr/index .

Kabat-Zinn, L’éveil des sens, op. cit. , p. 120.

3 Ipid, p. 120.

37 https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sentience/188305

%8 Kabat-Zinn, L’éveil des sens, op.cit., p. 322.

33


https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sentience/188305
https://www.dhamma.org/fr/index

sentience et de son apparition. C’est une immense énigme, un mystére en apparence

insondable.»3°

Tel est I'état des choses concernant la conscience que Daniel Hoffman*, professeur
émérite de sciences cognitives a l'université de Californie a Irvine —a propos de I'échec

de la science pour proposer une théorie scientifique de la conscience— dit :

«At points like this, there are no formulas for how to proceed. Even principles like
Occam’s Razor are fallible guides (I once heard Francis Crick, at a meeting of the
Helmholtz Club, wryly remark, “Many men have slit their throats with Occam’s
Razor.”) These are points of creativity, of revolution, of risk. We strike out in a

direction, knowing full well we are likely to be wrong.»*’

Dans cet article, Hoffman commence par souligner, tout comme Jon Kabat-Zinn, le
mystére entourant 'origine de la conscience. || met ensuite en lumiére I'impertinence de
deux des hypothéses les plus répandues dans la recherche sur ce sujet : celle selon
laquelle la sélection naturelle favoriserait la perception de ce qui est vrai et réel, et celle
qui considére I'esprit comme le simple produit de I'activité cérébrale. Dans ses propres
mots :

«(1) Natural selection favors true perceptions

(2) The mind is what the brain does.»*

Hoffman déconstruit la premiére hypothése a l'aide d’un dispositif qu’il appelle «
evolutionary games », avec lequel il montre que les systémes perceptifs congus pour

refléter fidélement la réalité sont souvent surpassés par ceux congus uniquement pour

% Ibid, p. 323.

40 Toutes les références de cet auteur ont été extraites de son manuscrit non publié Consciousness and
the interface theory of perception (2014) publié en 2015 sous le titre The Interface Theory of Perception
https://doi.org/10.3758/s13423-015-0890-8 .

“1 D. D Hoffman, Consciousness and the interface theory of perception (manuscrit non publié, 2014),
chap. 17, disponible en ligne : https://sites.socsci.uci.edu/~ddhoff/Chapter17Hoffman.pdf, p. 16.

Le rasoir dOccam (ou Occam's Razor en anglais) est un principe de raisonnement qui stipule que parmi
plusieurs explications possibles d’'un phénomeéne, la plus simple — celle qui fait le moins d’hypothéses —
est généralement la meilleure.

Traduction libre : A des moments comme celui-ci, il n’existe aucune formule pour savoir comment
procéder. Méme des principes comme le rasoir d’Occam sont des guides faillibles (j’ai entendu une fois
Francis Crick, lors d’une réunion du Helmholtz Club, remarquer avec ironie : « Beaucoup d’hommes se
sont tranché la gorge avec le rasoir d’Occam. »). Ce sont des moments de créativité, de révolution, de
risque. Nous nous engageons dans une direction, en sachant parfaitement que nous avons de fortes
chances de nous tromper.

2 Ibid, p. 2.

34


https://sites.socsci.uci.edu/~ddhoff/Chapter17Hoffman.pdf
https://doi.org/10.3758/s13423-015-0890-8

maximiser la survie, méme s’ils déforment ou masquent la réalité. Autrement dit : « Our
perceptions were shaped to guide adaptive behavior, not to report truth® » ; la sélection
naturelle privilégie donc les stratégies de perception qui orientent les comportements
utiles, plutdét que celles qui révélent la réalité telle qu'elle est. En réponse a cette
conclusion, Hoffman propose une « interface theory of perception », selon laquelle la
perception fonctionnerait comme une sorte d’interface simplifiant ou masquant la

complexité de la réalité objective au profit de la praticité et de la survie du sujet.

«The interface theory of perception allows that natural selection might have
shaped our perceptions to be analogous to interfaces that hide the complexity of
objective reality and instead provide a useful guide to behavior. If so, then
space-time could simply be our desktop, and physical objects with their colors,

shapes, textures, and motions are just icons of that desktop.»**

Ceci fait écho a la théorie synérgique de Jacobo Grinberg, selon laquelle ce qui
apparait comme transparent ou imperceptible a la perception correspond aux zones de
'espace (ou du champ quantique) trop complexes — présentant un niveau élevé de
synérgie — pour étre traitées par les algorithmes neuronaux du cerveau
(Grinberg-Zylberbaum, 1982).

Concernant la deuxieme hypothése, Hoffman reconnait que I'expérience consciente
peut étre modifiée lorsque le cerveau subit des altérations chimiques ou électriques
(anesthésie, drogues ou lésions). Cependant, il souligne que cette corrélation ne
signifie pas nécessairement que l'activité cérébrale soit la cause de 'émergence de la
conscience. Ensuite il explique comment les théories fonctionnalistes réductives,

non-réductives et la IIT (Integrative Information Theory*®) sont réfutés par le scrambling

43 Ibid, p. 23. Traduction libre: Nos perceptions ont été fagonnées pour guider des comportements
adaptatifs, et non pour rapporter la vérité.

4 Ipid, p. 7. Traduction libre : La théorie de I'interface de la perception suggére que la sélection naturelle
aurait pu fagonner nos perceptions pour qu’elles fonctionnent comme des interfaces, masquant la
complexité de la réalité objective et offrant a la place un guide utile pour le comportement. Dans ce cas,
I'espace-temps pourrait n’étre que notre « bureau » perceptif, et les objets physiques avec leurs
couleurs, formes, textures et mouvements ne seraient alors que les icbnes de ce bureau.

4 Théorie de la conscience proposée par Giulio Tononi et Gerald Edelman. Elle postule en premier
temps que chaque état conscient est hautement informatif, en ce sens qu’il constitue un seul état parmi
un vaste répertoire détats conscients possibles. En deuxiéeme temps elle dit que,
phénoménologiquement, toute expérience est un tout intégré — elle a le sens qu’elle a en tant qu’unité,
et elle est vécue depuis un point de vue unique.

35



theorem*, une formule mathématique qui prouve que les expériences conscientes ne
sont pas identiques aux mappages fonctionnels du cerveau (Hoffman, 2006).
Autrement dit, deux personnes ayant une fonctionnalité cérébrale identique -
notamment associée a une couleur — peuvent avoir des expériences de couleur

différentes tout en I'associant, linguistiquement, a la méme couleur.

De plus, en s’appuyant sur I'’échec de la premiere hypotheése, Hoffman constate que si
'on abandonne une interprétation réaliste de nos expériences perceptuelles, il faudrait
également remettre en question le réalisme scientifique concernant les neurones,
l'activité neuronale et le cerveau. Cela impliquerait que la recherche d’'une origine

biologique, voire physique, de la conscience serait ébranlée.

Hoffman propose alors une approche audacieuse mais solidement étayée : le «
conscious realism » [réalisme conscient]. Selon cette hypothése, la conscience n’est

pas dérivée de I'activité neuronale, mais constitue une réalité fondamentale.

«Rather than being a puzzle about how matter gives rise to consciousness, it
becomes the problem of how consciousness gives rise to space-time and

matter.»*’

Conscient de I'inconfort que cela pose pour une culture scientifique fondamentalement

matérialiste et de I'évidente critique a laquelle son hypothése s’expose, il dit :

«Abandoning a physicalist ontology is, of course, not ipso facto renouncing
scientific methodology. To the contrary, it is scientific methodology, and the
spectacular failure of physicalist theories, that prompts the proposal of conscious

realism.»*®

4 D. D. Hoffman, « The scrambling theorem: A simple proof of the logical possibility of spectrum inversion
», Consciousness and Cognition, 15(1), 31-45, 2006. https://doi.org/10.1016/j.concog.2005.06.002

47D. D. Hoffman, Consciousness and the interface theory of perception, op. cit., p. 3. Traduction libre :
Plutét que d’étre une énigme sur la maniére dont la matiére engendre la conscience, cela devient le
probléme de savoir comment la conscience engendre I'espace-temps et la matiére.

8 |bid, p. 16. Traduction libre : Abandonner une ontologie physicaliste ne signifie bien sir pas, ipso facto,
renoncer a la méthodologie scientifique. Au contraire, c’est la méthodologie scientifique, et 'échec
spectaculaire des théories physicalistes, qui conduit a la proposition du réalisme conscient.

36


https://doi.org/10.1016/j.concog.2005.06.002

L’hypothése du « réalisme conscient » se présente comme une théorie scientifique de
la conscience capable d’étre formulée avec précision mathématique. Pour cela,
Hoffman introduit le concept d'agents conscients (conscious agents), un terme
technique doté d’une définition mathématique rigoureuse, qui permet d’examiner
empiriquement dans quelle mesure ces agents peuvent fonctionner comme modeéle
descriptif et prédictif de la conscience. Autrement dit « The Conscious-Agent thesis is
effectively the claim that conscious agents are an adequate formalism to represent all
conscious perceptual experiences.»*. Les agents conscients sont mathématiquement

décrits comme des systémes capables de percevoir, décider et agir.

Hoffman soutient que la réalité objective est construite par ces agents conscients
lorsqu’ils interagissent avec d’autres agents conscients (ou systémes d’agents
conscients). Ces interactions donnent naissance a une série d’icbnes ou de symboles
sur une interface utilisateur multimodale (multimodal user interface, MUI), que nous

percevons comme la réalité physique et considérons comme la réalité objective.

«The brain does not cause conscious experience; instead, certain conscious agents,
when so triggered by interactions with certain other systems of conscious agents,

construct brains (and the rest of human anatomy) as complex icons of their MUIs.»*°

Selon lui, comme il 'exprime dans cette phrase, nos cerveaux et nos corps (tout
comme tout objet physique) sont créés par linteraction de systemes d’agents

conscients sur une interface perceptive sous la forme de symboles complexes.

«For the conscious realist, consciousness is ontologically fundamental; matter is

derivative, and among the symbols constructed by conscious agents.»®"

49 Ibid, p. 29. Traduction libre : La thése des agents conscients soutient essentiellement que les agents
conscients constituent un formalisme adéquat pour représenter toutes les expériences perceptives
conscientes

%0 D. Hoffman, « Conscious realism and the mind-body problem », Mind and Matter, 6(1), 87—-121, 2008,
p. 108. Traduction libre : Le cerveau ne cause pas I'expérience consciente ; ce sont plutét certains agents
conscients qui, lorsqu’ils sont ainsi déclenchés par des interactions avec certains autres systéemes
d’agents conscients, construisent les cerveaux (et le reste de 'anatomie humaine) comme des icbnes
complexes de leurs interfaces utilisateur multimodales (MUI)».

51 Ibid, p. 103. Traduction libre : « Pour le réaliste conscient, la conscience est ontologiquement
fondamentale ; la matiére en est dérivée, et fait partie des symboles construits par les agents
conscientsy.

37



«Conscious realism states that the objective world consists of conscious agents
and their experiences; these can be mathematically modeled and empirically

explored in the normal scientific manner.»®

Voici donc un scientifique qui bouleverse le paradigme de la conscience et de la réalité
matérielle. Selon sa théorie, ce qui est objectivement réel est un réseau d’agents
conscients en interaction ; ce qui apparait comme des objets physiques dans notre
champ d’expérience n’est en réalité qu'une série de reconstructions symboliques d’'une

réalité plus complexe, fondamentalement composée d’agents conscients.

Quelles sont alors les implications d’'une telle hypothése ? Si les objets de notre
expérience sensible —y compris nos corps, nos organes des sens et nos cerveaux — ne
sont que des symboles, qu’en est-il de nos sensations expérimentées ? Sont-elles

réelles ou illusoires, concrétes ou symboliques ?

C’est dans une expérience proprioceptive que chacun peut constater que chacune de
ses sensations est toujours accompagnée de sa conscience, voire confondue avec elle.
En effet, il n’est pas possible de percevoir quelque chose corporellement sans qu'une

conscience I'expérimente.

«Nous devrions pas seulement renouer avec nos sens, mais prendre consciences
que ce n’est qu’a travers eux que nous connaissons, si I'on considére I'esprit, ou

la claire conscience méme, comme un sens — le sens ultime, pourrait-on dire.»%

Jon Kabat-Zinn considéere les sens comme notre seul accés a la connaissance et
propose de concevoir I'esprit comme un sens « ultime ». En effet, la sentience résulte
de la combinaison entre la conscience ou l'esprit (le « Moi » qui expérimente) et la
sensation. La conscience de sentir est omniprésente dans I'expérience de la vue, de
'ouie, du toucher, du go(t et de I'odorat, mais aussi dans celle de la proprioception et

de l'intéroception.

«La sentience est toujours plus prés que prés. La claire conscience est notre

nature et dans notre nature. Elle est dans notre corps, dans notre espece. On

52 Ibid, p. 87. Traduction libre : « Le réalisme conscient affirme que le monde objectif est constitué
d’agents conscients et de leurs expériences ; ceux-ci peuvent étre modélisés mathématiquement et
étudiés empiriquement selon les méthodes scientifiques classiques ».

%3 Kabat-Zinn, L’éveil des sens, op. cit, p. 412.

38



pourrait dire, comme les Tibétains, qu'avec le vide et lillimité, la cognition
primordiale — la qualité non conceptuelle de la connaissance — est I'essence de ce

que 'on appelle I'esprit.»**

Kabat-Zinn considere donc que la sentience, ou la « qualité non conceptuelle de la
connaissance », est I'essence de I'esprit : « D’'une certaine fagon, claire conscience et
essence de I'esprit sont deux maniéres de désigner la méme chose » (Kabat-Zinn,
2009, p. 132).

La claire conscience et la sentience constituent ainsi cette connaissance
préconceptuelle et sensible des choses. Méme si les postulats de Kabat-Zinn et de
Donald Hoffman ne convergent pas totalement, ils attribuent tous deux un caractére
fondamental a la conscience : constructeur du monde physique pour Hoffman et

essence de 'esprit pour Kabat-Zinn.

Ainsi, hypothétiquement, si la sentience est «l'essence de I'esprit», que I'essence de
'esprit et la claire conscience sont identiques, et que I'esprit est le sens « ultime »,
alors, du point de vue de Hoffman, la conscience de sentir préexiste a toute stimulation
externe, voire a I'existence du corps sensible. La conscience (I’esprit) serait sentiente
avant méme son interaction avec un objet stimulant, lequel n’est, selon Hoffman,
qu’une construction symbolique de cette méme conscience sentiente. Autrement dit,
contrairement a ce que soutient Merleau-Ponty, I'expérience sentiente serait

théoriquement possible indépendamment du corps physique.

Selon cette étude, la conscience est une substance primordiale et créatrice d’'une
réalité subjective, incompléte et méme illusoire, que nous considérons comme la réalité
objective. La sentience dépasse ainsi le simple réle de médium donnant accés a la
connaissance : elle est la connaissance elle-méme, qui prend forme lorsqu’elle interagit
avec d’autres sentiences. Cette approche rappelle la pensée, trés critiquée, de Husserl,

qui associe le Moi de I'expérience a un ego transcendantal ou a une pure conscience.

% Ibid, p. 328.

39



40



1.2 Le sens du sacré : Expériences non-ordinaires

A partir dune approche méthodologique s’appuyant principalement sur la
phénomeénologie, la physique quantique et les sciences cognitives, il est apparu que le
paradigme de la réalité objective — et donc de la « vérité », si recherchée par la science
— est loin d’étre résolu ou méme pleinement compris. L'exploration approfondie de la
matieére comme de la conscience conduit a des niveaux de plus en plus abstraits et de
moins en moins accessibles a la compréhension cognitive, analytique et rationnelle.
Les réponses concretes aux questionnements les plus fondamentaux de ces domaines

n’existent pas encore.

En effet, la condition humaine et le phénoméne méme de la conscience font I'objet
d’analyses approfondies et de compréhensions diverses, qui ne reposent pas
nécessairement sur la seule raison ou l'intellect. Les recherches éternelles, qu’elles
soient religieuses — en quéte d’'une intelligence supréme et sacrée — ou scientifiques —
cherchant a percer le mystere de I'essence du monde phénoménal — sont au cceur de
mes questionnements. Dans les deux domaines, I'ambition demeure la méme

comprendre ou expérimenter une vérité ultime, si unique et absolue qu’elle soit congue
comme la raison d’étre de toutes choses et phénoménes. Il s’agit, en somme, de la
recherche de la singularité : de I'unité dans un monde d’apparences fondamentalement

dualistes.

Dans cette deuxiéme sous-partie, je propose d’ouvrir la discussion sur la question du
sacré, dans l'objectif de compléter I'analyse majoritairement pragmatique développée
jusqu’ici par une approche souvent percue comme antagonique a celle de la science :
celle de 'homme religieux des sociétés archaiques. En m’appuyant sur I'ceuvre de
Mircea Eliade, jessaierai de sensibiliser le lecteur au sens du sacré a partir d’'une
perspective non dogmatique et spirituelle. Néanmoins, il me semble essentiel de
clarifier ma position concernant le conflit — que je considére fondamentalement
idéologique — entre religion et science, conflit que René Guénon exprime avec justesse

dans le passage suivant :

«ll serait pourtant bien facile de montrer que la religion et la science ne peuvent
entrer réellement en conflit, pour la simple raison qu’elles ne se rapportent pas au

méme domaine. Comment ne voit-on pas le danger qu’il y a a paraitre chercher,

41



pour la doctrine qui concerne les vérités immuables et éternelles, un point d'appui

dans ce qu’il y a de plus changeant et de plus incertain?»*°

Selon le dictionnaire du Larousse sacré est «ce qui appartient au domaine séparé,
intangible et inviolable du religieux et qui doit inspirer crainte et respect.»® A son tour,
et en relevant 'importance du strict sens avec lequel le mot en question sera employé
le long de cet étude ; «le mot religion dérive du latin religio, terme provenant lui-méme
de religere, qui signifie relier. Dans son acception la plus simple, la religion est
'expression d’une relation entre un sujet (ou un groupe de sujets) et un étre
surnaturel.»®” Prenant en compte que le monde phénoménal et naturel est
fondamentalement duel et trouve son existence dans le principe de séparation ou
distinction entre le sujet et objet, I'idée de I'cun» devient systématiquement surnaturel
et hors de la portée des sens. Il n'est donc pas faux de dire que la religion est tout ce

qui rend «uny.

Pour éviter toute association au sens moderne et controversé liée aux religions
organisée, j'aimerais signaler que mon approche a l'idée du sacré et de la religion est
spirituelle et non dogmatique. Pour clarifier cette posture il est pertinent de proposer un

définition du terme «spiritualité».

«La spiritualité désigne ce qui est opposé a la matérialité, ce qui n’appartient pas
au monde physique, mais qui est de l'ordre de l'esprit. Dans un ordre d’idées
moins général, elle désigne la capacité de I'esprit humain a s’interroger sur le
sens de [l'existence ou, encore, sur la quéte de sagesse, de bonheur, de
perfectionnement, d’intériorité, d'unification de soi qui anime 'humanité depuis des

millénaires. La spiritualité comporte aussi une référence a une réalité ultime.»%®

Ma posture a ce sujet est similaire a celle de Maslow exposée ici :

«Maslow rejette I'idée selon laquelle les religions organisées sont la source de la

vie spirituelle de I'étre humain. Il estime que les religions organisées se sont

% René Guénon, Symboles de la science sacrée (éd. orig. 1962, rééd. Paris : Dervy, 2022), p. 11.

% Cf. hitps://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sacr%C3%A9/70445

57 Lavoie, L.-C., « Psychothérapie et spiritualité : de I'opposition au dialogue interactif », Reflets, vol. 12,
no 1, 2006, p. 48. https://doi.org/10.7202/013438ar

%8 Ibid, p.49.

42


https://doi.org/10.7202/013438ar
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sacr%C3%A9/70445

constituées a partir d’'expériences sommets et que I'expérience spirituelle est un
phénoméne tout a fait naturel. Etablissant un paralléle avec la religion, Maslow
affirme que la croyance en Dieu est I'incarnation des valeurs de I'étre, que la
sainteté en est I'expression, que les rituels et les croyances sont des moyens pour
atteindre ces valeurs et que la notion de ciel correspond a l'atteinte finale de ces

valeurs (1971).»%°

Mircea Eliade propose un développement du sujet similaire «a partir de la conception
que la religiosité constitue une structure ultime de la conscience» (Eliade, 1965, p. 12).
Autrement dit «la disparition des « religions » n’implique point la disparition de la «
religiosité »(Eliade, 1965, p. 12).

Voila donc que la religiosité en tant recours de la nature humaine et la spiritualite en
tant que «catégorie de I'esprit»® convergent et représentent I'esprit de la posture de

mon analyse.

Avant d’aborder le sujet il me semble important de spécifier que 'oeuvre de Mircea
Eliade sur laquelle je m’appuis (Eliade, 1965), se sert des idées de I'oeuvre de Rudolf
Otto (Das Heilige, 1917) comme point de départ. Une oeuvre qui «Négligeant le cété
rationnel et spéculatif de la religion, il éclairait vigoureusement le coté irrationnel®'».

Dans son oeuvre, Rudolf Otto

«découvre le sentiment d’effroi devant le sacré, devant ce mysterium tremendum,
devant cette majestas qui dégage une écrasante supériorité de puissance; il
découvre la crainte religieuse devant le mysterium fascinans, ou s’épanouit la

parfaite plénitude de I'étre.»%

Voila donc que I'esprit avec lequel Eliade écrit son ceuvre s’inspire de cet auteur qui lui
a permis, en quelque sorte, de plonger dans I'essence de I'expérience religieuse.

Cependant, il spécifie bien dans son avant-propos que son approche du sacré est

% Ibid, p. 64.
% Ibid, p. 49.
81 Mircea Eliade, Le sacré et le profane, Paris, Gallimard, 1965, p. 15.
82 Ibid, p. 15.

43



compléte et qu’il veut «présenter le phénomene du sacré dans toute sa complexité, et

non pas seulement dans ce qu’il comporte d’irrationnel.»%

L'étude de Mircea Eliade présente « le comportement de 'homo religiosus et les
implications d’une existence religieuse de type archaique et traditionnel » (Eliade, 1965,
p.11) avec une approche a la fois compréhensive et empathique, ce qui lui permet de
se rapprocher intimement de « la logique et de la grandeur » (Eliade, 1965, p.11) d’'une
telle cosmovision, tout en prenant ses distances avec le « folklore anthropologique d’il y
a moins d’un siécle » (Eliade, 1965, p.11) qui, au nom de la raison, se limitait a
démystifier un « comportement étrange ou un systeme de valeurs exotiques et « primitif
» (Eliade, 1965, p.11).

«Notre intention était d’aider le lecteur a percevoir non seulement la signification
profonde d’une existence religieuse de type archaique et traditionnel, mais aussi a
reconnaitre sa validité en tant que décision humaine, a apprécier sa beauté et sa

«noblesse ».»%

Pour permettre le lecteur de mieux comprendre ce que signifie un expérience du sacré
je vais essayer de mettre au claire ce que c'est le sacré, pour 'homo religiosus de
Eliade. Dans un premier temps 'auteur explique que I'’étre humain prend connaissance
du sacré par une expérience de sa manifestation qu’il appelle un «hiérophanie» et qu’il
définit comme «quelque chose de sacré qui se manifeste a nous®».Un aspect sur
lequel l'auteur insiste plusieurs fois est sur la nature singuliere d’'une expérience
«numineuse» ou d’une manifestation du sacré, et la définit comme «quelque chose de
ganz andere, radicalement et totalement différent®®». Cela veut dire qu'il s’agit de
quelque chose d’'un ordre ontologique étranger qui «ressemble a rien d’humain ou de
cosmique» qui se manifeste «dans des objets qui font partie intégrante de notre monde
« naturel », « profane» ®'». Cette description établit déja une limitation du langage pour
exprimer de quoi il s’agit. En effet, et d'aprés les propres termes de I'auteur, «le langage

est réduit a suggérer tout ce qui dépasse I'expérience naturelle de 'homme par des

% Ibid, p. 16.
5 Ibid, p. 10.
% Ibid, p. 17.
% Ipid, p. 16.
57 Ibid, p. 17.

44



by

termes empruntés a celle-ci méme.»*® Néanmoins, I'auteur réussit, grace a une
profonde appropriation du sujet, a transmettre «'idée du sacré» et ce que ca a

potentiellement signifié pour ’lhomme religieux des sociétés archaiques.

«Pour les «primitifs» comme pour 'lhomme de toutes les sociétés pré-modernes,
le sacré équivaut a la puissance et, en définitive, a la réalité par excellence. Le
sacré est saturé d’étre. Puissance sacrée, cela dit a la fois réalité, pérennité et
efficacité. L'opposition sacré-profane se traduit souvent comme une opposition

entre réel et irréel ou pseudo-réel.»®°

«Le désir de 'homme religieux de vivre dans le sacré équivaut , en fait, a son
désir de se situer dans la réalité objective, de ne pas se laisser paralyser par la
relativité sans fin des expériences purement subjectives, de vivre dans un monde

réel et efficient, et non pas dans une illusion.»"

Dans les lignes qui suivent, je vais tenter de comprendre les expériences religieuses et
spirituelles depuis une perspective anthropologique, philosophique et psychologique,
en questionnant des objets et des pratiques issus de traditions religieuses variées,
principalement étudiés dans leur dimension sensorielle. Parallelement, jexplore I'idée
du sacré — a partir des travaux de Mircea Eliade, fondés sur I'étude de différentes
cultures et traditions (a préciser : exemples/cultures) — comme réalité objective et vérité
absolue, pour ensuite proposer I'hnypothése selon laquelle une expérience du sacré

pourrait €également constituer une expérience de soin.

Je discuterai également de l'articulation entre ces expériences, les expériences non

ordinaires et 'expérience esthétique.

% Ibid, p. 16.
% Ibid, p. 18.
7 Ibid, p. 31.

45



1.2.1. Expériences non-ordinaires et paradoxales : a la recherche de
I'inconcevable

L'expression « expériences non-ordinaires » s’inspire de I'expression « états
non-ordinaires de conscience » popularisée par Stanislav Grof, psychiatre et pionnier
de la psychologie transpersonnelle, notamment a travers ses recherches sur la «
respiration holotropique » et ses ouvrages The Adventure of Self-Discovery (1988) et
The Holotropic Mind (1992). Selon ses écrits et discours, Grof a jugé que le terme
traditionnel altered states of consciousness (états modifiés de conscience), introduit par
Charles T. Tart était trop orienté vers I'idée de déformation ou de pathologie. Il a donc
proposé la notion de non-ordinary states of consciousness, plus neutre, englobant des
états de conscience mystiques, psychédéliques, spirituels ou meéditatifs, sans

connotation négative.

Dans cette analyse, les expériences religieuses, sacrées, mystiques ou paroxystiques
sont considérées et définies comme des expériences non-ordinaires du fait qu’elles
different radicalement de I'expérience ordinaire. Comme l'a signalé Mircea Eliade, il
s’'agit de «quelque chose de ganz andere, radicalement et totalement différent’'» ; De
méme, Roberto Assagioli, fondateur (avec Abraham Maslow) de la psychologie
humaniste — dite « troisieme force » de la psychologie — évoque, dans la troisiéme

dimension de son modéle anthropologique de la psyché, le « Soi supérieur » :

«Le Soi existe dans une sphéere de réalité différente de celle de nos conditions
psycho-physiques. Il n'est cependant pas un postulat métaphysique, mais une
réalité, dont quelques individus ont eu I'expérience intérieure directe (Assagioli
1983 : 176).»"

A la suite, le lecteur trouvera une série de descriptions d’expériences non-ordinaires
issues de différentes sources, chercheurs et auteurs. L'objectif est de faire ressortir et
d’identifier les éléments communs entre ces différentes descriptions, qui pourraient
constituer les caractéristiques propres a cette catégorie d’expériences. Cela permettra,
a laide d’'une étude comparative, de questionner dans quelle mesure l'expérience
esthétique, telle que théorisée par John Dewey, peut constituer un outil de

pragmatisation de ce type d’expériences irrationnelles.

™ Ibid, p. 16.
2 Lavoie, « Psychothérapie et spiritualité », op. cit., p. 66.

46



D’apres mon expérience personnelle, I'expérience esthétique — ou ce que jexpérimente
comme beau ou harmonieux — est une sensation intuitive, un sentiment ou une émotion
vers laquelle les sens servent de porte d’accés. Richard Shusterman indique, dans la
présentation de I'édition francaise de L’Art comme Expérience, que William James,
fondateur de la psychologie et du pragmatisme en Amérique, « porta aussi une
attention toute particuliere aux émotions esthétiques dans lesquelles il voyait des «

émotion d’une subtilité supérieure.»”

Apres lecture et relecture de nombreuses descriptions et récits d’expériences (dont je
ne citerai qu'une petite partie), un aspect revient de maniére répétée : celui de
I'expérience d’'une réalité plus objective, ou du sentiment d’avoir vécu quelque chose de

plus réel que I'expérience courante.

Jeremy Narby, anthropologue et auteur canadien proposant une lecture non
conventionnelle des savoirs chamaniques, a mené une recherche ethnographique de
longue durée (1984-1986) auprés des peuples amazoniens, notamment les Ashaninka,
au cours de laquelle il a étudié les savoirs chamaniques liés aux plantes. Dans The
Cosmic Serpent (1998), il s’interroge sur la maniére dont les chamans, via I'ayahuasca,
accedent a des connaissances biochimiques précises concernant les plantes et leurs
effets sur la santé. A propos des expériences hallucinogénes induites par I'ayahuasca,

il écrit :

« [...] la gente parecia considerar las visiones provocadas por plantas
alucinégenas tan “reales”, sino mas, que la realidad ordinaria que todos

percibimos.»™

De méme, dans un article coécrit par 18 chercheurs de disciplines variées sur la
recherche en méditation et 'expansion émergente des sciences contemplatives, une
description de I'expérience mystique met également en avant cet aspect, soulignant le
sentiment d’une réalité plus intense ou plus « vraie » que celle de I'expérience

quotidienne.

3 Dewey, L’Art comme expérience, op. cit. p.13

4 Jeremy Narby, La Serpiente Cosmica, Lima, Takiwasi y Racimos de Ungurahui, 1997, p. 27.
Traduction libre : « [...] les gens semblaient considérer les visions provoquées par les plantes
hallucinogénes comme aussi “réelles”, voire plus, que la réalité ordinaire que nous percevons tous. »

47



«Both historical and modern description of mystical experiences reveal common
themes, including feelings of unity and interconnectedness with all people and
things, a sense of sacredness, feelings of peace and joy, a sense of transcending
normal time and space, ineffability, or an intuitive belief that the experience is a

source of objective truth about the nature of reality.»”

L'aspect intuitif de cette expérience est retrouvée aussi dans une description des
manifestations du Soi d’Assagioli dans un article qui cherche a faire dialoguer la

psychologie et la spiritualité :

«Les manifestations du Soi prennent des formes trés variées parmi lesquelles
figurent, selon Ferrucci, l'intuition, la reconnaissance de son but dans la vie, la
compréhension intuitive d’'une vérité, un sens d’unité avec tous les étres, un
sentiment de silence intérieur profond, un sentiment de libération, un amour
intense sans limites et sans conditions, un sentiment profond de gratitude, une
sensation de grand mystére et de grand émerveillement, la transcendance de

I'espace et du temps comme nous le connaissons. (Ferrucci 1982 : 111).»"®

Méme si Dewey n’attribue pas une qualité particulierement objective ou de «vérité» a
'expérience esthétique. Il cite un passage de Keats : «La Beauté est Vérité, et la Vérité
Beauté: c’est tout ce que l'on sait sur Terre, et tout ce qu’il nous suffit de savoir»
(Dewey, 2010, p. 78).

Dewey spécifie plus loin, que le sens du terme vérité : «dénote la sagesse qui gouverne
'existence humaine, et plus spécifiquement, «la connaissance du bien et du mal »»
(Dewey, 2010, p. 78) et non pas «lI'exactitude des affirmations intellectuelles au sujet
des objets, ou encore la vérité dont la signification est aujourd’hui déterminée par la
science» (Dewey, 2010, p. 78). Cette conviction de Keats serait selon Dewey issue

d’'une perception esthétique.

5 C. Vieten, H. Wahbeh, B. R. Cahn, K. MacLean, M. Estrada, P. Mills, M. Murphy, S. Shapiro, D. Radin,
Z. Josipovic, D. E. Presti, M. Sapiro, J. Chozen Bays, P. Russell, D. Vago, F. Travis, R. Walsh, & A.
Delorme, Future directions in meditation research: Recommendations for expanding the field of
contemplative science, PLOS ONE, 13(11), 0205740 (2018), p. 12,
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0205740

78 Lavoie, « Psychothérapie et spiritualité », op. cit., p. 66.

48


https://doi.org/10.1371/journal.pone.0205740?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0205740?utm_source=chatgpt.com

En revanche, comme les citations ci-dessous l'indiquent, Dewey porte une attention
particuliére a la notion d’'union ou d'unité (et de cohérence) en la plagant au centre de

I'expérience esthétique comme sa forme élémentaire.

« Dewey soutient aussi que la forme la plus élémentaire de I'expérience
esthétique — l'unité immédiatement saisie qui relie les uns aux autres les éléments
d’'une expérience — est une condition nécessaire qui seule permet de faire d’'une
situation ou d’un état de choses une expérience cohérente et identifiable. «C’est
I'expérience esthétique qui donc permet au philosophe de comprendre ce qu’est
'expérience» conclut-il, en montrant ainsi, n’en déplaise a ses critiques, que

I'esthétique est bien au coeur de toute sa philosophie.»”’

« Quand l'unité obtenue correspond a celle que I'on a déja décrite, I'expérience
acquiert un caractéere esthétigue méme si elle nest pas essentiellement

esthétique.»’®

Dans ce passage, cette notion est spécifiquement associée a la force motrice et a la
cohésion de I'émotion pour « composer » des expériences a partir de « matériaux
extérieurement disparates et dissemblables » (Dewey, 2010, p. 92), notamment non
physiques. Cependant, l'auteur I'associe également a la période de réintégration —
aprés une phase de perturbation, de conflit ou de résistance — d’'un organisme vivant «
aux relations ordonnées qui régissent son environnement », ce qui lui permet

d’atteindre des niveaux plus élevés de « perfection esthétique » (Dewey, 2010, p. 48).

Cette relation symbiotique entre 'organisme et son environnement équivaut, dans un
sens plus large, a la relation d’interpénétration entre le sujet et I'objet évoquée

ci-dessous, rappelant les principes vus préecédemment en physique quantique :

« L'expérience, lorsqu'elle atteint le degré auquel elle est véritablement
expérience, est une forme de vitalité plus intense [...] A son plus haut degré,
elle est synonyme d’interpénétration totale de soi avec le monde des objets

et événements.»”®

" Dewey, L’Art comme expérience, op. cit., p. 18.
78 Ibid, p. 92.
® Ibid, p. 55.

49



L'idée de vérité revient souvent sous différentes formes dans I'étude du philosophe. A

cet égard, il souligne également I'importance de I'authenticité d’'une expérience :

« Méme une expérience rudimentaire, si elle est une expérience
authentique, sera plus en mesure de nous donner une indication sur la
nature intrinséque de I'expérience esthétique qu’un objet déja coupé de tout

autre mode d’expérience.»®

Selon Dewey, a contrefacon des étres humains, c’est le caractére unifié et complet de
la présence des animaux qui leur accorde la «grace animale» (Dewey, 2010, p. 54) et
qgu' il considere comme le symbole de cette l'unité de I'expérience et comme le résultat
d’'un présent vécu avec plénitude. Et que cette expérience « Méme dans ses formes
rudimentaires, elle contient la promesse de cette perception exquise qu’est I'expérience

esthétique.»®'

«Pour saisir les sources de l'expérience esthétique, il est [...] nécessaire d’avoir
recours a la vie animale en dessous de I'échelle humaine. Les activités du renard,
du chien et de la grive peuvent du moins étre des rappels et des symboles de
cette unité de I'expérience si fractionnée lorsque le travail devint labeur, et que la

pensée nous isole du monde.»®

Le lecteur pourra remarquer que la notion en question (unité) se retrouve dans les deux
descriptions précédentes d’expériences non-ordinaires. J'aimerais y ajouter celle des
expériences paroxystiques, théorisées par Abraham Maslow, qui réintroduit également,

une fois de plus, la notion de vérité :

«Les expériences paroxystiques, que Maslow appelle parfois expériences
sommets, trouvent aussi leur origine dans cette conscience. Les expériences
sommets sont des sentiments d’intense bonheur et de bien-étre, accompagnés de
la conscience d’'une vérité ultime et de 'unité de toutes choses. Aux dires des
personnes qui les ont vécues, ces expériences sont intrinsequement valables,

parfaites et complétes et elles se suffisent a elles-mémes.»®

8 Ibid, p. 41.
81 Ibid, p. 55.
82 Ibid, p. 53
8 Lavoie, « Psychothérapie et spiritualité », op. cit., p. 63.

50



La conscience en question est une conscience profonde qui, selon Maslow, se situe
dans la structure intérieure de chaque personne et repose « sur la perception
inconsciente et préconsciente de notre propre nature, de notre destinée, de nos

capacités, de notre vocation » (Lavoie, 2006, p. 63).

La description ci-dessus met en évidence une nouvelle caractéristique, jusque-la non
mentionnée : une sorte d’autonomie et de complétude d’une expérience qui « se suffit a
elle-méme ». Mais que signifie exactement ce concept ? Les propos de Dewey sur les
expériences esthétiques résonnent avec ce principe d’autosuffisance et de complétude
: «Une telle expérience forme un tout ; elle posséde en propre des caractéristiques qui
l'individualisent et se suffit a elle-méme. |l s’agit I''a d’'une expérience» (Dewey, 2010, p.
81).

Ce que je comprends par la, c’est qu'une expérience qui «se suffit a elle-méme» est
une expérience compléte, totale, pleine, sur laquelle il N’y a rien a ajouter et rien a
soustraire. Selon I'expérience paroxystique décrite par Maslow, cela serait lié a I'idée
de perfection, ce qui rappelle également I'expression de Dewey lorsqu’il évoque la
perfection esthétique en rapport avec la « grace animale ». Enfin, le lien avec le sacré

est, en quelque sorte, présent dans ces expériences non-ordinaires :

« Le mot “sacré” est quelquefois employé pour décrire I'impression ressentie

a I'égard de ces expériences (Maslow, 1968 : 93)» (Lavoie, 2006, p. 63).

Méme si Dewey ne qualifie pas directement les expériences esthétiques de « sacrées »
et admet ne pas pouvoir expliquer le genre d’expériences mystiques décrites par
Hudson et Emerson (cités par l'auteur), il s’y réféere comme a des « absorptions

esthétiques dans la nature » (Dewey, 2010, p. 69) et considére que :

« Il n’y a aucune limite a la capacité que possede I'expérience sensorielle
immeédiate a s’incorporer des significations et des valeurs qui, en
elles-mémes et delles-mémes (c’est-a-dire dans [I'abstrait), seraient

qualifiées d’“idéales” et de «spirituelles».» 8

8 Dewey, L’Art comme expérience, op. cit., p.70.

51



Il conclut avec le postulat suivant :

« Dans la mesure ou une chose a été atteinte par les plus grands élans de
la pensée de 'homme ou a été appréhendée par quelque intuition
pénétrante, elle est nécessairement en soi apte a devenir le cceur et le

noyau du sens .»%

Cette hypothése revét une importance considérable pour le propos de cette étude,
puisqu’elle établit un pont entre I'aspect concret des sensations et I'aspect abstrait des
valeurs — dans ce cas, « idéales » et « spirituelles ». Dans un sens plus large, elle
représente une solution possible a la dichotomie entre le corps et I'esprit. De plus,
'expérience subjective de ces valeurs peut, selon Dewey, devenir le centre du sens,
c'est-a-dire de la signification des choses dans leur acception la plus large. Je
reviendrai sur ce sujet dans la sous-partie suivante, lors d’'une analyse approfondie des

différents sens et significations du terme « sens » lui-méme.

«Enfin, la perception de valeurs que Maslow appelle valeurs de [I'étre
accompagne également ce genre d’expérience. Ce sont des valeurs d’intégrité, de
perfection, d’accomplissement, de justice, de vie, de richesse, de simplicité, de

beauté, de bonté, d’unicité, de vérité et d’autonomie (1968 : 95-96).»%

A ce stade de l'analyse, il me semble pertinent d’établir un parallélisme entre les
valeurs « idéales » de Dewey et ce que Maslow appelle les valeurs de I'étre. Il s’agit
d’'une catégorie de valeurs qui rassemble, plus qu’elle ne divise, 'ensemble des
caractéristiques des expériences non-ordinaires mentionnées précédemment et qui,
dans ce cas, sont considérées comme intrinseques a « I'étre ». Cela fait écho a ce
qu’affirme Eliade a propos du sacré : « Le sacré est saturé d’étre » (Eliade, 1965, p.
18). Une singularité présente aussi chez I'expérience numineuse de Rudolf Otto qui,
comme cité préalablement, «découvre le sentiment d’effroi devant le sacré, devant ce
mysterium tremendum, devant cette majestas qui dégage une écrasante supériorité de
puissance; il découvre la crainte religieuse devant le mysterium fascinans, ou

s’épanouit la parfaite plénitude de I’étre.»®’

8 Ibid, p.71.
8 Lavoie, « Psychothérapie et spiritualité », op. cit., p. 63.
87 Eliade, Le sacré et le profane, op. cit., p. 15.

52



Cet espace n’est évidemment pas destiné a des discussions éthiques ou morales, ni a
des jugements de valeurs personnels. L'objectif est de construire une démarche
analytique permettant d’articuler I'immatérialité subjective de l'idée du sacré avec des
concepts pragmatiques et empiriques. Un exemple concret et pertinent de cette
intention se trouve chez C. S. Peirce, qui met en relief la continuité et la collaboration
de I'éthique et de l'esthétique, allant jusqu’a « placer I'éthique sous la dépendance de
I'esthétique et a traiter ce qui est moralement bon [...] comme une espéce particuliére

de ce qui est esthétiqguement bon » (Dewey, 2010, p. 12).

« Si « l'éthique est la science de la méthode qui permet de parvenir au
contréle de soi », afin d'obtenir ce qu'on désire, « ce qu'il nous appartient de
désirer [...] sera de rendre [notre] vie belle et admirable. Or la science de

I'Admirable et I'esthétique méme » .»*

Cela m’améne a une question qui a déterminé ma démarche créative et ma recherche
esthétique en tant qu’artiste et designer : Qu’est-ce que la beauté ? Une question qui

me semble étre en lien avec les réflexion suivantes :

« Pour acquérir une dimension proprement artistique, le savoir-faire doit se
conjuguer a de « I'amour » ; le talent doit s’laccompagner d’'une profonde

affection pour le sujet sur lequel il s'exerce.»®

« [...] chaque étre vivant qui acquiert une sensibilité réagit a la présence de
I'ordre avec des sentiments harmonieux toutes les fois qu’il trouve autour de

lui un ordre qui lui convient.»*

John Dewey, dans son livre L’art comme expérience, propose que c’est grace a la
rythmicité de la qualité de I'expérience d'un organisme en relation avec son
environnement que I'évolution, et donc latteinte de nouveaux niveaux d’ordre et
d’équilibre, se produit. En résumé, il met en évidence l'inséparabilité d’'un organisme de
son environnement. La vie d’'un organisme est composée de périodes dans lesquelles
'adaptation ou l'intégration a son environnement est plus ou moins atteinte. Selon

Dewey, c’est cette alternance et cette tension entre les périodes d'union avec

8 Dewey, L’art comme expérience, op. cit., p. 12.
8 Ibid, p. 100.
0 Ibid, p. 48.

53



I'environnement et les périodes de perte de cette intégration qui permet a I'organisme
d’atteindre des niveaux plus élevés d’évolution et de « perfection esthétique ».
L'esthétique de la nature serait ainsi le résultat d’'un rythme, d’'un mouvement
permanent entre I'ordre et sa perturbation, entre 'harmonie et le chaos, entre 'unité et

la séparation.

L'expérience esthétique de Dewey rejoint la notion d’espace et d’expérience sacrée de
Mircea Eliade, dans la mesure ou l'une et l'autre sont clairement identifiées et
différenciées d’'une expérience normale. Pour Eliade, faire I'expérience d’une
manifestation du sacré, ou « hiérophanie », est une expérience religieuse qui marque
une rupture de 'homogénéité de I'espace, dans le sens ou une hiérophanie est la
manifestation d’'une réalité absolue — et non relative comme celle que nous
expérimentons couramment. Ceci constitue un indice intéressant pour articuler ces

deux notions.

1.2.2. Etre présent ou I'expérience d’étre. : une ontologie du sensible

Quand il s’agit d’expériences non ordinaires, I'expérience du moment présent
semblerait, selon certains penseurs, en étre une au sens propre du terme.
Contrairement a ce que l'on croit couramment, et au-dela du fait que nous existons
effectivement dans le présent, il se peut que nous n’en fassions pas vraiment
I'expérience, ou que ce soit treés rare. John Dewey évoque cette idée, en associant —
spécifiguement dans le cas des animaux — un présent pleinement vécu a la pleine
implication des sens et a « I'énergie la plus intense » qui caractérise leur « grace

animale ».

« L’animal vivant est pleinement présent, il est la tout entier, dans la moindre
de ses actions : dans ses regards circonspects, son flair perspicace, ses
oreilles brusquement redressées. Tous ses sens sont sur le qui-vive. En
'observant, on voit le mouvement se fondre avec les sens, et les sens avec
le mouvement, pour former cette grace animale que 'homme a tellement de

mal a égaler.»""!

1 Ibid, p. 54.

54



Il souligne que, contrairement aux animaux, les étres humains ne vivons pas
pleinement dans le présent, car notre faculté — purement mentale et imaginaire — nous
permet d’investir notre « présence » dans le passé ou dans le futur plutét que dans

I'instant.

« Méme lorsque nous ne sommes pas trop angoissés, nous n'apprécions
pas le moment présent parce que nous le subordonnons a ce qui est
absent. A cause de cet abandon répété du présent ainsi livré au passé et au
futur, les moments heureux d’une expérience alors totale [...] en viennent a

constituer un idéal esthétique.»%

Dans la société moderne, nous vivons dans le projet, dans ce qui suit I'instant. Je
constate moi-méme, en buvant un café ou en mangeant, que je ne suis pas vraiment
présent a I'expérience : mon attention est constamment projetée sur la gorgée suivante
ou sur un sujet étranger a mon expérience en cours. Ce mécanisme se reproduit dans
tous les aspects de ma vie : les taches laborieuses, les aboutissements académiques,
professionnels et les relations humaines. Mon interprétation personnelle de cette «
subordination du présent a ce qui est absent » est qu’il existe, comme une
caractéristique de la condition humaine, une sensation de manque permanent, comme
si chaque expérience pouvait étre améliorée ou étre plus compléte. Cela place nos
vécus passes et nos idéaux futurs comme références « idéales » de ce qui est
possible. Cet « idéal esthétique » (Dewey, 2010, p.53), sorte d’'utopie de ce que I'on
aimerait vivre, est donc alimenté en permanence par notre perception d’'un présent «
incomplet ». Selon Dewey, cet aspect est a l'origine de notre distance avec notre

environnement et de notre manque de vitalité.

« Pour I'étre qui vit pleinement, le futur n'est pas une menace mais une
promesse : il entoure le présent comme un halo. Il se compose de
possibilités percues comme la possession de ce qui est présent, ici et
maintenant [...] Ce n’est que lorsque le passé cesse de le troubler et que les
anticipations pour le futur ne le perturbent pas qu’un étre se trouve dans une
union totale avec son environnement et qu’il est par conséquent pleinement

vivant.»*

%2 Ibid, p. 53.
% Ibid, p. 53.

55



Le bonheur d’'un individu est également, selon Dewey, a l'origine d’'une forme de
plénitude de présence, qui existe parce qu’elle s’adapte et accepte les conditions qui lui

sont imposées.

« Mais le bonheur et le ravissement [...] apparaissent sous l'effet d’'une
plénitude qui touche le tréfond de notre étre, une adaptation de tout notre

étre aux conditions de I'existence. »

Cette adaptation rejoint ce que propose Jon Kabat-Zinn lorsqu’il évoque 'acceptation
radicale et I'attitude mentale face a ce qui est expérimenté pour cultiver la pleine

conscience.

« Il s’agit en réalité d’'une posture intérieure qui porte le coeur et I'esprit
(considérés comme un tout indissociable) a une conscience totale du
moment présent simplement tel qu’il est, a accepter ce qui se passe
simplement parce qu’il se passe déja. Cette orientation intérieure est parfois

appelée « acceptation radicale » en psychothérapie.»*

L'expérience du moment présent est au coeur de traditions philosophiques et
spirituelles comme le bouddhisme, ou la réalisation de la «vérité» a lieu dans les

activités de la vie quotidienne.

« Viviendo completamente en el presente y prestando atencion a todos los
asuntos cotidianos, el que ha alcanzado satori experimenta la maravilla y el

misterio de la vida en cada sencillo acto.»®

Le satori, dans le bouddhisme zen, est I'expérience immédiate de la nature essentielle
de toutes choses, atteinte par la pratique constante de la présence dans les actes les
plus simples. La méditation constitue I'essence de cette pratique et peut se formaliser
en un rituel quotidien permettant au pratiquant de faire I'expérience directe de la vérité

de sa propre nature.

« Elle [la méditation] est davantage la réalisation et l'incarnation directes a

l'instant présent de ce que vous étes déja, en dehors du temps, de I'espace

% Kabat-Zinn, L'eveil des sens, op. cit., p. 62.

% Capra, El Tao de la fisica, op. cit., p. 140. Traduction libre: En vivant pleinement dans le présent et en
portant attention a toutes les affaires de la vie quotidienne, celui qui a atteint le satori expérimente la
merveille et le mystére de la vie dans chaque acte le plus simple.

56



et de tout concept, une fagon de demeurer dans la nature méme de votre
étre, dans ce qui est parfois appelé état naturel, esprit originel, pure

conscience, non-esprit ou simplement vacuité.»%

On constate que ces différents rapports au présent refletent la qualité immédiatement
sensible de I'’expérience et la nature préconceptuelle de la perception, analysées

précédemment dans cette étude avec I'approche phénoménologique de Merleau-Ponty.

Dans cet aspect du bouddhisme zen, que 'on retrouve également dans la pensée de
Dewey, le rapport au temps est particulier : il exige une discipline de I'esprit pour en
prendre pleinement conscience. Les outils de la méditation zen sont les sens, la
conscience de sentir et I'attention, qui permettent a I'esprit de rester ancré dans le
présent au lieu de se laisser emporter par le passé ou le futur. Jon Kabat-Zinn précise
que pour habiter le présent en permanence, il faut diriger son attention, sans jugement,
vers des éléments sensoriels en changement constant (la respiration, le paysage

visuel, sonore, etc.).

«En demeurant ici, dans la claire conscience, pleinement éveillés au champ entier
de I'expérience, quelle que soit la focale de I'objectif, nous constatons volontiers
que chaque aspect de l'expérience va et vient. Rien n’est permanent, rien ne
perdure. Les visions, les sons, les sensations corporelles, y compris cette
inspiration et cette expiration, les odeurs, les golts, les perceptions, les
impulsions, les pensées, les émotions, les humeurs, les opinions, les préférences,
les aversions, les autres opinions, vont et viennent tous, se mélangent, changent
continuellement, nous offrent des occasions aussi riches innombrables de sonder

impermanence et no tendances a vouloir et a nos agripper.»’

Cette pratique fondamentalement pragmatique et empirique est commune aux
différentes techniques et courants de la tradition bouddhiste et c’est justement la raison
pour laquelle souvent, le bouddhisme ne se considére pas comme une religion. Par
exemple Anapéanasati (en pali : "Ana" = linspiration (le souffle entrant) ; "Apana” =
I'expiration (le souffle sortant) ; "Sati" = attention, présence, pleine conscience) est une

technique qui «consiste a développer une certaine maitrise de I'esprit en apprenant a

% Kabat-Zinn, L’eveil des sens, op. cit., p. 68.
% Ibid, p. 233.

57



fixer son attention sur la réalité naturelle du changement constant du flux de la
respiration lorsqu’il entre et sort des narines®». C’est la premiére technique de
méditation apprise aux étudiants lors des retraites Vipassana de 10 jours. Vipassana,
par ailleurs, signifie « voir les choses telles qu’elles sont réellement » et est 'une des
plus anciennes techniques de méditation de l'Inde. Elle consiste a observer les
sensations a travers le corps, comprendre leur nature, et développer I'équanimité en
apprenant a ne pas y réagir. En effet, d'aprés la philosophie bouddhiste, la nature
méme de toutes les choses est impermanente ; elle invite a s’en rendre compte par le

moyen de I'écoute attentive des différents phénoménes sensoriels qui nous abordent.

«Una de las ensefanzas principales del Buda era que «todas las cosas
compuestas son impermanentes». En la version original Pali de este famoso
aserto, el término empleado para «cosas» es sankhara (sanscrito : samskara),
una palabra que significa ante todo «suceso» o «un acontecimiento» —también
«un hecho», «un acto» —y sélo en sentido secundario «una cosa existente». Esto
muestra con claridad que los budistas tienen una dinamica concepcién de las

cosas como procesos siempre cambiante.»®

Selon la tradition bouddhiste, le monde phénoménal ne peut pas étre considéré comme
une verité ultime puisqu’il est en changement permanent ; a la différence de la pensée
occidentale, pour eux, la substance pergue est un processus dynamique et non une

réalité objective inerte.

««Mientras que la filosofia europea tendia a encontrar la realidad en la
substancia» escribe Joseph Needham, «la Filosofia china tendria a encontrarla en

la relacion».»'%

Si bien 'impermanence de toutes choses constitue I'une des plus grandes vérités du
savoir traditionnel bouddhiste, la quéte spirituelle vise la vérité ultime dans ce qui,

au-dela du monde phénomeénal, demeure permanent. Donc, la fonction de la méditation

% https://www.dhamma.org/fr/about/vipassana

% Capra, El Tao de la fisica, op. cit., p. 232. Traduction libre : «L’une des principales enseignements du
Bouddha était que « toutes les choses composées sont impermanentes ». Dans la version originale en
pali de ce célébre énoncé, le terme employé pour « choses » est sankhara (sanskrit : samskara), un mot
qui signifie avant tout « événement » ou « fait » — également « action » ou « acte » — et seulement
secondairement « une chose existante ». Cela montre clairement que les Bouddhistes congoivent les
choses de maniére dynamique, comme des processus toujours changeants.»

19 |bid, p.233. Traduction libre : «Tandis que la philosophie européenne tendait a trouver la réalité dans la
substancey, écrit Joseph Needham, «la philosophie chinoise tendrait a la trouver dans la relation».

58


https://www.dhamma.org/fr/about/vipassana

en pleine conscience est justement d’arriver a faire 'expérience de cette vérité a travers
I'observation contemplative et I'expérience de l'intemporalité du moment présent et de
impermanence de I'expérience psycho-corporelle. Cette réalisation est a I'origine de
'idée de libération, qui est fondamentalement une libération de la souffrance et de la
douleur de la condition humaine gréace a I'expérience de la vérité, conceptualisée par le
terme vacuité, conscience pure entre autres, et qui semblerait étre fondamentalement
paradoxale, permanente, infinie et éternelle. Une sorte « d'éternel présent » serait au
cceur de I'expérience mystique de certains sages taoistes et bouddhistes qui disent

avoir eu une conscience non-ordinaire du temps.

««En este mundo espiritual no hay divisiones de tiempo tales como pasado,
presente y futuro; porque se han contraido a si mismas en un simple momento
del presente donde la vida palpita en su verdadero sentido... El pasado y el futuro
estan ambos envueltos en este momento presente de iluminacion, y este
momento presente no es algo que permanezca inmovil con su contenido, ya que

se mueve incesantemente» D.T. Suzuki .» 1%

««La tranquilidad absoluta es el momento presente. Aunque es en este momento,
no existe limite para este momento, y en esto radica el placer eterno»

Hui-neng.» "%

Par ailleurs, pour 'homme religieux de Mircea Eliade, |'éternel présent est le temps
sacré qui correspond au temps mythique de la création du monde, dont les fétes
religieuses et temps liturgiques sont la réactualisation. Le temps sacré est, d'aprés
Eliade, «par sa méme nature réversible, dans le sens qu’il est, a proprement parler, un

Temps mythique primordial rendu présent.» (Eliade, 1965, p. 63).

Cela signifie que, pour I'homo religiosus, le temps sacré existe en dehors et
indépendamment du temps normal ou « profane ». Il s’agit, je dirais, de I'aspect ganz
andere du temps, qui existe dans une forme radicalement différente de la conception

du temps connue couramment. Eliade le décrit ainsi :

07 Ipid, p.205. Traduction libre : «Dans ce monde spirituel, il N’y a pas de divisions du temps telles que
passé, présent et futur ; car elles se sont contractées en un simple moment du présent ou la vie palpite
dans son véritable sens... Le passé et le futur sont tous deux enveloppés dans ce moment présent
d’illumination, et ce moment présent n’est pas quelque chose qui reste immobile avec son contenu,
puisqu’il se meut sans cesse.»

192 Ipid, p. 204. Traduction libre : «La tranquillité absolue est le moment présent. Bien qu’il soit en ce
moment, il N’existe aucune limite 8 ce moment, et c’est en cela que réside le plaisir éternel.»

59



«Le temps sacré est par suite indéfiniment récupérable, indéfiniment répétable.
D’un certain point de vue, on pourrait dire de lui qu’il ne « coule » pas, qu'il ne
constitue pas une « durée » irréversible. C'est un Temps ontologique par
excellence, « parménidien » : toujours égal a lui-méme, il ne change ni ne

s’épuise.»'®

Sa nature fondamentale fait de ce temps un temps archétypique qui est
symboliquement, ou d'aprés l'approche d’Eliade, réellement actualisé avec les fétes
liturgiques. «Le temps sacré se présente sous l'aspect paradoxal d’'un Temps,
circulaire, réversible et récupérable, sorte d’éternel présent mythique que I'on réintégre

périodiquement par le truchement des rites.» (Eliade, 1965, p. 64)

Le temps courant serait donc interrompu, pour 'lhomme religieux, pendant les fétes et

par le moyen de rituels pour intégrer ce temps mythique et primordial.

«L’homme religieux [...] connait des intervalles « sacrés », qui ne participent pas a
la durée temporelle qui les précéde et les suit, qui ont une tout autre structure et
une autre « origine », car c'est un Temps primordial, sanctifié par les dieux et

susceptible d’'étre rendu présent par la féte.»'%

«ll ('homme religieux) s’efforce de rejoindre un Temps sacré qui, a certains

égards, peut étre homologué a I'Eternité.» '

Cela signifie que, pour 'hnomme religieux, la périodicité des rituels ou fétes religieuses
constitue le moyen de se replacer dans le temps réel et, comme je I'ai signalé

précédemment, dans la réalité objective.

«L’homme religieux débouche périodiquement dans le Temps mythique et sacré,
retrouve le Temps de l'origine, celui qui « ne coule pas » parce qu'il ne participe pas a
la durée temporelle profane, et est constitué par un éternel présent indéfiniment

récupérable.»'%®

Selon les auteurs cités, il semblerait que le présent est un instant hors du temps

«normale» ou «profane». Or, si le temps est la dimension qui contient les mouvements

193 Eliade, Le sacré et le profane, op. cit., p. 64.
14 Ibid, p. 65.
195 Ibid, p. 64.
196 Ibid, p. 79.

60



a lissue de la transformation et des changements permanents de I'espace et de la
matiére. «Etre présent» équivaut, @ mon avis, a rester attentif —a travers nos sens et
une conscience témoin, impersonnelle et préconceptuelle— aux mouvements et

transformations permanents exprimant I'impermanence de toutes les choses.

1.2.3 Poiétiques du sacreé: la création expérimentéedans le rapport au
monde

L'expérience comme création

Dans les paragraphes précédents, jai essayé de transmettre de la maniére la plus
concrete possible I'essence des expériences non ordinaires et de I'expérience du
moment présent. Cependant, ce sont des notions qui demeurent trés abstraites et,
certes, éloignées de la compréhension intellectuelle. Paradoxalement, il semblerait que,

lorsqu’il s’agit d’expériences vécues, elles soient extrémement concretes.

Comme nous l'avons vu, le langage est limité lorsqu’il s’agit de parler du sacré. C’est
certainement la raison pour laquelle, dans la tradition Zen de Chine et du Japon par
exemple, s’est développé un systeme de transmission poétique a la fois extrémement
simple et complexe : les koans et le haiku. Ce sont des poémes trés courts et simples,

mais d’'une nature paradoxale et inaccessibles par I'intellect.

«Los misticos chinos y japoneses han encontrado una forma diferente de tratar
con el problema del lenguaje. En lugar de hacer aceptable la naturaleza
paraddjica de la realidad por medio de los simbolos e imagenes mitologicas,

prefieren muy frecuentemente acentuarla utilizando el lenguaje objetivo.»'%’

Ce systéeme avait pour obijectif, selon Fritjof Capra, de préparer I'étudiant a I'expérience
mystique en exposant les paradoxes de la pensée conceptuelle et, par le moyen de ces
courts vers, de diriger son attention de la pensée abstraite vers la réalité concréte via le
langage objectif. Cela signifie, en quelque sorte, que I'aspect abstrait de la mystique et
de la spiritualité se manifeste dans un cadre d’analyse intellectuel, mais qu’il trouve son
aspect concret uniquement dans le cadre intime, personnel et subjectif de I'expérience

directe. Ce qui confirme la croyance de Keats a propos de la raison :

7 Capra, El Tao de la fisica, op. cit., p. 54.

61



« [...] aucun «raisonnement» en tant que raisonnement, c’est a dire en tant
qu’excluant I'imagination et les sens, ne peut atteindre la vérité [...] La «raison»
exercée a son plus haut degré, ne peut parvenir a une appréhension totale des
choses et a une forme d’assurance et d’autonomie. Elle doit s’en remettre a

I'imagination, aux idées incarnées dans les sens porteurs d’émotion.»'%

Ceci est aussi curieusement valable — comme vu dans la premiére sous-partie — pour la
matiére, dans le sens ou sa substance élémentaire semble ne pas étre tout a fait
concréte ou définie en elle-méme, mais le devient lorsqu’elle entre en relation avec une
conscience qui 'observe. De méme, pour la conscience, méme si la théorie du réalisme
conscient la place comme substance fondamentale — ce qui pourrait lui accorder la plus
dense et concréte des places dans l'ordre ontologique —, tant qu’elle est analysée
comme objet d’étude scientifique, elle reste de nature abstraite et mystérieuse pour la
compreéhension intellectuelle. Elle devient néanmoins irréprochablement concrete dans

I'expérience phénoménologique de chaque individu.

L'expérience occupe une place incontournable lorsqu’il s’agit d’articuler les opposés ;
en tant que résultat de la rencontre de ces dichotomies fondamentales, I'expérience
peut étre considérée comme un espace paradoxal dans lequel — grace a la perception
— l'organisme et son environnement, le sujet et I'objet convergent pour produire, dans
les mots de David Abram, I'expérience d’'un «entre-rapport actif» ou d’'un «couplage

entre le corps percevant et ce qu'il percoit» (Abram, 2020, p. 80).

«Le travail de Merleau Ponty suggere, quant a lui, que la participation est un
attribut définissant la perception elle-méme. Soutenir que la perception,
considérée sur le mode phénoménologique, est, de maniére inhérente,
participation, c’est affirmer que la perception implique toujours, en sa réalité la
plus intime, I'expérience d’'un entre-rapport actif, d’'un couplage entre le corps

percevant et ce qu'il pergoit.»'%

L'expérience «véritable» est, selon Dewey, «synonyme d'interpénétration totale du

soi avec le monde des objets et des événements» (Dewey, 2010, p. 55).

1% Dewey, L’art comme expérience, op. cit., p. 77.
19 Abram, Comment la terre s’est tue, op. cit., p.80.

62



C’est dans I'expérience, et nulle part ailleurs, que les mystiques retrouvent la vérité a
propos du mystére fondamental de la nature de la réalité, ou que le monde phénoménal
apparait comme une réalité objective sans vraiment I'étre. C’est dans I'expérience que
le présent peut étre pleinement vécu pour incarner une vitalité intense et une

expérience totale.

Dans une intention d’estomper la séparation entre I'art et les éléments constitutifs de
'expérience ordinaire, Dewey critique la spiritualisation de l'art qui associe
systématiquement I'ceuvre artistique a un contexte muséal et la relie — dans une sorte
de dépendance — aux scénes de la vie quotidienne, qu'’il décrit comme une idéalisation
de ces dernieres. Il considére que, tout comme le sommet d’'une montagne n’est pas
dissocié de la terre mais en fait partie intégrante, I'ceuvre artistique n’est pas différente

des événements de la vie quotidienne.

«ll s’agit de restaurer cette continuité entre ces formes raffinées et plus intenses
de l'expérience que sont les ceuvres dart et les actions, souffrances, et
événements quotidiens universellement reconnus comme des éléments

constitutifs de I'expérience.»""°

Il soutient que, pour comprendre l'esthétique des formes travaillées, abouties et
raffinées des objets d'art, il faut d’abord la chercher dans la «matiere brute de
'expérience» (Dewey, 2010, p. 31), et il affirme que «I'expérience est la forme

embryonnaire de I'art» (Dewey, 2010, p. 55).

Il dénonce des «forces», notamment institutionnelles, d’avoir éloigné «l'idéal», «le
spirituel» et les beaux-arts de la matiére et de I'existence ordinaire et collective. Ces
influences auraient favorisé [I'évolution silencieuse d’'une pensée ou croyance
généralisée qui établit I'isolation de I'expérience de l'art et de ses objets par rapport a
toute autre expérience. Cela affecterait considérablement I'existence, en éliminant les
perceptions esthétiques qui sont, selon I'auteur, «indispensables au bonheur» (Dewey,
2010, p. 41).

Selon lui, 'accroissement de la distance sociale entre le producteur et le consommateur
dans le contexte des marchés mondiaux de la société moderne, tout comme l'usage

hors contexte et hors conditions d’origine des objets d’art, favorisent la dissociation

"0 Dewey, L’art comme expérience, op. cit., p. 30.

63



entre expérience ordinaire et expérience esthétique. D’autre part, et pour renforcer son
désaccord avec le mouvement des beaux-arts, Dewey questionne le caractéere
purement contemplatif qu’on accorde a I'esthétique, puisqu’il placerait paradoxalement
I'ceuvre d’art «dans une région déserte», a I'écart de la vue du grand public. Il souligne
ensuite I'importance de «l'aptitude a la perception esthétique», qu’il oppose aux
aspects fortuits et banals de posséder, collectionner et exposer des objets d’art, tout
comme d’applaudir généreusement leur beauté sans prendre en compte cette aptitude

perceptive singuliére.

De maniére similaire a la fagon dont le bouddhisme Zen retrouve sa réalisation
spirituelle dans les activités et expériences de la vie quotidienne, Dewey revendique
I'esthétique des expériences dites «ordinaires». Il considére que «la compréhension de
I'art et de son role dans la civilisation [...] ne peut étre atteinte que [...] par un retour a
I'expérience que I'on a du cours ordinaire ou banal des choses, pour découvrir la

qualité esthétique que posséde une telle expérience» (Dewey, 2010, p. 41).

Dans les deux cas, il s’agit d’'une sorte de spiritualisation de I'expérience ordinaire,
simple et élémentaire, et, comme le signale explicitement le titre de I'ouvrage de

Dewey, de L’art comme expérience.

Donc, si I'expérience peut étre ceuvre d’art, cela signifie que le format habituel
artiste—ceuvre—spectateur change radicalement. Ici, I'ceuvre finale est purement interne
et chaque partie joue un réle dans le processus créatif de I'ceuvre et dans I'extraction

de sens, qui peuvent, d’ailleurs, étre deux aspects du méme processus.

«En effet , pour percevoir, un spectateur doit créer sa propre expérience qui, une
fois créée, doit inclure des relations comparables a celles qui ont été éprouvées
par l'auteur de I'ceuvre.[...] Chez I'un et l'autre, il se produit un acte d’ abstraction,
c'est-a-dire d’extraction de la signification. Chez l'un et lautre, il y a
compréhension au sens littéral, c’est a dire regroupement de détails éparpillés
physiquement visant a former un tout qui est vécu comme une expérience. La

personne qui pergoit accomplit un certain travail tout comme I'artiste.» "

" Ibid, p. 111.

64



Ce travail créatif du spectateur rappelle le réle participatif de I'observateur sur les
valeurs quantiques d’une particule élémentaire. Donald Hoffman met en évidence

I'aspect créatif ou créateur de ce phénomeéne :

«At the instigation of a quantum measurement, something new comes into the
world that was not there before; and that is about as clear an instance of creation

as one can imagine.»'?

Dans les mots de John Wheeler, physicien contemporain pour qui I'aspect participatif
de I'observateur est la caractéristique la plus importante de la théorie quantique, cela

prend une forme plus graphique :

«Nada es mas importante sobre el principio cuantico que esto, que este destruye
el concepto del mundo como no tomando parte, con el observador a salvo
separado de él por una gruesa placa de cristal de 20 centimetros. Incluso para
observar un objeto tan minusculo como un electron, debe hacer pedazos el
cristal. Debe penetrar. [...] Ademas, la medicidn cambia el estado del electrén. El
Universo después nunca sera lo mismo. Para describir lo que ha ocurrido uno
debe tachar la palabra «observador» y colocar en su lugar la nueva palabra

«participe». En algun extrafio sentido el Universo es un Universo participante.»'?

Cette perspective met en lumiére le role créateur de I'observateur, qui transforme ce qui
est observé. Peut-on alors envisager que le degré de présence soit directement lié a
'impact de notre participation sur le phénoméne observé ou expérimenté ? Autrement
dit, travailler sur la qualité de notre présence pourrait-il favoriser I'unité de I'expérience
pleine et, par conséquent, accroitre la propension a vivre des expériences esthétiques
? Cette hypothése, qui relie la dimension participative de I'observation au vécu

esthétique, sera approfondie dans la deuxiéme partie de ce mémoire.

12 Hoffman, Consciousness and the interface theory of perception, op. cit., p. 23. Traduction libre : « A
l'instigation d’'une mesure quantique, quelque chose de nouveau apparait dans le monde, qui n’était pas
la auparavant ; et c’est |a un exemple de création aussi clair qu’on puisse I'imaginer. »

"3 Capra, El Tao de la fisica, op. cit., p. 160. Traduction libre : « Rien n’est plus important a propos du
principe quantique que ceci : il détruit le concept d’'un monde ne participant pas, avec I'observateur
prudemment séparé de lui par une épaisse plaque de verre de 20 centimétres. Méme pour observer un
objet aussi minuscule qu’un électron, il faut briser le verre. Il faut pénétrer. [...] De plus, la mesure
change I'état de I'électron. L'Univers, ensuite, ne sera plus jamais le méme. Pour décrire ce qui s’est
produit, il faut rayer le mot « observateur » et le remplacer par le mot « participant ». D’'une maniére
étrange, I'Univers est un Univers participant. »

65



Savoir percevoir, savoir sentir

«Le vrai voyage ce n’est pas de chercher de nouveaux paysages mais un nouveau
regard» Marcel Proust (Kabat-Zinn, 2009)

D’aprés la pensée de Dewey, I'expérience, envisagée comme une ceuvre d’art, peut
étre modelée dans un processus permanent et dynamique de perception des objets et
des événements qui composent la vie quotidienne : la douche, le café du matin, la
vaisselle, la conduite, le travail, les arbres, les montagnes, le ciel, les insectes, les
plantes ou encore les nuages. Comme si le matériau de création était 'expérience du
monde et de la vie elle-méme, constituée de sa substance psycho-physique. Dans
cette analogie, le corps, les sens et I'esprit correspondent aux outils de création et de
modelage, tandis que les modes de perception, d’attention et les états de présence
tiennent lieu de geste et de technique. Ce parallélisme avec les arts classiques suggeére
que les outils de la perception peuvent étre affinés pour développer I'acuité des sens —
notre « capacité de pénétration », comme le souligne Dewey — et que la technique
(d’attention et d’états de présence) peut étre considérée comme une pratique

susceptible d’étre exercée et perfectionnée.

« Nous subissons les sensations comme des stimuli mécaniques ou des
stimulations en réaction a une irritation, sans percevoir la réalité qui est en elles et
derriére elles : dans la plus grande partie de notre expérience, nos différents sens

ne s’associent pas pour relater une histoire unique et plus vaste.»"*

La critique de Dewey envers « notre » expérience superficielle et fragmentée des
sensations suppose un potentiel sensoriel et une prise de conscience non explorés de

leur réalité profonde et intégrée.

« Nous utilisons nos sens pour éveiller la passion mais pas pour permettre le plein
exercice de notre capacité de pénétration, non que cette capacité ne soit
potentiellement dans l'exercice des sens, mais nous capitulons face a nos
conditions d’existence qui contraignent les sens a demeurer une simple excitation

en surface.»™®

"4 Dewey, L’Art comme expérience, op. cit., p. 57
"8 Ipid, p. 58.

66



L'expérience inconsciente, superficielle et dépourvue de sens des sensations semble
avoir été identifiée depuis longtemps par les traditions mystiques d’Orient, qui ont
développé des techniques de méditation fondées sur l'observation attentive, la
perception pré-conceptuelle et I'expérience directe. L'exercice des sens exige en effet
une attention affinée, puisque « la pensée et la mémoire peuvent facilement fausser
notre expérience originelle en la déformant ou en la détournant » (Kabat-Zinn, 2009, p.
132).

Dans son ouvrage, Jon Kabat-Zinn approfondit la description et I'apprentissage de la
meditation en pleine conscience a travers chacun des cinq paysages sensoriels,
auxquels il ajoute le paysage mental, le paysage du présent, le paysage aérien et la
respiration. L'approche reste similaire pour chaque paysage : il s’agit de ramener sans
cesse l'attention vers les sensations émergentes, pour les observer sans jugement,
avec équanimité, dans une posture de « témoin » et une attitude d’« acceptation
radicale ». Une prémisse essentielle de cette pratique consiste également a ne pas

réagir aux sensations ni aux pensées.

D’ailleurs, dans son ensemble, cette démarche est décrite comme « la méthode de la
non-méthode », dans le sens ou « elle ne reléve pas d’agir » (Kabat-Zinn, 2009, p. 68).
L'auteur évoque aussi « l'effort du non-effort » et une pratique dans laquelle « il n'y a
nulle part ou aller, rien a pratiquer, pas de début, pas de milieu, pas de fin, pas
d’accomplissement et rien a accomplir » (Kabat-Zinn, 2009, p. 68). Il s’agit d’'incarner
un état fondamental d’étre pré-analytique, dans lequel il n’existe que I'expérience et son

observation — une forme d’« observation de la perception ».

Poiétiques de I'expérience

Lors d’une observation continue de la trace de vapeur blanche d’'un avion dans le ciel,
jai remarqué une différence dans la qualité de mon attention. Lorsque mon regard se
posait juste derriére la queue de l'avion, le jet de fumée apparaissait homogeéne, tant
dans sa forme que dans sa couleur. Cependant, en observant plus loin, la trace
devenait plus complexe, composée de formes irréguliéres et de nuances de blanc et de
gris caractéristiques des nuages. Cette différence perceptive résulte du fait que mon

attention parvenait a rester fluide et ininterrompue face a 'homogénéité et la simplicité

67



du jet de vapeur blanche. En revanche, lorsqu’elle se portait sur la trace irréguliere et
complexe, elle subissait une forme d’engagement involontaire ou d’attachement
perceptuel aux formes et aux irrégularités de la substance. Cette expérience suggére
gu’une perception fluide et continue est favorisée par un environnement simple, tandis

qgu’elle est mise a mal face a un environnement complexe et pluriel.

«Selon I'étymologie des mots sanskrits et tibétains utilisés dans les textes
bouddhistes, «méditer» signifie «s’habituer» ou «cultiver». La méditation consiste
a se familiariser avec une nouvelle maniere d’étre, de gérer ses pensées et de

percevoir le monde.»"®

Quand nous sommes invités a déconstruire le monde et nos modes de conception dans
le but de faire émerger de nouveaux paradigmes, cela nous conduit également a revoir
nos modes de perception. Alors que les objets de nos expériences sont
systématiquement reconnus, nommeés, catégorisés et classés par le biais de
mécanismes linguistiques, il serait pertinent d’explorer la qualité directement sensible

de I'expérience, avant méme l'intervention des structures intellectuelles du langage.

Le mot “nuage”, par exemple, n'est qu'un ensemble de symboles (des lettres) qui
représente et compose un sens uniquement pour celui qui sait les décoder. Ce mot ne
correspond en aucun cas a l'expérience directe de la perception d'un nuage,
expérience a la fois « universelle » et pourtant subjective. Si cette réflexion est correcte,
cela signifierait-il que l'intellectualisation systématique de notre expérience de la réalité
nous éloigne de sa « vérité » essentielle ? Pourrait-on envisager que l'intellect soit la

cause fondamentale de la subjectivité de I'expérience ?

Paradoxalement, la fonction du langage et de l'intellect est justement d’objectiver le
monde afin de communiquer nos perceptions et nos expériences. C’est peut-étre
pourquoi ne pouvons-nous pas nous empécher d’étiqueter mentalement, avec des
mots, chaque élément dont nous faisons I'expérience. Mais, qu’en est-il de la qualité
immédiatement sensible de I'expérience? Et en quoi pourrait-elle constituer une
“‘matiere” de réflexion et de création ?

Si ce qui intéresse est d’enrichir la connaissance, le savoir et la compréhension du

monde, pourrait-on considérer que « sentir » est une forme de savoir ? L'expérience

16 Kabat Zinn, L’éveil des sens, op. cit., p. 11.

68



sensorielle du monde n’est-elle pas plus fidéle et concréte que les formulations,
représentations et idées qui en découlent ? D’ailleur I'origine du verbe savoir est le latin

sapere, qui est directement associé au go(t, a la saveur et a sentir'"’.

Dans son ouvrage Le social et le sensible, Frangois Laplantine remet en question non
seulement le présupposé gouvernant la pensée occidentale, qui hiérarchise l'intelligible
sur le sensible et la raison sur I'’émotion, mais il démontre également que cette

distinction n’a pas lieu d’étre.

« L’'une des principales taches de I'anthropologie — c’est méme sa vocation — est
d’effectuer une critique radicale de ces présupposés. Toute une partie de son
travail a pour but de montrer que l'opération qui consiste a associer la pensée a
I'abstraction et a affirmer corrélativement qu’éprouver des sensations, s’émouvoir
ne serait pas penser mais subir, est le résultat d'un courant, d’'une histoire propre
a I'Europe. Dans la plupart des sociétés, et en particulier dans les sociétés
amazoniennes dans lesquelles j'ai séjourné au Brésil et au Pérou, cette distinction

entre connaitre et sentir n’a aucune pertinence.»"'®

Cette perspective confirme une proposition issue d’une intuition personnelle qui pourrait
sembler audacieuse mais qui, selon mon exploration proprioceptive directe, prend tout
son sens : I'hypothése de la nature abstraite de la sensation. Cela impliquerait, pour
reprendre les termes de Laplantine, qu’éprouver des sensations et s’émouvoir sont
potentiellement des véhicules d’'une forme de pensée, donc dune forme de
connaissance et de savoir — d’une nature différente de la pensée mentale. Ainsi, en
reprenant mon observation concernant la fumée d’'un avion, si sentir est une forme de
savoir, ne serait-il pas approprié de favoriser notre capacité a sentir en s’entourant
d’environnements simples ?

Cependant, si I'expérience sensible est subjective, cela signifie que méme si deux
personnes pergoivent le méme nuage, elles n'‘en vivront pas la méme expérience.
Aussi, bien qu’elles cherchent a partager leur vécu, leurs sensations et perceptions a
travers des mots et des représentations, I'expérience restera toujours éphémeére,

intime, irrécupérable, et surtout intransmissible. Nous sommes alors confrontés a une

"7 hitps://www.cnril.fr/etymologie/savoir
& Frangois Laplantine, Le social et le sensible. Introduction a une anthropologie modale, Paris,

Téraédre, 2005, p. 11.

69


https://www.cnrtl.fr/etymologie/savoir

problématique, encore une fois paradoxale, mais qui constitue, selon moi, la quéte

ultime de tout artiste : comment transmettre I'intransmissible ?

Dans son ouvrage A quoi pensent les films?, Jacques Aumont fait référence a cette
approche «directe» de la pensée, que Kant qualifie de pensée irréfléchie.
Contrairement a la pensée hégélienne, qui privilégie une pensée entierement verbale
sur la pensée par images, Aumont refuse de réduire I'image a une simple transposition
en mots. Il développe une réflexion autour de l'image mentale, congue comme
hypotypose de la pensée par schémes, c’est-a-dire une mise en image juste et fidéle

de la pensée pure (Aumont, 1996).

Dans ce passage, l'auteur propose la pensée traduite en image mentale ainsi que I'«
image non mentale » ou « image fabriquée » comme moyen de migration symbolique
et, par conséquent, comme véhicule de la pensée (Aumont, 1996). D’aprés I'hypothése
évoqueée dans le paragraphe précédent, I'expérience sensorielle, émotionnelle et méme
spirituelle pourrait également étre considérée comme une forme de pensée. Peut-on
donc envisager d’appréhender le monde a travers une perception irréfléchie? Serait-il
pertinent de supposer qu’un tel rapport au monde aboutirait a une perception plus
fidéle, fraiche et pure de celui-ci ? Est-il possible d’atteindre un certain degré
d'innocence ou de pureté dans la pensée perceptive, dans le but non pas de «
reconnaitre » mais de « connaitre », d’appréhender et de découvrir le monde comme si
c’était la premiére fois qu'on en faisait 'expérience? A quoi ressemblerait un tel rapport
au monde ? Qu’en découlerait-il ? Quels schémes emploierons-nous, en tant qu’artistes
et designers, pour composer une « image sensorielle », une « image émotionnelle » ?

Et qu’en serait-il d’'une « image spirituelle » ?

Si le trope est une figure de langage dont la fonction est de rendre sensibles les formes
abstraites de la pensée conceptuelle ; si le scheme ou I'image mentale permet de
représenter avec précision une pensée abstraite ; et si I'image fabriquée —par des
tropes— agit comme véhicule de la pensée, ne devrions-nous pas également envisager
de développer des dispositifs d’expression pour communiquer des formes abstraites

d’expériences sensorielles, émotionnelles, et non ordinaires malgré leur immatérialité ?

En tant qu’étres sentients, nous possédons tous une perception et une expérience

singuliéres et uniques du monde. Et lorsque nous développons une pensée complexe

70



et profonde ou que nous accédons a une expérience significative et transcendante, il
semble n’y avoir rien de plus essentiel que de la partager. Pourtant, il suffit de tenter
I'exercice pour réaliser a quel point le langage limite notre expression et que le silence

et I'art deviennent soudain un noble serviteur de la vérité.

71



1.3 La géométrie, la nature, I'espace, et le corps : Langages
symboliques et sensibles du sacré

Sur la fin du chapitre précédent, jai questionné le langage verbal, courant et linéaire,
ainsi que ses limitations pour la transmission de concepts abstraits et méme
d’expériences concrétes. Cependant, le langage, bien qu’il soit limité dans sa forme
purement verbale et en tant que véhicule d’expression descriptif et narratif, garde,
comme le met en évidence David Abram, un potentiel sensoriel énorme lorsqu’il est

incarné.

« Merleau Ponty décrit le langage comme un médium profondément incarné, la
parole comme le rythme et geste expressif et donc le mot et les phrases dites
comme présences sensuelles actives appartenant au milieu matériel environnant
(et non comme des formes idéales qui représentent, sans en faire partie, le
monde sensuel [...].

C’est seulement lorsque les mots sont des présences corporelles senties, comme
I'écho ou une chute d’eau, que nous pouvons comprendre le pouvoir que posséde
le langage parlé d’influencer, de modifier et de transformer le monde

perceptuel.»™®

«Si [...] nous sommes des étres matériels, corporels, alors c’est la maniére
sensuelle, gestuelle qu'ont les sons parlés de signifier —leur résonance corporelle
directe — qui rend toute communication verbale possible. C’est cette puissance
expressive — l'influence pleinement sonore des mots parlés sur le corps sentant —
qui nourrit les significations plus abstraites et conventionnelles que nous
assignons a ces mots. [...] la signification reste enracinée dans la vie sensorielle
du corps — elle ne peut étre totalement coupée du sol de I'expérience perceptive

directe sans flétrir et mourir.»'%°

En effet, par exemple, si jessaie de décrire verbalement a quelqu'un d’autre les
sensations que jéprouve quand je dirige mon attention vers 'une de mes mains,
'information que la personne en face de moi recoit et interpréte risque de ne pas
représenter fidélement mon expérience incarnée mais subjective. En revanche, si

jinvite une personne a diriger son attention vers sa main, le simple fait de nommer

"% Abram, Comment la terre s’est tue, op. cit., p. 121.
120 Ibid, p.108.

72



cette partie de son corps, ou n’'importe quelle autre, modifiera la qualit¢é de son
expérience interne. Je n’aurais pas transmis mon expérience, mais jen aurais
provoqué une de nature similaire, et ce de maniére indirecte. Articulée aux
innombrables formes suggestives du langage, cette dynamique ouvre un champ tout

aussi vaste et diversifié de possibilités et de modalités de I'expérience sensorielle.

Or il existe une forme de langage potentiellement plus sensible que le langage verbal.
René Guénon exprime sa compréhension du symbolisme a travers un parallélisme
entre ce dernier et le langage, en tant que médias expressifs de signification et de
sens. Selon son analyse, le symbolisme, étant de nature synthétique, posséde une
particularité singuliere dans le sens ou il « ouvre des possibilités de conception
véritablement illimitées, tandis que le langage, aux significations plus définies et plus
arrétées, pose toujours a I'entendement des bornes plus ou moins étroites » (Guénon,
2022, p. 16). Le langage apparait donc, pour Guénon, comme une sous-catégorie du

symbolisme.

« Au fond toute expression, toute formulation quelle qu’elle soit, est un symbole
de la pensée qu’elle traduit extérieurement ; en ce sens, le langage lui-méme

n’est pas autre chose qu’un symbolisme.»'?'

« D’une fagon générale la forme du langage est analytique et «discursive»
[linéaire] comme la raison humaine dont il est I'instrument propre et dont il suit ou
reproduit la marche aussi exactement que possible ; au contraire, le symbolisme
proprement dit est essentiellement synthétique et par la méme «intuitif» en

quelque sorte .»'%

Ainsi, selon Guénon, le langage est un instrument communicationnel de la raison
humaine, tandis que le symbolisme est un instrument communicationnel de I'intuition
intellectuelle, laquelle, selon lui, se situe au-dessus de la raison. En rapport a ceci, il

questionne la méfiance de la mentalité moderne vis-a-vis du symbolisme.

«[...] pourquoi rencontre-t-on tant d'hostilité plus ou moins avouée a I'’égard du
symbolisme? Assurément, parce qu’il y a la un mode d’expression qui est

devenu entiérement étranger a la mentalité moderne, et parce que '’homme est

21 Guénon, Symboles de la science sacrée, op. cit., p. 15.
122 Ibid, p. 16.

73



naturellement porté a se méfier de tout ce qu’il ne comprend pas. Le symbolisme
est le moyen le mieux adapté a I'enseignement des vérités d’ordre supérieur,
religieuses, et métaphysiques, c’est a dire de tout ce qui repousse ou néglige
'esprit moderne ; il est tout le contraire de ce qui convient au rationalisme, et
tous ses adversaires se comportent, certains sans le savoir, en véritables

rationalistes.»'®®

Guénon se référe également aux premiers mots de I'Evangile de saint Jean : «Au
commencement était le Verbe (Logos)» (Guénon, 2022, p.18). Il indique que le Logos
est l'intellect divin qui se manifeste et s’exprime par la Création, et que cette derniére
est 'ceuvre du Verbe ou du Logos (Guénon, 2022). Cela 'améne a affirmer que le
monde est comme un langage divin, hypothése qu’il soutient en citant Berkeley, lequel
affirmait que le monde est « le langage que I'Esprit infini parle aux esprits finis »

(Guénon, 2022, p.18). Cette réflexion aboutit a la proposition suivante :

« Si le Verbe est Pensée a l'intérieur et Parole a I'extérieur, et si le monde est
I'effet de la Parole divine proférée a l'origine des temps, la nature entiére peut étre

prise comme un symbole de la réalité surnaturelle.»'*

Il va encore plus loin en suggeérant que 'homme est un symbole «créé a I'image de
Dieu (Geneése, |, 26-27)» (Guénon, 2022, p.19) et que la signification et la raison d’étre
de la nature prendraient sens uniquement si elles étaient considérées comme « nous
fournissant un moyen pour nous élever a la connaissance des vérités divines »

(Guénon, 2022, p.19), rle essentiel du symbolisme.

En résumé, pour René Guénon : « Le Verbe divin s’exprime dans la Création »
(Guénon, 2022, p. 20) de la méme fagon que la pensée s’exprime dans les formes.

Ainsi, selon lui, la distinction entre langage et symboles n’a pas lieu d’étre.

Dans mes propres termes, il s’agit du résultat perceptible et matériel d’'une interaction
entre deux plans phénomeénologiques différents de I'expérience, entre lesquels existe
un ordre ou une hiérarchie : le symbole sera toujours la représentation sensible de ce

qu’il symbolise. Il constitue un moyen de communication porteur de significations

123 Ibid, p. 12.
124 Ibid, p. 18.

74



culturelles (souvent spirituelles), susceptibles de varier considérablement (ou pas)

d’une société a l'autre.

L'enjeu de cette partie est de soutenir 'hypothése selon laquelle les symboles (objets,
motifs, espaces et étres vivants) composent un langage sensoriel capable de mettre
en relation la dimension du corps sensible et celle de I'esprit — autrement dit, qu’ils
véhiculent et révélent des significations spirituelles et soutiennent I'expérience
spirituelle sans passer par la compréhension intellectuelle. Cette idée est bien exprimée

par René Guénon dans Symboles de la Science Sacrée

«[...] le symbolisme nous apparait comme tout spécialement adapté aux
exigences de la nature humaine, qui n’est pas purement intellectuelle, mais qui a
besoin d’'une base sensible pour s’élever vers les sphéres supérieures. [...] c’est
ce qu'on a trop souvent tendance a oublier, depuis que Descartes a prétendu

établir entre 'ame et le corps une séparation radicale et absolue.»'?®

Ceci est extrémement intéressant lorsqu'on le met en parallele avec la perspective
anthropologique des années 1980-1990, qui considére le corps et les sens comme

médias de communication :

«Pour David Howes, l'anthropologie des années 1980-1990 resitue le corps
comme médiateur de communication, dépassant ainsi le clivage

corps/esprit.»'?

La proposition est donc d’interroger la notion de symbole comme représentation
synthétique d’une idée ou d’un principe complexe et abstrait. L’hypothése défendue est
que le symbole permettrait de transmettre de maniére synthétique, sensible et intuitive
une information qui, a priori, devrait étre développée et comprise de maniére
intellectuelle, discursive et linéaire. Autrement dit, dans cette étude, le symbole est
envisagé comme support langagier du corps sensible : il ne s’adresse pas a l'intellect

analytique.

125 Ibid, p. 15.
126 M.-L. Gélard et O. Sirost, Corps et langages des sens, Communications, 86(1), 7-14, 2010, p. 11.

75



Ensuite, la question sera posée d’un point de vue pratique et opératoire : comment la
notion de symbole intervient-elle dans un projet de design ? De quelle maniére le

symbole peut-il étre un vecteur de design?

L'idée est que le symbole, étant une expression perceptible et sensible d’un principe
abstrait et «supérieur» (Gonzalez, 2003 ; Guénon, 2020), est l'incarnation de ce
principe et une sorte d’émetteur, transmetteur, médiateur d’information pour le plan du
sensible. Le récepteur ou sujet serait donc susceptible d’incorporer cette
information/principe par la voie d’'une «intuition intellectuelle» (Guénon, 2020, p. 16) et

non par celle de la raison.

Autrement dit, le symbole est ici considéré comme un moyen de transmettre des
principes complexes et abstraits de maniere synthétique, a travers la sensibilité intuitive

et non analytique du corps.

1.3.1 A propos du symbole et du symbolisme

En quéte de comprendre l'origine et la signification des symboles et des motifs de
différentes traditions religieuses ou spirituelles, j’ai souhaité tout d’abord approfondir la
compréhension de ce que serait une logique de la symbolisation et sa potentielle raison
d’étre.

Dans cette étude, j’ai compris qu’'un symbole est la représentation ou la manifestation
physique et percevable d’'une idée, d’'un concept abstrait et trés souvent -chez les
cultures traditionnelles du monde- d'un principe religieux et sacré. D’ailleurs,
I'étymologie du mot «symbole» se traduit comme «croyance religieuse» a partir de sa
racine latine symbolum. A son tour, et en relevant importance du strict sens avec
lequel j'emploierais le mot en question le long de cet étude, le mot religion vient du latin
religare qui signifie littéralement «relier, réunifier, rassembler» et qui est aussi la
signification du mot yoga en sanskrit. Le mot “symbole” se traduit aussi et littéralement
comme “ce qui est jeté ou coulé ensemble” depuis l'origine grecque de syn- “ensemble”
et bol “lancé” (racine Proto-Indo-Européenne)'?’.

Ainsi, dans le sens des termes exposés ci-dessus, les parallélismes entre les mots

“symbole” et “religion” deviennent probants :

127 Cf. https://www.etymonline.com/search?g=symbol

76


https://www.etymonline.com/search?q=symbol

«Para la simbdlica, el simbolo, el mito y el rito testimonian activamente a nivel
sensible las energias que los han conformado. Por ese motivo debe haber una
correlatividad muy precisa entre ellos y lo que manifiestan, sin lo cual no
expresarian nada. Esta correspondencia entre idea y forma (no en el sentido
escolastico sino actual de este dultimo término), esencia y substancia,
inmanifestacién y manifestacion, hacen del simbolo una unidad precisa para
religar dos naturalezas opuestas, que encuentran en el cuerpo simbdlico - en

cuanto dinamico y objeto estatico - su complementariedad.»'®

Le symbole est donc selon Gonzales une unité articulant deux réalités opposées.

D’autre part, le mot “géométrie” vient du grec et signifie “mesure de la terre”®, et le
terme sacreé, quant a lui, vient du latin sacratu et désigne ce qui mérite vénération et
respect religieux, il est associé a une divinité ou a des objets considérés comme divins.
La géométrie sacrée est, pourrait-on dire, I'étude de la relation entre des plans dits
physique et métaphysique. Une discipline artistique, philosophique, spirituelle et
scientifique, qui serait a l'origine de I'expression symbolique de toutes les traditions
ancestrales du monde, et qui chercherait a élever la conscience humaine vers une
compréhension intuitive et rationnelle d’'un mécanisme abstrait et dynamique qui

soutiendrait 'ensemble du monde manifesté.

Figure 1 : Symboles du monde.

28 Gonzalez Federico, El simbolismo precolombino, Buenos Aires, Kier, 2003, p. 32

Traduction libre : “Pour le symbolisme, le symbole, le mythe et le rite témoignent, activement et sur le
plan du sensible, les énergies qui les ont fagonnés. C'est pourquoi il doit y avoir une corrélation trés
précise entre ceux-ci et ce qu'ils manifestent, sans laquelle ils n'expriment rien du tout. Cette
correspondance entre idée et forme (non pas au sens scolastique mais actuel de ce dernier terme),
essence et substance, non manifestation et manifestation, fait du symbole une unité précise pour relier
deux natures opposées, qui retrouvent dans le corps symbolique - comme dynamique et objet statique -
sa complémentarité.”

2%, awlor Robert, Geometria Sagrada, Madrid, De la version castellana, Editorial Debate, 1996.

77



La symbologie et la géométrie sacrée sont incontournables pour les domaines de
I'anthropologie, 'histoire des arts et des religions et celui de I'ethnologie aussi, sans
laquelle de grandes découvertes archéologiques peuvent, ont été et sont encore mal

interprétées, ou pas interprétées du tout.

Je n’ai pas pu rester indifférent, au moment de trouver la racine étymologique du mot
design, a I'évidente corrélation entre cette derniere et celle du symbole. D’'une part le
préfixe «de-» se traduit comme «en-bas de» ou «en dehors» depuis sa racine latine.
D’une autre, «-sign» s’associe avec une marque d’identité, un symbole, un signe (geste
ou mouvement de la main) ou encore un présage associé aux cieux et aux astres. Le
mot en question pourrait donc se traduire comme «marquer en dehors de» ou
«marquer en-bas de»'™°. L'idée a mettre en valeur ici est la relation de ces deux
concepts (design et symbole) avec le résultat perceptible et matériel d’'une action
relative de deux «plansy, «lieux» ou «étapes» différentes d'expérience et entre

lesquelles il existe un ordre ou une hiérarchie.

Je trouve et découvre, avec cet étude étymologique des mots, 'origine commune entre
la fonction et la raison d’étre de la géométrie sacrée, du symbole et du design ; celle
d’étre un pont ou une unité qui relie deux plans de la réalité diamétralement opposés (la
dualité) : I'abstrait (le ciel, I'esprit ou la pensée) et le sensible (la terre, la matiére ou le
corps), ou encore l'idée/fonction et la forme. Ce qui a beaucoup de sens en prenant en
compte que, dans le cas de I'’étre humain, toute conception née premiérement dans le
monde des idées non-manifestées pour étre ensuite manifestée dans un plan
phénomeénologique. Cette hiérarchie est exprimée aussi par Federico Gonzalez avec la

phrase suivante:

«Lo menor es simbolo de lo mayor y no a la inversa.» ™’

Ainsi, la forme serait toujours le symbole dérivé de I'idée ou du principe conceptuel.

L'une de mes hypothéses pourrait alors étre énoncée telle que la géométrie sacrée et

130 Cf. https://www.etymonline.com/search?g=design
31 Gonzalez, EI Simbolismo Precolombino, op. cit., p. 32.

Traduction libre: “Ce qui est mineur est symbole du majeur et pas a l'inverse”

78


https://www.etymonline.com/search?q=design

les symboles seraient des véhicules sensibles et cognitifs exprimant et communiquant,
sur le plan matériel, des lois universelles ou des vérités absolues appartenant au plan

de I'objectivité abstraite et d’'une forme de I'immutabilité de I'éternel.

1.3.2 Géomeétrie sacré et la nature : Symboles pour une esthétique du
sacré

Pendant des années a la recherche de réponses par rapport a la structure de la réalité
et la question de la conscience, je suis trés rapidement arrivé a la géométrie sacrée ;
une pratique scientifique, philosophique, artistique et spirituelle dans laquelle j'ai trouvé
ma passion et les réponses a plusieurs de mes questions existentielles (Lawlor, 1982).
En effet la situation humaine et le phénoméne de la conscience en tant que tel, font
l'objet d'analyses approfondies et d'une compréhension assez poussée ; et pas
forcément par la raison et lintellect. Les éternelles recherches religieuses et
scientifiques, d'une intelligence supréme et sacrée pour l'une, et de comprendre le
mystere de l'essence du monde des phénoménes naturels pour 'autre sont au cceur de
mes questionnements. Tant dans le domaine scientifique que religieux, on cherche a
comprendre ou a expérimenter une grande veérité, si unique et absolue qu'elle soit la
raison d'étre de toutes choses et phénomeénes. |l s’agit de la recherche de la singularité
; de I'unité dans un monde apparemment fondé dans la dualité.

A l'origine de ce dilemme philosophique et apportant de nombreuses réponses, se
trouvent les mathématiques pures et la géométrie sacrée. La singularité et la dualité
dont je parle correspondent a l'aspect ésotérique et non exotérique des nombres 1 et 2
en conséquence. Ces aspects sont similaires a ce que nous appelons la valeur
qualitative et non quantitative des nombres. Ensuite, il est important de mentionner
que les nombres tels que nous les connaissons sont un langage symbolique que nous
avons développé en tant qu'espéce pour interpréter et communiquer le monde des
formes dans lequel nous vivons. En ce sens, le véritable sens des nombres se trouve

dans la géométrie, et plus précisément dans la géométrie sacrée.

La philosophie grecque identifie 3 registres ou ordres d’existence qui sont, d’ailleurs
représentés dans les chapiteaux des colonnes de leur temples: lonique, dorique et
corinthien. D'apres Robert Lawlor, artiste, mythographe et symbologue, ces ordres ou

niveaux de la réalité sont :

79



Le Type : Existe concrétement, est diverse et varié. Comme par exemple une porte.
Elle existe, peut étre fabriquée avec différents matériels et peut avoir différentes formes
et modéles. C’est un type de porte.

L’ Ectype : Idée non manifestée, pure et formelle. C’est I'idée ou forme de la porte, le
modeéle de toutes les portes.

L’Archétype : C’est le principe ou pouvoir-activité, c'est-a-dire, un processus dont
l'ectype et le type sont seulement la représentation. L'archétype correspond aux
processus universels ou modéles dynamiques qui sont indépendants de toute structure
ou forme matérielle. Le principe originel abstrait et unique de la porte, de la fonction et
de sa raison d’étre.

Comme la citation a continuation I'indique, le concept d’archétype n’est pas évident de
concevoir pour les langues européennes du fait que nous sommes habitués a associer

forcément une action a un nom.

«El pensamiento moderno tiene dificil acceso al concepto de arquetipo porque
las lenguas europeas requieren que los verbos o la accion se asocien con
sustantivos. Por lo tanto no tenemos formas linglisticas con que imaginar un
proceso o una actividad que no tenga un vehiculo material. Las culturas
antiguas simbolizaban estos procesos puros y eternos como dioses, es decir,
poderes o lineas de accion a través de las cuales el espiritu se concretiza en
energia y materia.» %

«Funcionando pues a nivel arquetipico, la geometria y los numeros describen

energias fundamentales y causales en su entretejida y eterna danza.»'*

Dans ce sens, les nombres, et les formes géométriques qu’ils représentent, seraient
des représentations typiques et des véhicules manifestés par des principes
archétypiques de l'esprit divin. Prenons le chiffre 3 par exemple. Au lieu de le voir

uniguement comme une quantité de 3 unités, nous pouvons le comprendre aussi

132 |Lawlor, Geometria Sagrada, op. cit., p. 6

Traduction libre : “La pensée moderne a difficilement accés a la notion d'archétype car les langues
européennes exigent que des verbes ou des actions soient associés a des noms. Nous n'avons donc pas
de formes linguistiques pour imaginer un processus ou une activité qui n'a pas de véhicule matériel. Les
cultures anciennes symbolisaient ces processus purs et éternels comme des dieux, c'est-a-dire des
pouvoirs ou des lignes d'action a travers lesquels I'esprit se concrétise en énergie et en matiére.”

33 Ibid, p. 8.

Traduction libre : “Fonctionnant donc au niveau archétypique, la géométrie et les nombres décrivent les
énergies fondamentales et causales dans leur danse imbriquée et éternelle.”

80



depuis sa propriété archétypale, la Trinité. La valeur ésotérique de ce nombre
représente la réunion de la double polarité du 2 et son résultat, le 3 ; ou comment la
fusion des podles féminin et masculin est essentielle a la naissance d’'une nouvelle vie.
Le 3 est le nombre qui ouvre les portes de la vie et de 'existence elle-méme. En termes
geomeétriques, le triangle représente le passage de la premiere a la deuxieme
dimension. C'est un saut radical du plan du non-manifesté a celui du manifeste, et c'est
la surface la plus élémentaire de la deuxieme dimension —quelque chose doit avoir un
minimum de 3 points pour exister sur ce plan— de méme, rien qui ne réponde a cette
demande ne peut étre perceptible puisque l'union de deux points correspond a une
dimension, la ligne ; et 1 point correspond a la dimension 0. Ici, il est important de
souligner que la ligne et le point n'ont pas d'existence physique réelle, mais, au
contraire, leur existence est meétaphysique, elle appartient a la dimension mentale
(ectypique et archétypale) des idées. Ainsi, si une ligne ou un point sont pergus avec
les sens, il est fort probable qu'ils contiennent une surface ou un volume minimum, ce
qui est théoriguement et techniquement impossible pour une ligne ou un point

authentiques. Il est tres opportun de citer a ce point, la premiére loi du Kybalion :

«El Todo es Mente; el universo es mental.» '3

Puisque chaque dimension a son origine dans la dimension précédente, nous pouvons
en déduire que la 3éme et la 4éme dimension a partir de laquelle nous expérimentons
I'existence, ont leur origine dans les dimensions mentales, tout comme les dimensions
premiére et zéro.

De la méme maniére que nous avons parlé précédemment de la trinité et du chiffre 3,
la dualité fait référence a l'aspect ésotérique ou archétypal du chiffre 2. Et cela
correspond a toutes les polarités existantes, tant sur le plan physique que
meétaphysique. Voici une liste d’éléments en paires dont le sens ne posséde pas une
charge sémantique. Généralement, on attribue un jugement de valeur aux mots, fondé
sur l'histoire de la culture et le conditionnement collectif de nos sociétés, mais,
objectivement, ils n'ont aucune validité : homme-femme, jour-nuit, yin-yang,
froid-chaud, interne-externe, en bas-en haut, négatif-positif, noir-blanc, courbe-droite,

mort-naissance, lumiére-sombre, cause-effet, inspirer-expirer, passif-actif,

3* Trismegisto Hermes, El Kybalién, Barcelona, Biblok Book Export, 2020, p. 31.

81



observé-observateur. La dualité est un principe fondamental dans notre expérience du
monde. Dans le taocisme, cela s'appelle le principe unique et est considéré comme une
loi universelle. En essence, d'aprés cette pensée, l'univers dynamique, macro et
microcosmique dans lequel nous vivons n'est rien d'autre qu'une perpétuelle oscillation
complémentaire, interdépendante et co-existante entre ces deux polarités originelles et
présentes dans chaque aspect de notre existence et dans toutes ses échelles
spatio-temporelles (micro-macro). La dualité est aussi le principe et la raison pour
lesquels nous percevons le monde comme une agglomération aléatoire de corps aux
densités différentes, isolés et dynamiques. C'est le principe fondamental d'une

frontiére, I'archétype diviseur, pour lui donner un nom.

Au début de cette sous-partie je disais que, tant dans le domaine scientifique que
religieux, on cherche a comprendre, découvrir ou expérimenter une grande veérité, si
unique et absolue, qu'elle soit la raison d'étre de toute chose, phénoméne et
événement. L'unité ou la singularité est I'aspect ésotérique ou archétypal du chiffre 1 et
son symbole est le cercle. Ce dernier est la pure manifestation du potentiel infini de son
point central, de I'un ; un point, sans dimension, n'existant que comme concept
intellectuel, mais omniprésent dans l'espace et le temps. Le moment présent, par
exemple, représente trés bien ce point éternel qui compose tout ce qui est, ainsi que
les notions d'équilibre, de silence et d'immobilité. Hermés Trismégiste, pére Iégendaire
de l'alchimie, de I'astrologie et des 7 lois universelles du Kybalion a
déclare :

«Dieu est une spheére intelligible dont le centre est partout et la circonférence nulle

part.»3°

L'unité renvoie a la totalité, a ce qui ne connait pas de division et promeut I'unification,
infini et éternel, immuable, I'existence méme, I'amour et la tendresse unifiant les étres

vivants , I'esprit, la qualité d'étre partagée par tout ce qui est, I'idée de dieu.

Voici donc la perspective des nombres et des formes géométriques de I'étudiant et

pratiquant de géométrie sacrée. Vision qui aurait trés bien pu étre celle des Incas.

135 French Karen L., La Géométrie Cachée de la Vie, Paris, Editions Vega pour la traduction francaise,
2012, p. 22.

82



Les citations de Robert Lawlor et les analyses précédentes sont trés utiles pour
essayer de plonger dans la cosmovision Andine et d’assimiler la relation qu’ils avaient
avec la vie méme. Parler de cosmogonie précolombienne c’est parler de cosmogonie
archétypale. La fagcon avec laquelle je sens pouvoir transmettre leur vision de
'existence est la suivante : Le cosmos se manifeste a l'aide de la géométrie et des
nombres a travers les phénoménes naturels. L'étre humain qui est, lui aussi, une
expression de ce cosmos éternel, fait partie et se compose de ces phénomeénes. |l
considere les 4 éléments, les plantes, les animaux, les montagnes, les pierres, les
fleuves, la pluie et les lacs comme parties inséparables de lui-méme, comme des
extensions de son propre corps. Aussi le sont le ciel, les astres, les étoiles et les cycles
naturels de la vie (le jour, la nuit, la naissance, la mort, les 4 stations). La nature est
omniprésente partant par I'espace et le temps qui contiennent tout le reste. Nos
cultures ancestrales éprouvaient donc du respect et de la dévotion envers cette nature
sacrée qui contient la vie et I'expérience méme. Par conséquent, la vie quotidienne et
communautaire était un rituel permanent (manger, se laver, travailler la terre, s’instruire
etc..) d’adoration de I'Esprit a travers toute interaction avec le monde, toute pensée et

émotion (Annexe 3).

«La vida misma como un ritual perenne y una interrelacion o entrecruzamiento
de energias constantes, horizontales y verticales, espaciales y temporales.
Razén por la que el mundo entero es un cddigo que puede entenderse y leerse,
tanto en las configuraciones del cielo como en los simbolos que son las plantas

y los animales.»'*

Cette idée est confirmée par René Guénon,

«[...] la nature toute entiere peut étre prise comme un symbole de la réalité
surnaturelle» et « Dans la nature, le sensible peut peut symboliser le
suprasensible ; 'ordre naturel tout entier peut, a son tour, étre un symbole de

l'ordre Divin; et d’autre part, si 'on considére plus particulierement 'homme,

% Gonzalez, El Simbolismo Precolombino, op. cit, p. 212

Traduction libre : “La vie elle-méme comme un rituel pérenne et une relation ou un entrelacement
d'énergies constantes, horizontales et verticales, spatiales et temporelles. Raison pour laquelle le monde
entier est un code qui peut étre compris et lu, tant dans les configurations du ciel que dans les symboles
que sont les plantes et les animaux.”

83



n'est-il pas Iégitime de dire que lui aussi est un symbole par la méme qu’il est

«crée a I'image de Dieu» (Genése, |, 26-27).»""

Pour les cultures traditionnelles Andines, le plan des phénoménes naturels étaient,
autant que leurs symboles, l'expression tangible et manifeste - donc les types — des
principes éternels et sacrés — les archétypes — et donc, la source et sujet de leur
spiritualité (symboles, mythes et rites). La vie et 'expérience méme de la vie étaient,
pour eux, la preuve de l'existence de dieu ou de I'esprit. Vu que leur lecture et leur
étude de la vie était assimilée a travers les formes géométriques des mouvements
astronomiques et de I'organisation de la matiére (organique ou inorganique), c’est avec
ce méme langage «employé par leurs divinités», qu’ils ont composé leurs symboles et

édifier leur culture.

«L'expérience d’'une Nature radicalement désacralisé est une découverte
récente; encore n’est-elle accessible qu’a une minorité des sociétés modernes,

et en premier lieu aux hommes de science.»'*®

C’est dans cet aspect que je trouve que la culture Andine pré-hispanique comme
plusieurs cultures ancestrales du monde ont eu la sagesse de rester fidéles et exactes
face a la transmission ou communication des concepts qu’ils acquéraient a travers
I'observation et I'expérience directe des astres et de I'environnement naturel et envers
lesquels ils éprouvaient un respect dévotionnel. Méme si je parle de sagesse, la
représentation de symboles géométriques et abstraits est d’entre les plus simples et
primitives (ou intuitives) formes d'expressions, et aprés tout, reste, d’aprés mon point
de vue, la forme la plus pertinente de communiquer des concepts aussi transcendants
comme l'ordre spatio-temporel, paradoxales comme ['unification des polarités et

«impossibles» comme la quadrature du cercle'®.

37 Guénon, Symboles de la science sacrée, op. cit., p.19.
38 Eliade, Le sacré et le profane, op. cit. p. 131.
139 Voir 2.1

84



1.3.3 Le centre, I'espace sacré et le soin

Le sens du centre et 'espace sacré

Le travail de Mircea Eliade met clairement en évidence que 'homme religieux « ne peut
vivre que dans un monde sacré, parce que seul un tel monde participe a I'étre, existe
réellement » (Eliade, 1965, p. 61). |l affirme également que « cette nécessité religieuse
exprime une inextinguible soif ontologique » (Eliade, 1965, p. 61), et que « 'homme
religieux est assoiffé de I'étre » (Eliade, 1965, p. 61). C’est de ce besoin fondamental et
existentiel qu’émerge le signe, comme une réponse a une existence apparemment
dépourvue de sens. Le chemin a suivre est ainsi tracé et signalé par quelque chose de

plus grand, de plus vaste et de transcendant, qui se manifeste a travers la nature.

«c’est que le signe porteur de signification religieuse introduit un élément absolu

et met fin a la relativité et a la confusion.»'4°

«The presence of a special meaning, such as spirituality in architecture, can result

in environmental and spatial immortality.» !

Le symbolisme et l'idée du signe sont au cceur de I'habitation d’un site, et donc du
développement et de I'architecture des différentes traditions culturelles du monde.

Dans son étude, Mircea Eliade part du principe que, pour ’lhomme religieux, « I'espace
n’est pas homogene » (Eliade, 1965, p. 25). Cela signifie qu’il existe un espace sacré,
significatif et « structuré », et un espace non consacré, sans structure. Ce qui rend un
espace sacré, selon Eliade, est justement le signe : la hiérophanie ou expérience
religieuse, qui marque « la fondation du monde », « un point fixe absolu », un centre et
donc « lI'axe central de toute orientation future » (Eliade, 1965, p. 25). Le signe ou la
hiérophanie ne sont pas — en principe — une invention humaine, mais le résultat de la
manifestation du surnaturel dans le naturel ou, dans les mots d’Eliade, « une irruption
du sacré dans le profane » (Eliade, 1965) . Il s’agit d’'une rupture dans ’lhomogénéité de

'espace profane — ou d’'un centre dans le « chaos » — qui « ouvre la communication

0 Ibid, p.30.
“! Hailee Raghani, Taran S. Brar et Muhammad A. Kamal, « Exploring the Relationship Between
Contemplative Spaces, Human Experience and Spiritual Architecture », Architecture Engineering and

Science, vol. 3, no 4, 2022, p. 250, [en ligne] https://doi.org/10.32629/aes.v3i4.1051

85


https://doi.org/10.32629/aes.v3i4.1051

entre deux niveaux cosmiques (la Terre et le Ciel) et rend possible le passage d’ordre

ontologique d’'un mode d’étre a un autre ».

« La révélation de I'espace sacré a une valeur existentielle pour ’lhomme religieux
rien ne peut commencer, se faire, sans une orientation préalable, et toute
orientation implique Il'acquisition d’'un point fixe. Pour cette raison 'homme

religieux s’est efforcé de s’établir au « centre du Monde »'? ».

La révélation d’'un centre représente donc, pour 'homme religieux, une référence
spatiale et méme temporelle, ainsi qu’un point de départ a partir duquel il peut s’orienter
dans I'homogénéité chaotique de I'espace « profane », fonder le « Monde », une
structure, un ordre, et ainsi donner un sens a sa trajectoire, se situer dans la réalité

«objective» et vivre dans le «sacré.

La « fondation du monde » est le rituel qui « reproduit » I'ceuvre de la création mythique
de l'univers, d’'une cosmogonie, et qui, selon Eliade, permet a 'homme religieux de

consacrer un espace, de le rendre sacré, puis de I'habiter.

« En réalité, le rituel par lequel il construit un espace sacré est efficient dans la

mesure oU il reproduit 'ceuvre des dieux.»'*?

« Il importe de bien comprendre que la cosmisation des territoires inconnus est
toujours une consécration : en organisant un espace, on réitére I'ceuvre

exemplaire des dieux.»'*

Le signe en question peut se manifester a travers une hiérophanie ou une théophanie,
mais aussi a travers des éléments simples et entierement naturels, comme un animal
ou une plante. Ce qui importe, c’est que ce signe possede une signification pour
'homme religieux. En effet, comme on I'a vu précédemment, si la nature entiere est un
symbole d’une réalité surnaturelle, la plus simple des choses peut étre interprétée

comme un signe.

« Dans chacun de ces cas, les hiérophanies ont annulé ’'homogénéité de I'espace

et ont révélé un « point fixe ». Mais puisque 'homme religieux ne peut vivre que

2 bid, p. 26.
3 bid, p. 32.
144 bid, p. 35.

86



dans une atmosphére imprégnée du sacré, il faut nous attendre a une multitude

de techniques pour en consacrer I'espace.» '

La consécration d’'un espace permet a ’'homme religieux de se situer dans ce qu’il y a
de plus réel, d’efficient et de puissant, dans une sorte d’ordre objectif et de structure
absolue, ou il n’y a plus d’ambiguités ni de confusions. L’espace sacré devient espace
de vie, temple et village, parce qu’il symbolise, en premier lieu, un axe de

communication avec le transcendant.

« Segun Eliade, la escala chamanica es la forma primera de la nocién de eje del
mundo, que conecta los diferentes niveles del cosmos y que se encuentra en

numerosos mitos de creacion bajo forma de un arbol.»'#

L'espace sacré comme espace de soin

Au-dela de la signification d’'un espace sacré propre a 'lhomme religieux des sociétés
archaiques étudiées par Eliade, certains sites sont directement associés a la guérison

et au soin ; c’est pourquoi ils sont devenus des lieux de pélerinage.

« Some of the sites were particularly associated with healing. Such quests for
healing or well-being sprang not only from the desire to seek alleviation but also
from understanding that the spiritual experience available at these sites would aid
recovery. The relationship between place, spirituality and healing continues today

as people still seek healing of body, mind and spirit in similar sites.» '’

La relation entre le site, I'expérience spirituelle et le soin découle de la réputation de
certains lieux comme Lourdes qui, bien qu’ils soient communément rattachés a une

religion organisée — dans ce cas, le christianisme — dépassent le cadre dogmatique et

45 Ibid, p. 31.

46 Narby, La serpiente cosmica, op. cit. p.64. Traduction libre : « Selon Eliade, I'échelle chamanique est
la premiére forme de la notion d’axe du monde, qui relie les différents niveaux du cosmos et que I'on
retrouve dans de nombreux mythes de création sous la forme d’'un arbre. »

47 G. Perriam, Sacred Spaces, Healing Places: Therapeutic Landscapes of Spiritual Significance,
Journal of Medical Humanities, 36, 19-33 (2015), p. 19. https://doi.org/10.1007/s10912-014-9318-0
Traduction libre: « Certains sites étaient particulierement associés a la guérison. De telles quétes de
guérison ou de bien-étre naissaient non seulement du désir de trouver un soulagement, mais aussi de la
compréhension que I'expérience spirituelle offerte en ces lieux pouvait favoriser le rétablissement. La
relation entre lieu, spiritualité et guérison se poursuit aujourd’hui, car les gens recherchent encore la
guérison du corps, de I'esprit et de I'&me dans des sites similaires. »

87


https://doi.org/10.1007/s10912-014-9318-0

purement religieux pour devenir des espaces de soin et de bien-étre, fréquentés tout

autant par des croyants que par des non-croyants.

Il est constaté que I'environnement architectural, tout comme les éléments sensibles
présents dans l'espace, ont un impact physiologique, psychologique, émotionnel et
spirituel sur les personnes qui habitent ou fréquentent ces lieux. Ainsi, I'objectif du
design architectural des espaces de soin devrait étre de concevoir des environnements
qui favorisent le bien-étre et la santé des personnes. Mais qu’entend-on exactement
par santé ou soin ? Voici deux définitions extraites d’articles explorant le concept

d’espaces de soin :

«Healing can be understood as a quest for ‘wholeness’, which in turn can imply a
fragmented self/body that can be ‘put together again’, with disparate elements
somehow reformed to constitute a representation of (in this case the ‘healthy’,
whole body) an entity that had a previous existence. ‘Wholeness’ as discussed in
this paper is defined as an integration of body, mind and spirit rather than a

reconstitution of a former (illusory) entity (Wight 2012).»'8

«Healing is a holistic, transformative process of repair and recovery in mind, body,
and spirit resulting in positive change, finding meaning, and movement towards
self-realization of wholeness, regardless of the presence or absence of

disease.»'°

Donc essentiellement, le soin peut étre considéré comme une réintégration et un retour
a l'unité, des sphéres corporelles, mentales et spirituelles de l'individu et un processus
transformatif vers l'intégrité et la découverte de sens. Le lecteur notera une évidente et
intéressante similarité avec la présente conception du soin et une des valeurs

principales attribuées aux expeériences non-ordinaires, religieuses et sacrées, l'unite.

48 Ibid, p. 20. Traduction libre : « La guérison peut étre comprise comme une quéte de la “plénitude”, ce
qui suppose a son tour un soi/corps fragmenté qui peut étre “réassemblé”, les éléments disparates étant
d’une certaine maniére reformés pour constituer la représentation d’une entité (en I'occurrence le corps
“sain” et complet) ayant eu une existence antérieure. La “plénitude”, telle qu’elle est discutée dans cet
article, est définie comme une intégration du corps, de I'esprit et de I'ame, plutét que comme la
reconstitution d’une entité (illusoire) antérieure. » (Wight, 2012)

49 DuBose, J., MacAllister, L., Hadi, K., & Sakallaris, B. «Exploring the Concept of Healing Spaces».
HERD, 11(1), 43-56, (2018), p. 44. https://doi.org/10.1177/1937586716680567 Traduction libre : « La
guérison est un processus holistique et transformateur de réparation et de rétablissement du corps, de
I'esprit et de 'dme, aboutissant a un changement positif, a la découverte de sens et a un mouvement
vers l'autoréalisation de la plénitude, indépendamment de la présence ou de I'absence de maladie. »

88


https://doi.org/10.1177/1937586716680567

Ceci me permet de proposer une hypothétique relation entre cette catégorie
d’expériences et le soin ; mais il me reste a approfondir sur le role et la relation entre

I'espace et dites expériences transformatives.

L'espace de soin est défini par l'auteur d’un des articles —orienté davantage vers les

sites aux signification religieuse— comme :

« Places of healing are sites where there is an intention to provide the means of
alleviation or improvement, as well as possible cure. Well known therapeutic sites
of spiritual significance, such as Lourdes, intend to offer healing through spiritual
(sometimes faith-based) embodied actions, retreat and the opportunity for peace
and stiliness. Historical understandings of such places reveal that a spiritual
dimension to the therapeutic properties of place often involve witness and/or
interpretations of healing events such as miracles or shared experience of a

gradual improvement in health after attendance at these sites.»"*°

D’autre part, un article orienté spécifiquement vers le milieu hospitalier définit un

espace de soin comme un Optimal Healing Environment (OHE) :

«Healing is facilitated by an optimal healing environment (OHE), one where the
individual is surrounded by elements that facilitate the innate healing process
(Sakallaris, MacAllister, Voss, Smith, & Jonas, 2015). The OHE framework
illustrates the four environments and eight constructs that make up an OHE. The
four healing environments in the OHE framework—internal, interpersonal,
behavioral, and external—were used to further understand the findings of this

literature review and their possible influence on healing.»"’

%0 G. Perriam, Sacred Spaces, Healing Places: Therapeutic Landscapes of Spiritual Significance, op. cit.
p.20. Traduction libre : « Les lieux de guérison sont des sites ou I'on cherche a offrir des moyens de
soulagement, d’amélioration, voire de guérison. Des sites thérapeutiques bien connus pour leur
signification spirituelle, comme Lourdes, ont pour but d’offrir la guérison a travers des actions spirituelles
(parfois fondées sur la foi), une retraite, ainsi que la possibilité de paix et de calme. Les compréhensions
historiques de tels lieux révelent qu’'une dimension spirituelle dans les propriétés thérapeutiques du lieu
implique souvent le témoignage et/ou l'interprétation d’événements de guérison, tels que des miracles ou
une expérience partagée d’une amélioration progressive de la santé aprés une visite sur ces sites. »

%" DuBose, J., MacAllister, L., Hadi, K., & Sakallaris, B. «Exploring the Concept of Healing Spaces». op.
cit. p.44

89



D’un autre c6té un groupe de chercheurs qui explorent les relation entre les espaces de
contemplation, I'expérience humaine et I'architecture spirituelle proposent qu'un espace
consacré au soin psychologique spécifiquement, est principalement congu pour réduire

le stress et favoriser la contemplation.

«There has to be more focus on the exploration of potential designs that could
stimulate the senses to reduce stress and aid spiritual healing. In fact, reflection
on any invented landscape, in terms of the psychological or mental states they
induce, ultimately leads to the concept of contemplation. Contemplation is a major
part of passive recreation, including activities requiring a minimal use of facilities

and which have a low environmental impact on the recreational site.» %2

«Different spaces can be designed which connect the user to themselves in a
deeper way by proposing a space where they have freedom to think or meditate
and feel the present moment. People suffering from depression or stress can

benefit from such contemplative spaces.»'*?

Selon les définitions citées I'espace de soin devrait donc viser a favoriser la quiétude, la
paix et la contemplation ce qui potentiellement favoriserait des expériences d’ordre
spirituel.

Ces différentes approches aux espaces de soin me font penser qu'un espace sacré
peut étre systématiquement considéré comme un espace de soin du fait que, en
général, il s’agit d’espaces consacrés au silence, la quiétude, l'introspection et la

contemplation.

%2 Shailee Raghani, Taran S. Brar et Muhammad A. Kamal, « Exploring the Relationship Between
Contemplative Spaces, Human Experience and Spiritual Architecture », Architecture Engineering and
Science, vol. 3, no 4, 2022, p. 253, [en ligne] hitps://doi.org/10.32629/aes.v3i4.1051. Traduction libre : Il
doit y avoir une plus grande attention portée a I'exploration de conceptions potentielles pouvant stimuler
les sens afin de réduire le stress et favoriser la guérison spirituelle. En effet, la réflexion sur tout paysage
inventé, en termes d’états psychologiques ou mentaux qu'il induit, conduit inévitablement au concept de
contemplation. La contemplation constitue une part essentielle de la recréation passive, laquelle inclut
des activités nécessitant peu d’infrastructures et ayant un faible impact environnemental sur le site
récréatif.

183 pid, p. 249. Traduction libre : « Différents espaces peuvent étre congus pour permettre a I'utilisateur
de se reconnecter a lui-méme de maniére plus profonde, en proposant un lieu ou il a la liberté de penser,
de méditer et de ressentir pleinement l'instant présent. Les personnes souffrant de dépression ou de
stress peuvent bénéficier de tels espaces contemplatifs. »

90


https://doi.org/10.32629/aes.v3i4.1051

«In the search for healing, an experience of stillness or extreme peacefulness
often has a spiritual dimension, involving a momentary or longer-lasting relief from

emotional suffering and/or pain.»'>*

La relation entre le soin et la dimension spirituelle se fait présente le long des différents
articles cités et établit un base méthodologique qui me fait considérer que la stimulation
«pertinente» des sens dans un espace ou un environnement peut favoriser une
expérience de soin et qu’'une expérience de soin peut déclenchée une expérience de

spirituelle et vice-versa.

Si bien Mircea Eliade laisse bien au clair comment et pourquoi un lieu spécifique
devient sacré grace a la signification et aux valeurs qui lui sont attribuées par ’lhomme
religieux il est tout autant important de comprendre comment cette signification et ces
principes sont incarnés et communiquée a travers le langage architectural et spatial

d’un lieux.

«lmpermanence and non-attachment are powerful Buddhist principles that have
had demonstrable effects on design theories and practices (Sinclair, 2016).
Whether it's through spatial sequencing and organization, aspects of
space-creating, scale and shape, or the symbolism of surface articulation,
architecture communicates through spatial tools. This feature of encoding and
decoding allows the user and the architectural product to have a real time
conversation. The communication’s affectivity is determined by the encoded
signal’'s ease of comprehension and their built-in compliance. This interaction
occurs on three levels : sensory, experiential and associational. (Pandya,2015).

»155

% G. Perriam, Sacred Spaces, Healing Places: Therapeutic Landscapes of Spiritual Significance, op. cit.,
p. 21. Traduction libre : Dans la quéte de guérison, une expérience de calme profond ou de paix extréme
posseéde souvent une dimension spirituelle, impliquant un soulagement momentané ou durable de la
souffrance émotionnelle et/ou de la douleur.

1% Shailee Raghani, Taran S. Brar et Muhammad A. Kamal, « Exploring the Relationship Between
Contemplative Spaces, Human Experience and Spiritual Architecture », op. cit., p. 251.

Traduction libre: « Limpermanence et le non-attachement sont des principes bouddhistes puissants qui
ont eu des effets démontrables sur les théories et pratiques en design (Sinclair, 2016). Que ce soit par la
séquence et I'organisation spatiales, les aspects de la création d’espace, I'échelle et la forme, ou encore
le symbolisme dans le traitement des surfaces, I'architecture communique a travers des outils spatiaux.
Cette capacité d’encodage et de décodage permet a l'utilisateur et a 'ceuvre architecturale d’engager un
dialogue en temps réel. L'efficacité de cette communication dépend de la facilité de compréhension des

91



S’il est possible, comme la citation ci-dessus l'indique, de communiquer certains
principes et valeurs abstraites a I'aide d’outils «spatiaux» ou de design, le cceur de la
meéthodologie pour concevoir des espaces de soin sera donc de trouver les «outils
spatiaux» et les équivalences symboliques qui communiquent les valeurs du sacré ou
les valeurs de I'étre, notamment de vérité, union et connexion, transcendance, beauté,

amour et éternité.

Selon  Christopher Alexander, architecte et théoricien de [I'architecture
britannico-américain les environnements construits avec soin dégagent une qualité
particuliére qu’il appelle “the quality without a name" (la qualité sans nom), une forme

d’harmonie ou d’intemporalité.

«the fundamental quality of the building is relatively more important by expressing
the meaning of the words' alive', ‘whole,' ‘comfortable,' 'free," ‘exact,' 'egoless,' and
‘eternal,’ which he believed did not communicate the essence of the quality of

timelessness of the architecture.»'®

Il s’agit, encore une fois, de se confronter au mystére de quelque chose d’inexprimable
et inexplicable mais qui est susceptible d’étre expérimenté et sentie —au sein d’un
espace dans ce cas. Il s’agit d’articuler I'abstrait avec le concret et de trouver les

éléments de confluence ou les opposées se rencontrent pour produire une expérience.

«Sacred architecture deserves to be studied and inferred for its basic spatial
values and architectural syntax, which can be integrated and utilised in
contemporary design, not necessarily as religious landmarks or destinations of

faith, but solely as an experientially engaging environment (Pandya,2015).» "%’

signaux encodés et de leur conformité intégrée. Cette interaction se déroule a trois niveaux : sensoriel,
expérientiel et associatif. (Pandya, 2015) »

% Smruti Raghani, Tejwant Singh Brar et Mohammad Arif Kamal, « Impact of Contemplative Spaces and
Sacred Geometry on Spiritual Development », American Journal of Civil Engineering and Architecture,
vol. 9, no 2, 2021, p. 59-63, p. 60. DOI:10.12691/ajcea-9-2-3.

Traduction libre : « La qualité fondamentale du batiment est relativement plus importante en exprimant le
sens des mots ‘vivant’, ‘entier’, ‘confortable’, ‘libre’, ‘exact’, ‘sans ego’ et ‘éternel’, qui, selon lui, ne
communiquaient pas I'essence de la qualité d’intemporalité de I'architecture. »

%7 Shailee Raghani, Taran S. Brar et Muhammad A. Kamal, « Exploring the Relationship Between
Contemplative Spaces, Human Experience and Spiritual Architecture », op. cit, p. 251.

Traduction libre : Larchitecture sacrée mérite d’étre étudiée et interprétée pour ses valeurs spatiales

92


http://dx.doi.org/10.12691/ajcea-9-2-3

En effet les temples de différentes religions et les origines de I'architecture peuvent
servir d’'objets d'étude pour comprendre comment le langage architectural employé
induit des etat contemplatifs, communique des valeurs primordiales, spirituelles et
transcendantales et peut devenir un recours de design pour la conception d’espaces de
soin. C’est ce que des architectes comme Utzon, Tadao Ando et Peter Zumthor
appliquent dans leurs ceuvres et réussissent a matérialiser ces valeurs. «Structures
designed by them are highlighting as they possessed the sense of eternity and divinity»
(Raghani, Brar, & Kamal, 2021, p. 60).

Si bien jai amplement exposé antérieurement comment la géométrie a été le moyen
des cultures précolombienne d’Amérique du Sud de cristalliser des principes «éternels»
et sacrés, selon cet article, la géométrie sacrée est aussi outil pour produire «la qualité

sans nom» d’un espace et pour favoriser le soin a plusieurs niveaux.

«The geometrical conditions producing these energy qualities using geometrical
shapes, numbers, proportions, colours, and sounds to replicate the quality of

energy balance can be found through sacred geometry.»'%®

«Along with healing of the body, there are often healings of emotions, mind, and
spirit. In healing from issues at any of these levels, there may be effects
individually, plus simultaneous changes at other levels, which can be profoundly

observed, connected with the sacred geometry.»'>°

Selon les études centré sur les espaces de contemplation, un espace de cette
catégorie est potentialisé par certains éléments et caractéristiques comme la lumiére

naturelle, la présence de nature, un emploi équilibré de la couleur, les matériaux et les

fondamentales et sa syntaxe architecturale, qui peuvent étre intégrées et utilisées dans le design
contemporain, non pas nécessairement comme des lieux religieux ou des destinations de foi, mais
simplement comme un environnement offrant une expérience immersive (Pandya, 2015). »

%8 Smruti Raghani, Tejwant Singh Brar et Mohammad Arif Kamal, « Impact of Contemplative Spaces and
Sacred Geometry on Spiritual Development », op. cit., p. 60.

Traduction libre : « Les conditions géométriques produisant ces qualités énergétiques, en utilisant des
formes géométriques, des nombres, des proportions, des couleurs et des sons pour reproduire la qualité
de I'équilibre énergétique, peuvent étre trouvées a travers la géométrie sacrée. »

%9 Ibid, p. 61. Traduction libre : « En plus de la guérison du corps, il y a souvent des guérisons des
émotions, de I'esprit et de 'dme. Lors de la guérison de problémes a I'un de ces niveaux, des effets
peuvent se produire individuellement, ainsi que des changements simultanés a d’autres niveaux, qui
peuvent étre profondément observés, en lien avec la géométrie sacrée. »

93



textures et des éléments d'intérét attentionnel comme des senteurs, des oeuvre d’arts,
la musique, yoga et méditation. L'ajout de différents éléments : des allées a arcades,
des sentiers sinueux avec des fontaines, un plan d'eau reliant spatialement et
visuellement le balcon et l'espace extérieur agissent comme catalyseurs dans le

processus de création d'espaces contemplatifs.

«Geometric compositions, formal phrases, external appearances, element
assembly, and inclination for associable motifs are all continuations of the classical
mould. Some spaces are excellent instances of space design that goes beyond
function to elevate the physical to the metaphysical and nurture the mind, body,
and soul. In an attempt to explore the ability of environments to augment healing,

design considerations can be proposed.»'®°

1.3.4 Le corps sentient : I'expérience d’étre symbole

La question du sensoriel est étymologiquement liée au sens, la direction, et la

signification des choses.

«Le terme «sens» recouvre une vaste gamme de contenus : le sensoriel, le
sensationnel, le sensible et le sentimental, sans oublier le sensuel. [...] Mais le
sens, en tant que signification incarnée d'une maniére si directe dans
'expérience qu’elle se signifie elle-méme de fagon lumineuse, est le seul terme
qui désigne la fonction des organes des sens lorsqu'ils exercent pleinement cette

fonction.» ¢

Dewey parle ici de la capacité du corps non seulement a extraire, mais aussi a incarner

du sens a travers I'expérience. Cela signifie que le sens ou la signification n’est pas

160 Shailee Raghani, Taran S. Brar et Muhammad A. Kamal, « Exploring the Relationship Between
Contemplative Spaces, Human Experience and Spiritual Architecture », op. cit, p. 253.

Traduction libre :« Les compositions géométriques, les phrases formelles, les apparences extérieures,
I'assemblage des éléments et 'inclination pour des motifs associables sont toutes des prolongations du
moule classique. Certains espaces sont d’excellents exemples de conception spatiale qui dépasse la
fonction pour élever le physique au métaphysique et nourrir I'esprit, le corps et 'ame. Dans une tentative
d’explorer la capacité des environnements a favoriser la guérison, des considérations de design peuvent
étre proposées. »

1 Dewey, L’art comme expérience, op. cit., p. 59.

94



uniguement une information abstraite devant nécessairement étre saisie par un
processus analytique et intellectuel ; elle est, au contraire, une sensation ou un

sentiment qui réside dans I'expérience elle-méme.

Cela est comparable a I'expérience du signe chez 'homme religieux, dans laquelle la
signification ou limportance ne se situe pas objectivement dans [I'événement
phénoménal d’une hiérophanie, mais bien dans I'expérience intérieure qu’en fait le
sujet. Peut-on dire, alors, que la pensée de Dewey suggére que, dans ce cas, la
signification ne nécessite pas de médium — ou, plus précisément, que le médium est le

corps lui-méme ?

Dans tous les cas, il n’est pas exagéré d’affirmer que le sens des sens (c’est-a-dire des
organes sensoriels), ou leur fonction premiére, n'est pas tant de donner du sens aux

choses que d’incarner ou d’incorporer de la signification.

C’est une maniére de dire — en rejoignant la pensée de Francgois Laplantine — que
sentir est une forme de savoir, une maniére dintégrer de la connaissance, donc
d’apprendre ou, plus précisément, d’appréhender. Une idée qui s’aligne également
avec la pensée de Carl Jung : ««Nous ne devrions pas prétendre comprendre le monde
par le seul intellect, nous appréhendons tout autant par les sensations» Carl Jung»
(Kabat zinn, 2009, p. 180).

Bien que cela soit intéressant et soutienne mon propos de revendiquer la valeur du
sensible sur celle de la raison, Merleau-Ponty va un peu plus loin lorsqu’il développe la
notion de schéma corporel, selon laquelle le corps est une unité indivise, ou gestalt, et
une structure signifiante possédant une dimension transcendantale, en ce sens que le
corps « va au-dela de soi-méme ». Le schéma corporel est donc la conception du corps

comme porteur de sens.

«ll faut donc reconnaitre sous le nom de regard, de main et en général de corps
un systéme de systémes voué a l'inspection d’'un monde, capable d’enjamber les
distances, de percer I'avenir perceptif, de dessiner dans la platitude inconcevable
de I'étre des creux et des reliefs, des distances et des écarts, un sens ...Le
mouvement de I'artiste tragant son arabesque dans la matiére infinie explicite et

prolonge le miracle de la locomotion dirigée ou des gestes de prise. Non

95



seulement le corps se voue a un monde dont il porte en lui le schéma : il le
posséde a distance plutét qu’il n’en est possédé. (...) Toute perception et toute
action qui la suppose, bref tout usage de notre corps est déja expression
primordiale, c’est-a-dire (...) 'opération qui (...) implante un sens dans ce qui n’en
avait pas, et qui donc, loin de s’épuiser dans l'instant ou elle a lieu, ouvre un
champ, inaugure un ordre, fonde une institution ou une tradition (Merleau Ponty,
1969, p. 110-111).»°2

Le corps est donc signifiant et attribue sa signification au monde lorsqu’il en fait
'expérience et interagit avec lui. Selon linterprétation d’Angelino de la pensée de
Merleau-Ponty, le corps va au-dela de soi-méme (atteint un degré de transcendance) a

travers son « intentionnalité » et sa puissance motrice.

« Le corps comme puissance motrice et projet du monde donne sens a son
entourage, fait du monde un domaine familier, dessine et déploie son Umwelt
(surnaturel), il est « puissance d’un certain monde (Merleau Ponty, 1945, p.
124).»163

L'idée du corps donneur de sens émerge du fait que, pour Merleau-Ponty, il s’agit d’'un
« systeme tout fait d’équivalences et de transpositions inter-sensorielles » avec le
monde, de « la texture commune de tous les objets et il est, au moins a I'égard du

monde percu, I'instrument général de ma “compréhension” » (Angelino, 2008, p. 171).

Le corps est donc considéré comme un instrument pour la « compréhension » de
quelque chose qui va au-dela de soi-méme, en ce sens qu’il agit et opére dans le

monde tout en y imprimant sa « texture » sur les « finitions » de I'expérience.

« Le corps « est cet étrange objet qui utilise ses propres parties comme
symbolique générale du monde et par lequel en conséquence nous pouvons

“fréquenter” ce monde, le “comprendre” et lui trouver une signification.»'®*

D’aprés cette courte analyse, le corps est donc ce schéma corporel qui contient en lui
le potentiel de signifier et de donner un sens a tout ce qui entre dans son champ

d’expérience. « Maniére de dire que I'appréhension du monde et de sa signification

162 Angelino, « L'a priori du corps chez Merleau-Ponty », op. cit. p. 172.
163 Ibid, p. 170.
164 Ibid, p. 171.

96



renvoie a, et s’enracine dans, ce systeme pré-donné de la structure du corps de
’homme. » (Angelino, 2008, p. 174).

L'aspect concret, corporel et sensible de la signification est plus explicitement exprimé
dans ce passage de Comment la terre s’est tue, dans lequel David Abram évoque le
fait que le sens se trouve dans les affects et les gestes mémes du corps qui

communique.

« La communication du sens est toujours au plus profond affective. Elle reste
enracinée dans la dimension sensuelle de I'expérience, elle nait de la capacité
innée du corps a entrer en résonance avec d’autres corps et avec le milieu dans
son ensemble. La signification linguistique n’est pas une essence idéale et
immatérielle que nous attribuons arbitrairement a un son physique ou a un mot,
pour la lancer ensuite dans le monde « extérieur ». Au contraire, la signification
germe dans les profondeurs mémes du monde sensoriel, dans la chaleur de la

rencontre, de la découverte, de la participation .»'®

Selon cela, la communication du sens posséde aussi, en quelque sorte, une dimension
vibratoire, qui fait appel a une sensibilité d’'une « subtilité supérieure », comme les «
émotions esthétiques » de Peirce, et qui exige une double fonction. Les sens sont-ils

aussi « émetteurs » de cette signification qui émerge d’eux ?

La proposition des « sens comme médias de l'information et objets communicationnels
», développée par Marie-Luce Gélard et Olivier Sirost dans leur publication Corps et
langage des sens, peut éclairer ce questionnement. Leur approche est particuliérement
intéressante et profonde, dans la mesure ou ils s’intéressent aux subtilités signifiantes
du corps et des sens, malgré « I'éphémérité des traces sensorielles et la labilité de

I'expression des sens » (Gélard et Sirost, 2010, p. 12).

« En d'autres termes, c’est aux sens dans l'interaction que nous nous consacrons
et non aux discours sur les sens : nous voyons comment le corps et les sens
produisent un message particulier et sont, dans des circonstances et des espaces

spécifiques, déterminants.»'°®

85 Abram, Comment la terre s’est tue, op. cit. p. 101.
186 M.-L. Gélard et O. Sirost, Corps et langages des sens, op. cit. p.12.

97



Je constate que cela fait écho non seulement a la notion de schéma corporel de
Merleau-Ponty, mais aussi a lidée du caractére participatif de la perception
approfondie, abordée dans les premiéres parties de ce mémoire, et remise en lumiére
par la citation précédente de David Abram. Ce qui pourrait ouvrir la porte a la
considération des sens comme « émetteurs », et non uniquement comme «

producteurs » de sens.

Les auteurs postulent donc, en s’appuyant sur la pensée de plusieurs philosophes et
anthropologues, que le corps et les sens sont créateurs d’'information et de messages

— ce qu’ils appellent le langage des sens.

« Pour William James et ses comparses, le langage, qui reste le processus
fondamental des sociétés humaines, peut se limiter a I'expérience sensorielle ou

aller jusqu’au partage émotionnel sans avoir besoin d’étre intellectualisé .»'’

Cet aspect sensible, émotionnel et non intellectuel du langage rejoint des idées déja
mentionnées dans cette étude. D'un cbté, celle de René Guénon, exposée
précédemment, concernant le symbolisme comme expression synthétique de sens — a
la différence de la nature analytique du langage — au service de « [lintuition
intellectuelle », qui pourrait ici étre associée aux sphéres sensibles et émotionnelles de
I'étre humain ; d’'un autre c6té, lI'idée de Francgois Laplantine selon laquelle le sensible

est une forme de connaissance et de savoir.

Cette idée générale peut étre enrichie, par ailleurs, par 'apport de David Abram, qui
affrme — en s’appuyant sur I'ceuvre de Merleau-Ponty — que les origines du langage
reposent sur la gestuelle, et que « la communication du sens s’incarne d’abord dans
des gestes par les corps, exprime spontanément des sentiments et répond aux
changements de son environnement affectif. Le geste spontané est immédiat » (Abram,
2020, p. 100).

En résumé, jai mis en paralléle, en tant que médias de la signification et a titre de
langages : la sensation, I'’émotion, le symbolisme et le geste affectif. Dans ce cas
particulier, ces différentes notions convergent autour de I'idée que la communication du

sens est de nature non intellectuelle, sensible et intuitive.

67 Ibid, p.12

98



La posture des auteurs de I'article en question est largement argumentée et soutenue
par différentes approches (anthropologique, sociologique, philosophique, historique),
mais elle s’ancre plus solidement avec I'apport de I'anthropologie des années 1980,
notamment grace aux travaux de David Howes et David Corbin sur « les sens dans
linteraction », « la fugacité de la “trace sensorielle” » et sa contextualisation

communicationnelle, comme expression de la polysensorialité (Gélard et Sirost, 2010).

Ce positionnement permet de se questionner sur les limites langagieres et les
communications non verbales, ainsi que sur 'émergence de socio-styles originaux. Les
enquétes anthropologiques ont ainsi pu démontrer I'impact du sensoriel sur la mémoire
des groupes sociaux, le primat d’'une expression des sens, l'interaction des sens entre

eux, et non leur isolement.

Voila une posture qui dépasse les limites paradigmatiques de la pensée cartésienne, et
qui retrouve, dans le corps et les sens, des formes concrétes de I'esprit, de la pensée

et de la signification.

« Les messages de nos sens développent des formes culturelles langagiéres
telles que le journal intime, la cure psychanalytique ou l'autobiographie. lls
ameénent a la construction des réles sociaux dans des domaines aussi éclectiques
que l'art, 'apprentissage ou la sexualité. Nos sens produisent signes et symboles
a travers les gestes, les postures et les expressions qu’ils provoquent. Dans cette
production du social, la balance des sens reste a interroger, tout autant que la

force éphémére et 'empreinte des sensations.» '

Ce qui devient de plus en plus clair pour moi, c’est I'importance de I'impact socioculturel
gu'aurait une valorisation du sensible comme forme d’apprentissage et de
communication dans la société occidentale moderne. Le design devient sans doute un
élément fondamental dans la recherche et I'applicabilité d’'un nouveau paradigme de ce
type. « Le mot « médium » renvoie a la notion de support pour I'expression et de

matiére a transformer » (Gentés, 2024, p. 146).

« Le lien entre le support et l'acte d’expression est intrinséque. Un acte

d’expression emploie toujours un matériau naturel, bien qu'il puisse étre naturel

168 Ibid, p.11.

99



dans le sens d’habituel ou dans celui de primitif ou de natif. Il devient un médium
lorsqu’il est employé en vue de sa place et de son rble, dans ses relations, [les
auteurs de cet article une situation inclusive soulignent en italique] — comme les
tons deviennent de la musique lorsqu’ils sont ordonnés dans une mélodie. Les
mémes tons peuvent étre prononcés en relation avec une attitude de joie, de
surprise ou de tristesse, et étre des exutoires naturels de sentiments particuliers.
lls sont expressifs de 'une de ces émotions lorsque d’autres sons sont le médium

(support) dans lequel I'un d’entre eux prend place. (Dewey, 1934, p. 64).» '

Pourraient t-ils le corps, les sensations et les affects, étre considérés comme des

médiums « non malléables » (Gentés, 2024)?

« La sensation, par sa localisation et son affect, joue bien la un réle central de
médiation. » (Gélard et Sirost, 2010, p. 12)

D’un autre céte, les auteurs questionnent la possibilité que, potentiellement, le langage
des sens prenne forme et s’exprime concretement non seulement dans les affects et

les gestes, mais aussi dans le fagonnement des styles de vie.

« Les loisirs, les errances, les soins corporels restent les signes exacerbés d’'un
“vivre pour vivre” ou l'expression sensuelle et sensorielle entend se suffire a

elle-méme.» 7°

En quoi notre relation au temps et a I'espace, nos habitudes, nos rythmes et nos
mouvements sont-ils des « médiums » qui parlent et interagissent avec le monde et
avec nous-mémes ? Serait-il pertinent de questionner la possibilité que nos corps et
nos sens soient en eux-mémes des formes symboliques signifiantes d’'une réalité — ou
d’'un ensemble de réalités — plus profondes, abstraites et subtiles du sensible ? Qu’en
est-il du « sens » qui réunit tous les sens et qui nous permet de sentir et d’expérimenter
des choses qui vont au-dela de ce qui est de I'ordre du sensible, comme le sens de
I'amour, de l'unité ou de la vérité ? A quoi correspondrait un archétype des sens, ou un

«sens spirituel» ?

169 A. Genteés, « Les “médiums malléables” : contribution a une théorie des médiums en design »,
Sciences du Design, 19(1), 2024, p. 146, https://doi.org/10.3917/sdd.019.0142
70 M.-L. Gélard et O. Sirost, Corps et langages des sens, op. cit. p.12

100


https://doi.org/10.3917/sdd.019.0142

Cest a ce moment que je me permets d’interpréter la citation de Dewey, non

commentée auparavant, dans laquelle il expose sa définition de I'expérience :

« L'expérience est le résultat, le signe et la récompense de cette interaction entre
'organisme et I'environnement qui, lorsqu’elle est menée a son terme, est une
transformation de l'interaction en participation et en communication. Puisque les
organes des sens et le dispositif moteur qui leur est associé permettent cette
participation, toute tentative pour y déroger, quelle qu’elle soit, qu’elle soit pratique

ou théorique, est a la fois I'effet et la cause d’un vécu étriqué et terne.» '

Quand je lis ceci, je pense immédiatement que notre simple présence, ainsi que notre
perception sensorielle du monde — et de nous-mémes dans le monde — constituent
déja une forme de communication avec celui-ci, et impliquent, implicitement, sa
transformation. Je pense que lorsque Dewey parle d’'une expérience qui « arrive a son
terme », il se réfere possiblement a une expérience esthétique ou, sinon, a une
expérience totale. Dans tous les cas, 'accomplissement d’'une expérience est atteint
lorsque la participation et la communication réalisées par notre systéme perceptif sont,
d’'une certaine maniére, assumées et non restreintes. Il poursuit en critiquant la pensée
cartésienne, qu’il considére comme le résultat de la peur humaine du mystere et de

I'inconnu :

«Les oppositions entre I'esprit et le corps, 'dme et la matiére, I'esprit et la chair
ont toutes leur origine, fondamentalement, dans la crainte de ce que la vie nous
réserve. [...] Par conséquent, une pleine reconnaissance de la continuité des
organes, des besoins et des impulsions de la créature humaine avec ceux de ses
ancétres appartenant a I'espéce animale [...] rend alors possible I'élaboration des
fondements de I'expérience humaine sur lesquels est érigée la superstructure de
I'expérience distinctive et merveilleuse qui est celle de I'étre humain. Ce sont les
traits distinctifs de 'homme qui lui permettent de s'abaisser au-dessous du niveau
de la béte. Mais celui lui permet aussi de porter a de nouveaux sommets, jamais
atteints, cette unité entre les sens et les impulsions, entre le cerveau, l'oeil et

'oreille, unité dont la vie animale donne une illustration, la saturant de

71 Dewey, L’art comme expérience, op. cit., p. 60.

101



significations conscientes issues de la communication et de [I'expression

délibérée.»'"?

Si je comprends bien, et que jessaye d'arriver au terme de la réflexion de maniere
directe, une expérience de vie significative et saturée de sens serait le résultat d’'une
totale ouverture sensorielle et de réciprocité envers le monde. J'oserais dire que,
d’apres la pensée de Dewey, la porte qui méne aux « nouveaux sommets jamais
atteints » de I'expérience humaine est celle de notre pleine disposition a sentir, sans
craintes ni contraintes ; dans une écoute intime des sensations, des émotions et des
impulsions vers une expérience globale, non fragmentée, et une compréhension
intuitive, instinctive et incarnée de la signification de ce flux vital qui nous traverse et

nous enveloppe ; le sens des sens.

La présente exploration de I'aspect signifiant du corps et des sens me permet d’ouvrir
la porte a une large gamme de possibilités concernant la communication et la médiation
du sens. Le questionnement réside dans les implications d’étre ouvert a «apprendre par
le sensible», ainsi que dans les potentielles capacités a découvrir et a développer pour

— et avec — cela.

« De cette pluralité de propositions nous pouvons identifier une reconnaissance
partagée du réle transformatif de nos expériences et des représentations
sensibles du monde que I'acte de médiation opéré avec les médiums permet de

mobiliser (Gentés, 2022).»""

En fin de compte, s’il était admis de concevoir le corps et les sens, ou le corps sentient,
comme des médiums et des formes symboliques d’un « sens primordial », archétypique
ou d’'une unité des sens, alors les sensations elles-mémes seraient la convergence
entre le corps et I'esprit. Autrement dit, si les sens sont langage et s’expriment a travers
les sensations, cela veut dire qu’ils signifient quelque chose au-dela d’eux-mémes, et
que les sensations sont le pont et le lien entre les dimensions physiques et
meétaphysiques, entre le concret et I'abstrait.

Cependant, le message — la signification elle-méme — serait quelque chose a étre

72 Ibid, p. 60.

73 A. Charpier, A. Lourie, C. Monvoisin, D. Reunkrilerk, E. Chaillat & J. Peneau, « Design et médium :
une matérialité dialogique et sensible », Sciences du Design, n° 19/1, 2024, p. 9,
https://doi.org/10.3917/sdd.019.0008

102


https://doi.org/10.3917/sdd.019.0008

sentie, expérimentée, appréhendée et incorporée, et non pas comprise
intellectuellement.

Si cela est admis, la sensation est donc physique et spirituelle, concréete et abstraite ;
le corps sentient est sujet et objet, et la perception sensorielle est subjective et
objective a la fois. La sensation serait donc une sorte de paradoxe fondamental de

I'expérience, un mystére inexplicable et indéniable a la fois.

Si le corps et les sens sont porteurs et/ou producteurs de sens, « I'écriture » et la «
lecture » deviennent deux aspects du méme processus ; I'acte méme de sentir devient
« parole » et « écoute », et contient le potentiel d’'une connaissance et d'un
apprentissage qui est savoir. Cela veut dire qu’il y aurait donc un apprentissage a saisir
avant l'intellectualisation de nos expériences, ce qui impliquerait I'existence d’une
dimension d’intelligence sensorielle, émotionnelle et spirituelle, trés peu fréquentée et
encore a découvrir, pour une société structurée sur la raison intellectuelle et déracinée

de sa nature sensible et intuitive.

103



Chapitre 2 : Etudes de cas

2.1 La Chacana : Un instrument rituel et conceptuel
d’organisation spatiale et temporelle

Un des plus reconnus des domaines d’expertise attribués aux cultures préhispanique
d’Amérique du Sud est celui de l'astronomie. L'exactitude de l'orientation de leurs
pyramides et temples rituels avec celle des phénomeénes astronomiques importants
comme les solstices et les équinoxes n’a pas pu rester inapercue pour des chercheurs
passionnés de ces cultures comme Carlos Milla Villena, architecte péruvien qui
propose, avec une recherche considérablement poussée, que plusieurs motifs et
symboles, donc le développement culturel, des traditions andines précolombiennes et
des nationalités pré-incas et incas se sont développés a partir de I'observation et de
I'étude méthodologique des mouvements des corps célestes et , particulierement, d’'un

ensemble de 4 étoiles appelé la Croix du Sud.

Avant de vouloir parler de motifs et de symboles spécifiques, il me faut tout d’abord
introduire la culture en question et son contexte spatio-temporel. Il s’agit, d’'une part, de
I'Empire Inca, qui s’est étendu depuis sa capitale Cuzco, au Pérou, jusqu’en Equateur
et 'extréme sud de la Colombie au Nord, I'ouest de la Bolivie a I'est et jusqu’au nord du
Chili et le nord-ouest de I'Argentine au sud entre 2000 av. J-C et 1450 ap. J-C'"*; d’'une
autre, des cultures pré-incas présentes tout le long du territoire avant et aprées la
conquéte Inca. LUEmpire Inca est arrivé a occuper quasiment toute la zone de la
cordillére des Andes, raison par laquelle on parle aussi de Culture Andine. A I'époque
on l'appelait le Tawantinsuyu, littéralement: les 4 régions du monde (NO, SE, NE, SO) :
Collasuyu, Antisuyu, Chinchaysuyu et Kuntisuyu. L'Inca est le fils du soleil. C'est un
membre masculin de la communauté qui obtient ce statut par ses mérites et vertus
(courage, rectitude, sagesse, sens humain et communautaire) qui faisaient d'un homme
un Apu (personne manifestant un force naturelle et influengant la vie collective d’'un
peuple, initié aux arcanes de la Sagesse). Limportance donnée aux Incas dans

I'histoire d’Amérique du Sud est, bien sir, proportionnelle a son expansion dans le

"Milla Villena C., El Génesis de la cultura Andina, Lima, Editorial Amautica, 1992, p. 237.

104



territoire. Mais la culture s’était déja développée localement tout le long du continent
bien avant la conquéte Inca. En Equateur par exemple, nous trouvons des vestiges
datant de 4000 av. J-C. Bien que cette recherche soit majoritairement centrée sur la
culture de 'Empire Inca, la Culture Andine fait référence aux cultures présentes tout au

long de la Cordillere des Andes avant et aprés la conquéte Inca.

Selon Carlos Milla, c’est grace a une observation méthodique nécessaire que ’lhomme
primitif s’est rendus compte qu’il existait une discipline dans le temps et un ordre dans
I'espace céleste et que les étoiles semblaient tourner autour d’'un ensemble d’entre
elles: la Croix du Sud ou Croix Andine située en dessous de la constellation du

Centaure.

Figure 2: Constellation de la Croix du sud en dessous de celle du Centaure'’®.

La Croix du sud se compose de 4 étoiles qui forment une constellation en forme de
croix dont I'axe vertical est visuellement plus long que I'axe horizontal dans la méme
proportion (visuelle) entre le cété d’'un carré et sa diagonale, selon I'étude de Milla.
C'est-a-dire que, si 'axe le plus court mesure 1, le grand axe mesurera V2. Cela est
apparemment un fait astronomique issu de la coincidence mais, d’aprés le travail de
l'architecte cette relation mathématique deviendra la proportion sacrée andine et, tout
comme la forme géométrique du carré, elle sera au centre de I'explosion culturelle

andine représentée fortement par I'empire Inca.

"7 |bid, p. 33.

105



«La Revolucién Cultural Andina se dié con el descubrimiento de esta proporcion
geomeétrica y con el uso del sistema Operativo de Medidas derivado de ella y diré
también que fue su concepto estructural de la Unidad, el que normé su ideologia
religiosa, apoyada por un método eficiente para el control del Tiempo, como

sintesis de una larga tradicién de observaciones astronémicas.»'"

LA PROPORCION SAGRADA

Graf. 3

Graf. 2

Figure 3: La proportion sacrée Andine'”".
D'ailleurs, selon Carlos Milla, I'orientation et le nombre de leurs 4 régions ou suyus

étaient en relation aux 4 étoiles de la constellation de la Croix du sud laquelle s’oriente
presque parfaitement avec les 4 points cardinaux quand son axe majeur est vertical
sur le zenit. Un autre fait important sur cette constellation est que son bras le plus long
pointe toujours vers le pole sud dans I'némisphére sud de la méme fagon que I'étoile

polaire est une référence pour I'hémisphére boréale (Nord).

«Y eso es en realidad la Cruz del Sur, un enorme reloj celeste en cualquier mes y

en cualquier afno. La linea trazada desde la estrella superior y que pasa por el pie

78 Ibid, p. 26. Traduction libre: “La Révolution Culturelle Andine s'est produite avec la découverte de
cette proportion géométrique et avec I'utilisation du Systéme de Mesure Opérationnel qui en est dérivé,
et je dirai aussi que c'est son concept structurel d'Unité, qui a normalisé son idéologie religieuse,
soutenue par une méthode efficace pour le contréle du Temps, comme synthése d'une longue tradition
d'observations astronomiques.”

7 Ibid, p.17. La longueur du bras mineur et majeur de la constellation de la Croix du Sud sont dans la
méme relation proportionnelle que celle d’'un carré avec sa diagonale.

106



de la Cruz, senala eternamente el polo sur celeste austral, exactamente como la

estrella polar indica el norte verdadero en el hemisferio Boreal (Bickel, 1976).»'"®

Comme la citation ci-dessus l'indique, en plus d’étre un indicateur spatial, la croix du
Sud constituait aussi un concept astronomique lié a la problématique du contréle du
temps, des calendriers agricoles et aussi des dates importantes comme les solstices et
les équinoxes. En fait, 'orientation et les plans de la plupart de leurs constructions
rituelles ont été déterminées par la position de la Croix du sud dans le ciel le 21 juin
(jour du solstice d’hiver dans I'hémisphére sud) et dans le mois de Mai, quand elle

s’aligne quasi parfaitement avec les 4 directions cardinales.

«En todas las épocas y suyus, muchas de sus estructuras rituales estan
disefiadas como grandes altares cosmicos, cuyos ejes estan alineados con la
direccién que sigue la Via Lactea y que remata visualmente con la Cruz del Sur

en el mes de mayo.»"”

La citation ci-dessus décrit ce que I'image suivante nous permet d'apprécier : la relation
entre l'orientation des temples et la position de la Constellation en question au mois de
Mai.

78 Ibid, p. 31. Traduction libre: “Et c'est ce qu’est en fait la Croix du Sud, une énorme horloge céleste
dans n’importe quel mois et n'importe quelle année. La ligne tirée de I'étoile supérieure et passant par le
pied de la Croix, pointe éternellement vers le pble sud céleste, exactement comme I'étoile polaire indique
le vrai nord dans I'hémisphére boréal.”

7% Ibid, p.36. Trad. libre: “Dans toutes les périodes et suyus, plusieurs d’entre d’entre leurs structures
rituelles sont congues comme de grands autels cosmiques, dont les axes sont alignés avec la direction
que suit la Voie Lactée et sur lesquels la Croix du Sud se superpose visuellement au mois de mai.”

107



Figure 4 : Exemple graphique de la superposition visuelle entre les temples et la

constellation de la Croix du Sud dans le mois de Mai'e°.

Selon Carlos Milla, certains de leurs temples ont été inspirés de cette constellation tant
par leur orientation que par leur forme géométrique et leurs proportions. C'est a dire
que les plans et l'orientation de ces constructions rituelles reproduisent, de maniéere
assez complexe et pas toujours trés explicite, la position de la constellation de la Croix
du Sud dans des dates astronomiquement importantes comme le jour du solstice
d’hiver dans I'hnémisphére sud.

Nous pouvons voir ci-dessous I'étude faite sur le plan d’'un site archéologique découvert
par l'architecte dans I'un des complexes archéologiques les plus importants du Pérou,
les Salinas del Chao. Selon l'auteur, il s’agit d’'un observatoire astronomique qu’il a
nommé: Observatorio Astronémico de Las Salinas del Chao. A partir de son étude sur
ce site, il est arrivé a I'hypothése qu'’il s’agit d’'une représentation de la position de la
Croix du sud le jour du solstice d’hiver.

A partir de cette hypothése, en supposant les implications astronomiques d’un
géoglyphe stellaire et considérant lI'importance des solstices pour le controle des
stations, l'auteur a recherché les relations existantes entre les alignements du
géoglyphe et les positions plus significatives du Soleil en ce qui concerne le nord

géographique.

'8 Ipid., p 36.

108



Figure 5 : Observatoire astronomique preceramique las Salinas-Chao'®'.

Par exemple, sur I'image du plan de I'observatoire de Las Salinas del Chao ci-dessus,
la diagonal (EG) descendante du polygone principal (EFGH) en passant par le centre
des deux axes de la croix au centre du plan, correspond au trajet du soleil le 21 juin en

relation au Nord géographique signalé par la longue ligne rouge (Annexe 1).

La découverte de la croix du sud a été, pour les peuples en question, l'indice qui, a
'aide de I'imagination et le génie, leur a permis de comprendre les relations entre les
différents phénomeénes naturels et espacio/temporels dont ils étaient témoins et dont
leur survie dépendait (comme I'agriculture). Selon Carlos Milla, leur savoir a été le
résultat d’'une observation méthodique nécessaire dans le but de survivre dans un
premier temps, de vivre dans un deuxieme et de trouver des réponses apres. Les
sociétés primitives, a partir du moment ou ils eurent leurs besoins basiques couverts a
travers de I'agriculture, ont commencé a développer leur culture a partir des graines de

leur compréhension des lois naturelles et a I'aide de I'observation et des arts.

811bid, p. 46.

109



Cette importance accordée a la constellation de la croix du sud est synthétisée sur le
symbole qui est considéré comme la représentation graphique de la cosmovision des

cultures andines préhispaniques: La Chacana.

Figure 6 : Chacana: symbole iconique de 'Empire Inca.

La raison pour laquelle je me suis investi dans cette recherche ethnologique est de
comprendre l'origine et le sens de la Chacana ("échelle” ou “pont” en quechua) croix
carrée ou croix andine ; un symbole iconique, omniprésent et primordial du
développement et des connaissances des cultures et civilisations précolombiennes du
continent américain. Elle est populairement connue comme la représentation des 4
stations (ordre temporel fondamental de leur agriculture), des 4 directions cardinales et
régions, “suyus” (ordre spatial, territorial et politique) dans lesquelles s’est étendue
'Empire Inca (Tahuantinsuyu), des 4 étoiles de la constellation de la Croix du Sud
(expression de I'esprit ou du ciel liées aux principes d'éternité et d'inaccessibilité) et des
4 éléments (ordre de la matiére et de la vie sur Terre). Il est intéressant de s’apercevoir
de l'aspect élémental et essentiel de tous ces principes, du nombre 4 et bien

évidemment du carré, dans leur cosmovision.

«LA CRUZ CUADRADA" es una figura geométrica utilizada como simbolo
‘ORDENADOR” de los conceptos matematico-religiosos en el mundo andino. Su
presencia continua en los recintos sagrados y en los objetos rituales permite
hacer esta afirmacion. Su forma se origina de una desarrollo geométrico, que
toma como punto de partida a un cuadrado unitario que, al crecer por diagonales
sucesivas, permite determinar con bastante exactitud el valor de “Pi” y conformar

un sistema.» '8

182 Ipid, p. 19. Traduction libre : "LA CROIX CARREE" est une figure géométrique utilisée comme
symbole "ORDINATEUR" des concepts mathématico-religieux dans le monde andin. Sa présence
continue dans les endroits sacrés et les objets rituels nous permet de faire cette déclaration. Sa forme

110



En effet, comme la citation précédente l'indique, on retrouve cette forme géométrique,
et avec différentes variations, sur les autels ou huacas des anciens sites sacrés, des
objets rituels et, encore de nos jours, sur des bijoux, des vétements typiques, des
céremonies et toute expression de leur identité indigéne. L'expression
mathématico-religieux est dimmense intérét parce que c’est a travers la géométrie et
les nombres que les Incas ont compris les principes universels pour ensuite les
transcrire sous forme de motifs géométriques abstraits. J'approfondirai dans les détails

de ce concept dans la deuxiéme partie de ce mémoire.

En 2015 jai assisté a une greve indigéne qui se déroulait entre Machachi et la capitale,
Quito, dans le but de réaliser un registre photographique de I'événement. Une
randonnée d’environ 50 kilométres que des collectifs sociaux et des groupes de
différentes nationalités indigénes réalisaient en manifestation de leur désaccord avec
un projet d'amendements constitutionnels imposé par le président Rafael Correa.
Historiqguement, ce genre de soulévement sociaux est trés reconnu par la mise en
evidence du pouvoir politique de la population indigéne dans I'échelle nationale. En
dehors de la légitimité des demandes ou des réclamations realisées, il s’agit d’'un
espace d’expression de leur fierté par rapport a ses origines et a sa culture face a une

histoire de conquéte, d’humiliation et d’exploitation de la part des “blancs”.

Figure 7 : Whipala. Pedro Almeida, photographie, 2015.

provient d'un développement géométrique, qui prend pour point de départ un carré unitaire qui, en
grandissant par diagonales successives, permet de déterminer avec suffisamment de précision la valeur
de "Pi" et de former un systéme.”

111



L'image ci-dessus montre en tout premier plan la Wiphala, le drapeau des peuples
Andins. Présent surtout en Bolivie, dans certaines régions du Pérou, de la Colombie, du
nord de I'Argentine et du Chili, du sud de I'Equateur et de I'ouest du Paraguay. Le
symbole de la Chacana se trouve implicite partout dans le drapeau a la base

géométrique carrée.

La Chacana semble avoir été, non seulement la représentation des principes éternels
qui structurent et organisent la vie, mais aussi un instrument géométrique qui a permis
aux Incas de développer leur culture sur différents aspects. Par exemple, d’aprés
Carlos Milla, le probleme impossible de la quadrature du cercle —probléme qui
consiste a trouver, a la régle et au compas, le carré dont I'aire est égale a celui d’'un
cercle donné— est résoluble grace a la Chacana. Ce probléme est analogue a celui de
la rectification de la circonférence qui consiste a trouver, avec les mémes
instruments, le carré dont le périmeétre est égal a celui du cercle donné. Voici deux

citations qui expriment la complexité de ces deux problemes :

«Cuadrar un circulo significa obtener una construcciéon no utilizando mas que la
regla y el compas, que permite conseguir un cuadrado de la misma area que un
circulo; este problema es analogo al de la “rectificacién” del circulo, que exige
construir con los mismos instrumentos, un segmento de la misma longitud que
una circunferencia determinada. Estos problemas son imposibles” (Warusfel,
1968:150).» 83

«La quadrature du cercle nécessiterait la construction a la régle et au compas de
la racine carrée du nombre 11, ce qui est impossible en raison de la transcendance
de 1. Ne sont constructibles que certains nombres algébriques. Ce probléme
impossible a résoudre a donné naissance a l'expression « chercher la quadrature
du cercle », qui signifie tenter de résoudre un probléme insoluble. De plus, ce

probleme mathématique est celui qui a résisté le plus longtemps aux

'8 Jpid, p 79. Trad. libre: “La quadrature d'un cercle revient a obtenir une construction en n'utilisant que la
regle et le compas, ce qui permet d'obtenir un carré de méme aire qu'un cercle ; Ce probléme est
analogue a celui de la "rectification" du cercle, qui nécessite de construire avec les mémes instruments,
un segment de méme longueur qu'une circonférence donnée. Ces problémes sont impossibles.”

112


https://fr.wikipedia.org/wiki/Racine_carr%C3%A9e
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pi
https://fr.wikipedia.org/wiki/Transcendance_math%C3%A9matique
https://fr.wikipedia.org/wiki/Nombre_alg%C3%A9brique

mathématiciens. lls ont mis plus de trois millénaires a étudier le probléme,

reconnu comme insoluble par Ferdinand von Lindemann en 1882.»'%

CUADRATURR DE LA CTRcovFenexth Coatpgdd  DEL cfeuo
Gt ‘ A = Ay .
. g 3 S i , Eae

u
Hy

—

Figure 8 : Quadrature du cercle et de la circonférence a 'aide de la Chacana’®. Pedro

Almeida, construction géométrique a la régle et au compas, 2023.

La description écrite de la résolution de ces deux problemes n’est pas une des priorités
de ce travail mais il me semble important d’expliquer le procédé a travers lequel les
Incas ont trouvé une approximation assez précise de m, de méme que la véracité des
résultats des deux problémes en question.

La construction géométrique commence par le dessin, au compas, d’'un cercle
quelconque suivi de son carré circonscrit. Ensuite, a l'aide des axes diagonales et
orthogonales de ce carré on peut tracer un carré inscrit et ainsi de suite jusqu’'a ce
qgu’on arrive, apres 4 répétitions de ce méme processus, a un carré unitaire au centre
de la construction géométrique dont le coté est égal a ¥ de celui du premier carré. A
partir de ce point, il faut tracer un carré égale au carré unitaire sur ses quatres cotés

formant, ainsi, une croix carrée. Pas satisfait avec les valeurs résultantes de mes deux

18 Wikipédia, “Quadrature du cercle”.
18 Construction géométrique réalisée en suivant les instructions de la page 79 de I'ouvrage de Carlos
Milla, Génesis de la Cultura Andina.

113


https://fr.wikipedia.org/wiki/Ferdinand_von_Lindemann

constructions faite a la régle et au compas, jai répété I'exercice sur Rhinocéros cette

fois-ci, dans le but d’obtenir des résultats plus précis et savoir vraiment si la théorie de

Carlos Milla est valable ou pas.

Figure 9 : Quadrature du cercle et de la circonférence a 'aide de la Chacana. Pedro

Almeida, construction géométrique sur Rhinoceros, 2023.

Le diametre du premier cercle est de 40 mm duquel est né un carré unitaire de 10 mm
de cbété. Pour le probleme de la rectification de la circonférence les résultats obtenus
sont les suivants :

Valeur du Périmétre du cercle donné = 125,66 mm

Valeur du Périmétre du carré obtenu = 126,49 mm

Pour le probléme de la quadrature du cercle les résultats obtenus sont les suivant:
Valeur de I'Aire du cercle donné = 1256,63 mm2

Valeur de I'Aire du carré obtenu = 1279,13 mm2

Dans le premier cas nous avons une marge d’erreur de 0.832 mm et dans le deuxieme
cas, de 22,5 mm?2. De plus, la proportion entre la grande diagonale du rectangle formé
par 3 carrés unitaires et le cété d’'un d’entre eux est de 3,1623 selon mon dessin sur
Rhinocéros ; considérant qu’il s'agit d'un procédé géométrique découvert en 2000 av.
JC environ, I'approximation a la valeur réelle (mais irrationnelle) de m (3,1415...) est
assez impressionnante. Bien que les résultats ne soient pas exacts et en reprenant
I'observation précédente, nous nous trouvons face a des calculs qui ont été réalisés par

des moyens graphiques et non pas algébriques il y a environ 4000 ans.

114



C’est comme ¢a que la culture andine devient une des premiéres, avec les chinois
primitifs, les babyloniens, les hébreux et les égyptiens a trouver la valeur la plus proche
de & graphiquement possible. & est un nombre irrationnel transcendant et la constante
mathématique qui permet la résolution du probleme en question et qui a éteé
indispensable pour le développement des civilisations tant anciennes comme

contemporaines.

Je me suis rendu compte, aprés avoir réalisé la construction géométrique, a la régle et
au compas en premier temps et sur Rhinocéros en deuxiéme, de la profondeur
philosophique de la résolution de ce probleme. Dans lequel, a partir de I'un (la divinité,
l'unité infinie, éternelle et indivise), représenté par le cercle, il faut trouver son
équivalent terrestre, matériel ou manifesté, le quatre (les 4 directions, saisons et
éléments) ou le carré ; c’est a dire la cristallisation du divin ou de I'esprit sur Terre, ou le
symbole. Processus dans lequel le symbole de la Chacana accomplit la fonction du
pont ou de I'échelle entre ces deux polarités, sans oublier, bien sir, que le terme
Chacana signifie, justement, “échelle” en Quechua. Cette figure géométrique, apportant
des implications mathématiques si importantes comme celle de 7, a été inspirée par
une constellation, une expression astronomique de la nature. Les concepts représentés
par ce symbole sont aussi fondamentaux de I'existence méme comme le temps,
lespace et les principes religieux et scientifiques autour desquelles plusieurs
civilisations se sont développées. C’est cette sagesse que je cherche a appliquer dans
un concept de design qui peut étre appliqué dans plusieurs domaines et dont le but est
d'apporter positivement au bien-&tre des personnes, qui prend comme exemple la
nature et développe des modes de vies et de cultures saines pour I'environnement et

les especes qui I'habitent.

Ce qui m'intéresse dans cette continuation de I'analyse du symbole de la Croix Carré
est de démontrer qu’il s'agit non seulement de la représentation symbolique et abstraite
de certains principes fondamentaux de la vie et de I'existence, mais aussi d’'un outil
mathématique qui a été employé pour différentes fonctions pratiques. Limage
ci-dessous, par exemple, est une étude réalisée par l'architecte Carlos Milla dans
lequel il propose, d’'une maniére assez convaincante, que la Croix Andine permet de

diviser, par des procédés géométriques uniquement, un cercle en 24 parties égales.

115



Figure 10 : Formule pour diviser la circonférence en 24 parties'®. Carlos Milla,

construction géomeétrique.

Dans le cadre de cet exemple, 'auteur partage un légére remarque a propos de la
ressemblance entre le tracé en pointillé sur I'image ci-dessus et le bien connu
calendrier Maya. Celui-ci est un exemple qui montre, assez explicitement, la possible
participation de la Croix Carrée dans la conception de cette emblématique
représentation du temps. Et considérant que cette connaissance des cycles était donné

par le mouvement des astres, Il s'agirait, en effet, d'une représentation du ciel sur terre.

On retrouve la croix andine de maniére plus explicite sur une céramique rituelle datée
du 1200 ap. J-C autour de laquelle l'architecte Carlos Milla fait un travail de
décryptement, vu lirrégularité des “ornements” inscrits et de leur emplacement

asymeétrique sur l'artefact.

% Milla Villena, El Génesis de la Cultura Andina, op. cit., p 99.

116



Figure 11: Poterie rituelle Inca'®.1200 ap. J-C.

En accordant des valeurs numériques aux différentes variations du symbole de la croix
carrée représenté sur cette poterie, et a 'aide d'une étude comparative entre les
dimensions (visuelles) des axes formés par les étoiles de la constellation de la Croix du
Sud et celles de sa représentation monumental du site archéologique de las Salinas del
Chao (présenté antérieurement), il arrive a la conclusion que la poterie en question
représente la position des 2 axes de la croix du Sud le jour du solstice d'hiver.

Pour réaliser cette étude, l'auteur mesure premiérement les dimensions des axes
verticaux et horizontaux de la constellation en question sur une astrophotographie
présentée a la page 29 de ce document ; ensuite il répéte cette prise de mesures pour

chacun des 4 bras de la croix. Les résultats qu'’il obtient sont les suivants :

Axe vertical : 662 mm
Axe horizontal : 467 mm
Bras Nord : 240 mm
Bras Sud : 420 mm

187 Ibid, p. G4A.

117



Bras Ouest : 215 mm
Bras Est : 250 mm

Ensuite il réalise le méme processus de mesure mais sur le géoglyphe de /as Salinas

del Chao cette fois ci. Voici les résultats :

Axe vertical : 29,16 m
Axe horizontal : 20,45 m

Bras Nord : 10,24 m
Bras Sud : 19,92 m

Bras Ouest : 9,40 m
Bras Est: 11,05 m

[l établit alors une relation proportionnelle entre les dimensions de ces deux
représentations de la Croix du Sud de la maniere suivante : 29 160 (Axe vertical le
géoglyphe) / 662 (Axe vertical sur I'astrophoto) = 44,04. Si on réalise la méme
opération avec n’'importe quelle autre paire de mesures on obtient des valeurs
similaires, la valeur est donc arrondie a 44 et il I'emploi pour obtenir le nombre
proportionnel pour chacune des 12 valeurs. Dans le cas de l'astrophotographie il

obtient les nombres proportionnels suivants:

Axe vertical : 44

Axe horizontal : 31

Bras Nord : 16
Bras Sud : 28

Bras Ouest : 13
Bras Est: 15

118



Ces valeurs figurent, a I'exception de celles des 2 grands axes, dans I'image ci-dessous

en dessous du mot «astrofoto».

Figure 12 : Lamina C'®. Carlos Milla, analyse graphique.

Dans le but de prouver I'hypothése qui dit que la croix formée de motifs dérivés de celui
de la croix carrée au centre de cette poterie est une représentation codifiée de la
constellation de la Croix du Sud, Milla fait un effort de décryptage qu’il détaille
graphiquement sur 'image (Annexe 2). LUensemble des motifs représentés sur chaque
bras de cette croix seraient, d'aprés cette étude, des opérations mathématiques
desquelles on obtiendrait les résultats présentés sur la colonne appelée “ceramio” de la
méme image. En supposant, en plus, que le cou du vase indique la direction sud
(expliqué sur le dessin a gauche de la poterie), la supposée représentation codifiée de
la croix du sud sur poterie aurait un décalage de 31° par rapport a 'axe nord-sud qui
est aussi présent sur le géoglyphe de la croix du Sud (Annexe 1).

Voici un exemple dont linterprétation iconographique peut sembler un peu trop

188 Ibid, p. 64A .

119



poussée et, personnellement, méme si je ne suis pas tout a fait convaincu par certains
éléments qui ne me semblent pas tout a fait logiqgues comme I'obtention du nombre
proportionnel (44), je considere de grande valeur l'effort d'interprétation de l'auteur
vis-a-vis d’'un artefact archéologique matériel et conceptuel dont I'iconographie garde
forcément un message. Si 'hypothése de Carlos Milla est vraie, nous serions encore
face a une matérialisation d’une expression céleste dans laquelle le symbole de la

Croix Andine est le véhicule cognitif et sensible entre le Ciel et la Terre.

Pour finir avec cette premiére série d’études de cas relatifs du symbole de la Croix
Andine, je propose celui d’'une application beaucoup moins évidente du symbole, mais
d’'une importance trés significative. En 1977, Maria Scholten de D’ebneth, chercheur et
mathématicienne hollandaise, a publié les résultat de sa recherche appelée la Ruta de
Viracocha®, une étude dans laquelle elle démontre que les sites et les plus
importantes villes Incas, forment une ligne droite de 45° par rapport a I'axe nord-sud
(en rouge sur le croquis ci-dessous). Grace a cette recherche approfondie, notre
arqueo-astronome et architecte péruvien propose que ces emplacements ne sont pas
seulement alignés, mais qu’ils sont aussi placés sur des points géographiques

stratégiques en relation a la géométrisation du symbole de la Chacana sur le territoire.

8 SCHOLTEN de D’Ebneth Maria. La ruta de Wirakocha. Lim, J. Mejia Baca, 1985.

Le Chemin de Viracocha est le trajet réalisé par le personnage mythique Wirakocha (homme-dieu),
connu comme le metteur d’'ordre du monde, par les emplacements comme Tiwanacu et Cuzco qui
forment une ligne droite de 45 degré par rapport a I'axe nord-sud. Ce personnage enseigna les étres
humains des Andes précolombiens. Tout comme le mythe de Jésus-Christ, lui aussi naquit d’'une vierge
et marcha sur I'eau.

120



LA WAZANA GEOLE ey @
DEL  ANTIGUG  pEs.,

ESTE ALMEAMIN S0/ 0 st 5 s Bon
MARA SOHOLTEN €5 P01 5. _sew sasr,
NTEGRAL DEL A& CBICW 5o 45 % 2
TAMBEN EN FUNCIN 1 L) FORML A SEal T

PROPUROION
N o TELACION TF LA CAZ B 95

\‘rll7 B

Figure 42 : L'organisation territoriale avec la croix carrée'®. Carlos Milla, cartographie,
1983.

L'image ci-dessus et la citation a continuation indiquent assez clairement la procédure

employée pour arriver a la conclusion précédente.

«Utilizando la formula geométrica de la Cruz Cuadrada hemos efectuado sus
trazos sobre la carta de aeronavegacion detallada anteriormente y, tomando como
centro a Tiwanaku, comprobamos que Cajamarca y las ciudades del Cuzco,
Pucara, Tiwanaku, Oruro y Potosi se encuentran en una linea recta perfecta y a
distancias iguales o proporcionales. Asimismo, se puede apreciar que la posicion
de otros asentamientos importantes coincide con los puntos de cruce o con los

circulos del sistema de la Cruz Cuadrada.»®"

1% Milla Villena, E/ Génesis de la Cultura Andina, op. cit., p. 121.

1 Ibid, p. 123.

Traduction libre : “En utilisant la formule géométrique de la Croix Carrée, nous avons tracé ses lignes sur
la carte de navigation aérienne précédemment détaillée et, en prenant Tiwanaku comme centre, nous
avons vérifié que Cajamarca et les villes de Cuzco, Pucara, Tiwanaku, Oruro et Potosi sont dans une
parfaite ligne droite et a distances égales ou proportionnelles. De méme, on peut voir que la position
d'autres établissements importants coincide avec les points d’intersection ou avec les cercles du systéme
de la Croix Carrée.”

121



Bien que je sois plutdt convaincu par la recherche de Carlos Milla depuis le début de
cette étude, je reste toujours fidéle a ma nature sceptique. J’'ai donc reconstruit, 'image
de “l'organisation territoriale avec la croix carrée” a I'aide de Google Maps, lllustrator et

de ma Croix Carrée dessinée sur Rhinocéros. Voici mon résultat :

DENI -
HIMERIMA
KULINADO)
EDIOIJURU
Rio Bra Arl
RESE | =
INDIG
: - 0,
ST N
ERRITIO )
-
— )
CL 7 9 3
T Mg ] E
[N
| el -
ik O 7
LR RN
% h Uc \ i .
T 740,
L] ¢ q i
- ] o b
g4 | Puno ™
el TIWANA Paz
v \, - 3 “‘IY? ‘V‘!e l
oqyegua L
Co i
o Y e A
o ‘r),'
e 8
Goer R
Datos delm Google Ec R a iar 0 kil / f

Figure 13 : L'organisation territoriale de 'Empire Inca avec la croix carrée. Pedro
Almeida, cartographie, 2023.

En effet, jai pu confirmer que, quand le centre du symbole est sur Tiwanaku,
Cajamarca, Ollantaytambo et les villes de Cuzco, Pucara, Tiwanaku et Oruro se
trouvent sur une ligne droite (avec une infime marge d’erreur complétement justifiée vu
I'échelle de I'exploit), a des distance égales ou proportionnelles et sur des points clés
du symbole. Machupichu, méme si elle ne se trouve pas précisément sur cette ligne,
elle n’est pas du tout loin, et, en plus, se trouve sur le cercle qui a pour centre Tiwanaku

et pour diamétre la grande diagonale du rectangle formé par les 3 carrés unitaires (la

122



diagonale dont la proportion avec le c6té du carré unitaire est de 3.16, 'approche des
Incas a 7).

Méme si les deux cas précédents sont trés pertinents, celui-ci est d’'une importance
particuliére puisqu’il reléve d’une technicité et d’'une maitrise en géographie et en
géométrie a grande échelle trés poussées. Nous sommes, ici, face a un cas d’
application du motif sur la planification territoriale des villes Incas et de leurs sites
sacrés. Ce dernier exemple montre a quel point la Chacana était au cceur de
'expansion et de l'organisation spatiale des cultures ancestrales précolombiennes
d’Amérique. L'image suivante est arrivée a mes mains pendant un voyage au Mexique
en 2022.

Figure 14 : L'univers'®2. Sna Jolobil, lllustration, (s. d.).

Sna Jolobil est une coopérative sans fins lucratives composée par plus de 800
tisserands de la région de Chiapas au Mexique. Cette organisation cherche a préserver
et “revitaliser” I'art textile Maya avec toutes ses techniques et savoirs ancestraux. C’est
'authenticité de leur travail et de leur vision qui me permet d’attribuer de I'importance
au titre “L'univers” placé en dessous de ce motif qui contient, en plein centre, le

symbole de la Chacana.

Carlos Milla parle du culte a la Croix du Sud, parce que, en plus de la représenter de

différentes manieres et de I'employer pour des fonctions trés pratiques, d'apres

92 Motif Maya extrait du flyer de Sna Jolobil, “La Maison du tissage” en Maya, a San Cristébal de las
Casas au Mexique.

123



Garcilaso de la Vega, chroniqueur de la conquéte espagnole, ils la placaient sur leurs

autels et la vénéraient.

««Tenian los reyes incas en el cuzco una cruz de marmol fino, de color blanco y
encarnado, que llaman jaspe cristalino: no saben decir desde qué tiempo la
tenian... la cruz era cuadrada, tan ancha como larga; tendria de largo tres cuartas
labrada de a cuadrado... tenianla en una de sus casas reales, en un apartado de
los que llaman huaca, que es lugar sagrado.

No adoraban en ella mas de que la tenian en veneracion; debia de ser por
hermosa figura o por algun otro respecto que no saben decir...» Garcilaso de la

Vega.»'%

Ce genre de personnages ignoraient bien évidemment les raisons pour lesquelles les
indigénes adoraient leurs symboles, mais son témoignage est utile pour soutenir I'idée

du culte, et par conséquent, de I'aspect sacré du motif.

Selon le travail de recherche de Carlos Milla, I'aspiration mistico-civilisatrice des «fils
du soleil» était de conduire les collectivités des 4 régions du Tawantinsuyu (de Cuzco
vers le N, S, E et OE) vers un ordre social, un cosmos humain qui reflétait le plan
céleste et divin. Dans ce sens, c'est I’ expérience/connaissance de la mystique et

du divin qui a civilisé I’étre humain des Andes.

«« Al conectar los ciclos del sistema social lo mas estrechamente posible a los
ciclos astrondmicos, se ejerce un mayor control sobre el incremento de la
entropia social. En el caso hipotético (pero imposible por supuesto) de que se
lograra. Los Incas habrian llegado a unificar la ciencia social con la astronomia en

una sola ciencia. Osea, habrian querido crear una sociedad a la imagen del

193 Ibid, p. 105.

Traduction libre :««Les rois incas de Cuzco avaient une croix de marbre fin, de couleur blanche et rouge,
qu'ils appellent jaspe cristallin : ils ne peuvent pas dire depuis combien de temps ils l'avaient... la croix
était carrée, aussi large que longue ; elle avait trois quarts de longueur sculpté en carré... ils I'avaient
dans une de leurs maisons royales, dans une section de ce qu'ils appellent une huaca, qui est un lieu
sacré. lls ne l'adoraient pas plus qu'ils ne la tenaient en vénération ; Cela devait étre a cause de sa belle
silhouette ou pour une autre raison qu'ils ne peuvent pas dire...» Garcilaso de la Vega»

124



universo celestial John Earls» (1977, La Coordinacion de la Produccion en el

Antiguo Tahuantinsuyo).»'#

L'élément que je considére le plus significatif au sujet de cette culture, illustré par la
citation ci-dessus, est le fait qu' ils étaient sur le bon chemin pour créer une société a
'image du cosmos et des astres qui se développait en harmonie avec I'environnement ;
ce qui augmentait, a mon avis, leurs chances d’y rester, en équilibre et en santé, sur le
long terme. lls avaient compris, a travers I'observation, que le monde et l'univers
avaient un ordre et une cohérence dans leur fonctionnement et qu’ils devaient étudier
et comprendre cet ordre, le respecter par son évidente supériorité et s’y adapter. Leurs
temples, systémes urbains, cycles agricoles, célébrations et objets rituels, systeme
politique et social et absolument tout aspect de leur culture et de leur vie quotidienne
ont été une expression en relation directe avec leur conception du divin représentés

dans le symbole de la Chacana.

Nous nous trouvons face a une culture qui vénérait et étudiait I'ordre de tout ce qui
possédait un indice de permanence, immutabilité et éternité (exprimant ainsi une
supériorité par rapport a la nature mortelle et impermanente des étres humains,
animaux et plantes) et appliquait ces concepts éternels, issus de leurs observations, a
tous les aspects de leur vie quotidienne a l'aide de la graphie, la géométrie, la
construction, I'ordre social et politique et méme de I'organisation territoriale. L'aspect du
sacre, de l'ineffable et de la spiritualité par conséquent, est au centre de la culture
précolombienne et de leurs symboles. Pour eux, science et religion étaient une seule
discipline a travers laquelle ils appliquaient, au développement de leur civilisation, ces

principes universels et éternels.

Donc, concrétement, s'il est possible d'atterrir des concepts aussi profonds et abstraits
sur les limitations de I'expression écrite et du langage et d'aprés les auteurs des
ouvrages cités, les peuples Andins d’entre 4000 et 2000 av-JC ont observé et étudié

leur milieu territorial et cosmique en identifiant ce qui il y avait de plus transcendant et

%4 Ibid, p. 5. Trad. libre: “En reliant le plus étroitement possible les cycles du systéme social aux cycles
astronomiques, on exerce un plus grand contréle sur I'augmentation de I'entropie sociale. Dans le cas
hypothétique (mais impossible bien sir) qu'il soit atteint. Les Incas seraient venus unifier les sciences
sociales a I'astronomie en une seule science. Je veux dire, ils auraient voulu créer une société a l'image
de l'univers céleste”

125



permanent dans un monde gouverné par 'impermanence et le mouvement ; tout cela a
la recherche des caractéristiques éternelles et infinies du divin et d’'une vérité ultime.
D’une part, les nombres, les principes géométriques et les relations proportionnelles
harmoniques ont été identifiés et reconnues comme des modules de pensée universels
et comme | expression des idées archétypales toujours présentes dans I'organisation
de l'espace, du temps, de la vie sur la Terre et des mouvements astronomiques
—comme les idées originales qui «fagonnent la réalité». La méme association
philosophique a été attribuée aux astres et aux étoiles qui, eux aussi, démontraient
posséder les mémes caractéristiques divines d'immortalité et organisatrices des cycles
temporels, régissant cette foi ci, leurs calendriers agricoles, donc, la base de leur
survie.

Les nombres et les astres, qui étaient considérés comme I' incarnation des principes
éternels, sont les mémes aujourd’hui que dans les jours de ces cultures ancestrales. lls
sont toujours “vivants” dans le sens qu'ils continuent de se manifester a travers les
phénomeénes naturels et atmosphériques et les énergies animiques et spirituelles

toujours présentes dans la création.

Aprés avoir plongé dans l'essence du sujet je trouve de grande importance de
mentionner que le symbole en question, méme s’il est directement associé aux cultures
amérindiennes, on le retrouve aussi chez les celtes, en Inde, au Japon, au Tibet et en
Arménie. A cela jajouterais une proposition de Federico Gonzales qui me pousse a

réfléchir a propos de la relation entre les sociétés et leurs symboles :

«Por otro lado y como bien se dice: lo menor es simbolo de lo mayor y no a la
inversa. Y se hace esta aclaracién referida especialmente a la posibilidad de
comprension cabal del pensamiento de una sociedad tradicional - la
precolombina- que reconoce al simbolo como lenguaje universal que ha sido
capaz de fecundarla y darle vida. En este sentido los simbolos han creado a
las sociedades y no éstas a sus simbolos —sin olvidar la interaccién mutua—,

pues ellos estan entretejidos en la trama misma de la vida y el hombre.»'%

9 Ibid, p. 33 Traduction libre : “ D'autre part, et comme on dit : le “mineur” est symbole du “majeur” et
non linverse. Et cette clarification est faite en se référant surtout a la possibilité de comprendre
pleinement la pensée d'une société traditionnelle - la précolombienne - qui reconnait le symbole comme
un langage universel qui a été capable de la féconder et de lui donner la vie. En ce sens, ce sont les
symboles qui ont créé les sociétés et non celles-ci leurs symboles —sans oublier son interaction
mutuelle—, puisqu'ils sont imbriqués dans la trame méme de la vie et de 'homme.”

126



J'invite le lecteur, dans le but de nourrir son intérét et de permettre sa participation dans
sa propre expérience et compréhension de cette étude, a réfléchir, tout comme moi, a
propos des implications de cette affirmation qui dit que les sociétés seraient le résultat
de leurs symboles, et non pas a l'inverse. Je reprendrai ce sujet, avec mes réflexions

personnelles, dans la conclusion de ce mémoire.

127



2.2 Casa de pensamiento : le Tore comme structure et principe
fondamentale de I'univers

Dans le cadre de mes recherches et études personnelles réalisées continlment depuis
quelques années déja, jai pu structurer une pensée grace a plusieurs principes
géomeétriques et structurels, comme ceux que jai exposés précédemment, qui offrent
souvent des réponses de caractére philosophique aussi. Dans le cas suivant
japprofondirai, dans la mesure du possible, sur la forme et les principes du tore, un
volume dynamique, invisible mais indispensable a la vie et omniprésent dans le plan

matériel et énergétique.

Casa de pensamiento - Jaime Pena

v

Figure 62 et 63 : Casa de Pensamiento. Arquitectura mixta & Organizmo, sculpture

architecturale, 2020.

Jaime Pefia est un architecte colombien que jai eu le grand plaisir de connaitre a
Tulum au Mexique ou il dirige, depuis 5 ans, son bureau d’architecture Arquitectura
Mixta™e. Jaime, au moment d’expliquer son concept, il parle de Geometria Universal,
expression assez explicite qui parle des principes géométriques présents dans l'univers
et dans la nature. Il s’inspire non seulement des structures trouvées dans les feuilles et

les systémes planétaires, mais aussi de I'architecture et des savoirs de différentes

1% Cf. https://www.arquitecturamixta.com/architecture-design

128


https://www.arquitecturamixta.com/architecture-design

ethnies comme les Kogui en Colombie, qui comprennent et appliquent cette cosmologie
depuis des siécles. La géométrie sacrée est aussi au coceur de son travail, dans lequel il

utilise la Fleur de vie comme grille référentielle de ses processus créatifs.

N )
%)
.

AVAYA
ALY,
VAV/A

AN/A\

\ A/

(52

Vi

/

\

Figure 15 : Fleur de vie. Pedro Almeida, design graphique, 2018.

Vis-a-vis des formes recherchées il lance la réflexion :

«Quelles sont les matieres qui vont nous permettre de développer et créer ces

géométries ?»

Il semble évident pour lui que pour créer des formes naturelles on a besoin de
matériaux naturels ; chaque matiére offre un potentiel unique et propre de possibilités
en termes de formes. Ses ceuvres sont construites ou “tissées”, selon ses propres
mots, avec différentes techniques mais dont le matériel principal est le bambou ; raison
pour laquelle ce cas est trés intéressant pour moi. Il s’exprime sur ce dernier comme
une fibre de grande résistance, flexible et forte. Dans la pratique, il fait des prototypes a
la recherche et expérimentation de systémes structurels, efforts, jonctions et
esthétique.

Méme si il s’agit d”architecture, la raison par laquelle jadmire le travail de Jaime Pefa
au point de le proposer comme cas d’étude est parce que, 'ensemble que constituent
son concept de design, le matériel employé et la technique, font de ses constructions,

des véritables sculptures.

129



Figures 16 et 17 : Yoga Shala : Luum Zama. Jaime Pefia, Design architectural et

construction, 2019.

On peut retrouver un style de travail trés similaire et d’'une excellence remarquable
chez Ibuku, un studio de design et d'architecture a Bali dirigé par Elora Hardy, une

référence mondiale dans le sujet.

Figures 18 : Sharma Springs. Ibuku, design architectural et construction, 2013.
Figure 19 : The Arc. Elora hardy, design architectural en bambou, 2021

La raison pour laquelle j'ai choisi Jaime Pefa est par I' accent théorique et pratique qu'il

met sur la géométrie universelle et sacrée.

130



Figure 20 : Casa de pensamiento. Arquitectura Mixta & Organizmo, sculpture

architecturale en bambou, 2020.

Casa de pensamiento est une structure en forme de tore en faite a 100% en bambou a
Cundinamarca en Colombie. Cette structure d’environ 9 métres de hauteur par 15 de
diameétre, attire énormément mon attention et réveille mon admiration pour plusieurs
raisons. Un des aspects qui fait de cette piece de génie un exceptionnel de
I'architecture est le facteur technique que sa construction a impliqué. Indépendamment
de I'importance symbolique et physique de cette forme, personnellement, je trouve que
c’est l'innovation, la créativité et I'exploitation du potentiel du matériel employé pour
résoudre l'aspect pratique de cette ceuvre qui mérite la plus grande reconnaissance.
On apprécie ici ce que jai envie d'appeler de la géométrie spatiale fondamentale
appliquée a grande échelle. Des piliers circulaires préfabriqués, des clétures en tiges
de bambou tissées sur place, une toiture en paille évoquant les techniques ancestrales

et des portes circulaires font de cette structure, a mon égard, un chef d'ceuvre.

131



Figure 21 : Casa de pensamiento en construction.

Arquitectura Mixta & Organizmo, Construction en bambou, 2020.

Dans un deuxieme temps, il est essentiel de comprendre ce que ce volume représente
et les raisons de son importance. Le tore est une forme géométrique tridimensionnelle
tant explicite qu’ implicite dans la nature. L'exemple le plus pratique pour visualiser
cette forme est le donut, mais le principe le plus pertinent est celui du champ
magnétique d’un aimant comme celui de la Terre, dans lequel les pdles positif et négatif
sont cbte a cote et fonctionnent de maniére interdépendante et complémentaire dans le

but de maintenir la stabilité du systéme auquel ils appartiennent.

Dans les images suivantes on peut voir clairement le comportement d’'un champ

magneétique typique et la forme toroidale qui se forme entre le pble Nord et le pdle Sud.

132



Figure 22 : Simulation réalisée sur Wolfram démonstration projects. Pedro Almeida,
simulation, 2023.
Figure 23 : An elementary book on electricity and magnetism and their applications.
Jackson, Dugald Caleb, John Price, Newton Henry, expérience électromagnétique,
1919.

Je profite de cet appui visuel pour signaler que le champ en question s'étend dans
'espace sans limites remarquables ou fixes. Il existe, bien évidemment, une réduction
progressive de sa force qui s'affaiblit plus on s’éloigne de I'aimant, mais la logique
géomeétrique du champ est d’occuper tout I'espace disponible avec une infinité de tores
de plus en plus grands —et de plus en plus faibles, bien s(ir— superposés les uns sur les
autres et partageant le méme origine. Cela rappelle, avec une structure intangible et
bien plus élémentaire, la géométrie fractale dont j'ai parlé dans la premiére partie de ce
mémoire. Dans ce cas, a la différence du pis-en-lit et du brocoli romanesque, il est
beaucoup moins évident de distinguer les parties composantes du systeme complet
puisque, en théorie, il n'y en a pas. Au fait, le tore est une unité entiére, non
fragmentable et sans limites ; mais imaginons pour un instant qu’il soit composé de

tores concentriques de différentes tailles comme I'indique I'image ci-dessous.

133


https://www.flickr.com/photos/internetarchivebookimages/tags/bookidelementarybookon00jack
https://www.flickr.com/photos/internetarchivebookimages/tags/bookauthorJackson__Dugald_C___Dugald_Caleb___1865_1951
https://www.flickr.com/photos/internetarchivebookimages/tags/bookauthorJackson__John_Price__b__1868
https://www.flickr.com/photos/internetarchivebookimages/tags/bookauthorBlack__Newton_Henry__b__1874

W

'r ;,.':'{-:_ iy “‘ \\ -
)

-5
-

Figure 24 : Tores concentriques. lllustration.

Dans le cas du brocoli romanesque, la source de croissance —donc le tronc— de chaque
partie composante de l'unité majeure —le brocoli entier— pousse du tronc principal de
cette derniére. Dans le cas du tore, cette origine —son centre— est la seule et la méme
pour tous les tores en question. Mon intention, sur ce point, est mettre I'accent sur le
fait que, dans un cas, il est possible de faire la distinction tant des parties comme des
troncs ou origines du systéme, et dans I'autre ce ne I'est pas. D’autre part, il me semble
important de signaler que les deux cas précédents ne sont pas comparables par deux
raisons. Premiérement, le brocoli romanesque est un organisme biologique composé
de matiére et relativement complexe par rapport au tore qui, lui, est un systéme
essentiellement énergétique et physique mais immatériel. Deuxiemement, et comme
jexpliquerai ensuite, le tore est a l'origine de tout corps matériel organique ou
inorganique, donc d’aprés ceci, le brocoli romanesque et le tore sont deux aspects du
méme systéme.

Ce qui m’a toujours fait réfléchir a propos de cette structure géométrique est que le tore
le plus grand s’exprime par une “courbe” —qui ressemble plus a une droite—
complétement verticale a I'axe nord-sud ; et qui, logiquement, devrait se refermer sur le

plle opposé mais qui tend vers l'infini.

Le tore se compose de son centre, unifiant et contenant les pdles positif et négatif du
systéme (paradoxe fondamental), de I'expression éthérique et naturelle de I'expansion
dynamique de I'énergie émise par le centre vers la périphérie symbolisée par une
spirale en expansion (péle positif) et de la contraction dynamique de la méme énergie
depuis la périphérie vers le centre symbolisée par une spirale en contraction. (pdle

négatif).

134



Vortex

Figure 25 : Diagram of vortex sphere'®’. Charles Muses et Arthur M. Young, illustration,
1972.

Le tore est le modéle parfait de recyclage infini d’énergie et par conséquent une source
d’inspiration pour ceux qui cherchent a développer des technologies d’énergie libre et
propre. Son symbole ultra simplifié est un cercle avec son centre pour une vue de plan

ou le symbole de l'infini pour une coupe transversale par son centre.

L'aspect énergétique et dynamique de ce volume est indispensable a prendre en
compte et a comprendre parce que c’est la raison de son omniprésence dans le plan
physique a toutes les échelles de type atomique, cellulaire, minéral, organique,
planétaire, stellaire et galactique. Tout corps sur Terre possede un champ
électromagneétique qui lui permet d’équilibrer les forces cosmo-telluriques exercées sur
lui. D'ailleurs on peut dire, d'apres les affirmations d’ Albert Einstein, que tout corps est,
dans les termes de la physique moderne, composé uniquement de champ

électromagnétique ou quantique.

«Podemos por tanto considerar la materia como estando constituida por las
regiones del espacio en las cuales el campo es extremadamente intenso... No

hay lugar en esta nueva clase de Fisica para el campo y la materia, porque el

97 Muses Charles et Young Arthur M., Consciousness and Reality : The Human Pivot Point, New York,
Avon Books, 1972, p. 159.

135



campo es la Unica realidad.»'®®

La «nouvelle classe de physique» a laquelle Einstein fait référence a été le premier
modele de physique “quantique-relativiste” en physique moderne, la théorie
«Electrodynamique quantique» ; dans laquelle, comme bien I'exprime le physicien
dans la citation précédente, la différence classiquement établie entre les particules
solides et I'espace qui les entoure est obsoléte. Le champ quantique est considéré
comme une entité physique fondamentale et un milieu continu omniprésent dans

I'espace.

««Tout ce que nous appelons réel est fait de choses qui ne peuvent étre

regardées comme réelles.» Niels Bohr, physicien danois (1885-1962).»%°

Plus qu'une forme, le tore est un principe inhérent a la vie. Cest la structure
immatérielle et concept paradoxale qui donne naissance a la forme, la fonction et
I'existence méme d’'un atome, une cellule, une plante, un arbre, un fruit, un animal, une
personne, un systéme planétaire ou galactique. Le paradoxe consiste sur le fait que,
dans un tore, les polarités positive et négative —son début et sa fin— se trouvent au
méme endroit, dans la singularité de son noyau et a I'origine du systéme en question.
Comme les images ci-dessous l'indiquent, la forme courante d’un arbre et celle d’'une

pomme évoquent clairement la géométrie fondamentale du tore.

% Capra, El Tao de la Fisica, op. cit., p. 239. Traduction libre : “On peut donc considérer la matiére
comme étant constituée des régions de l'espace dans lesquelles le champ est extrémement intense... ||
n'y a pas de place dans cette nouvelle classe de physique pour le champ et la matiére, car le champ est
la seule réalité.”

% French, La Géomeétrie Cachée de la Vie, op.cit., p. 102.

136



Y
WOMB

STAR OF SEEDS

Figure 26 : Marshal Lefferts, lllustration, (s. d.).
Figure 27 : Star of Seeds. Mitchell Charles, illustration, (s. d.).

Ce principe fondamental de vie se manifeste de différentes fagons. Soit par la parfaite
et indispensable fusion de I’ aspect feminin et masculin pour la création d’un nouveau
né ou par la composition énergétique d’'un atome —composé par des protons et des
neutrons (charges positives et neutres) et des électrons (charges négatives)--
indispensables a sa structure et pour tant de toute forme de matiére. Sil'on observe et
analyse chaque aspect de notre réalité, on notera qu’il existe a chaque fois un échange
et une interdépendance entre deux polarités opposées. La vie et I'existence méme sont
créés de ce dynamisme entre les opposés: électron/proton, feminin/masculin,
limité/infini, jour/nuit, chaud/froid, espace/temps, cause/effet, observé/observateur,
interne/externe, vertical/horizontal et la liste est aussi varié et longue que l'univers est

grand.

««ll doit y avoir un aspect positif et négatif dans tout l'univers afin d’achever un
circuit ou un Cercle, sans lequel il n'y aurait pas d’activité, pas de mouvement.»

Sir John A. MacDonald, premier ministre canadien (1815-1891).»%%

Le bien connu symbole chinois du Yin-Yang, qui représente aussi l'interdépendance et
complémentarité de la dualité, peut aussi étre percue comme une représentation en 2

dimensions du principe universel du tore.

200 French, La Géométrie Cachée de la Vie, op.cit., p. 27.

137



frg - B

=1

Figure 28 : Torus cosmology and Tai Chi. Hajime Fujiwara, lllustration, 1988.

««The spherical vortex, spiraling through its own center is perpetually turning in on
itself, expanding and contracting, and has an interchangeable center and
circumference, it combines the inward and outward direction of movement and
has neither beginning or end- it is the stable form of flow created in water and air.»
Jill Purce The Mystic Spiral .»*

Le tore est la parfaite représentation tridimensionnelle de l'infini. C’est plus un principe
gu’une “chose” ou un volume puisque, comme le dis Jill Purce dans la citation
ci-dessus, sa vraie nature ne contient pas de limites, de début ou de fin spatiaux ou
temporels. La coquille d'ceuf qui dessine son contour n’est pas une limite puisqu’elle est
purement électromagnétique et elle est nuancée avec tout ce qui I'entoure (qui se
compose de la méme substance) dans un sfumato énergétique de tout avec tout. De

méme, il s’agit d’'un systéme qui émet et absorbe de I'énergie constamment et a I'infini.

D’apres cette bréve analyse le Tore serait un principe intrinseque a la nature méme des
choses est la source de toute forme de vie ou de matiere. D’autre part, reprenant ce
que jai appris sur la cosmovision Andine et les symboles, ces formes de vie et de
matiéres issues de la géométrie fondamentale du Tore seraient, a son tour, des
symboles animés et manifestés représentant, a travers leur forme et leur mode de
fonctionnement, ce principe éternel et parfait. A ce sujet, et représentant un support

assez solide jaimerais proposer I'exemple suivant : Dans un des articles déclassifiés

201 Cf. https://jillpurce.com/the-mystic-spiral-book . Traduction libre : “Le vortex sphérique, en spirale a
travers son propre centre, tourne perpétuellement sur lui-méme, se dilate et se contracte, et a un centre
et une circonférence interchangeables, il combine la direction de mouvement vers l'intérieur et vers
I'extérieur et n'a ni début ni fin - c'est la forme stable de flux créé dans I'eau et I'air.”

138


https://jillpurce.com/the-mystic-spiral-book

de la CIA des Etats-Unis appelé Analysis and Assessment of Gateway Process, jai

trouvé une théorie vis-a-vis de la structure de l'univers tres pertinente.

Approved For Release 2003/09/10 : CIA-RDP96-00788R001700210016-5
DEPARTMENT OF THE ARMY
USs ARMY OPERATIONAL GROUP
US ARMY INTELLIGENCE AND SECURITY COMMAND
FORT GEORGE G. MEADE, MARYLAND 20755

9 June 1983

SUBJECT: Analysis and Assessment of Gateway Process

70: Commander
US Army Operational Group
Fort Meade, MD 20755

Eigure 29 : En-téte de l'article Analysis and Assessment of Gateway Process. Wayne N.

McDonnell, document déclassifié, 1983.

Le sujet d’étude de ce document est le Gateway Experience principalement, une
meéthode pour accéder a des états non-ordinaires de conscience et a des expériences
extra-corporelles (hors du corps) par moyen d’une technologie qui synchronise, a
travers le son, les deux hémisphéres cérébraux. Hemi-Sync, le nom de cette
technologie, a été développée et brevetée par Robert Monroe, directeur d'une
entreprise de radio, qui a ouvert, dans son entreprise, une division de recherche et de
développement destinée, uniquement, a I'étude des effets du son dans la conscience
humaine. En 1971, Monroe a publié son premier livre Journeys Out of the Body®*? dans
lequel il décrit, méthodiquement et de maniére trés détaillée, une série de nombreuses
expériences hors de son corps qui ont commencé en 1958. C’est d'ailleurs grace a cet
ouvrage que le terme “expériences extracorporelles” est devenu populaire. En 1978 il a
fondé [I'Institut Monroe dans lequel, encore de nos jours, on offre des formations
expérientielles et de développement personnel pour I'étude de la conscience humaine.

Le document en question a été écrit par Wayne N. McDonnell, lieutenant-colonel de
'armée américaine, en 1983 et a été déclassifi¢ en 2003. Pour sa recherche,
McDonnell s’est servi de I'assistance technique d' Itzhak Bentov, ingénieur biomédical
israélo-américain auquel il fait appel dans sa rédaction a plusieurs reprises. Malgré le

fait que cette recherche s’est développée dans le plus sérieux des cadres scientifiques,

202 Robert Monroe, Journeys Out of the Body, New York, Doubleday Editorial,1971.

139



'auteur signale, trés clairement, que la compréhension intégrale des concepts exposés
dans son travail est difficilement accessible a travers une approche logique et

rationnelle uniquement.

«The physics of altered human consciousness deals with some conceptualizations
that are not easily grasped or visualized exclusively in the context of ordinary “left
brain” linear thinking. So [...] parts of this paper will require not only logic but a
touch of right brain intuitive insight to achieve a complete comfortable grasp of the

concepts involved.»?%

Sur ce point, le lecteur ne sera pas surpris d’apprendre que d’entre les thémes
composant I'étude en question se trouvent la mécanique quantique, physique
théorique, les facteurs biomédicaux de I'hypnose, de la méditation transcendantale et
biofeedback, la religion, les systémes de croyances d’orient et d'occident, I
espace-temps, les hologrammes et celui pour lequel jai cité ce document
premierement, le tore. Le sujet du tore est développé dans un chapitre appelé From

Big-Bang to Torus et qui commence par la phrase suivante :

«Working from the widely accepted “Big-Bang” theory Bentov presents a
conceptual model to depict the process of time-space evolution [sic] the relative
position of the universal hologram. That hologram is often called a “Torus”
because it is thought to have the overall shape of an immense, self-contained

spiral.»?*

203 wayne Mcdonnell, Analysis and Assessment of Gateway Process, US Army Intelligence and Security
Command, 1983, pre-introduction, point 3.

Traduction libre : “La physique de la conscience humaine altérée traite de certaines conceptualisations
qui ne sont pas facilement saisies ou visualisées exclusivement dans le contexte de la pensée linéaire
ordinaire du « cerveau gauche ». Ainsi, [...] certaines parties de cet article nécessiteront non seulement
de la logique, mais aussi une touche de perspicacité intuitive du cerveau droit pour parvenir a une
compréhension compléte et confortable des concepts impliqués.”

204 Ibid, p.15. Traduction libre : “Travaillant a partir de la théorie largement acceptée du “Big-Bang",
Bentov présente un modéle conceptuel pour décrire le processus d'évolution de I'espace-temps [sic] la
position relative de I'hologramme universel. Cet hologramme est souvent appelé un "Tore" car on pense
qu'il a la forme d'une immense spirale auto-contenue”

140



Figure C Stylized Rendition of a Simple Torus

Figure 30 : Stylized Rendition of a Simple Torus?®. Jill Purce, lllustration, 1974.

Selon McDonnell, Bentov a basé cette hypothése sur une étude a propos des quasars
(objets quasi-stellaires) et sur le principe (fractal) qui dit que, dans l'univers, les petits
processus ont tendance a refléter les plus grands processus —comme les parties d’'un
brocoli refletent la forme du brocoli entier. Pour soutenir cela, 'exemple donné est la
ressemblance entre la structure atomique dans laquelle les électrons orbitent son
noyau, et celle d’'un systéme solaire dans laquelle les planétes orbitent son soleil. A
partir de cette observation, Bentov va signaler la capacité des quasars pour éjecter des
faisceaux de matiére extrémement concentrés depuis son intérieur pour ensuite
envisager et proposer la possibilité d’'un processus similaire pour la création de
'univers. De plus, et pour en arriver a la hypothétique forme toroidale de ce dernier, il
remarque que les galaxies qui se trouvent au nord de la nétre se déplacent beaucoup
plus rapidement que celles qui sont au sud et que celles qui se trouvent a l'est et a

I'ouest sont beaucoup plus distantes.

205 Ibid, p.16.

141



Figure 312% : Relative position of our galaxy in the universe. Izthak Bentov, illustration,
1988

Cela indiquerait donc, d’aprés Bentov, que d’'une part, le jet de matiére qui s'est
répandu sous la forme de notre univers s'est retourné sur lui-méme en formant,
éventuellement, une forme ovoide ; et d’'une autre, que notre galaxie se trouve prés du
sommet de cet ceuf cosmique. Pour compléter cette hypothése, McDonnell explique
gue Bentov imagine que la matiére de notre univers intégre ce flux toroidale aprés avoir
été expulsé par un noyau composeé d’énergie extrémement comprimée et a travers ce
qu’il appel un “trou blanc” pour, ensuite, aprés et a la fin de son trajet le long de I’ oeuf

cosmique, étre reavalée par le méme noyau, a travers d’un trou noir cette fois-ci.

206 Ibidl, p.17.

142



N s FOINT WHERE

8 FLow DF TIME -
SPHLE TURNS
TOWARDS OPPOSITE
POLE OF QWO .

N Figure B Diagram of the Cosmwic Egg

Figure 32 : Diagram of the Cosmic Egg®”. Itzhak Bentov, illustration, 1988.

Pour bien pouvoir comprendre le croquis ci-dessus et la citation ci-dessous il faut savoir
que, les physiciens définissent le temps comme la mesure de I'énergie en mouvement.
Dans ce modéle toroidale du cosmos, le temps est observé comme la mesure du
changement et de I'évolution de I'énergie a des formes nouvelles et plus complexes

dans sa progression entre le trou blanc et le trou noir.

«In other words, as energy—expelled from infinity and confined within limits by the
conscious of the Absolute—achieves form and motion following ejection from the
white hole at the top of the egg, time begins as a measure of the cadence of this
evolutionary movement as “reality” goes around the shell of the egg on its journey

to the black hole at the far end.»?%®

Dans le contexte de I'étude de McDonnell, «I'Absolu» est le terme employé par les
physiciens pour faire référence a I'énergie qui, a différence de I'univers matériel (duquel
il parle en employant le mot hologramme), se trouve dans un état de repos absolu ou

de «inactive infinity»?®. Voici ce que I'auteur dit & propos de ce concept :

27 Ibid., p.15.

208Ipid, p.16. Traduction libre: “En d'autres termes, au fiir et 8 mesure que I'énergie - expulsée de l'infini et
confinée dans des limites par la conscience de I'Absolu - atteint la forme et le mouvement aprés I'éjection
du trou blanc au sommet de I'ceuf, le temps commence comme une mesure de la cadence de ce
mouvement évolutif pendant que la "réalité" fait le tour de la coquille de I'ceuf lors de son voyage vers le
trou noir a I'autre bout.”

209 Ibid, p.11.

143



«Energy in infinity means energy uniformly extended without limit. It has no
beginning, no end, no location. It is conscious force, the fundamental, primal
power of existence without form, a state of infinite being. Energy in infinity is said
to be completely at rest and, therefore, cannot generate holograms so long as it
remains utterly inactive. It retains its inherent capacity for consciousness in that it
can receive and passively perceive holograms generated by energy in motion out
in the various dimensions which make up the created universe but it cannot be

perceived by consciousness operating in the active universe.»*"°

L'univers matériel ou holographique est, d'apres cet étude, le résultat d’un processus
permanent de création et transformation dont l'origine et la destination sont ce noyau
paradoxale d’énergie infinie ou tout commence et tout finit. D’autre part, cet ceuf
cosmique et toroidale serait contenu dans un océan infini d’énergie consciente en
parfait repos a partir de laquelle 'univers matériel serait créé. Il me faut éclaircir que la
seule différence entre I' Absolu dont parle McDonnell et I'univers Holographique
(matériel) est le mouvement, mais leur substance est la méme énergie consciente. Sur
ce point il me semble extrémement pertinent de citer une incroyable réflexion de Sri

Aurobindo :

«At the origin of things we are faced with an Infinite containing a mass of
unexplained finites, an Indivisible full of endless divisions, an Immutable teeming
with mutations and differentiae. A cosmic paradox is the beginning of all things, a

paradox without any key to its significance.»*"

D’aprés ce que jai exposé dans cette derniére sous partie, la matiere n’est pas
vraiment solide, ce qui est fini est une expression de l'infini, la matiére et le mouvement
naissent de I'’échange dynamique et de I'interdépendance entre les polarités positive et

négative, la création et la destruction de notre univers partagent le méme origine, et

210 Ipid, p.11. Traduction libre: “L'énergie a I'infini signifie I'énergie uniformément étendue sans limite. Il n'a
ni début, ni fin, ni lieu. C'est la force consciente, le pouvoir fondamental, primordial de I'existence sans
forme, un état d'étre infini. On dit que I'énergie a l'infini est complétement au repos et, par conséquent, ne
peut pas générer d'hologrammes tant qu'elle reste totalement inactive. Elle conserve sa capacité
inhérente de conscience avec laquelle elle peut recevoir et percevoir passivement des hologrammes
générés par I'énergie en mouvement dans les différentes dimensions qui composent l'univers créé, mais
elle ne peut pas étre percgue par la conscience opérant dans l'univers actif.”

21 Sri Aurobindo, The life divine, Sri Aurobindo Birth Centenary Library, 1970, p. 297.

Traduction libre: “A I'origine des choses, nous sommes confrontés & un Infini qui contient une masse de
finis inexpliqués, a un Indivisible empli de divisions sans fin, & un Immuable foisonnant de mutations et
de différences spécifiques. Un paradoxe cosmique est le commencement de toutes choses, un paradoxe
dont aucune clef ne nous livre le sens.”

144



'Absolu, comme le plan matériel et relatif, se composent de la méme essence
énergétique consciente. Voici donc la profondeur des implications physiques du sens
philosophique du tore, qui, malgré le fait d’étre la parfaite représentation symbolique du
paradoxe et de linfini, pourrait étre a I'origine du mystéere du cosmos et représenter le

concept rejoignant la recherche scientifique et religieuse de la singularité, de I'Un.

145



2.3 The School of Sufi Teachings : Application contemporaine de
I’ Architecture sacré islamique

La question du rdle de l'architecture sacrée dans l'expérience humaine dépasse
largement la seule fonction esthétique ou fonctionnelle des espaces. Dans de
nombreuses traditions, I'architecture sacrée est congue comme un vecteur de
transformation spirituelle : elle organise l'espace, oriente la perception et
accompagne les individus dans une expérience qui excéde la matérialité pour ouvrir
vers le transcendant (Eliade, 1991). Pourtant, dans le monde contemporain, cette
dimension tend a se perdre, éclipsée par des logiques de reproduction formelle ou par

des approches purement utilitaristes.

L’architecture islamique en est un exemple. Si elle fut historiquement un langage riche
de symbolisme et d’'innovation spirituelle, elle se réduit aujourd’hui trop souvent a des
imitations formelles de styles hérités. Or, cette reproduction dépourvue de sens tend a

vider l'architecture de sa fonction spirituelle originelle (Nasr, 1987).

Dans ce contexte, l'article de Nevine Nasser (2022), Beyond the Veil of Form:
Developing a Transformative Approach toward Islamic Sacred Architecture through
Designing a Contemporary Sufi Centre, propose une approche alternative. L'auteure y
explore comment un projet architectural contemporain peut renouer avec I'esprit du
sacré en mobilisant a la fois le langage de la géométrie sacrée, la dimension

sensorielle de I'expérience vécue et le chemin initiatique soufi.

Cette étude de cas est particulierement pertinente, car elle met en lumiére les liens
étroits entre corps, perception, symbolisme et transformation intérieure, et montre
comment ces éléments peuvent étre intégrés dans la conception d’espaces ayant une

fonction de soin et de guérison.

Dans Beyond the Veil of Form, Nasser (2022) critique la tendance dominante de
I'architecture islamique contemporaine a se limiter a une reproduction des formes
historiques (démes, minarets, arabesques). Selon elle, ces formes, lorsqu’elles sont
reprises mécaniquement, perdent leur capacité symbolique et spirituelle. Une coupole,
par exemple, ne se réduit pas a une volte hémisphérique : elle exprime la volte
céleste et 'unité divine. Mais sans une compréehension de son sens, elle devient un «

signe vide » (Nasser, 2022).

146



By

Face a ce constat, I'auteure propose de repenser l'architecture islamique non pas
comme une collection de formes, mais comme une expérience transformative. Elle
s’appuie pour cela sur la tradition soufie, qui congoit le chemin spirituel comme un
passage « au-dela du voile » : du monde extérieur vers la réalité intérieure, de la

multiplicité apparente vers I'unité divine (Chittick, 2000).

Le projet de centre soufi contemporain qu’elle développe devient alors un laboratoire :
comment concevoir un espace qui guide le corps et la perception dans une
expérience initiatique ? Comment I'architecture peut-elle accompagner un processus

spirituel et thérapeutique, plutét que de se contenter d’abriter une activité ?
Approche phénoménologique : le corps comme médiateur de I’expérience

L'un des apports majeurs de l'article de Nasser est sa perspective phénoménologique.
L’architecture n’est pas réduite a un objet extérieur, mais comprise comme une réalité

vécue a travers le corps sensible.

Cette approche rejoint la pensée de Merleau-Ponty (1945/2010), pour qui le corps n’est
pas un instrument, mais la condition méme de lI'expérience du monde. Habiter un

espace, c’est se laisser transformer par ses rythmes, ses lumiéres, ses textures.
Nasser (2022) met en avant plusieurs éléments sensoriels :

e La lumiére, qui accompagne le passage du dehors au dedans, du visible a

l'invisible, créant une progression vers la contemplation.

e Le son, qui se transforme de I'agitation du monde extérieur au silence intérieur,

ou se module pour accompagner la psalmodie soufie.

e Les matériaux, qui engagent le toucher et 'odorat, inscrivant la spiritualité dans

une expérience incarnee.

e Le mouvement, enfin, puisque 'architecture propose un parcours initiatique ou

le cheminement physique symbolise le voyage intérieur.

147



On retrouve ici la dimension que Casey (1997) appelle la “place experience” :
'espace n'est pas seulement localisé, il est vécu corporellement et émotionnellement.
Dans le cadre des espaces de soin, cette compréhension phénoménologique ouvre la
voie a une architecture capable de soutenir les processus thérapeutiques en modulant

I'expérience sensorielle.

Dimension symbolique : géométrie et cosmologie

La deuxieme clé de lecture de larticle de Nasser est la géométrie sacrée.
L’architecture islamique a historiquement exprimé dans ses formes un ordre cosmique :
le carré pour la stabilité terrestre, le cercle pour l'unité divine, I'étoile pour la

manifestation de I'unité dans la multiplicité (Critchlow, 1976).

Nasser (2022) insiste sur le fait que ces formes ne doivent pas étre réduites a un décor.
Elles constituent un langage symbolique universel qui inscrit I'étre humain dans un
cosmos ordonné. Dans le projet de centre soufi, la géométrie structure le parcours

spatial de maniére a traduire symboliquement le chemin spirituel :

e de I'extérieur vers le centre,
e du multiple vers l'unité,

e du visible vers l'invisible.

Cette démarche rejoint linterprétation de Schuon (1989), pour qui la beauté
architecturale islamique est toujours subordonnée a une fonction métaphysique : rendre

perceptible 'Un dans le multiple.

Pour Eliade (1991), I'espace sacré se distingue de I'espace profane parce qu’il crée
une orientation, un axe autour duquel I'expérience humaine s’ordonne. Le centre soufi
imaginé par Nasser est précisément congu comme un espace orienté, qui permet a

l'individu de s’aligner intérieurement avec un ordre supérieur.

148



Dialogue avec les sciences contemporaines

Ce projet n’a pas seulement une pertinence spirituelle. Il trouve également des échos

dans les recherches contemporaines sur la perception et le soin.

e Neurosciences : Zeki (1999) a montré que la perception des proportions

harmonieuses et des motifs géométriques active les circuits de récompense

dans le cerveau, produisant des effets de bien-étre.

Psychologie environnementale : Kaplan & Kaplan (1989) ont souligné que les
environnements harmonieux et orientés favorisent la restauration cognitive et

réduisent le stress.

Santé environnementale : Ulrich (1984, 1991) a démontré que la vue sur des
paysages naturels, ou la présence d’éléments esthétiques apaisants, accélére la

guérison et améliore I'état émotionnel des patients.

Ainsi, la démarche de Nasser (2022) n’est pas seulement un exercice spirituel. Elle

s’inscrit dans une vision plus large ou I’espace sensoriel et symbolique influence la

santé et le bien-étre.

Discussion : apports pour le design sensoriel et les espaces de soin

Cette étude de cas offre plusieurs enseignements essentiels :

1.

L’espace comme expérience vécue : Elle rappelle que I'architecture n’est pas
un décor mais une réalité vécue par le corps. Le design sensoriel doit prendre en
compte la totalité de I'expérience perceptive, de la lumiére aux sons, des

textures aux rythmes spatiaux.

. La symbolique comme soutien au soin : Intégrer des formes et des structures

symboliques peut renforcer le sentiment d’harmonie et d’appartenance

cosmique, ce qui favorise les processus de guérison holistique.

149



3. Le parcours initiatique comme modeéle de conception : Penser les espaces
de soin comme des parcours progressifs — de I'agitation vers le calme, de
I'extérieur vers lintimité — permet d’accompagner le patient dans un processus

transformateur.

4. Le croisement entre science et spiritualité : L'étude montre que les intuitions
spirituelles (géométrie sacrée, symbolisme, silence) trouvent un écho dans les

découvertes scientifiques actuelles sur la perception, le stress et la guérison.

L’article de Nevine Nasser (2022) propose une véritable méthodologie transformative
pour l'architecture islamique contemporaine, et au-dela, pour toute architecture qui
cherche a réintégrer la dimension spirituelle dans le monde actuel. En dépassant la
simple reproduction formelle, elle réhabilite le réle de I'architecture comme médiateur

entre le corps sensible et I’ordre spirituel.

Pour le design sensoriel et la conception des espaces de soin, ce cas d’étude est
particulierement inspirant. I| montre que le soin ne se réduit pas a une fonction
médicale, mais qu’elle implique une prise en compte globale de I'étre humain : corps,

perception, imaginaire, symbolisme et ouverture spirituelle.

Ainsi, la conception d’espaces de soin pourrait s’'inspirer du modéle du centre soufi de
Nasser pour développer des environnements qui accompagnent les patients dans un

véritable processus de transformation intérieure et de soin holistique.

150



2.4 Les Sciences Contemplatives : Exploration sur les états de
conscience

La recherche contemporaine sur la méditation et les pratiques contemplatives connait
depuis plusieurs décennies une expansion considérable, tant dans le champ
scientifique que dans celui des pratiques sociales et de santé (Davidson & Kaszniak,
2015; Lutz, Jha, Dunne, & Saron, 2015). Cette dynamique a permis d’accumuler un
grand nombre d'études empiriques sur les effets cognitifs, émotionnels et
physiologiques de la méditation, mais elle a également révélé certaines limites
conceptuelles : multiplicité des définitions, confusion terminologique (mindfulness,
compassion, méditation ouverte, méditation concentrative, etc.) et absence d’'un cadre
théorique suffisamment robuste pour intégrer la diversité des traditions et des
méthodes (Van Dam et al., 2018).

C’est dans ce contexte que s’inscrit la proposition de Dusana Dorjee (2016), qui
suggére une définition renouvelée et systématique de ce qu’elle appelle la science
contemplative. Son objectif est double : clarifier les bases conceptuelles de ce champ
en émergence, et proposer une approche intégrative qui articule capacités
métacognitives et autorégulatrices de [I'esprit (Metacognitive Self-Regulatory
Capacity, MSRC), contextes de pratique méditative, et modes d’expérience
existentielle (Modes of Existential Awareness, MEA). Cette triple articulation offre une
grille d’analyse permettant de dépasser les approches fragmentées de la méditation et
de considérer les pratiqgues contemplatives comme des processus

transformationnels globaux, impliquant cognition, corps, culture et existence.

Une telle conceptualisation revét une importance particuliere pour mon étude. En effet,
si 'on considére les espaces de soin et les environnements sensibles comme des
médiateurs de I'expérience humaine, leur conception peut s’inspirer des cadres
théoriques qui décrivent comment les individus régulent leur attention, leur perception
et leur vécu existentiel. En ce sens, l'article de Dorjee ne constitue pas seulement une
avancée dans la psychologie contemplative, mais ouvre également des perspectives
interdisciplinaires pour la conception d’espaces favorisant le bien-étre, la guérison et,

potentiellement, 'expérience du sacre.

151



Cette étude de cas se propose donc d’analyser l'article de Dorjee (2016) a travers
plusieurs étapes : un résumé de ses apports majeurs, une mise en perspective
philosophique et phénoménologique, une discussion des implications scientifiques et

thérapeutiques, et enfin une réflexion sur sa pertinence pour le design sensoriel.

Résumeé de l'article

L'article de Dorjee (2016), publié dans Frontiers in Psychology, s’intitule Defining
Contemplative Science: The Metacognitive Self-Regulatory Capacity of the Mind,
Context of Meditation Practice and Modes of Existential Awareness. L'auteure y expose
un cadre conceptuel visant a définir de maniére rigoureuse la science contemplative
en dépassant les difficultés actuelles liées a la terminologie et aux approches trop

étroitement empiriques.
Elle identifie trois piliers fondamentaux :

1. La capacité métacognitive autorégulatrice de I’esprit (MSRC) :
Cette notion désigne I'ensemble des aptitudes cognitives permettant a un
individu d'orienter et de réguler son attention, ses émotions et ses
comportements a travers un rapport réflexif a sa propre expérience. La
méditation est ainsi comprise comme un entrainement systématique de cette

capacité, qui devient un médiateur central de ses effets bénéfiques.

2. Les facteurs intentionnels et contextuels :
Dorjee insiste sur le fait que les pratiques méditatives ne se déploient jamais
dans le vide. Elles sont fagonnées par des intentions (par exemple : réduire le
stress, cultiver la compassion, atteindre un état spirituel), par des contextes
culturels (traditions religieuses, approches séculieres) et par des dispositifs
pratiques (durée, encadrement, environnement matériel). Ces éléments

modulent profondément la maniere dont la méditation agit sur I'esprit et le corps.

3. Les modes d’expérience existentielle (MEA) :
L'un des apports majeurs de Dorjee réside dans la mise en avant des
transformations profondes du vécu existentiel qui peuvent émerger de la

pratique contemplative. Ces MEA renvoient a des expériences de conscience

152



élargie, de transformation du rapport au soi, au temps, a I'espace et au monde.
L'auteure souligne que les effets de la méditation ne se réduisent pas a une
amélioration cognitive ou émotionnelle, mais concernent aussi le plan existentiel

et spirituel.

En articulant ces trois dimensions, Dorjee propose un modéle dynamique ou la MSRC
agit comme mécanisme médiateur reliant les intentions, les contextes et les pratiques a
des transformations existentielles durables. Elle appelle également a une méthodologie
intégrative combinant approches de premiére personne (rapports introspectifs,
phénoménologie), de deuxiéme personne (dialogues guidés, approches
herméneutiques) et de troisieme personne (mesures neuroscientifiques et

comportementales).

L'article se conclut sur un plaidoyer pour une science contemplative interdisciplinaire,
capable de rendre compte de la richesse des traditions méditatives tout en s’ancrant

dans une rigueur scientifique.
Analyse phénoménologique et sensorielle

La perspective proposée par Dusana Dorjee (2016) se préte particulierement bien a
une lecture phénoménologique. En effet, son insistance sur la capacité métacognitive
autorégulatrice de l'esprit (MSRC) et sur les modes d’expérience existentielle (MEA)
dépasse le cadre d’'une simple analyse cognitive pour mettre en lumiére la dimension
vécue de Ila conscience. Cette approche rejoint les préoccupations de la
phénomeénologie, en particulier lorsqu’elle s’intéresse au corps, a la perception et au

vécu du monde comme structures fondamentales de I'expérience.

Le vécu sensoriel et 'autorégulation

Dans la perspective phénoménologique, le corps n'est pas un objet parmi d’autres,
mais ce par quoi le monde est donné. La MSRC, telle que la définit Dorjee, peut étre
interprétée comme une capacité a se rendre présent a son propre vécu corporel et

perceptif, a réguler I'attention et les émotions a partir de cette conscience incarnée.

153



Autrement dit, la méditation entraine une transformation de la maniére dont l'individu

habite son corps et son monde perceptif.

Ainsi, la MSRC n’est pas seulement une fonction cognitive abstraite, mais un
processus incarné qui engage les sens et leur articulation dynamique. Dans un
espace contemplatif, le silence, la lumiére, les textures et les rythmes du lieu
deviennent autant de médiateurs qui soutiennent cette capacité d’autorégulation. Cela
rejoint la phénomeénologie de la perception, ou I'expérience sensible est indissociable

de I'ouverture au monde.

Modes d’expérience existentielle et ouverture du monde

Les modes d’expérience existentielle (MEA) décrits par Dorjee renvoient a des
transformations profondes du rapport au soi, au temps et a I'espace. Par la pratique
contemplative, le sujet expérimente une suspension des habitudes de pensée et une

ouverture a des dimensions plus fondamentales de I'existence.

Dans ce contexte, les MEA peuvent étre compris comme des variations

phénoménologiques du vécu :

e passage d’'un mode centré sur la survie, I'efficacité ou la performance,

e a un mode élargi de conscience, ou le soi est per¢cu dans son interdépendance

avec autrui et le monde.

Ces transitions sont profondément sensibles : elles se manifestent par une nouvelle
qualité de l'attention, par des sensations corporelles spécifiques (allégement, dilatation,

profondeur), et par un rapport différent au silence, a la lumiére ou a I'espace.

Médiation sensorielle et neurophénomeénologie

L'analyse de Dorjee s’inscrit également dans la lignée de la neurophénoménologie
proposée par Varela (1996), qui visait a articuler la rigueur empirique des
neurosciences avec l'examen de premiére personne des vécus subjectifs. La

proposition de combiner approches de premiere, deuxiéme et troisieme personne

154



rejoint cette ambition : il s’agit de prendre en compte le témoignage sensoriel et

vécu du méditant, plutdét que de réduire la méditation a des corrélats neuronaux isolés.

Cela met en évidence un point crucial : 'expérience contemplative est une expérience
sensorielle et existentielle intégrée, et non une suite de mécanismes mentaux
désincarnés. Elle engage le corps, les sens, I'espace, le temps, mais aussi les

significations culturelles et symboliques qui structurent le vécu.

Pertinence pour une phénomeénologie du soin

Dans le champ du soin, cette approche permet de concevoir les environnements
comme des dispositifs phénoménologiques : ils ne sont pas neutres, mais
configurent la maniére dont le patient vit son corps, son attention et son rapport au
monde. Favoriser la MSRC et I'émergence de MEA a travers un design sensoriel
devient alors une voie de soin : il ne s’agit pas seulement de “guérir’ un corps

biologique, mais de réhabiliter une maniére d’habiter son existence.
Cadre conceptuel et philosophique

L'article de Dorjee (2016) ne se contente pas de proposer une clarification
terminologique ; il s’ancre dans un cadre conceptuel interdisciplinaire qui puise a la
fois dans la philosophie phénoménologique, les sciences cognitives, et les traditions
contemplatives. Cette richesse conceptuelle permet de penser la méditation et les
pratiques contemplatives non comme de simples outils de gestion du stress, mais
comme des processus de transformation existentielle, inscrits dans le temps long et

dans I'expérience incarnée.

Dialogues avec les sciences cognitives

Dorjee s’inscrit également dans le courant des sciences contemplatives initié par
Varela, Thompson et Rosch (1991), puis poursuivi par Kabat-Zinn (1990) dans une
perspective plus clinique. Ces travaux ont cherché a articuler neurosciences et
phénoménologie, en considérant la meéditation comme une pratique expérimentale

permettant d’explorer les structures de la conscience.

155



La notion de MSRC constitue ici une tentative de synthése : elle traduit dans un
langage cognitif la capacité décrite par les traditions contemplatives comme “pleine
conscience” (mindfulness) ou “attention vigilante”. Cette formalisation scientifique ne
supprime pas la dimension spirituelle, mais I'encadre dans un modele opératoire,

permettant d’articuler données empiriques et vécus subjectifs.

En ce sens, larticle s’inscrit dans la continuité de la neurophénoménologie (Varela,
1996), qui propose de combiner mesures objectives et descriptions subjectives
rigoureuses. |l plaide pour une interdisciplinarité forte, ou neurosciences, psychologie,
anthropologie et philosophie collaborent pour comprendre la complexité de I'expérience

méditative.

Résonances avec les traditions contemplatives

Un autre aspect central du texte est I'importance accordée au contexte et aux
intentions. Dorjee rappelle que la méditation est indissociable de son ancrage culturel :
pratiquer dans une tradition bouddhiste tibétaine n’est pas équivalent a pratiquer dans
un cadre séculier occidental. Les intentions (réduire le stress, atteindre I'éveil, cultiver la

compassion) déterminent en partie les effets de la pratique.

Cette perspective rejoint des analyses anthropologiques (Kornfield, 2008 ; Sharf, 2014),
qui insistent sur la nécessité de ne pas “déraciner’ la méditation de ses fondements
culturels et symboliques. Pour Dorjee, reconnaitre ces contextes permet d’éviter la
réduction de la méditation a un simple outil cognitif et de préserver sa dimension

existentielle et spirituelle.

Une philosophie de la transformation

En définitive, Dorjee propose une philosophie de la transformation ou le cceur du
processus est la capacité de I'esprit a se réguler et a se reconfigurer dans son rapport
au monde. Cette transformation est a la fois cognitive, sensorielle et existentielle. Elle
s’'opére dans une tension entre pratiques incarnées, contextes culturels et

développement spirituel.

156



Ce cadre philosophique rejoint directement la question du design sensoriel. En effet, si
'on congoit les environnements comme des médiateurs de I'expérience humaine, le
designer peut s’inspirer de ce modéle pour créer des espaces qui favorisent
'autorégulation, I'élargissement de la conscience et I'ouverture a des expériences

existentielles plus profondes.
Implications scientifiques et thérapeutiques

L'article de Dusana Dorjee (2016) a une portée importante pour les sciences
contemporaines, notamment dans le champ de la psychologie, des neurosciences et
des pratiques cliniques intégrant la méditation. En conceptualisant la Metacognitive
Self-Regulatory Capacity (MSRC) et les Modes of Existential Awareness (MEA),
Dorjee propose un modéle permettant d’articuler la rigueur scientifique et la richesse
existentielle des pratiques contemplatives. Ce modele ouvre des pistes pour penser le
soin de maniére élargie, intégrant la dimension cognitive, émotionnelle, sensorielle et

spirituelle de I'étre humain.

Applications cliniques et psychologiques

Les pratiques de méditation, lorsqu’elles sont étudiées dans le cadre de la MSRC,
peuvent étre comprises comme des outils de régulation attentionnelle et
émotionnelle. Cela les rend particulierement pertinentes dans des contextes

thérapeutiques :

e gestion du stress (Kabat-Zinn, 1990),

e traitement des troubles anxieux et dépressifs (Segal, Williams, & Teasdale,
2013),

e accompagnement de la douleur chronique (Zeidan et al., 2011).

La conceptualisation de Dorjee permet de dépasser une vision purement instrumentale
(méditer pour réduire les symptébmes) pour envisager la méditation comme un

processus de transformation durable du rapport a soi et au monde. Cela rejoint les

157



approches de la “psychologie contemplative” (Walsh & Shapiro, 2006), qui considérent

la spiritualité comme une ressource thérapeutique.

Neurosciences et plasticité cérébrale

Du point de vue neuroscientifique, la MSRC peut étre corrélée a des changements
mesurables dans les circuits cérébraux impliqués dans la régulation émotionnelle et
'attention (Davidson & Lutz, 2008). Les recherches en imagerie montrent que la
méditation réguliere favorise la plasticité cérébrale, en particulier dans les régions
associées a la conscience de soi (cortex préfrontal médian), a I'attention (cortex

pariétal) et a 'autorégulation émotionnelle (amygdale, insula).

Ces résultats confortent I'idée que les pratiques contemplatives ne sont pas de simples
expériences subjectives, mais qu’elles produisent des transformations mesurables,
capables d’améliorer le bien-étre et la santé. Dorjee (2016) propose ainsi un modéle qui
rend compte a la fois des corrélats neurocognitifs et des transformations

existentielles décrites en premiére personne.

Modes d’expérience existentielle et soin holistique

L'introduction des MEA permet de réintégrer une dimension souvent négligée dans la
recherche scientifique : celle du sens existentiel. Les thérapies contemporaines,
notamment dans le champ des soins palliatifs ou de 'accompagnement psychospirituel,
insistent sur I'importance d’offrir aux patients un cadre qui favorise non seulement la
réduction des symptdmes, mais aussi 'émergence de significations profondes
(Frankl, 1963 ; Puchalski, 2014).

Les MEA décrits par Dorjee peuvent étre interprétés comme des états dans lesquels
I'individu redécouvre son appartenance a un horizon plus vaste que son moi individuel.
Ces expériences peuvent procurer un sentiment de paix, d’ouverture et de continuité
qui contribue directement aux processus de guérison, méme dans les contextes ou la

gueérison biologique n’est plus possible.

158



Vers une médecine intégrative

En intégrant les perspectives de premiéere, deuxieme et troisieme personne, Dorjee
rejoint le mouvement de la médecine intégrative, qui cherche a combiner rigueur
scientifique et prise en compte des dimensions subjectives et spirituelles de I'existence.
Cette approche élargit la conception du soin : il ne s’agit plus seulement de traiter des
symptdmes mesurables, mais de soutenir la capacité de I’étre humain a se

transformer et a s’ouvrir a de nouveaux modes d’existence.

Dans ce cadre, les environnements de soin ne sont plus pergus comme de simples
“conteneurs fonctionnels”, mais comme des milieux sensibles capables de catalyser
cette transformation. Ici, les implications pour le design sensoriel apparaissent de
maniére claire : concevoir des espaces qui soutiennent la régulation attentionnelle et
émotionnelle, et qui favorisent I'émergence de MEA, revient a intégrer la science

contemplative dans I'architecture et le design du soin.

Pertinence et implications pour le design sensoriel

La conceptualisation proposée par Dusana Dorjee (2016) ne se limite pas a enrichir les
sciences contemplatives. Elle ouvre également des pistes fécondes pour le design
sensoriel, en particulier lorsqu’il s’agit de concevoir des environnements de soin ou
des espaces ou l'expérience humaine est pensée comme un processus de
transformation. L'approche de Dorjee, centrée sur la capacité métacognitive
autorégulatrice de I'esprit (MSRC) et sur les modes de conscience existentielle
(MEA), peut étre transposée dans la pratique du design, qui se situe précisément a

I'articulation du corps, des sens, de la perception et du sens existentiel.

Le design comme catalyseur de [l'autorégulation sensorielle et

emotionnelle

Selon Dorjee, la MSRC est une compétence qui permet de réguler I'attention, les
émotions et les comportements. Or, cette compétence ne se déploie pas uniquement
dans lintériorité de l'individu : elle est située et incarnée, et se trouve donc influencée

par les environnements matériels et sensoriels.

159



Un espace de soin, par exemple, peut faciliter ou au contraire entraver la régulation
émotionnelle. Une architecture marquée par le bruit, la rigidité fonctionnelle ou la
lumiére artificielle agressive ne soutient pas la concentration ni la détente. A l'inverse,
un environnement congu avec une attention fine aux qualités sonores, lumineuses,

tactiles et olfactives peut agir comme un support externe de I’autorégulation.

Ainsi, le designer sensoriel peut s’inspirer du concept de MSRC pour créer des

dispositifs spatiaux qui aident le corps-esprit a retrouver des équilibres :

e modulation de la lumiére naturelle pour soutenir les cycles attentionnels ;
e textures tactiles invitant a la lenteur et a 'ancrage ;

e ambiances sonores favorisant le silence intérieur ou la résonance méditative.

Le design devient ici un facilitateur de régulation cognitive et émotionnelle,

permettant aux individus d’entrer plus aisément dans des états contemplatifs.

Favoriser des transitions vers des modes de conscience élargis

Les MEA décrits par Dorjee correspondent a des modes d’expérience ou le sens de soi
s’élargit, permettant une perception de continuité, d’'unité ou de transcendance. Ces
expéeriences sont décrites dans de nombreuses traditions comme des moments de

guérison, de réveélation ou de paix intérieure.

Du point de vue du design sensoriel, 'un des enjeux consiste a orchestrer des
transitions spatiales et sensorielles qui rendent possibles ces changements de

mode de conscience. Cela peut passer par :

e des seuils architecturaux qui marquent un passage du monde profane a un

espace sacralisé ;

e des gradations lumineuses qui accompagnent une descente vers l'intériorité

Oou une ouverture vers le ciel ;

160



e des ambiances sonores immersives qui suspendent le flux ordinaire des

perceptions pour inviter au recueillement ;

e des configurations géométriques symboliques (cercle, spirale, carré) qui

résonnent avec des archétypes universels et structurent I'expérience sensorielle.

Ces dispositifs rappellent que le design ne produit pas seulement des formes, mais qu’il
peut étre pensé comme une technologie de I'’expérience, capable de soutenir des

basculements perceptifs et existentiels.

Espaces de soin et espaces sacrés : une continuité possible

La perspective de Dorjee permet aussi de revisiter la relation entre espaces de soin et
espaces sacres. Si les MEA correspondent a des états de conscience élargis, alors les
environnements qui les soutiennent peuvent étre considérés comme ayant une fonction
thérapeutique. L’histoire de l'architecture sacrée (temples, monastéres, mosquées,
cathédrales) peut étre relue comme une longue expérimentation de dispositifs

sensoriels favorisant 'émergence de tels états.

Dans un contexte contemporain, ou les espaces de soin sont souvent dominés par des
impératifs techniques et hygiénistes, la réintégration de dimensions contemplatives
dans le design pourrait permettre de retrouver cette puissance transformatrice des
environnements. Concevoir un hdpital, une maison de repos ou un centre de thérapie
comme un lieu qui soutient la MSRC et facilite les MEA ouvre la voie a une approche

véritablement holistique du soin.

Implications méthodologiques pour le design sensoriel

Enfin, l'article de Dorjee invite a repenser la méthodologie du design sensoriel.
Plutét que de se limiter a I'évaluation de préférences esthétiques ou de confort, il
propose d’intégrer des protocoles de recherche expérientielle et contemplative.

Cela pourrait impliquer :

161



e |la prise en compte des récits de premiére personne (entretiens

phénomeénologiques) dans I'évaluation des espaces ;

e la collaboration interdisciplinaire entre designers, neuroscientifiques et praticiens

contemplatifs pour tester les effets des environnements ;

e [élaboration de prototypes d'espaces “expérientiels” visant a induire des

transitions de conscience et a soutenir 'autorégulation.

En ce sens, le design sensoriel devient une pratique située a la croisée des sciences,
de la philosophie et de la spiritualité, pleinement en résonance avec la démarche

interdisciplinaire de Dorjee.

Discussion critique

Bien que larticle de Dusana Dorjee (2016) constitue une contribution majeure a la
formalisation des sciences contemplatives, plusieurs limites et tensions peuvent étre
relevées. Ces points critiques ne visent pas a diminuer la valeur de son apport, mais a
en éclairer les zones de fragilité, en particulier lorsqu’il s’agit de transposer ses

concepts dans le champ du design sensoriel et des espaces de soin.
Le risque de réductionnisme scientifique

En définissant la Metacognitive Self-Regulatory Capacity (MSRC) comme le cceur
de la transformation contemplative, Dorjee propose un modéle clair et cohérent.
Toutefois, certains critiques pourraient y voir une tendance a la réduction cognitive,
ou des dimensions profondément spirituelles et symboliques de la méditation se

trouvent traduites dans le langage des sciences psychologiques et neuroscientifiques.

Or, les traditions contemplatives insistent souvent sur lirréductibilité de certaines
expériences — celles qui touchent au sacré, au mystére, ou a l'ineffable. Le danger
serait alors de neutraliser la richesse existentielle de la méditation en linscrivant
uniquement dans une grille de lecture scientifique. Pour le design sensoriel, ce risque
est crucial : un espace congu uniquement a partir d’indicateurs neurocognitifs pourrait

perdre sa dimension poétique, symbolique et spirituelle.

162



La question du contexte culturel et spirituel

Dorjee accorde une place importante au contexte de la pratique méditative, mais son
modéle reste marqué par une perspective globalisée, ou les pratiques contemplatives

sont souvent abordées de maniére transversale et décontextualisée.

Cette approche est précieuse pour la comparabilité scientifique, mais elle peut occulter
la singularité culturelle et religieuse des traditions (bouddhisme, soufisme,
christianisme, etc.). Or, les environnements sacrés sont toujours inscrits dans des
contextes symboliques spécifiques. Penser le design sensoriel a partir de la science
contemplative nécessite donc de garder une vigilance éthique : il ne s’agit pas
d“exploiter” des pratiques spirituelles comme des outils, mais de respecter leur

enracinement culturel et symbolique.

Les limites méthodologiques de la recherche contemplative

Si Dorjee plaide pour l'intégration des perspectives de premiére, deuxi€éme et troisiéme
personne, la mise en ceuvre concréte de cette interdisciplinarité reste un défi. Les
protocoles scientifiques peinent encore a intégrer pleinement les données subjectives

(récits d’expérience) sans les réduire ou les disqualifier.

Pour le design sensoriel, cette difficulté est analogue : comment évaluer la qualité d’'un
espace en termes d’“expérience existentielle” ? Les outils classiques (questionnaires,
mesures  physiologiques) semblent insuffisants pour saisir la profondeur
phénomeénologique des vécus. Il reste donc a inventer des méthodes d’évaluation qui

articulent rigueur scientifique et sensibilité esthétique.

Tensions pour le design sensoriel : entre fonction et transcendance

Enfin, une tension majeure apparait lorsqu’on transpose le modéle de Dorjee au design
: comment concevoir des environnements qui soutiennent la MSRC et favorisent les

MEA sans tomber dans une instrumentalisation de I’expérience spirituelle ?

163



e D’un cOté, il est possible de concevoir des espaces optimisés pour la détente et

I'attention (par la lumiére, 'acoustique, les matériaux).

e De lautre, les expériences existentielles profondes (liées au sacré ou a la

transcendance) ne peuvent étre garanties ni produites a volonté.

Le risque pour le design sensoriel serait alors de prétendre “fabriquer” des expériences
spirituelles, alors qu’il ne peut que préparer des conditions favorables a leur
émergence. Cette distinction est essentielle pour éviter de réduire I'expérience

contemplative a un simple produit du design.

Ouverture : un modeéle a compléter

Ces critiques n’invalident pas la proposition de Dorjee ; elles suggérent plutdét que son

modéle pourrait étre enrichi par :

e une prise en compte plus fine des symbolismes culturels et religieux ;

e une réflexion sur le role de I'imagination, de la mémoire et du mythe dans

I'expérience contemplative ;

e un dialogue renforcé avec les approches artistiques et phénoménologiques
(Merleau-Ponty, Bachelard), qui offrent des outils conceptuels pour penser

I'expérience incarnée dans toute sa profondeur sensorielle et poétique.

Conclusion

L’article de Dusana Dorjee (2016), Defining Contemplative Science: The Metacognitive
Self-Regulatory Capacity of the Mind, Context of Meditation Practice and Modes of
Existential Awareness, constitue une étape importante dans la structuration des
sciences contemplatives. En proposant un modeéle articulé autour de la Metacognitive
Self-Regulatory Capacity (MSRC) et des Modes of Existential Awareness (MEA),

Dorjee réussit a mettre en évidence la dimension transformationnelle des pratiques

164



meditatives, en dépassant la simple compréhension cognitive de la méditation comme

entrainement attentionnel.
Au sujet de ce mémoire, cet article offre plusieurs apports essentiels :

1. Un cadre conceptuel pour penser la régulation sensorielle et émotionnelle.
La MSRC souligne le réle de lattention et de la conscience réflexive dans
I'équilibre émotionnel et cognitif. Transposé au design sensoriel, ce cadre invite

a concevoir des environnements capables de soutenir cette autorégulation a

travers les modalités sensorielles (lumiére, son, texture, spatialité).

2. Une mise en Ilumiere de I'importance des contextes culturels et
symboliques.

Dorjee rappelle que la méditation ne se réduit pas a une technique
psychologique, mais qu’elle s’inscrit dans des traditions culturelles et spirituelles.
Pour le design sensoriel, cette dimension rappelle la nécessité de prendre en
compte les héritages symboliques et les imaginaires collectifs dans la conception
des espaces, en particulier lorsqu’il s’agit d’espaces de soin ou a vocation

spirituelle.

3. Une ouverture vers la dimension existentielle et transformative des
environnements.
Les MEA décrits par Dorjee correspondent a des états de conscience élargie,
parfois vécus comme des expériences du sacré. Leur intégration dans le champ
du design sensoriel permet d’élargir I'horizon : il ne s’agit plus seulement de
créer des environnements agréables ou fonctionnels, mais de concevoir des
espaces capables de soutenir des expériences profondes de soin, de sens

et de transformation.

Toutefois, I'étude a aussi révélé plusieurs limites et tensions. Le modéle de Dorjee, en
cherchant a universaliser les processus contemplatifs, tend parfois a réduire la
richesse spirituelle et symbolique des traditions a des meécanismes cognitifs. De
plus, la difficulté méthodologique a intégrer pleinement les données subjectives et

phénoménologiques reste un défi, tant pour la recherche contemplative que pour

165



I'évaluation des environnements sensibles. Enfin, I'application au design sensoriel doit
rester vigilante afin d’éviter toute instrumentalisation de I'expérience spirituelle : le réle
du design n'est pas de “produire” des états de transcendance, mais d’offrir des

conditions favorables a leur émergence.

En définitive, I'article de Dorjee peut étre compris comme une ressource structurante
pour ma recherche : il fournit un langage et un cadre théorique me permettant
d’articuler neurosciences, phénoménologie et spiritualité. En reliant les concepts de
MSRC et de MEA a la pratigue du design, il devient possible d’envisager des
environnements de soin non seulement comme des lieux fonctionnels, mais comme de

véritables espaces de transformation sensorielle et existentielle.

Ce cas met en évidence la pertinence de croiser les sciences contemplatives et le
design sensoriel dans la conception d’espaces qui ne se contentent pas de prendre
soin du corps, mais qui accueillent aussi I'expérience sensible et spirituelle de I'étre

humain dans sa globalité.

166



Chapitre 3 : Design sensoriel de I'espace de soin

3.1 La perception comme geste du design d’expériences :
langages sensoriels pour une expérience de recentrement.

La perception, souvent considérée comme une simple faculté sensorielle, se révéle étre
un champ bien plus vaste lorsqu’elle est envisagée dans sa dimension philosophique,
scientifique, artistique et spirituelle. Elle dépasse alors la dualité classique du sujet et
de l'objet pour s’affirmer comme une interaction créatrice ou I'observateur participe
activement & [l'élaboration du réel. A la croisée de la théorie quantique, la
phénoménologie de Merleau Ponty, des expériences esthétiques de Dewey et des
traditions contemplatives, la perception apparait comme un geste fondateur, capable de
transformer l'ordinaire en expérience esthétique ou spirituelle. Cette proposition
interroge donc la perception non seulement comme processus biologique et cognitif,

mais aussi comme pratique artistique et voie de connaissance incarnée.

Selon mes recherches, la perception est considérée comme le résultat d’'une relation
d’échange ou d’interaction entre le corps et son environnement, entre le champ
neuronal et le champ quantique, a un état premier de I'expérience et pré-conceptuel de
la conscience. Cependant, dans une approche philosophique et scientifique, la distance
sujet/objet s’estompe et se réduit presque a une expérience subjective apparente, pour
céder la place au paradigme d’'un univers de « participation », dans lequel I'objet ou le
phénomeéne observé n’est pas seulement connecté a I'observateur mais également
influencé par lui. Par ailleurs, la théorie du réalisme conscient, qui postule la
conscience comme substance fondamentale de la réalité et source de la matiére
(symbolique), offre un cadre pertinent : elle remet en question la séparation classique
entre corps et esprit et permet d’envisager le corps comme un organisme sentient qui «

sait » et « connait » par la qualité directement sensible de I'expérience.

En art, cela revient a considérer que le spectateur participe activement a la création de
I'ceuvre, non par une production matérielle, mais par le geste perceptif qui actualise son
expérience esthétique. Ainsi, la perception est envisagée comme un agent sculptural :
elle faconne, module et donne forme a I'expérience. La conséquence en est la

nécessité d’'un savoir-percevoir, une compétence perceptive analogue a un savoir-faire

167



technique, qui permet de cultiver différentes qualités d’expériences et de présence.
Dans ce cas, I'objet de design proposé n’est donc pas un artefact tangible, mais une
méthodologie dans laquelle le spectateur devient artiste-créateur, et son vécu ordinaire

devient matiére esthétique.

L'expérience non ordinaire constitue une catégorie d’expériences que jai qualifié
comme des ganz andere, caractérisées par des valeurs éthiques, esthétiques et
spirituelles telles que le sens de la vie, le sacré, I'unité, la vérité, I'éternité, la liberté, la
beauté, la perfection et I'amour. Jai entrepris une analyse comparative avec
l'expérience esthétique de Dewey afin d’établir une base théorique permettant de
proposer une equivalence esthétique et sensorielle a ces « valeurs de I'étre ». Parmi
les concepts ou valeurs communes qui m’ont conduit a considérer I'expérience
esthétique comme une expérience non ordinaire se trouvent : l'unité, le présent, la
spiritualisation de [I'expérience ordinaire, l'authenticité et ['autosuffisance ou

complétude.

La notion de « présent » est d’'une importance remarquable pour cette catégorie
d’expériences, aussi bien dans les traditions bouddhistes que dans la pensée de
Dewey, qui la considérent comme fondamentale pour une expérience de vie pleine.
Pour Mircea Eliade, I'éternel présent est une dimension du temps sacré, « indéfiniment
récupérable » pour 'homme religieux. Dans tous les cas, I'expérience du présent
immeédiat reste fondamentale, et I'accessibilité a un présent pleinement vécu passe par
la voie du corps sensible et du rituel. Par ailleurs, le travail de Dorjee sur les sciences
contemplatives évoque la MSRC, non pas seulement comme une fonction cognitive
abstraite, mais comme un processus incarné : une capacité a se rendre présent a son
propre vécu corporel et perceptif. Une capacité qui peut étre entrainée par les pratiques

contemplatives de méditation.

La revendication de la qualité esthétique de I'expérience ordinaire, simple et
élémentaire —ou sa spiritualisation dans le cas du bouddhisme— remet en question les
concepts classiques de l'art muséal et de la spiritualité religieuse. L'expérience «
ordinaire » des sens peut ainsi devenir ceuvre d’art et/ou espace de réalisation

spirituelle.

168



Les limites du langage conceptuel courant dans le partage d’expériences nous obligent
a concevoir différentes formes de langages qui s’adressent au corps, aux sens et a
l'intelligence intuitive, plutét qu’a l'intellect et a l'intelligence analytique et cognitive, qui
s’acharnent a la relativité¢ et a une compréhension logique et descriptive et pour
lesquelles les concepts trop abstraits, «absolus» ou paradoxaux restent inaccessibles.
Dans la recherche d’'une expérience sensorielle directe et véritable, le langage doit étre
une « présence incarnée ». Il peut étre employé pour diriger et guider I'attention —et
donc la perception du sujet— afin de faciliter une expérience, une qualité de présence et
une potentielle expérience « authentique » et «véritable». Le langage peut déclencher
des actions physiologiques comme la détente, la relaxation volontaire et consciente de
certains muscles et organes, et suggérer également des attitudes abstraites telles que
'acceptation radicale, I'équanimité, la non-réactivité ou le relachement des tensions

mentales et psychologiques.

Le langage verbal n’est plus la pour décrire ou communiquer une information d’intérét
ou des jugements de valeur, mais pour rediriger en permanence |'attention vers I'objet
d’intérét : le corps et les sensations qui I'habitent. Le langage verbal est comme le doigt
qui montre le chemin, ou comme le professeur qui conseille a un éléve la lecture d’'un
livre particulier. Par son rythme, son intonation, ses silences et ses images, il agit
comme un médium sensible ou un modulateur de la perception, analogue a un koan
dans la tradition zen : il ne transmet pas un contenu a comprendre, mais place le sujet

dans une disposition d’expérience directe.

Si I'expérience est ceuvre d’art, le langage est un outil de création qui peut favoriser des
modes de perception, d’attention et des états de présence, ou encore des modes
d’expérience existentielle (MEA). Si la perception fagonne des réalités comme le geste
d’'une main modifie la surface d’une feuille blanche au crayon, I'attention devient, tout
comme le crayon, un outil servant une technique pratiquée, et le langage devient alors
cette technique qui accompagne et module I'attention de maniéres diverses, par les
variations de mots, d’expressions, d’intonation, de rythmes et de silences qui modélent
'expérience perceptive vécue par le sujet dont I'attention est guidée. Et si cette
attention est dirigée vers I'observation innocente du corps et des paysages sensoriels,

cela revient a lire la condition humaine a travers I'expérience directe.

169



L'idée du schéma corporel, celle d’un langage des sens et du corps comme symbole,
font de la pratique méditative d’auto-observation un exercice de lecture et
d’apprentissage a travers le corps et ses sensations. Il est constaté que le phénoméne
de l'expérience consciente demeure un mystére, tant pour la science que pour la
philosophie. Cependant, les pratiques contemplatives offrent des outils radicalement
empiriques et pragmatiques permettant d’accéder a la source du phénomene perceptif
et de la sentience, non pas pour comprendre, mais pour expérimenter, « connaitre » et
« savoir » ce phénoméne. La véracité de ce qui est vécu reste une vérité concréte tant
guelle est expérimentée, et abstraite parce qu'elle demeure incommunicable et

inexprimable.

Dans cette méthodologie, le langage ne cherche pas a créer ou produire une
expérience particuliére, il met simplement en évidence ce qui est déja la : des éléments
fondamentaux de [I'expérience humaine tels que la respiration, les sensations
corporelles, les pensées, la posture, I'écoute et l'observation etc. L'objet de
contemplation est la perception méme. Le «sens des sens» est l'orientation
permanente de ce voyage vers une expérience de plus en plus simple, fondamentale et
élémentaire du sujet : une «expérience d’étre» qui, hypothétiquement, serait issue du
sens existentiel —un sens oublié mais primordial et archétypique— symbolisé sur le plan
phénoménologique par les sens et porteur des significations des valeurs de I'étre

caractéristiques des expériences du sacré.

L'expérience immédiatement sensible du corps constitue cet espace paradoxal qui
transcende et harmonise les dichotomies fondamentales dans un présent impermanent,
unique et éphémeére, ou le sujet peut étre objet a la fois, ou les aspects abstraits de la
matiére et les aspects concrets de I'esprit et de la conscience sont expérimentés et
incarnés, et ou la sentience est a la fois subjective et objective. Le corps devient un
espace d’expérimentation dans lequel on apprend et découvre les réalités abstraites de
I'expérience sensible, un espace ou I'on apprend par le sensible, et ou le sens de la
signification sont sentis, vécus et incorporés. Le corps est donc un potentiel espace de

soin.

En définitive, la perception n’est pas un simple reflet du monde, mais un acte vivant qui
sculpte I'expérience et modele notre rapport a la réalité. Elle engage le corps comme

lieu de savoir et espace de soin, le langage comme outil d’orientation de I'attention et

170



'art comme espace de transfiguration du quotidien. Entre science, philosophie,
esthétique et spiritualité, elle apparait comme une méthodologie de présence, un
exercice de co-création et une voie d’accés a des dimensions non ordinaires de
I'existence. Ainsi, percevoir devient un art en soi, une pratique qui transforme la vie

ordinaire en expérience sensible, signifiante et pleinement incarnée.

171



3.2 Conception d’objets «médecine»

Si la perception est un agent créateur de I'expérience, celle-ci se compose tout autant
de I'environnement et du monde des objets. Les formes, les matériaux, la lumiere et les
spatialités possédent le pouvoir d’étre nocifs ou bienfaisants pour les sens. Un
environnement devient propice au soin dans la mesure ou il réduit le stress, favorise la

contemplation et encourage l'introspection.

Le travail consiste alors a penser I'objet, la forme et le matériau comme médiums de
paix, de quiétude et de silence. Le symbole, en tant que représentation synthétique
d’'un principe abstrait, est capable de parler directement a lintuition et au corps
sensible. Or, si la nature, la géométrie et les nombres sont considérés comme les
symboles de ce qui est vrai et éternel, il m’appartient de proposer des dispositifs
matériels qui incarnent ces valeurs de I'étre a travers leurs formes, leurs couleurs, leur

fonctionnement et la qualité de leurs mouvements.

La nature se révéle depuis toujours comme un modéle de beauté, de liberté,
d’authenticité, d’autosuffisance, d’équilibre et d’unité. Dans l'intention de créer des
environnements favorables au soin, ma démarche créative s’ancre ainsi dans la
contemplation du vivant, dans une tentative de traduire ses valeurs fondamentales en

formes sensibles.

Dans ce méme élan, s’inscrit une pratique artistique et artisanale de conception
d’objets, cherchant a développer des langages sensoriels qui engagent la conscience

du corps et des sens, davantage que celle de l'intellect.

La démarche créative que jai pu identifier depuis plusieurs années de pratique et de
recherche personnelle concerne principalement I'observation des formes de milieux
naturels (jungles, coquillages, plantes, feu, eau, fumée, nuages) et lidentification
intuitive d’'une forme d’organisation d’éléments dans I'espace, impliquant des formes
harmonieuses et cohérentes a mes yeux. Or, dans mon cas, cet état de contemplation
est possible grace a une attitude volontaire entrainée de réceptivité passive et
d'acceptation face a I'expérience méme. La méditation en pleine conscience a été le
premier recours technique avec lequel je me suis entrainé a affiner mes sens et a

mieux percevoir I'ordre du milieu naturel dans lequel, généralement, nous ne voyons

172



gu’une sorte de chaos dynamique. Pour cela, la photographie est, pour moi, un grand

outil pour entrainer la vue.

Figure 34 : Pedro Almeida, photographie, 2019.

Dans ces deux cas, méme si les gouttelettes de rosée et les unités étoilées de la plante
de l'image ci-dessus semblent ne répondre a aucun ordre explicite, mon intention a été

de trouver une perspective depuis laquelle je puisse réussir une composition équilibrée

173



pour ma photographie et une certaine cohérence qui reste, bien sar, inexplicable et
subjective. C’est a l'aide de la recherche et de I'étude théorique et pratique des
principes de la perspective, des lois de la composition et de géométrie sacrée que
'ordre biomorphique a commencé a poindre et m’a permis, au fur et a mesure que
j'apprenais a jouer avec le positionnement de mon point de vue, d'identifier des cadres
équilibrés et de concevoir des compositions intéressantes avec I'apparent désordre du

milieu naturel.

Figure 35 : Diente de Ledn. Pedro Almeida, photographie, 2019.

Figure 36 : Brocoli Romanesco. Pedro Almeida, photographie, 2018

Méme si le pissenlit est esthétiquement trés différent du brocoli romanesco,
structurellement parlant, ils répondent a une méme logique fractale au sein de laquelle
la part est une représentation réduite de la totalité du végétal. En fonction de
'organisme cela peut se reproduire a plusieurs échelles comme dans le cas d’un arbre
ou d’'un brocoli romanesque chez lequel, entre I'unité majeure (composée) et les plus
petites (composantes) il y a 3 ou 4 échelles ou dimensions. On parle alors
d’auto-similarité, le principe qui décrit, au mieux et en un seul mot, la géomeétrie
fractale théorisée par le mathématicien Benoit Mandelbrot dans les années 80. La

géomeétrie fractale est la découverte d’une toute nouvelle classe de géométrie (au-dela

174



de la géométrie Euclidienne) produite par des fonctions mathématiques simples. Le
terme “fractale” se forme de I'adjectif latin “fractus” qui signifie “irrégulier ou brisé?'?”.
L'ensemble de Mandelbrot est d’entre les plus célébres motifs fractaux produits par

ordinateur.

2 _
Zny1 =2, 4C  2p=0

Figure 37 : Ensemble de Mandelbrot. Benoit Mandelbrot, Robert Brooks et J. Peter
Matelski?'®, fonction mathématique et régle d'itération. 1979-1980.

Figure 38 : Premiere représentation de 'ensemble de Mandelbrot. Robert W. Brooks

and Peter Matelski, Représentation en lignes de texte, 1979-1981.

22 MANDELBROT Benoit, Les Objets Fractal, France, éditions Flammarion, 2010, p. 5.

23 1| y a eu des conflits entre Benoit Mandelbrot d’une part et Robert Brooks et J. Peter Matelski d’'une

autre pour les crédits et la date de découverte de cet ensemble, donc, j'ai cité les trois comme auteurs.

Voici un article de Scientific American, sur ce sujet, publié en avril 1990.
ientificamerican.com/article/mandelbrot-set-1 -hor

175


https://en.wikipedia.org/wiki/Robert_W._Brooks
https://www.scientificamerican.com/article/mandelbrot-set-1990-horgan

Imic)
Imic)

2.00 1.48 .96 0.44 008 :I,h:‘l

Dai e
Be(c) Dy
ne(c)

Figure 39 et 40 : Ensemble de Mandelbrot. Pedro Almeida, Représentation graphique,

2023, (https://www.wolframalpha.com).

Ce qui rend ce motif extrémement intéressants est le fait que, le rapprochement sur
n'importe quelle fragment du motif dévoile, a linfini, la méme structure pergue sur le
motif complet. La géométrie fractale a offert une notion graphique de l'infini et est
devenue tres utile soit pour des applications économiques soit pour comprendre la
croissance et I'organisation mathématique de I'univers organique avec des implication
mystiques et spirituelles comme I'image ci-dessous qui a été baptisé Buddhabrot par sa

ressemblance a une divinité hindou.

Figure 41 : Budhhabrot. Melinda Green, technique de rendu, 1993.

176


https://www.wolframalpha.com

««Una vez que desarrollas el ojo matematico de fractales, los ves en todas
partes, cada cosa que ves esta descrita como una referencia de si misma o de

otra cosa.» Arthur C. Clarke.»?"

L'aspect purement géométrique de la matiere organique devient de plus en plus évident

dans [I'échelle microscopique des minéraux, des diatomées et des organismes

unicellulaires comme le pollen.

Figures 42 et 43 : Stellaria holostea, Greater stitchwort pollen. Rob Kesseler, Madeline
Harley, microscopie électronique a balayage coloré a la main, 2009 ; Ray Wilson,

photographie, (s. d.).

Par exemple, dans limage de Rob Kesseler ci-dessus, renommé artiste visuel, on
apprécie la forme dodécaédrique du pollen de la fleur dont le nom scientifique est
Stellaria holostea. Il est intéressant aussi de remarquer que les éléments mémes de la
fleur se composent des pentagones a différentes échelles (entre les pétales, les pistils,
et la base de la fleur) , sans oublier qu'un dodécaédre se compose de 12 pentagones.

A échelle atomique ca devient encore plus évident quand on analyse des matériaux
comme le graphite et le diamant, composés uniquement par des atomes de carbone

organisés difféeremment. Honnétement, je n’ai pas été aussi surpris que ¢a quand jai

214 Cf. https://pijamasurf.com/2011/07/el- h i |
Traduction Libre: “Une fois que t'as développé I'ceil mathématique pour les fractales, tu les vois partout,
chaque chose que tu vois est décrite comme une référence a elle-méme ou a autre chose.”

177


https://pijamasurf.com/2011/07/el-buddhabrot-conciencia-matematica-de-la-iluminacion-fractal/

appris que la structure atomique du diamant est composée, géométriquement parlant,

uniquement de tétraédres.

Atomos

de carbono LigagBes

covalentes

Figure 44 : Diamant : chaque atome de carbone est lié a 4 autres atomes de carbone

par des liaisons covalentes. CEDERJ, image, 22/06/2011.

Les spirales logarithmiques sont incontournables quand on parle de biomorphisme.
Elles sont présentes un peu partout mais sont perceptibles par les personnes surtout

chez les coquillages, les fruits, les succulentes ou elles sont trés explicites.

Figures 45 et 46 : Coquillage et fruit “Salak”. Pedro Almeida, photographie, 2022

Dans une échelle beaucoup plus grande et inaccessible se trouvent les ouragans et les

galaxies.

178



«Ce n’est pas 'homme qui a inventé les mathématiques pour décrire la nature,
c’est la nature qui a appris les mathématiques a 'homme a travers sa propre

manifestation.»?'®

C’est ainsi, a travers l'observation et linstinct, et grdce a une base de données
visuelles et pragmatiques récoltée a partir d’expériences avec le vivant et de
connaissances conceptuelles, que mon imagination s'attache a produire des formes
séduisantes dans mon esprit. Généralement cette projection visuelle se déroule sous
forme d’une sorte de forme/mouvement qui n'est pas du tout évidente a capturer,
comme ¢s’il s'agissait, justement, d’'une plante en pleine croissance. C'est ici qu’il est
extrémement important pour moi de me donner I'espace, le temps et I'attention de

“sentir” et de “devenir” la forme en question pour en extraire I'essence.

Figures 47, 48 et 49 : Démarche créative. Pedro Almeida, photographie et esquisses au

crayon a papier et au stylo, 2019.

Dans ce cas particulier, la feuille verte ci-dessus m’avait transmis une sensualité

féminine évidente. Je me souviens assez clairement que pendant des jours je sentais

218 Cf. https://www.youtube.com/watch?v=ZIMoxXO0XvM&t=916s

179


https://www.youtube.com/watch?v=ZIMoxXO0XvM&t=916s

et visualisais le mouvement que je voulais réussir. Et c'est en jouant avec des
combinaisons de spirales de Fibonacci sur Rhinocéros que je suis parvenu, assez

précisément, au résultat attendu.

)T Y R

S

O e e

Figures 50 et 51 : Conception de moule en 2D. Pedro Almeida, dessin sur Rhinoceros,
2019.

Figures 52, 53 et 54 : Svelta (15 x 84cm). Pedro Almeida, modélisation en 3D et

sculpture sur bambou, 2019

Le biomorphisme parle littéralement des formes de la vie, de ce qui est vivant,
s’alimente pendant sa vie et se décompose a sa mort. C’est en identifiant ces
paramétres morphologiques, géométriques, proportionnels et de fonctionnement que
j'essaie, constamment, d’incorporer cette classe de mouvement pour me permettre,
ensuite, une certaine liberté dans la démarche créative pour la conception d’objets ou

de dessins. Dans une recherche de cohérence dirigée par l'intuition plutét que de me

180



restreindre a suivre strictement les paramétres mathématiques et géomeétriques
théorisée par ’homme comme jai fait pour la premiére collection de 5 lampes en
bambou pour Biomorph design, Bavardes, dans laquelle chaque modéle répond assez
précisément a une fonction mathématique ou a un angle de divergence constant

comme c’est le cas de Ratio.

Figure 55 : De gauche a droite: Simbidsis (55x15cm), La Reine (55x15), Loguz (45x15),
Ascenso (45x15), Ratio (58x15). Pedro Almeida, sculpture sur bambou, 2016-2017.

Or, ce dont je parle est d’assouplir la rigidit¢ mathématique au bénéfice d'une
démarche créative gouvernée par les sens et lintuition comme celle dont les plus

récents modeles, desquels je suis assez fier, sont le résultat (figures 58, 59, 60 et 61).

Bien que, comme I'angle d’or, les spirales logarithmiques, les solides platoniques et les
motifs fractales nous puissions trouver une série de paramétres géométriques et
mathématiques autour desquels les plantes, les minéraux et les animaux développent
leurs formes, il est vrai que ces structures ne sont presque jamais mathématiquement
précises. Comme si les nombres, les angles et les proportions d’or étaient la maille
hyper-symétrique parfaite, archétypale et abstraite sur laquelle la vie et la matiére
essayaient de se superposer sans pouvoir échapper a sa nature imparfaite ; ou comme
s’il s’agissait du code source caché derriere linterface de ce qui est percevable,

réservé uniquement pour le designer de ce chef d'ceuvre vivant.

181



Figure 57 : Conception de moule en 2D pour Sefiorita. Pedro Almeida, dessin sur
Rhinocéros, 2022.

Figure 58 : Seriorita. Pedro Almeida, modélisation 3D, 2022

182



Figure 59 : Conception de moule en 2D pour Coherencia. Pedro Almeida, Dessin sur
Rhinocéros, 2020.

Figure 60 et 61: Coherencia. Pedro Almeida, Modélisation 3D, 2020 ; Curiosidad. Pedro

Almeida, dessin au crayon a papier, 2022.

C’est a ce que Sir Théodore Andrea Cook fait référence quand il dit “ Nature abhors

mathematics.”, argument qu’il développe trés pertinemment dans la citation suivante:

«In this book | have been often obliged to use a short phrase to indicate a process
that is really long and complex. [...] | put the case shortly by saying, "Nature
abhors mathematics." What | really mean is that simple mathematics, as we have
hitherto developed them, can never express the whole complex truth of natural
phenomena. In other words, we must use such instruments as we have, such
formulae as are convenient, such mathematical conventions as suit our human
minds, such hypotheses as Newton's, Darwin's, or another's. But Nature, “elle ne

s'y méle pas”, as the Frenchman said. She knows. We try to know. We cannot find

183



her formula however hard we try. But we shall play the game out with her to the
end, and go on trying all the time ; only so shall we get nearer and nearer every
day ; for only in that stern chase is any life worth living : "to follow after valour and

understanding.»?

Alors, méme si les constantes mathématiques théorisées par 'homme sont issues de
faits concrets observés dans le milieu naturel et bien supportées par une importante
quantité de cas qui les confirment, la nature, elle, et dans chacune de ses formes de
vie, elle est toujours contrainte a une grande quantité de variations comme la
température, le vent, la lumiere, les saisons entre autres, qui influencent d’'une ou d’une
autre maniére les morphologies en question dans une permanente recherche
d’optimisation d’énergie et d’adaptation a des conditions toujours changeantes. Dans
ce sens, les nombres, les formules et les théories sont une bonne premiére approche a
la morphologie organique, mais ils ne seront jamais son explication compléte. Parce
que la vie naturelle trouve son ordre dans ce qui semble étre le désordre, le chaos et
l'irrégularité pour les étres humains. C’est un milieu qui se forme a base de sphéres et
de spirales mais ou on n’en trouve jamais des parfaites. Puisque les mathématiques et
la géométrie auront toujours une application approximative et non exacte dans la
pratique de l'existant. La perfection sera toujours réservée au plan de la théorie

abstraite et de l'ineffable.

218 COOK Théodore A., The Curves of Life, Londres, Constable and Company Ltd, 1914, Preface xiv.

Traduction Libre : “Dans ce livre, j'ai souvent été obligé d'utiliser une phrase courte pour indiquer un
processus vraiment long et complexe. [...] J'expose brievement le cas en disant : « La nature a horreur
des mathématiques ». Ce que je veux dire en réalité, c'est que les mathématiques simples, telles que
nous les avons développées jusqu'a présent, ne peuvent jamais exprimer toute la vérité complexe des
phénoménes naturels. En d'autres termes, nous devons utiliser les instruments dont nous disposons, les
formules qui conviennent, les conventions mathématiques qui conviennent a notre esprit humain, les
hypothéses de Newton, de Darwin ou d'autres. Mais la Nature, « elle ne s'y méle pas », comme disent
les francais. Elle sait. Nous essayons de savoir. Nous ne pouvons pas trouver sa formule, méme si nous
essayons. Mais nous jouerons le jeu avec elle jusqu'au bout, et continuerons d'essayer tout le temps ;
seulement ainsi nous nous rapprocherons de plus en plus chaque jour ; car ce n'est que dans cette
chasse austére qu'une vie vaut la peine d'étre vécue : "a suivre aprés la valeur et la compréhension.”

184



Figure 62 : Todo esta vivo. Pedro Almeida, photographie, 2022.

Donc, méme si généralement on associe la nature avec un chaos exacerbé d'une
variété infinie d'éléments sans aucun ordre logique par le fait qu’il est difficile de
percevoir une certaine régularité de textures, de formes et de motifs a I'ceil nu ; nous
avons bien vu, d'une part, quelle emploie différents recours mathématiques et
géomeétriques pour s’organiser, bien qu’ils soient explicites et identifiables par I'étre
humain ou pas. D’autre part, jai mis I'accent sur le fait que méme si des constantes
mathématiques sont identifiables dans la croissance de plusieurs plantes comme le
brocoli romanesque, le pisenlit et “environ 80% des 250 000 espéces différentes de
plantes supérieures?'”, il est hors de question de croire qu'avec des nombres et des
formules, nous pouvons décrire et expliquer lintégralité de leurs processus de

croissance ; comprenant que les imperfections, les variations et I'irrégularité des formes

2"OLSEN Scott, “Le Nombre d’or”, in Wooden Livres Ltd (éd.), Designa, Paris, Guy Trédaniel Editeur
pour la traduction frangaise, 2015, p. 310.

185



sont des caractéristiques propres de la nature organique et imprévisibles dans sa

croissance.

Ce parcours a travers les formes de la nature, ses géométries visibles ou cachées,
révele combien l'ordre et le désordre, la régularité et la variation, s’entrelacent pour
donner naissance au vivant. Loin de se réduire a des schémas mathématiques, la
nature offre avant tout une expérience sensible : elle apaise, inspire, recentre. Les
objets que je congois cherchent a s’inscrire dans cette logique, en incarnant ces

qualités d’équilibre, de fluidité et de vitalité qui appartiennent au monde organique.

Ainsi, penser la forme, le matériau et le mouvement comme médiateurs de soin revient
a créer des espaces ou le regard, le corps et I'esprit trouvent un rythme plus calme, une
respiration plus profonde. Ces objets, en traduisant les valeurs de la nature — beauté,
authenticité, liberté, unité — deviennent alors plus que des artefacts : ils deviennent des

compagnons de silence, de contemplation et d’harmonie intérieure.

C’est dans cette fidélité a I'esprit du vivant, dans son imperfection féconde et sa
géométrie subtile, que réside le potentiel thérapeutique de la création. Offrir des objets
qui rappellent et réactivent cette connexion a la nature, c’est offrir des supports de soin,
capables de nourrir la sensibilité, d’apaiser 'ame et de rétablir une relation intime avec

le monde.

186



3.3 Conception d’espaces de soin

Le projet de conception d’'un espace de soin m’a poussé a essayer de comprendre les
relations entre le corps sensible, I' expérience du sacré et les langages symboliques
depuis une approche aussi scientifique mais principalement phénoménologique,

esthétique et spirituelle et m’a aidé a en extraire certains constats.

Dans un premier temps, le soin peut étre considéré comme une réintégration et un
retour a l'unité entre les spheres corporelles, mentales et spirituelles de I'individu, un
processus transformatif vers [lintégrité (wholeness) , la découverte de sens et

l'autoréalisation au dela de la présence de maladies physiologiques.

D’un autre coté, le sacré est considéré, selon le travail de Mircea Eliade, comme une
«réalité objective ultime» dans laquelle régnent l'efficacité, la puissance et la plénitude
de I'étre. Les expériences du sacré sont aussi caractérisées par des valeurs similaires
telles que l'unité, la vérité, la totalité etc... qui, dans ce contexte particulier, sont
expérimentées et non pas réduites a des concepts abstraits. On peut donc parler du
sens de l'unité ou de l'unité de I'expérience (Dewey), du sens de la vérité. D'aprés
'étude comparative réalisée entre les expériences non-ordinaires et l|'expérience
esthétique théorisée par Dewey, cette derniére peut entrer dans la catégorie
d’expériences non-ordinaires. Loin d’étre associé a une réalité métaphysique cette
expérience est purement empirique et représente un base théorique qui suppose une

équivalence pragmatique et esthétique des expériences spirituelles ou sacres.

L'espace sacré représente, selon Eliade une rupture dans I'homogénéité de l'espace
«profaney, relatif et chaotique pour ouvrir la place a une dimension sacrée, absolue et
cosmique dont l'origine est le centre de la structure et de I'ordre d’un espace consacré
qui a un sens et une orientation. Le sens du sacré est donc esthétiquement associ¢ a la
structure, a l'ordre et au principe de directionalité souvent employé de maniére
extrémement précise par les cultures ancestrales comme la culture Inca pour la

construction de leur temples.

187



Le symbolisme issu de la géométrie sacrée et de I'observation de la nature, de par sa
nature synthétique, se dévoilent comme un langage sensoriel et intuitif potentiellement
illimité en termes de signification et capable de représenter et de communiquer des
concepts élémentaires, abstraits et insaisissables par lintellect. lls sont considérés
comme des symboles de la réalité surnaturelle et deviennent, dans le contexte de ma

proposition, des outils de design pour la conception de I'espace de soin.

La recherche réalisée dans le domaine des espaces de contemplation, I'architecture
sacré a démontré que certains éléments comme la lumiere naturelle, 'exposition a la
nature, a des motifs géométriques, l'art, la musique et des senteurs ainsi que la

réduction du bruit favorisent les qualité thérapeutiques et spirituelles d’'une espace.

Le sens ou la signification a aussi une dimension pré-conceptuelle sensible,
émotionnelle est vibratoire et est généré et transmis par le corps et les sens.

Dans la visé de cette proposition de design je considére le corps sensible comme un
espace signifiant et symbolique qui synthétise des langages archétypiques et oubliés
de l'étre en sensations qui émergent comme des codes a décoder non pas avec
l'intellect mais avec la sentience qui appréhende sans comprendre et qui sait parce

qgu'elle sent.

L'espace de soin est un espace congu pour réduire le stress et favoriser la
contemplation. Un espace dont la charge sensorielle invite a l'introspection,
I'auto-observation et a habiter et sentir I'instant présent. Par conséquent la quiétude, le
silence et la paix sont les effets qu'un espace de soin cherche a produire chez ses
visiteurs. La connexion, l'unité, I'éternité, la perfection, la vérité, l'intégrité et la plénitude
sont les principes éthiques, esthétiques et spirituels a traduire dans une structure, un
langage spatial et symbolique qui communiquent en derniére instance, les valeurs de
I'étre. Pour cela, la géométrie sacrée et la nature semblent étre des outils de design et
des sources d’inspiration pertinentes pour donner forme a de tels concepts abstraits et

absolus.

D’autre part, I'expérience en tant que telle a démontrer étre un espace paradoxale de
rencontre et de solution des dichotomies telles que le sujet et I'objet, I'abstrait et le

concret, le corps et I'esprit etc... De méme si I'hypothése qui dit que les sens sont des

188



expressions symboliques d’un sens primordial, archétypique ou existentiel —et que par
conséquent les sensations sont tant physique que spirituelles, concrétes et abstraites,
objectives et subjectives— est considérée, cela me permettrais de dire que c’est dans la
sentience que le caractere abstrait des valeurs de I'étre signifiées tant par I'espace de
soin que par le corps sensible peuvent potentiellement émerger dans une expérience et
ainsi permettre au sujet d’atteindre des nouveau sommets saturés de sens, des
sphéres supérieures de connaissance, ou tout simplement des émotions et des

expériences esthétiques.

L'espace de soin est aussi un temps dans lequel il est permis de lacher prise, de sentir
sans restriction, d’expérimenter la lenteur et de se permettre exister tout simplement. I
accueille 'acceptation de ce qui est a contresens d’une vie qui trouve son sens dans le
sens sur le projet, de ce qui manque a faire et a accomplir.

Dans la logique d’un corps porteur de sens et des sensations commes messages, une
sensibilité plus développée implique une meilleur capacité de compréhension, de
connaissance et de sagesse. L'espace en question veut représenter une sorte de ganz
andere du monde dans lequel se développent nos vies quotidiennes. Un espace qui
favorise la vulnérabilité et la sensibilité, ou I'aspect apparemment ordinaire d’'une
sensation ou émotion a un sens, une direction et donc une importance particuliére;
dans lequel il ne faut rien étre ou devenir plus que sa propre nature. Une nature qui
promet une vie pleine de signification et saturée d’étre. L'espace de soin et le symbole
qui réunit le ciel avec la Terre, I'abstrait au concret, le corps a I'esprit, qui est consacré
a la quéte de sens, et qui marque l'origine, le centre et la direction d’'un nouveau mode

d’étre au monde, le sens des sens.

Sur cet axe la notion de symbole est importante du fait qu’il s’agit de I'élément
théorique qui me permet d’articuler le concret a I'abstrait, donc les formes et les objets
des sens qui seront employés aux valeurs archétypiques qu’ils représentent —ceci est
tout aussi important pour I'axe du « corps humain et sensible » dans lequel je considére
les sens comme symboles articulant le corps a 'esprit et donc comme un instrument
pour accéder a l'expérience du sacré. Mon travail cherchera a soutenir au mieux
'argument qui dit que les formes, couleurs, odeurs et sons inspirés de la nature tout
comme les motifs et formes géométriques inspirés de différentes traditions mystiques et

de leur temples sont les plus pertinents pour la composition de cet espace.

189



En deuxiéme temps il me semble important de clarifier les implications temporelles et
rythmiques de ce concept « d’espace-temps sacrées ». L'intégralité du projet a pour
objectif de réintégrer I'étre humain aux rythmes de son environnement naturel. En
prenant en compte que la modernisation du monde et le « progrés » ont impliqué,
depuis des décennies, une accélération de nos rythmes de vie en créant un énorme
décalage par rapport a ceux de la nature, dans le contexte de ce projet il est considéré
que de ralentir et « prendre le temps » est indispensable pour cette réintégration au flux
de notre nature d’origine. Dans ce sens, mon projet implique non seulement un espace
mais aussi un temps consacré exclusivement a I'expérience en question. En temps
normal nous prenons méme pas quelques secondes ni trop de conscience, pour
savourer une gorgée de café, pour sentir 'odeur d’une huile essentielle, pour retourner
notre main, ou pour observer le mouvement des nuages ou la structure d’'une feuille
d’arbre. Dans I'espace de temps proposé, les sujets seront invités a investir plusieurs
minutes dans des expériences dune telle simplicité. Paradoxalement, cet
approfondissement dans la simplicité d’une action aussi élémentaire comme “sentir” la
rend difficile, complexe et inconfortable. Or il s’agit de s'éterniser dans des expériences
pareilles pour que notre rapport au temps soit différent. L'hypothése derriére ce principe
est que si le rythme du monde moderne nous exige de traiter une grande quantité
d’'information (sensorielle et rationnelle) en peu de temps, l'inverse —donc de traiter une
petite quantité d’information en un espace de temps large— devrait avoir des effets

psycho corporels correspondants.
L'ensemble de ce projet est donc une tentative de concevoir un espace temporel et

physique pour I'exercice des sens dans le but de réintégrer ’lhomme moderne a I'ordre

et aux rythmes «sacrés» de sa nature d’origine.

190



Conclusion

Donc, reprenant le contexte problématique exposé dans l'introduction de ce mémoire,
la prévalence rationnelle et matérialiste qui domine la pensée et les valeurs de la
société occidentale moderne subordonne la dimension sensible a la raison
intellectuelle. Cela résulte en une société déconnectée de ses sens et de son
environnement, entrainant par conséquent une perte de conscience écologique et de la
signification des choses elles-mémes. D’autre part, la séparation établie entre le corps
et I'esprit, le sujet et I'objet, le concret et I'abstrait accentue ce phénomeéne et signifie la
perte du sens du corps, des sensations et du monde matériel. Il s’agit d’'une
désacralisation du monde, dans lequel la matiére est inerte et la nature ne représente

gu’une ressource a exploiter.

Cela dit, I'aspiration de ce travail a été de mettre en évidence, a travers I'étude
approfondie du corps sensible et des expériences du sacré, que les dimensions
abstraites, subjectives et spirituelles de I'expérience humaine rejoignent les dimensions
concretes, objectives et matérielles dans [I'expérience sensible du corps. En
considérant que I'essence d’'une expérience de soin est fondamentalement un retour a
'unité entre les sphéres corporelles, mentales et spirituelles, la conception d’'un espace
de soin doit favoriser cette intégration ontologique, dans laquelle les sensations sont la
représentation symbolique d’'une « unité des sens », d'un « sens existentiel » ou d’'une
conscience primordiale du sensible (sentience) et l'union entre les dimensions
physiques et métaphysiques, typiques et archétypiques, sensibles et suprasensibles. Il
s’agit d’'une expérience non-ordinaire dans laquelle I'assimilation des significations est

intuitivement incorporée et non intellectuellement comprise.

Selon ce cadre théorique, la fonction de I'espace de soin est d’établir un dialogue
sensible avec l'usager a travers un ou plusieurs langages symboliques susceptibles de
transmettre des valeurs archétypiques et surnaturelles, comme l'unité et la vérité, tout
en favorisant I'observation de sa propre condition existentielle incarnée, tout aussi

signifiante d’'un ordre ontologique primordial.

La partie consacrée a structurer la base théorique et méthodologique de cette

recherche s’est révélée utile pour mettre en avant le caractére préconceptuel de la

191



perception comme fondement de I'expérience, 'aspect abstrait de la matiére et 'aspect
concret de la conscience. Cela a permis de remettre en question I'idée d’une réalité
objective purement matérielle accessible uniquement par la pensée rationnelle, et de
revendiquer ainsi la dimension sensible et subjective de I'expérience comme forme
d’abstraction de sens, donc comme une forme de connaissance. Par ailleurs, I'étude de
la dimension sensible et concréte des valeurs spirituelles, et de la qualité esthétique de
I'expérience ordinaire a démontré que des valeurs idéales et abstraites peuvent aussi
étre au cceur d’'une expérience concrete et sensible — comme les expériences non
ordinaires — tout comme |'expérience ordinaire peut étre le substrat d’'une expérience
signifiante et transcendante. Cela attribue, aux valeurs de ['étre, une dimension
esthétique exploitable en termes de design ; et aux expériences sensorielles, une

dimension abstraite et spirituelle potentiellement favorable au processus de soin.

De plus, la relation corrélative entre sujet et objet, mise en évidence par la mécanique
quantique, et la phénoménologie de Merleau-Ponty, accompagnée de la spiritualisation
de I'expérience ordinaire proposée par Dewey et la pensée bouddhiste, suggérent un
nouveau paradigme qui place le spectateur comme artiste, la perception comme geste
et médium de création, et 'expérience comme réalisation créative ou poiese. Dans ce
cadre théorique particulier et paradigmatique, les significations ne sont plus uniquement
extraites des objets observés, mais sont aussi produites, attribuées et injectées dans la
réalité (subjective et objective). Nous ne sommes plus de simples spectateurs dissociés
d’'un monde objectif dont nous faisons I'expérience, mais nous participons a sa
formation et a sa signification en tant qu'agents créateurs. On peut donc parler de
poiétique du sacré lorsque les significations recherchées, cultivées et attribuées au
monde et a nos expériences appartiennent aux plans immatériels, métaphysiques et

spirituels, de ce qui est mystérieux, absolu et éternel.

Finalement, face aux limitations du langage conceptuel pour la transmission fidele des
expériences subjectives et des concepts trop abstraits ou spirituels, la géométrie
sacrée et la nature apparaissent comme des langages symboliques et sensibles
adaptés pour concevoir un espace de contemplation et communiquer une esthétique du
sacré. Le signe du point central — omniprésent dans ces deux domaines d’expression —

représente le point de départ de l'ordre, de la structure et du sens de direction. I

192



symbolise l'unité originelle, éternelle et absolue du mouvement toujours changeant de

la vie.

Si le corps et les sens sont admis comme des symboles de leur hypothétique
équivalent archétypique ('ame pour le corps et un « sens existentiel » pour les sens),
cela implique que la promesse d'une expérience du sacré se trouve dans la
contemplation de la perception, la méditation sur I'expérience et la connaissance de la
sentience. Paradoxalement, il s’agit d’'une approche plus qu’empirique pour une

pratique spirituelle.

L'espace de soin se dévoile donc comme le symbole sensible d’'un message a saisir
intuitivement dans le corps et par les sens. Le dialogue avec cet espace informe et
communique des valeurs spirituelles tout en favorisant la contemplation et la méditation
pour la communication du corps avec l'esprit a travers les sensations. Le corps est

aussi cet espace de soin ou l'unité de I'expérience prend place.

Ensuite, en m’appuyant sur I'analyse d’'une série de cas pratiques, j'ai approfondi les
implications pratiques, conceptuelles, philosophiques et spirituelles de l'application
concréte — dans la conception d’artefacts matériels de la culture Inca — de principes
géométriques et de symboles. Cela permet de conclure, d’'une part, que chez les Incas,
l'intégralité de leur développement social, économique et politique tournait autour de
leurs symboles et de la nature (terrestre et cosmique), dont les manifestations étaient
elles-mémes considérées comme des symboles, et que la religion — ou science sacrée
— n’était pas un aspect de leur culture, mais la graine a partir de laquelle elle s’est
développée. D’autre part, jai dirigé I'attention vers la richesse philosophique et
conceptuelle de la forme du tore, en le plagant comme le principe paradoxal

fondamental a I'origine de I'univers et comme la singularité au centre de I'idée de dieu.

Le travail de Navine Nasser m’a permis de comprendre les implications ontologiques et
spirituelles de I'espace sacré, considéré comme un espace « liminal » entre le visible et
l'invisible et un symbole de « présence » dans l'architecture traditionnelle islamique ; ou
le symbolisme, la géométrie, la lumiére et le son sont considérés comme des langages
archétypiques employés dans la conception d’espaces sacrés et comme des véhicules
physiques et sensibles vers les réalités spirituelles supérieures. Dans ce contexte, le

symbolisme révele des significations spirituelles et favorise I'expérience spirituelle.

193



L'espace sacré, ici représenté par le centre soufi au coeur du sujet de I'article analysé,
est considéré pour ses qualités ontologiques et ses capacités transformatrices comme
un symbole de [I'étre et de l'existence. Combiné a [lintention personnelle de
transcendance et a la pratique spirituelle et contemplative, il représente le potentiel

d’'une expérience d’union et d'unité divine.

Le dernier cas étudié concerne les sciences contemplatives et propose un cadre
théorique, méthodologique et scientifique pour I'étude des capacités et des états de
conscience modifiés par des pratiques contemplatives, comme les différentes
techniques existantes de méditation. Dans le cadre de ma recherche, cet article met en
évidence que le design sensoriel, combiné aux apports de Dorjee, ne se limite pas a
une approche fonctionnelle ou esthétique. Les sciences contemplatives permettent
d’intégrer a la pratique du design d’espaces de soin trois dimensions essentielles : le
soutien de [l'autorégulation sensorielle et émotionnelle, la prise en compte des
contextes culturels et symboliques, et I'ouverture vers une expérience existentielle et
transformative. Ainsi, concevoir des environnements sensoriels de soin revient a créer
des espaces favorisant non seulement I'équilibre et le bien-étre, mais aussi le sens, la

profondeur et la transformation de I'expérience humaine.

Enfin, pour donner un sens pratique a la recherche préalable, j’ai exposé un ensemble
de propositions de design sensoriel orienté vers le soin et le bien-étre. L'idée de la
perception comme geste de création émerge comme une méthodologie de design
sensoriel atypique, a la croisée de l'art, de la physique quantique, de la philosophie,
des sciences cognitives et des sciences contemplatives. Ce concept fait du langage
verbal un modulateur de la perception, de I'expérience ordinaire une matiere a

transformer, et du corps un laboratoire d’expérimentation et un espace de soin.

Ensuite, considérant le caractére symbolique et signifiant de la nature ainsi que ses
qualités esthétiques et ses effets sur la santé, j'ai exposé ma démarche créative pour la
conception d’objets « médecine », issus de la contemplation de la nature, dont I'objectif
est l'intégration de ses qualités sensorielles et valeurs éthiques aux espaces de vie et

de soin.

Ainsi, 'ensemble des informations issues de ma recherche soutient la pertinence de la

proposition de I'espace sacré comme espace de contemplation et de soin. Un espace

194



consacré a la sensibilisation et a la convergence du corps avec I'esprit, offrant un
temps pour habiter I'instant présent, dans lequel les rythmes sont ceux de la nature, de
notre nature essentielle, et ou il est non seulement permis mais favorisé de s’ouvrir a la
vulnérabilité des sens et a 'assimilation de leur message. L'espace de soin est, en
définitive, un véhicule sensoriel des valeurs de I'étre et un artefact symbolique de

I'union entre le corps et I'esprit, cristallisée dans I'expérience ordinaire des sensations.

Quelles sont les implications d’'une société qui trouve du sens spirituel et de la valeur
esthétique dans la simplicité de son expérience quotidienne ? L’auto-réalisation et le
succes tourneraient-ils toujours autour d’un salaire éleveé, d’'un poste de pouvoir ou du
nombre de dipldmes obtenus, ou pourraient-ils se tourner vers le degré de sensibilité
qui permet de se rendre présent a chaque gorgée de vie et saisir intensément chaque
instant dans sa nature éphémeére et impermanente? Une société qui comble ses
besoins matériels, psychologiques et spirituels avec I'essentiel est raisonnablement une
société qui n’a pas besoin de surconsommer ni de sur-exploiter son environnement. Ou
se trouve I'équilibre entre la raison, qui trouve la vérité dans ce qui est quantifiable et

mesurable, et l'intuition sensible, qui incarne les significations de la vie ?

Ce mémoire représente une tentative de structurer une pensée complexe issue de
plusieurs expériences significatives et d'années de recherches personnelles. Si I'étude
a cherché a approfondir chaque sujet et a étre la plus compléte possible, elle pourra
étre complétée ultérieurement par des recherches plus poussées sur la notion de
rythmes (naturels, sociétaux et sensibles), la biogéométrie et les effets physique des
formes, et sur des expériences exploratoires autour des aspects geométriques et les

qualités thérapeutiques du son.

195



Bibliographie

1. Design et architecture du sacré

Charpier, A., Lourie, A., Monvoisin, C., Reunkrilerk, D., Chaillat, E., & Peneau, J. (2024).
Design et médium : une matérialité dialogique et sensible. Sciences du Design, 19(1), 9.
https://doi.org/10.3917/sdd.019.0008

Cook, T. A. (1914). The curves of life. New York, NY: Dodd, Mead & Company.

Critchlow, K. (1976). Islamic patterns: An analytical and cosmological approach. Thames &
Hudson.

DuBose, J., MacAllister, L., Hadi, K., & Sakallaris, B. (2016). Exploring the concept of
healing spaces. HERD: Health Environments Research & Design Journal, 11(1), 43-56.
https://doi.org/10.1177/1937586716680567

Genteés, A. (2024). Les « médiums malléables » : contribution a une théorie des médiums en
design. Sciences du Design, 19(1), 142—159. https://doi.org/10.3917/sdd.019.0142

Mandelbrot, B. (2010). Les objets fractals : Forme, hasard et dimension. Flammarion. ISBN
978-2081246171.

Nasser, N. (2022). Beyond the veil of form: Developing a transformative approach toward
Islamic sacred architecture through designing a contemporary Sufi centre. Religions, 13(3),

190. https://doi.org/10.3390/rel13030190

Olsen, S. (2015). Le nombre d’or. In Designa (Wooden Livres Ltd, Ed.). Paris, France : Guy
Trédaniel Editeur.

Perriam, G. (2015). Sacred spaces, healing places: therapeutic landscapes of spiritual
significance. The Journal of Medical Humanities, 36(1), 19-33.
https://doi.org/10.1007/s10912-014-9318-0

Raghani, S., Brar, T. S., & Kamal, M. A. (2021). Impact of contemplative spaces and sacred
geometry on spiritual development. American Journal of Civil Engineering and Architecture,
9(2), 59-63. https://doi.org/10.12691/ajcea-9-2-3

196


https://doi.org/10.3917/sdd.019.0008
https://doi.org/10.3917/sdd.019.0008
https://doi.org/10.1177/1937586716680567
https://doi.org/10.3917/sdd.019.0142
https://doi.org/10.3917/sdd.019.0142
https://doi.org/10.3390/rel13030190
https://doi.org/10.1007/s10912-014-9318-0
https://doi.org/10.1007/s10912-014-9318-0

Raghani, S., Brar, T. S., & Kamal, M. A. (2022). Exploring the relationship between
contemplative spaces, human experience and spiritual architecture. Architecture Engineering
and Science, 3(4). https://doi.org/10.32629/aes.v3i4.1051

Schuon, F. (1989). Architecture and metaphysics. World Wisdom.

Ulrich, R. S. (1984). View through a window may influence recovery from surgery. Science,
224(4647), 420-421. https://doi.org/10.1126/science.6143402

Ulrich, R. S. (1991). Effects of healthcare environmental design on medical outcomes. Design
and Health: Proceedings of the Second International Conference, 49-59.

Zeki, S. (1999). Inner vision: An exploration of art and the brain. Oxford University Press.

2. Anthropologie du sensible

Gélard, M.-L., & Sirost, O. (2010). Corps et langages des sens. Communications, 86(1), 7-14.
https://doi.org/10.3917/commu.086.0007

Laplantine, F. (2005). Le social et le sensible : introduction a une anthropologie modale
(Collection L'anthropologie au coin de la rue). Paris : Téraédre.

Narby, J. (1997). La serpiente césmica. Lima : Takiwasi y Racimos de Ungurahui.

3. Sciences du sacré et symbologie

Eliade, M. (1965/1991). Le sacré et le profane (édition Folio). Paris : Gallimard.

French, K. L. (2012). La géométrie cachée de la vie (traduction francaise). Paris : Editions
Vega.

Gonazales, F. (2003). El simbolismo precolombino. Buenos Aires, Argentina : Kier.

Guénon, R. (2022). Symboles de la science sacrée (Edition originale publiée en 1962). Paris :
Dervy.

197


https://doi.org/10.32629/aes.v3i4.1051
https://doi.org/10.1126/science.6143402
https://doi.org/10.3917/commu.086.0007
https://doi.org/10.3917/commu.086.0007

Lawlor, R. (1996). Geometria sagrada (version castellana). Madrid : Editorial Debate.

Lavoie, L.-C. (2006). Psychothérapie et spiritualité : de 'opposition au dialogue interactif.
Reflets, 12(1), 48-73. https://doi.org/10.7202/013438ar

Trismegisto, H. (2020). El Kybalion. Barcelona : Biblok Book Export.

4. Philosophie

Abram, D. (2020). Comment la terre s’est tue : Pour une écologie des sens (l. Stengers & D.
Demorcy, Trad.). Paris : La Découverte. (Ouvrage original publié en 1996)
Aumont, J. (1996). A quoi pensent les films. Paris : Séguier.

Aurobindo, S. (1970). The life divine . Sri Aurobindo Birth Centenary Library.

Dewey, J. (2010). L’art comme expérience (J. Zask, Trad.; R. Shusterman, Préf.). Paris :
Gallimard. (Ouvrage original publié en 1934)

5. Phénoménologie

Angelino, L. (2008). L'a priori du corps chez Merleau-Ponty. Revue internationale de
philosophie, 244(2), 167—-187. https://doi.org/10.3917/rip.244.0167

Merleau-Ponty, M. (1945/1976). Phénoménologie de la perception (Ed. revue par J.-P. Sartre).
Paris, France : Gallimard. (CEuvre originale publiée en 1945)

6. Sciences physiques et cognitives

Capra, F. (1984). El Tao de la fisica. Madrid : Luis Carcamo Editor.

Grinberg-Zylberbaum, J. (1982). Psychophysiological correlates of communication, gravitation
and unity: The syntergic theory. Psychoenergetics, 4, 227-256. Récupéré de

198


https://doi.org/10.7202/013438ar
https://doi.org/10.3917/rip.244.0167
https://www.cia.gov/readingroom/document/cia-rdp96-00792r000700130002-5

https://www.cia.gov/readingroom/document/cia-rdp96-00792r000700130002-5

Hoffman, D. D. (2006). The scrambling theorem: A simple proof of the logical possibility of
spectrum inversion. Consciousness and Cognition, 15(1), 31-45.

https://doi.org/10.1016/j.concog.2005.06.002

Hoffman, D. D. (2008). Conscious realism and the mind-body problem. Mind and Matter, 6(1),
87-121. Disponible en ligne : https://sites.socsci.uci.edu/~ddhoff/ConsciousRealism2.pdf

Hoffman, D. D. (2014). Consciousness and the interface theory of perception (Chap. 17)
[Manuscrit inédit]. Récupéré de htips://sites.socsci.uci.edu/~ddhoff/Chapter17Hoffman.pdf

Hoffman, D. D., Singh, M., & Prakash, C. (2015). The interface theory of perception.
Psychonomic Bulletin & Review, 22(6), 1480-1506. https://doi.org/10.3758/s13423-015-0890-8

Laudisa, F. (2024). Bohr and von Neumann on the universality of quantum mechanics:
Materials for the history of the quantum measurement process. EPJ H, 49, 10.

https://doi.org/10.1140/epjh/s13129-024-00082-7

McDonnell, W. M. (1983, June 9). Analysis and assessment of Gateway Process (Report
prepared for the U.S. Army Intelligence and Security Command). U.S. Army. Récupéré de CIA
FOIA Reading Room. Disponible en ligne :

https://www.cia.gov/readingroom/docs/CIA-RDP96-00788R001700210016-5.pdf

Monroe, R. (1971). Journeys out of the body. New York, NY: Doubleday.

Muses, C., & Young, A. M. (1972). Consciousness and reality: The human pivot point. New
York, NY: Avon Books.

Peat, D. (2003). Sincronicidad. Barcelona : Editorial Kairos.

7. Sciences contemplatives / Méditation

Davidson, R. J., & Kaszniak, A. W. (2015). Conceptual and methodological issues in research
on mindfulness and meditation. American Psychologist, 70(7), 581-592.
https://doi.org/10.1037/a0039512

199


https://www.cia.gov/readingroom/document/cia-rdp96-00792r000700130002-5
https://doi.org/10.1016/j.concog.2005.06.002
https://doi.org/10.1016/j.concog.2005.06.002
https://sites.socsci.uci.edu/~ddhoff/ConsciousRealism2.pdf
https://sites.socsci.uci.edu/~ddhoff/Chapter17Hoffman.pdf
https://doi.org/10.3758/s13423-015-0890-8
https://doi.org/10.1140/epjh/s13129-024-00082-7
https://doi.org/10.1140/epjh/s13129-024-00082-7
https://www.cia.gov/readingroom/docs/CIA-RDP96-00788R001700210016-5.pdf
https://doi.org/10.1037/a0039512
https://doi.org/10.1037/a0039512

Davidson, R. J., & Lutz, A. (2008). Buddha’s brain: Neuroplasticity and meditation. IEEE
Signal Processing Magazine, 25(1), 176—-174. htips://doi.org/10.1109/MSP.2008.4408443

Dorjee, D. (2016). Defining contemplative science: The metacognitive self-regulatory capacity
of the mind, context of meditation practice and modes of existential awareness. Frontiers in
Psychology, 7, 1782. DOI: 10.3389/fpsyg.2016.01788

Frankl, V. E. (1963). Man’s search for meaning: An introduction to logotherapy. Beacon Press.

Kabat-Zinn, J. (2009). L’éveil des sens : Vivre l'instant présent grace a la pleine conscience (O.
Colette, Trad.; Préf. M. Ricard). Paris : Les Arénes.

Kabat-Zinn, J. (1990). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and mind to face
stress, pain, and illness. Delta.

Kornfield, J. (2008). The wise heart: A guide to the universal teachings of Buddhist
psychology. Bantam.

Lutz, A., Jha, A. P,, Dunne, J. D., & Saron, C. D. (2015). Investigating the phenomenological
matrix of mindfulness-related practices from a neurocognitive perspective. American
Psychologist, 70(7), 632—-658. https://doi.org/10.1037/a0039585

Puchalski, C. M. (2014). Spirituality in health care: Perspectives for professionals. Templeton
Press.

Segal, Z. V., Williams, J. M. G., & Teasdale, J. D. (2013). Mindfulness-based cognitive therapy
for depression (2nd ed.). Guilford Press.

Sharf, R. H. (2014). Mindfulness and mindfulness meditation: Reflections on a modern
Buddhist practice. Journal of the American Academy of Religion, 80(4), 1-36.
https://doi.org/10.1 jaarel/If

Varela, F. J. (1996). Neurophenomenology: A methodological remedy for the hard problem.
Journal of Consciousness Studies, 3(4), 330-349.

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (1991). The embodied mind: Cognitive science and
human experience. MIT Press.

200


https://doi.org/10.1109/MSP.2008.4408443
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2016.01782
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2016.01788
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2016.01782
https://doi.org/10.1037/a0039585
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfu003
https://doi.org/10.1093/jaarel/lfu003

Vieten C., Wahbeh H., Cahn B. R., MacLean K., Estrada M., Mills P., ... & Delorme A.
(2018). Future directions in meditation research: Recommendations for expanding the field of
contemplative science. PLOS ONE, 13(11), Article e0205740.
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0205740

Walsh, R., & Shapiro, S. L. (2006). The meeting of meditative disciplines and Western
psychology: A mutually enriching dialogue. American Psychologist, 61(3), 227-239.
https://doi.org/10.1037/0003-066X.61.3.227

Zeidan, F., Gordon, N. S., Merchant, J., & Goolkasian, P. (2011). The effects of brief
mindfulness meditation training on experimentally induced pain. The Journal of Pain, 12(7),
677—684. https://doi.org/10.1016/j.jpain.2011.02.005

201


https://doi.org/10.1371/journal.pone.0205740
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0205740
https://doi.org/10.1037/0003-066X.61.3.227
https://doi.org/10.1037/0003-066X.61.3.227
https://doi.org/10.1016/j.jpain.2011.02.005

Sitographie

1. Sites institutionnels ou de référence

Centre national de ressources textuelles et lexicales. (s.d.). Présentation [Page du

portail lexical]. CNRTL. Consulté le 9 septembre 2025, sur

https://fr.wikipedia.org/wiki/Centre national de ressources textuelles et lexicales

Wikipedia

Dhamma.org. (s.d.). A propos de Vipassana [Page d’information sur la méditation

Vipassana]. Consulté depuis https://www.dhamma.org/fr/about/vipassana
dhamma.org+1

Dhamma.org. (s.d.). Dhamma.org (page d’accueil). Consulté depuis
https://www.dhamma.org/fr/index dhamma.org

2. Dictionnaires et ressources linguistiques

Larousse. (s.d.). Sentience. Dans Dictionnaire Larousse. Consulté depuis
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sentience/188305

fondation-droit-animal.org

Larousse. (s.d.). Sacré. Dans Dictionnaire Larousse. Consulté depuis
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sacr%C3%A9/70445 larousse.fr+1

CNRTL. (s.d.). Etymologie de “savoir’. Consulté depuis
https://www.cnrtl.fr/etymologie/savoir cnrtl.fr+1

Etymonline. (s.d.). Symbol — Online Etymology Dictionary. Consulté depuis
https://www.etymonline.com/search?g=symbol cnrtl.fr

Etymonline. (s.d.). Design — Online Etymology Dictionary. Consulté depuis
https://www.etymonline.com/search?g=design cnrtl.fr

3. Articles, blogs et contenus en ligne

Arquitectura Mixta. (s.d.). Architecture & design. Consulté depuis
https://www.arquitecturamixta.com/architecture-design larousse.com

202


https://fr.wikipedia.org/wiki/Centre_national_de_ressources_textuelles_et_lexicales?utm_source=chatgpt.com
https://fr.wikipedia.org/wiki/Centre_national_de_ressources_textuelles_et_lexicales?utm_source=chatgpt.com
https://fr.wikipedia.org/wiki/Centre_national_de_ressources_textuelles_et_lexicales?utm_source=chatgpt.com
https://www.dhamma.org/fr/about/vipassana
https://www.dhamma.org/fr/about/goenka?utm_source=chatgpt.com
https://www.dhamma.org/fr/about/goenka?utm_source=chatgpt.com
https://www.dhamma.org/fr/index
https://www.dhamma.org/fr/index
https://www.dhamma.org/fr-CA/about/support_faq?utm_source=chatgpt.com
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sentience/188305?utm_source=chatgpt.com
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sentience/188305?utm_source=chatgpt.com
https://www.fondation-droit-animal.org/102-le-mot-sentience-entre-dans-le-larousse-2020/?utm_source=chatgpt.com
https://www.fondation-droit-animal.org/102-le-mot-sentience-entre-dans-le-larousse-2020/?utm_source=chatgpt.com
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sacr%C3%A9/70445
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sacr%C3%A9/70445
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/sacre/70442?utm_source=chatgpt.com
https://www.cnrtl.fr/etymologie/savoir?utm_source=chatgpt.com
https://www.cnrtl.fr/etymologie/savoir?utm_source=chatgpt.com
https://www.etymonline.com/search?q=symbol
https://www.etymonline.com/search?q=symbol
https://www.cnrtl.fr/etymologie/?utm_source=chatgpt.com
https://www.etymonline.com/search?q=design
https://www.etymonline.com/search?q=design
https://www.cnrtl.fr/etymologie/?utm_source=chatgpt.com
https://www.arquitecturamixta.com/architecture-design
https://www.arquitecturamixta.com/architecture-design
https://www.larousse.com/?utm_source=chatgpt.com

e Purce, J. (s.d.). The mystic spiral book. Consulté depuis
https://jillpurce.com/the-mystic-spiral-book larousse.com

e Horgan, J. (1990). Mandelbrot set. Scientific American. Consulté depuis

https://www.scientificamerican.com/article/mandelbrot-set-1990-horgan larousse.com

4. Vidéo

e Schmidt, D. (2012). Inner worlds, outer worlds Vidéo YouTube. Consulté depuis
https://www.youtube.com/watch?v=ZIMoxXO0XvM&t=916s

203


https://jillpurce.com/the-mystic-spiral-book
https://jillpurce.com/the-mystic-spiral-book
https://www.larousse.com/?utm_source=chatgpt.com
https://www.scientificamerican.com/article/mandelbrot-set-1990-horgan
https://www.scientificamerican.com/article/mandelbrot-set-1990-horgan
https://www.larousse.com/?utm_source=chatgpt.com
https://www.youtube.com/watch?v=ZIMoxXO0XvM&t=916s
https://www.youtube.com/watch?v=ZIMoxXO0XvM&t=916s

Annexes

204



Annexe 1 : Observatoire astronomique preceramique Las Salinas del
Chao

205



Annexe 2 : Lamina - C




Annexe 3 : Pour les communautés autochtones, le rituel est la vie
méme

Dans la méme dynamique de réaliser un relevé de faits ethnologiques concrets je suis
arrivé, par une étrange synchronicité d'événements, a Sacha Waysa (Terre de guayusa,
en Kichwa) une communauté indigéne de nationalité kichwa a quelques minutes en
voiture de Cotundo, un petit village au sud-est et a 3 heures de Quito.

Avant de continuer avec la description de cette courte expérience de 2 jours jaimerais
éclaircir le lecteur sur le fait que la culture Inca est d’origine péruvienne et que bien
avant leur arrivée en Equateur, nos cultures locales comme la Kichwa, Quitu, Yumbo,
Cayapa, Caranqui, Valdivia, Chorrera entre autres, avaient déja atteint un

développement culturel important.

Figure 1 : Pedro Almeida, photographie, 2023.

Nous sommes arrivés samedi matin pour I'inauguration d’'un projet de reforestation
financé par le club Rotary International et développé par Sébastien, la personne qui m’a
invité et président de la fondation Red Forestal, et par la fondation responsable de

I'exécution du projet.

207



Pendant les activités de I'événement j'ai pu établir des dialogues assez importants et
intimes avec certains membres de la communauté. Ma premiére approche a été avec la
femme sur la photo ci-dessus qui parlait quasiment que en Kichwa, son espagnol était
trés basique. Elle m’a offert une tasse de la boisson traditionnelle locale et, avec un
grand sourire sur son visage m'a laissé entendre qu’elle était fiere de maintenir ses
origines a travers sa langue maternelle et ses coutumes. Ensuite, Marcia, une des filles
de Don José, patriarche de Sacha Waysa et le pére et grand-parent de la plupart de
ses membres, nous a raconter pendant au moins 45 minutes la «/lamentable» histoire
de la récupération des terres sur lesquelles ils habitent il y a pas plus de 2 générations.
Un peu plus tard, lors d’'une activité en relation a la réforestation, Aidé, femme d’un des
fils de Don José, m’a fait comprendre que la tradition de leur communauté repose, non
seulement mais principalement, sur la feuille d’'un arbre qui porte le méme nom que la
communauté: la Wayusa ; cet arbre est riche en caféine, vitamines, minéraux et
antioxydants. Tous les matins entre 2 et 4h du matin, chaque famille se réunit autour du
feu, sur lequel les feuilles de Guayusa sont cuisinées pendant plus d’'une demi heure,
pour se raconter ses réves. C'est ce qu’ils appellent la Wayusa Upina. D'aprées les
membres de la communauté et ma propre expérience, boire le thé de guayusa apporte
de la clarté mentale et de I'énergie. A des dates importantes ou des occasions
spéciales, ce rite se réalise entre tous les membres de la communauté dans la maloca

principale ou la parole est réservé principalement a don José.

Figures 2 et 3 : Pedro Almeida, photographie, 2023.

208



C’est ici que les savoirs, les mythes et les Iégendes ancestrales sont transmis. Pendant
la journée j'ai pu remarqué qu’au moment d’aborder des thémes en relation avec les
mythes, le chamanisme, les médecines ou les symboles sacrés, ils devenaient plus
réservés. Aidé m’a dit que, si 'occasion se présentait de partager la Wayusa Upina et
de parler avec son beau-pére, je pourrais ecouter ce qu'il a a raconter. Je n'ai pas eu la
chance de rencontrer Don José, mais le soir, juste avant le diner, Sébastien et moi

avons parlé assez longtemps avec Lino, une des petits-fils de Don José.

Figure 4 : Pedro Almeida, photographie, 2023.

Lino est un des responsables du développement touristique et productif de Sacha
Waysa, mais non seulement. Il nous a raconté qu’il réalise des cérémonies
d'ayahuasca (Aya = esprit, huasca=liane) pour les groupes d’étrangers qui en font la
demande. |l a été assez clair sur le fait qu’il a appris le chamanisme des communautés
voisines et que ce n’est pas son grand-pére qui lui a transmis ce savoir. Depuis les
premier échanges que jai eu depuis le matin, javais déja l'impression que le
chamanisme n’était pas au centre de leurs pratiques. A propos de la liane, il nous a
expliqué qu’il existe difféerents esprits de I'Ayahuasca est qu'il est important, pour le
travail de guérison, de travailler avec les bons esprits qui sont identifiables sur la coupe
transversale de la liane. lls nous en a montré une sur laquelle il a conté 7 unités avec

celle du centre en indiquant qu’il s’agissait de I'esprit correct.

209



Figure 5 : Ayahuasca. Pedro Almeida, photographie, 2023.

Sur la question des motifs il nous a raconté que dans le territoire de la communauté ils
ont trouvé une grande pierre qui a été cassée en deux par un tonnerre sur laquelle il y a
un petroglyph représentant un chaman et autour duquel il y a une légende qui ne nous

a pas été racontée ; encore de la discrétion vis-a-vis des Iégendes et des mythes.

Figures 6 et 7 : Pétroglyphe a Sacha Waysa. Pedro Almeida, photographie et
sketch, 2023.

En effet, comme on voit sur 'image ci-dessus, les deux parties de la pierre sont
séparées par une cassure particulierement droite. D’autre part, on apprécie assez
clairement le pétroglyphe extrémement stylisé et minimaliste d'une figure
anthropomorphe . |l est trés important de souligner que Lino, le guide et membre de la
communauté, a réalisé une sorte de priére avec ses mains sur le pétroglyphe avant de

permettre I'accés au groupe de visiteurs. Plus tard, Lino nous a expliqué qu'a plusieurs

210



reprises, pendant des visites a la pierre sacrée, quelques personnes sont tombées
malades d'un instant a l'autre. Raison par laquelle, depuis ces inconvénients, ils
demandent la permission a I'esprit de la pierre pour permettre 'accés aux étrangers.

Je n‘ai pas pu m'empécher de remarquer que la base géométrique du pétroglyphe est,
tout comme chez la Chacana, de base carrée.

Aprés les discours des organisations concernées et des différentes activités relatives
au projet, nous avons assist¢ a une danse traditionnelle dans la maloca de la

communauteé.

Figure 8 : Pedro Almeida, photographie, 2023

Ensuite nous avons été invités a voir leurs artisanat et produits élaborés.

Eigure 9 et 10 : Pedro Almeida, photographie, 2023
Nous y trouvons des lances et des couteaux faits a base de chonta, un palmier au bois

marron foncé et noir extrémement dur et plusieurs sortes de bijoux composés de

difféerentes semences de la jungle. D’entre ces sémence celle qui attire plus 'attention

211



est le Huayruro une légume a la graine rouje et noir qui est trés vu dans l'artisanat
amazonien. En général, les communautés leurs accordent des propriétés de protection

contre les mauvais esprits.

212



Annexe 4 : Références bibliographiques détaillées

Parmi les nombreux ouvrages qui m’'ont aidé a structurer le concept en question se
trouvent : Le pouvoir des formes qui nous entourent de Bernard Baudouin, Esthétique
des proportions dans la Nature et dans les arts de Matila C. Ghyka, Géométrie sacrée
de Robert Lawlor et Architecture et Science et Tao de Dirk Bornhorst. Récemment, et
grace a quelques-uns de ces auteurs, jai découvert ce qui semble étre un traité de
référence historique dans I'étude des relations mathématiques entre la théorie de la
beauté et des Arts d’'une part, et de la vie et la croissance de la Nature d’'une autre ;
The Curves of Life - An account of spiral formations and their application to growth in
Nature, to Science and to Art de Sir Théodore Andrea Cook M.A.. Il s’agit d’un volume
de plus de 500 pages dans lesquelles il analyse des faits et expose sa these avec la
plus rigoureuse dédication et a [l'aide d'une richesse de supports illustratifs

exceptionnelle.

Avec son livre, Bernard Baudouin me fait découvrir les émissions de forme (E.d.F.), une
sorte de micro-vibrations re-découverte par deux physiciens francais dans les années
30, Léon Chaumery et André de Belizal ; deux chercheurs qui, a contre courant de tout
ce qui se faisait a 'époque dans le domaine de la physique, ils ont exploré le monde la
physique micro-vibratoire.

L'origine des E.d.F. est donné par une des deux lois générales des phénoménes
vibratoires (réflexion et réfraction), la réfraction angulaire du courant magnétique

terrestre par la forme géométrique de I'objet en question :

"C'est alors la réfraction angulaire qui crée la vibration et confére un pouvoir

émetteur a la forme.”?"®

Mon centre d'intérét a ce sujet se trouve sur l'affirmation de ces chercheurs a propos
des propriétés inhérentes des émissions de formes et de leur effet sur les espaces et
les personnes ; ils soutiennent qu’elles varient en fonction des formes géométriques de

'objet émetteur.

218 Bernard Baudouin, Le pouvoir des formes qui nous entourent, Mesnil-sur-I'Estrée, Editions Sand,
1988, p. 35.

213



Avec l'étude du livre de Matila C. Ghyka jai trouvé des réponses d’'inestimable valeur
aux intuitions que j'avais vis-a-vis de la nature organique de la beauté et de I'hnarmonie.
L'étude esthétique, morphologique, géométrique et mathématique de cet ouvrage
tourne autour d’'une hypothése trés bien justifiée qui soutient que la beauté et la
cohérence des formes, en général, sont déterminés et interdépendantes du niveau
optimum de satisfaction avec lequel le corps en question, soit statique ou dynamique,

répond a sa raison d’étre et a sa fonction dans le milieu.

"La formule “Beauty is fithess expressed” mise en téte de ce chapitre est
intraduisible dans sa briéveté. Délayons: C’est le sentiment de parfaite adaptation
a sa raison d’étre (ou a ses condition de vie) suggéré a notre subconscient par la
forme d’'un objet ou d’'un animal qui cause le plaisir esthétique trouvé a sa

contemplation.”?"®

Et, en établissant la relation entre cette nature fonctionnelle de la beauté avec les arts

appliqué, il ajoute :

‘La corrélation entre la réussite esthétique et I'équilibre statique ou dynamique,
'adaptation a sa fin, d’'un objet, d’'un mécanisme ou d'un animal, garde son
importance, méme quand il s’agit que de son image, de sa projection plus ou
moins déformée en art représentatif ou décoratif; il sera naturel de retrouver ce

parallélisme en art décoratif appliqué.”*°

C'est grace a cet ouvrage que je découvre 'éminence mentionnée précédemment, Sir
Théodore Andrea Cook, avec ce que jai l'impulsion de nommer, son traité de géométrie
organique, The Curves of Life. Il s’agit pour moi d’une référence hautement respectable
vis-a-vis de l'étude théorique-pratique et philosophique en question. Dans sa
minutieuse recherche, Sir Théodore Cook aborde, avec une élégance notable, tant la
these comme l'antithese de cette théorie qui cherche a établir la réalité “objective” de la

beauté. “In this book | have been often obliged to use a short phrase to indicate a

219 MATHILA C. Ghyka, Esthétique des proportions dans la nature et dans les arts, Paris, Editions du
ROCHER, 1987, p. 12.
220 MATHILA C. Ghyka, Esthétique des proportions dans la nature et dans les arts, Ibid, p. 13.

214



process that is really long and complex. One of these phrases, in the light of the
considerations just developed, | must at once explain and justify. | put the case shortly

by saying, Nature abhors mathematics." What | really mean is that simple
mathematics, as we have hitherto developed them, can never express the whole
complex truth of natural phenomena. In other words, we must use such instruments as
we have, such formulae as are convenient, such mathematical conventions as suit our
human minds, such hypotheses as Newton's, Darwin's, or another's. But Nature, “elle
ne s'y méle pas”, as the Frenchman said. She knows. We try to know. We cannot find
her formula however hard we try. But we shall play the game out with her to the end,
and go on trying all the time ; only so shall we get nearer and nearer every day ; for only

in that stern chase is any life worth living : "to follow after valour and understanding." %'

Pour finir avec les ouvrages incontournables qui soutiennent ma proposition, et sans
étre le moins important, se trouve ce livre qui contient un savoir assez poussé a propos
de la nature géométrique et proportionnelle des variations des structures physiques,
chimiques et biologiques qui permettent I'infinie variété d'expressions de la Nature et de

contenus de I'expérience humaine, Géomeétrie Sacrée de Robert Lawlor.

‘La arquitectura de la existencia corporal estd determinada por un mundo

invisible e inmaterial de formas puras y geométricas.” %2

Avec cet énoncé, ce qu’il propose préciseément c’est que ce sont les proportions
géomeétriques qui font possible que I' ADN soit capable de reproduire I'information
génétique d’un individu et de lui permettre sa continuité dans le temps au détriment du
remplacement intégral et permanent d’atomes et de cellules du corps. Ces derniéres «
[...] existent, a priori, sans aucun équivalent matériel, comme des relations

géométriques abstraites.»**

Plus loin dans son introduction il nous parle de la “géométrie de la perception”, une

théorie dans laquelle il soutient que nos organes sensoriels captent leur stimulus

21 Theodore A. Cook, The curves of life, Londres, 1914, preface xiv.

222 Robert Lawlor , Sacred Geometry, Thames and Hudson Ltd., Londres, 1982, p. 4.

Traduction libre: “L’architecture de I'existence corporelle est déterminée par un monde invisible et
immatériel de formes pures et géométriques.”

23 Ibid, p. 4.

215



correspondants en fonction des relations géométriques et proportionnelles de
fréquence vibratoires émises par la stimulation en question. En gros, I'expérience de
nos paysages sensoriels seraient différents que par l'ordre réduit, proportionné et
spécifique de fréquences vibratoires —appartenant a un ample spectre de fréquences—
auquel les nerfs de nos organes sensoriels seraient syntonisés. La réception
spécifique du son par I'ouie, de la lumiére par la vue, de 'odeur par I'odorat etc... serait
le résultat du contact entre les fréquences vibratoires émises par les stimulus et de nos

organes récepteurs des fréquences correspondantes.

"El contenido de nuestra experiencia procede de una arquitectura geométrica
inmaterial y abstracta que esta compuesta de ondas armédnicas de energia,
nodos de relaciones y formas melddicas que brotan del reino eterno de la

proporcion geométrica."??*

C’est au travers de ce livre, et en relation a la géométrie et aux nombres, que jai
vraiment compris les principes de la trinité: type - ectype - archétype. Dans cet ouvrage,
Robert Lawlor offre une approche beaucoup plus compléte au sens des nombres,
notamment sur leur aspect qualitatif et symbolique. Il nous invite aussi a la pratique de
la géométrie sacrée en argumentant que c'était le langage suggéré par Platon pour
décrire le plan métaphysique d’essences pures ou idées archétypiques dont les pale

reflets seraient les phénoménes de notre monde “réel’”.

24 Ibid, p. 5.

Traduction libre: “Le contenu de notre expérience provient d'une architecture géométrique immatérielle et
abstraite composée d'ondes harmoniques d'énergie, de nceuds de relations et de formes mélodiques qui
jaillissent du domaine éternel de la proportion géométrique”

216



217



Le sacré est souvent pergu, dans les sociétés modernes, comme un concept religieux et dogmatique,
éloigné des aspects empiriques et physiques de I'expérience humaine tels que la science, la santé et le
bien-étre. Cependant, I'anthropologie et la littérature scientifique suggérent que la méditation, le rituel et les
pratiques spirituelles non dogmatiques — tout comme la création d’espaces sacrés — ont joué un réle
essentiel dans le développement culturel et sociétal des communautés traditionnelles, en particulier dans
les processus de guérison et de bien-étre.

Cette recherche explore le potentiel des expériences et des espaces sacrés comme outils de conception
pour favoriser la santé mentale et les états transformateurs dans les contextes contemporains. Elle propose
que, bien que I'expérience sensorielle soit subjective et symbolique, elle puisse servir de porte d’entrée vers
des expériences plus profondes, potentiellement universelles de vérité — notamment lorsqu’elle est activée
par un design spatial intentionnel et des pratiques ancestrales.

A travers une approche pluridisciplinaire — s’appuyant sur la physique quantique, la psychophysiologie, la
philosophie et la spiritualité — ce travail examine les dimensions perceptuelles et symboliques du corps
sensible et son réle de médiation entre des dualités telles que I'objectivité et la subjectivité, ou le concret et
I'abstrait. En considérant le corps comme un pont symbolique entre états d’étre et formes de connaissance,
'étude interroge la maniére dont les environnements congus peuvent communiquer des harmonies
archétypiques et favoriser des expériences humaines porteuses de sens.

Cette recherche positionne le design sensoriel comme un outil puissant pour explorer les intersections entre
perception, expérience du sacré et bien-étre. En intégrant des pratiques ancestrales et des stratégies de
conception spatiale, elle propose de nouvelles voies pour imaginer des environnements favorisant des
expériences humaines transformatrices, thérapeutiques et porteuses de sens.

* k% k% % % %

Sacredness is often perceived by modern societies as a religious and dogmatic concept, distant from the
empirical and physical aspects of human experience such as science, health, and well-being. However,
anthropology and scientific literature suggest that meditation, ritual, and non-dogmatic spiritual
practices—as well as the creation of sacred spaces—have played essential roles in the cultural and societal
development of traditional communities, particularly in healing and well-being processes.

This research explores the potential of sacred experiences and spaces as design tools to foster mental
health and transformative states in contemporary contexts. It proposes that, although sensory experience is
subjective and symbolic, it can serve as a gateway to deeper, potentially universal experiences of
truth—especially when activated through intentional spatial design and ancestral practices.

Through a transdisciplinary approach—drawing from quantum physics, psychophysiology, philosophy and
spirituality—this work examines the perceptual and symbolic dimensions of the sensitive body, and its
mediating role between dualities such as objectivity and subjectivity, or the concrete and the abstract. By
viewing the body as a symbolic bridge between states of being and knowledge, the study investigates how
designed environments can communicate archetypal harmonies and foster meaningful human experiences.

This research positions sensory design as a powerful tool to explore the intersections between perception,
sacred experience, and well-being. By integrating ancestral practices and spatial design strategies, it
proposes new pathways for designing environments that support transformative, healing, and meaningful
human experiences.

218



	 
	 
	Corps sensible  
	et expériences du sacré 
	 
	Remerciements 
	Introduction 
	Chapitre 1 : Méthodes interdisciplinaires pour le design sensoriel 
	1.1 Corps Sensible : Véhicule de l’expérience  
	1.1.1 Fondements de la Perception : le résultat d’une relation 
	1.1.2 La matière, le corps et l’expérience : espaces de rencontre des dichotomies 
	1.1.3 La conscience comme substance, la sentience comme média de la connaissance et du savoir.   

	 
	 
	 
	 
	 
	1.2 Le sens du sacré : Expériences non-ordinaires  
	 
	1.2.1. Expériences non-ordinaires et paradoxales : à la recherche de l'inconcevable 
	1.2.2. Être présent ou l’expérience d’être. : une ontologie du sensible 
	1.2.3 Poïétiques du sacré: la création expérimentéedans le rapport au monde 

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	1.3 La géométrie, la nature, l’espace, et le corps : Langages symboliques et sensibles du sacré 
	1.3.1 À propos du symbole et du symbolisme 
	1.3.2 Géométrie sacré et la nature : Symboles pour une esthétique du sacré 
	1.3.3 Le centre, l’espace sacré et le soin 
	1.3.4 Le corps sentient : l’expérience d’être symbole 


	Chapitre 2 : Études de cas 
	2.1 La Chacana : Un instrument rituel et conceptuel d’organisation spatiale et temporelle 
	2.2 Casa de pensamiento : le Tore comme structure et principe fondamentale de l’univers 
	2.3 The School of Sufi Teachings : Application contemporaine de l’Architecture sacré islamique 
	2.4 Les Sciences Contemplatives : Exploration sur les états de conscience  

	Chapitre 3 : Design sensoriel de l’espace de soin 
	3.1 La perception comme geste du design d’expériences : langages sensoriels pour une expérience de recentrement. 
	 
	 

	3.2 Conception d’objets «médecine» 
	3.3 Conception d’espaces de soin 

	Conclusion 
	 
	 
	 
	 
	 
	Bibliographie 
	1. Design et architecture du sacré 
	2. Anthropologie du sensible 
	3. Sciences du sacré et symbologie 
	4. Philosophie 
	5. Phénoménologie 
	6. Sciences physiques et cognitives 
	7. Sciences contemplatives / Méditation 

	Sitographie 
	1. Sites institutionnels ou de référence 
	2. Dictionnaires et ressources linguistiques 
	3. Articles, blogs et contenus en ligne 
	4. Vidéo 

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	Annexes  
	 
	 
	 
	 

