
Remerciements

Je tenais à remercier certaines personnes qui ont apporté leur concours à la réalisation

de ce mémoire. 

Tout d’abord, je tiens à exprimer toute ma reconnaissance à M. Philippe Foro pour

avoir accepté de diriger ce travail de recherche, pour s’être rendu disponible et avoir, par ses

conseils précieux, pu orienter ma réflexion. 

Je tiens également à remercier Mgr Georges Pontier, ancien archevêque de Marseille,

et  le  père  Joseph  Dao,  prêtre  de  l’ensemble  paroissial  de  Tournefeuille,  pour  leur

disponibilités et leurs témoignages respectifs sur Mgr Etchegaray et le Vietnam. 

Ma reconnaissance va également à Tiphaine et Vincent Destremau, mes parents, pour

leur soutien et leur travail de relecture de ce mémoire. Je n’oublie également pas mes frères et

sœur qui ont pu proposer des suggestions très utiles. Je suis également reconnaissant envers

MM. Slimane Rassine et Clément Maury, dont l’appui et les conseils furent importants tout au

long de cette année, ainsi que M. François Ribere, pour avoir contribué à l’illustration de ce

mémoire.

Enfin, je souhaiterai dédier ce travail de recherche à deux personnes décédées au cours

de la réalisation de ce mémoire : le cardinal Roger Etchegaray, lui-même, et le journaliste

Henri Tincq, dont les articles ont été très utiles pour alimenter ma réflexion.



Illustration 1: Missions du cardinal Etchegaray (en rouge) et visites pastorales du pape Jean-
Paul II (en jaune)



Diplomate de Dieu, Pasteur des hommes



Introduction générale

 les évolutions de l’Église de France

Avec leur ouvrage de 1943 intitulé  La France pays de mission ?1,  les abbés Henri

Godin  (1906-1944)  et  Yves  Daniel  (1909-1986)  insistent  sur  la  perte  d’attractivité  du

catholicisme, motivée notamment par une certaine déconnexion entre le monde ouvrier et la

sphère religieuse. Ce manque de dynamisme n'était pas nouveau, comme l’illustrent les lettres

d’un vicaire parisien adressées à l’archevêque de Paris en 18492. Dans un premier temps, les

deux abbés s'attachent à poser le problème. Ils montrent que le milieu dans lequel les jeunes

gens évoluent peut avoir une influence sur la laïcisation des esprits, particulièrement dans les

milieux populaires.

Dans un second temps, ils proposent des solutions pour remédier au problème tout en

identifiant  immédiatement  le  manque  de  prêtres  comme le  principal  obstacle.  Ce  constat

novateur témoigne d'une prise de conscience du problème dès 1943. En effet, À cette époque,

le religieux est confronté aux aléas de son temps (prisons, réquisitions, déportations) et se

retrouve homme de Dieu vivant aux milieux des hommes. Ce vécu aura son importance au

sortir de la guerre. Cependant, La France pays de mission ? n'est pas, contrairement aux idées

reçues, à l'origine des prêtres salariés.

Le constat dressé par les abbés Godin et Daniel se retrouve dans l’ouvrage de Jean

Delumeau  (1923-2020)  publié  en  1977,  Le  Christianisme  va-t-il  mourir ?3:  cet  historien

considère que la présence du divin n'est pas effacée et précise que la religion est pratiquée par

80% de la population mondiale. En revanche, il insiste sur le décalage qu’il peut y avoir entre

les institutions religieuses et le monde contemporain. Ce décalage pousse certains à s’éloigner

de l’aspect divin, tandis que d’autres vont s’en rapprocher au contraire. Ainsi, l’auteur montre,

d'une part, l’aspect vivace du christianisme et, d'autre part, un effet de déchristianisation plus

marqué,  nécessitant  une  approche  différente.  Delumeau  montre  également  que,  face  à  la

concurrence d’autres religions, le christianisme va revenir à ses premières formes, c’est-à-dire

« un groupement d’hommes de foi, libres et conscients de l’importance et des risques de leur

adhésion au Christ ».

1 Henri Godin, Yves Daniel, La France pays de mission ?, éditions de l’Abeille, 1943.
2 Les lettres d’un vicaire parisien à son archevêque en 1849, accompagnées d’un mémoire, ont été retrouvés en 1978

par Yves Daniel et publiés par lui. On peut les retrouver dans la seconde partie de l’ouvrage édité par la maison
d’édition Karthala dans la collection « Signes des Temps » : La France, pays de mission ? Suivi de La religion est
perdue à Paris, 2014.

3 Jean Delumeau, Le Christianisme va-t-il mourir ?, Hachette, 1977.

4



Dès lors,  il  s’agit  de voir  quelles  ont  été  les  différentes  évolutions  de l’Église  de

France  au  XXe siècle,  au niveau des  pratiques  religieuses  mais  également  au  regard de la

position de l’Église dans des périodes de troubles, comme la Seconde Guerre mondiale, ou de

tensions, comme la guerre d’Algérie, et de voir les réponses apportées par elle pour tenter de

réduire le décalage avec la société contemporaine. Il est également important de voir quelle a

été l’influence du Concile Vatican II et de s’attarder sur les héritages actuels du christianisme.

 Évolutions des pratiques religieuses

En  s’intéressant  à  l’évolution  des  pratiques  religieuses  au  cours  du  XXe  siècle,  il

convient de voir quels sont les grands textes et les grands auteurs qui se sont intéressés à la

question.  Ainsi, Jacques le Goff et René Rémond peuvent être considérés comme étant les

premiers à aborder le sujet dans leur Histoire de la France religieuse4. Ils montrent les liens

existants entre la religion, la politique et le social. De plus, ils expliquent le passage de la

France du statut de « fille aînée de l'Église5 » à celui de « pays de mission », autrement dit un

territoire à christianiser par le biais de missionnaires6.

Partant de ce postulat,  ils montrent que les pratiques religieuses ont bénéficié d'un

nouveau dynamisme après la Première Guerre mondiale. Cela se traduit notamment par des

événements suscitant la ferveur religieuse, comme la canonisation de saints emblématiques

comme Jeanne d'Arc en 1920. Ils exposent également le fait qu'au tournant des années 1930,

de  nouvelles  pratiques  civiles  viennent  concurrencer  l'emprise  religieuse :  notamment  les

commémorations autour des monuments aux morts mais aussi le développement d'une forme

de culte autour de certaines figures politiques, comme Maurice Thorez, secrétaire du Parti

communiste français (PCF) de 1930 à 1964. Enfin, ils présentent le phénomène du pluralisme

religieux. Pour cela, ils prennent en compte le protestantisme, le judaïsme et l'islam auxquels

s'ajoutent les nouvelles formes de religiosité qui apparaissent à partir des dernières décennies

du XXe siècle, comme les sectes. Cela permet de donner un point de vue exhaustif.

Les auteurs Gérard Cholvy et Yves-Marie Hilaire dressent, quant à eux, une histoire

religieuse de la France qui s'intéresse aux acteurs7.  Ils signalent ainsi  la participation plus

tiède des  chrétiens  pendant  l'entre-deux-guerres  et  leur  implication plus  marquée dans  les

diverses reconstructions de la seconde moitié du XXe siècle. À l'instar de leurs collègues MM.

Le  Goff  et  Rémond,  ils  proposent  une  vue  d'ensemble  du  fait  religieux  en  France.  Ils

4 Jacques Le Goff, René Rémond, Histoire de la France religieuse, Seuil, 1992.
5 « fille aînée de l’Eglise » est une référence au baptême de Clovis et renvoie aux racines chrétiennes de la France.
6 Henri Godin, 
7 Gérard  Cholvy,  Yves-Marie  Hilaire,  Religion  et  société  en  France  (1914-1945)  et  La  France  religieuse.

Reconstruction et crises (1945-1975), Privat, Toulouse, 2002.

5



développent  également  un  axe  commun  concernant  la  trajectoire  de  la  religion  dans  la

seconde moitié du xxe siècle. En revanche, MM. Cholvy et Hilaire ne prennent pas en compte

le développement de nouvelles formes de religiosité.

Dans  À la  gauche  du  Christ8,  Denis  Pelletier  propose  de  s’intéresser

spécifiquement à un groupe de chrétiens : ceux qu’il appelle les « chrétiens de gauche », c’est

à dire à la fois les catholiques et les protestants qui se retrouvent dans les idées de cette partie

de l’échiquier politique. Ainsi, ils vont se retrouver dans les idées et les luttes de la gauche

tout  en  souhaitant  également  apporter  des  changements  dans  leurs  Églises.  Il  montre

notamment qu’à partir  de la Seconde Guerre mondiale se développe l’aspect politique du

protestantisme, tandis que se développe davantage la dimension sociale chez les catholiques.

Cependant, ces deux facettes forment ce que l'on appelle la gauche chrétienne et viennent en

opposition au christianisme plus traditionnel qui se retrouve dans les valeurs de la droite.

L’auteur illustre son propos en s’intéressant à certaines figures qui s’engagent pour

différentes luttes, comme l’abbé Pierre ou Paul Ricoeur. Denis Pelletier  propose ainsi une

histoire à la fois  politique,  sociale,  syndicale,  intellectuelle et  religieuse en s’intéressant à

ceux que François Mauriac appelait « les chrétiens de l’autre bord 9». Le fait de s’intéresser

aux liens entre religion et politique, autrement dit les liens entre Eglise et Etat, a été renouvelé

par les travaux de Jean-Marie Mayeur, notamment dans sa thèse sur Jules-Auguste Lemire,

prêtre et homme politique français, notamment député du Nord10, mais également par divers

travaux de René Rémond.

Enfin, dans un article publié dans la revue  L'Histoire   en octobre 2004, Jean-Pierre

Rioux propose de revenir sur le passage de la France du statut de « fille aînée de l'église » à

celui  de « pays de mission »11.  Il  rejoint  ainsi  MM. Le Goff et  Rémond tout  en insistant

davantage  sur  le  tournant  des  années  1960-1970.  Il  affirme  l'importance  de  la

déchristianisation de la France en s'appuyant sur l'évolution de la question de la famille, des

valeurs véhiculées par le christianisme et par le décalage existant entre l'Eglise et la société.

Tout comme les auteurs précédemment cités, M. Rioux insiste sur l'influence de la société sur

le religieux. Il ajoute également qu'à partir des années 1990, le phénomène religieux connaît

un nouveau dynamisme par le biais de mouvements de jeunesse comme le scoutisme.

8 Denis Pelletier, A la gauche du Christ, Seuil, Paris, 2012.
9 François Mauriac, L'Express, 22 décembre 1955.
10 Jean-Marie Mayeur, L’abbé Lemiure, 1853-1928, un prêtre démocrate, Casterman, « Religion et sociétés », 1968.
11 Jean Pierre Rioux, « Où est passée la ‘‘fille aînée de l’Eglise’’ », L’Histoire, octobre 2004, p.74-78.

6



1.  L’Église face à la guerre

S’intéresser  à  l’histoire  de  l’Église  de  France  pendant  la  guerre,  c’est  voir  aussi

comment s’est construite son historiographie. Les premiers ouvrages sur la période datent des

années 1960. Jacques Duquesne12 est ainsi l’un des premiers à aborder l’étude de l’Église de

France pendant la guerre, tandis que René Rémond suggère, de façon pionnière, l’existence de

liens entre la crise des années 1930 et le régime de Vichy, notamment dans la conclusion de

son ouvrage Les catholiques, le communisme et les crises (1929-1939)13. Duquesne, pour sa

part, propose une histoire centrée sur les grands événements et les grands personnages.

Il base sa réflexion sur le fait que les élites de la hiérarchie catholique ont, en grande

partie, adhéré au régime de Vichy, parce qu'elles partageaient avec lui, une même idéologie.

En revanche,  il  minimise l’approbation de la Résistance et  de la défense des Juifs  face à

l’Holocauste.  L’apport  de  Duquesne  est  intéressant  à  étudier.  Cependant,  il  est  l’un  des

premiers à étudier cette période et sa vision des choses apparaît aujourd’hui dépassée.

Ensuite, les colloques de 1978 qui ont eu lieu à Grenoble, Lille,  Lyon et  Varsovie

permettent  de mettre  en avant  les  études  régionales14.  Ils  remettent  en  cause  une histoire

centrée  sur  Vichy,  les  élites  religieuses  et  les  responsables  politiques.  Ces  études  se  sont

également intéressées à la base catholique et non seulement aux élites. Elles proposent une

historiographie comparatiste. Ainsi, cela permet de concevoir l'histoire de cette période non

plus comme une histoire qui va de la base vers l'élite mais comme une histoire des relations et

des liens qui peuvent exister entre cette base et ces élites. Pour terminer, les actes du colloque

montrent  que ce bornage n’est  pas inamovible.  Ils  viennent  ainsi  contrebalancer  la vision

développée par Jacques Duquesne et proposer un angle d’analyse différent.

Il faut également ajouter que des changements d’importances dans la manière

d’appréhender l’histoire de l’Église et le régime de Vichy apparaissent à partir des années

1980. Dans un article paru sous le titre « Histoire religieuse de la France au XXe siècle », René

Rémond  privilégie  l'approche  régionale  de  l'histoire  religieuse15.  Il  cite  notamment  les

ouvrages de Gérard Cholvy et d'Yves-Marie Hilaire, afin de proposer une synthèse qui met en

évidence les différences entre les diocèses français. 

12 Jacques Duquesne, Les catholiques français sous l’Occupation, Grasset, 1966.
13 René Rémond, Les catholiques, le communisme et les crises (1929-1939), Armand Colin, 1960.
14 Les actes  du colloque de Grenoble sont parus sous le titre Eglise et chrétiens dans la Seconde Guerre mondiale, la

région Rhône-Alpes aux Presses universitaires de Lyon ; Ceux du colloque de Lille sous Eglise et chrétiens dans la
Seconde Guerre mondiale dans le Nord-Pas-de-Calais dans La Revue du Nord. Ceux de Lyon ont été rassemblés
sous la mention Eglises et chrétiens dans la Seconde Guerre mondiale : La France. Actes du colloque national tenu
à Lyon du 27-30 janvier 1978. Celui de Varsovie est rassemblé sous le titre Les Eglises chrétiennes dans l’Europe
dominée par le IIIe Reich 1939-1945.

15 « L’histoire religieuse de la France au 20e siècle », Vingtième Siècle, Janvier-Mars 1988, pp. 93-108.

7



Cela permet ainsi  de développer un nouvel élan historiographique.  En outre,  Jean-

Louis Clément, dans son livre Les évêques au temps de Vichy. Loyalisme sans inféodation :

les relations entre l’Église et l’État de 1940 à 1944, développe l’idée selon laquelle l’Église

entretient des relations formelles avec le pouvoir établi16. Pour l’historien, la IIIe République

comme le régime de Vichy sont des régimes que l’Église doit « adouber ». En somme, la

différence d’adhésion entre la IIIe République et le régime de Vichy se situe au niveau du

degré plus que de la nature de l’adhésion. Pour Frédéric Le Moigne, au contraire, dans un

livre de 2005, Les évêques français de Verdun à Vatican II17, l’adhésion des élites religieuses

au régime de Vichy est facilitée par le statut d’anciens combattants de beaucoup d’évêques.

Les thèses de Duquesne, selon lesquelles l’Église s’est prononcée majoritairement en faveur

de  Vichy  sont  reprises  par  Michèle  Cointet  dans  L’Église  sous  Vichy.  1940-1945 :  la

repentance en question18. Elle insiste dans cet ouvrage sur la notion de repentance religieuse,

une  notion  novatrice  pour  l’époque.  En  revanche  il  ne  propose  qu’un  dépouillement  de

nouvelles archives par rapport aux travaux antérieurs. Ces deux travaux sont utiles, puisqu’ils

prennent  en compte  les  travaux des  historiens  qui  les  ont  précédés  et  proposent  soit  une

analyse de synthèse, ainsi que le fait Michèle Cointet, soit s’en détachent et vont à l’encontre

des thèses avancées, ainsi qu’a pu le faire Frédéric Le Moigne. L’article de René Rémond est

également utile, parce qu’il propose de développer un nouveau champ d’étude, permettant une

nouvelle vision, plus seulement centrée sur les élites mais privilégiant l’échelle locale.

Enfin, dans son ouvrage Les chrétiens français entre crise et libération, 1937-

194719,  Etienne  Fouilloux propose  un  décloisonnement  permettant  de  s’intéresser  à  une

période couvrant les crises des années 1930, la Seconde Guerre mondiale et l’Occupation et

les premières années de l’après-guerre, jusqu’à la division des forces politiques à la faveur du

début de la Guerre Froide. L’histoire religieuse qu’il développe se distingue par son caractère

à la fois corporatiste et globalisant mais il propose également une histoire œcuménique, en

s’intéressant non seulement aux catholiques mais également aux protestants et aux Juifs. Ces

thématiques  sont  reprises  par  Gérard  Cholvy  et  Yves  Hilaire,  qui  proposent  une  histoire

politique, œcuménique et religieuse dans leurs ouvrages Religion et société en France (1914-

1945)20 et La France religieuse. Reconstruction et crises (1945-1975)21.

16 Jean-Louis Clément,  Les évêques au temps de Vichy : loyalisme sans inféodation. Les relations entre l’Église et
l’État de 1940 à 1944, Beauchesne, 1999.

17 Frédéric Le Moigne, Les évêques français de Verdun à Vatican II, Presses Universitaires de Rennes, 2005.
18 Michèle Cointet, L’Église sous Vichy. 1940-1945 : la repentance en question, Perrin, 1998.
19 Etienne Fouilloux, Les chrétiens français entre crise et libération, 1937-1947, Seuil, 1997.
20 Gérard Cholvy et Yves-Marie Hilaire, Religion et société en France (1914-1945), Privat, 2002.
21 Idem, La France religieuse. Reconstruction et crises (1945-1975), Privat, 2002.

8



Étienne  Fouilloux  va  poursuivre  son  étude  des  chrétiens  français  dans  son

ouvrage Les chrétiens français entre guerre d’Algérie et mai 1968, dans lequel il s’intéresse

aux connexions entre histoire religieuse et histoire de la société22. Il s’attache également à

montrer que la guerre d’Algérie est un fait qui regroupe toutes les tensions de l’Église, qui se

retrouvent dans la sphère politique. Il montre également que le conflit algérien sert d’élément

déclencheur à l’exacerbation des clivages politiques, ces clivages se présentant sous diverses

natures (intégrisme, catholicisme de gauche voire d’extrême-gauche) qui interfèrent avec la

vie religieuse. Etienne Fouilloux s’intéresse davantage au catholicisme qu’aux autres courants

du catholicisme mais son travail permet d’apporter une approche nouvelle sur la place de

l’Église face au conflit algérien.

2.  Les initiatives pastorales : l’exemple des prêtres-ouvriers

Les initiatives pastorales telles que l’expérience des prêtres-ouvriers sont une

illustration des tentatives de certains hauts responsables de l’Église de répondre au manque de

pénétration du religieux dans le monde ouvrier. L’historiographie sur le sujet distingue trois

grands ensembles autour de la question : dans un premier temps, le rôle joué par le livre des

abbés  Godin  et  Daniel,  puis  la  confrontation  des  prêtres  au  monde  ouvrier.  Enfin,  elle

s'intéresse au passage de l’inquiétude à la condamnation romaine. On peut considérer que le

premier à écrire sur le sujet est Emile Poulat23. Ses écrits sont d’ailleurs devenus des ouvrages

de références sur le sujet. En effet, celui-ci a consacré trois ouvrages à la question, se servant

à la fois de sa formation d’historien et de sociologue, ainsi que de son expérience en tant que

prêtre-ouvrier.  Il  souligne  l'importance  du  livre  La  France,  pays  de  mission ? et  de

l'expérience de la captivité de prêtres et de séminaristes pendant la guerre dans la naissance de

structures comme la Mission de France ou la Mission de Paris, afin de structurer l'initiative.

Le livre souligne le manque d’attractivité de la paroisse sur le monde ouvrier et insiste

sur  la  nécessité  d'y  remédier.  Emile  Poulat  propose  un  découpage  chronologique  afin  de

mieux comprendre l'expérience. Dans la première partie qui couvre les années 1943 à 1947,

les prêtres vont devoir s'adapter au monde afin de réussir leur service auprès des ouvriers. Ils

découvrent ainsi les mouvements ouvriers, en particulier les grèves de 1947, un événement

qui vient clore la première période décelée par M. Poulat.

Dans la seconde période, qui couvre les années 1947 à 1953, Emile Poulat s’intéresse

davantage  aux  inquiétudes  et  aux  premières  tensions  avec  l’autorité  romaine.  Il  parle
22 Etienne Fouilloux, Les chrétiens français entre guerre d’Algérie et mai 1968, Parole et Silence, 2008.
23 Emile Poulat a consacré 2 ouvrages à la question des prêtres-ouvriers : le premier, Naissance des prêtres-ouvriers

(Casterman, 1965) et le second, Une Eglise ébranlée (Casterman, 1980). Un troisième livre, Les prêtres-ouvriers,
Naissance et fin (Cerf, 1999), regroupe le texte de 1965 ainsi que les chapitres V et VII d’Une église ébranlée.

9



davantage d’une interdiction des prêtres-ouvriers à qui on fait reproche d’être plus proches

des ouvriers que de leur apostolat, dans la mesure où les prêtres au travail seront de nouveau

autorisés après le Concile. L’auteur explique également que le nombre des prêtres ouvriers n’a

pas dépassé la centaine, ce qui est un nombre assez faible en comparaison du nombre des

ouvriers. La démarche de M. Poulat est singulière car elle permet de poser les origines du

débat tout en les mettant en perspective avec les enjeux de la décision romaine.

Cette  thématique  est  reprise  par  Etienne  Fouilloux  dans  l'article  qu'il  rédige  dans

l'ouvrage de Jacques Le Goff et  René Rémond24.  Contrairement à MM. Poulat,  Cholvy et

Hilaire, il ne développe pas sur l'importance du mémoire d'Henri Godin et Yvan Daniel, bien

qu'il reconnaisse l'importance du rôle joué par le premier dans la création de structures comme

la Mission de Paris.

 Selon Fouilloux, la guerre vient mettre en doute la capacité d’institutions comme la

Jeunesse  Ouvrière  Chrétienne  à  rechristianiser  certaines  franges  de  la  société  comme  le

monde ouvrier. Enfin, il montre que la condamnation des prêtres-ouvriers était inévitable. Il

souligne l’aspect  simple de l’expérience tout  en insistant  sur le fait  qu’elle suscite  dès le

départ les inquiétudes du Vatican, renforcées par les participations des clercs aux luttes des

ouvriers. Fouilloux montre également qu'aux yeux de Rome, la vie consacrée et la condition

ouvrière ne peuvent fonctionner ensemble et que par conséquent l’interdiction des prêtres au

travail était inévitable malgré l’intervention des hautes instances ecclésiastiques françaises. Il

suggère  enfin  l’idée  que  la  condamnation  des  prêtres-ouvriers  doit  être  replacée  dans  un

contexte plus général de tensions et de crises qui souligne le malaise inhérent au catholicisme

français  dans  les  années  1950.  L'événement  est  un  symbole  de  ce  malaise  aux  yeux  de

l’opinion publique.

Enfin, les thèses d’Émile Poulat sont reprises par Gérard Cholvy et Yves-Marie

Hilaire dans leur ouvrage  La France religieuse25. Ils proposent une analyse qui reprend les

trois temps que nous avons vus précédemment, à savoir une analyse précise du contexte de

publication de l’ouvrage de Godin et Daniel, une présentation de ses atouts mais également de

ses limites par rapport à l’expérience des prêtres-ouvriers, une étude du sacerdoce auprès du

monde ouvrier et enfin une étude des inquiétudes et des réserves du Vatican par rapport à cette

initiative. Enfin ils insistent sur le fait que l’expérience des prêtres-ouvriers est un exemple du

malaise décelé par Étienne Fouilloux en 1992 au sein du catholicisme français, et qu’il doit

être  replacé  dans  un contexte  plus  général  où les  crises  et  les  tensions  sont  nombreuses.

L’apport de Cholvy et Hilaire est important dans la mesure où ils montrent que la décision
24 Jacques Le Goff, René Rémond, Histoire de la France religieuse, Seuil, 1992.
25 Gérard Cholvy, Yves-Marie Hilaire, La France religieuse. Reconstruction et crises (1945-1975), Privat, 2002

10



romaine provoque un ressentiment anti-romain illustrant l’importance de l’opinion publique

qui se passionne pour les prêtres salariés.

3.  Les héritages du christianisme

Jean  Delumeau  est  le  premier  à  aborder,  dans  son  livre  Le  christianisme  va-t-il

mourir ?,  la  question  de  l'héritage  du  christianisme26.  Il  explicite  les  fondements  de  la

croyance religieuse et ce qui a donné à la religion chrétienne les moyens de s'étendre au fil des

siècles. Autrement dit, l'auteur cherche à souligner l'importance de la croyance dans la vie de

l'individu en insistant sur l'importance de deux sacrements en particulier : le baptême, qui fait

entrer le nouveau chrétien au sein de la communauté et l'eucharistie, c'est à dire le fait, pour

les chrétiens de se remémorer le dernier repas du Christ.

Les héritages du christianisme ont également intéressé l'historien René Rémond qui l'a

abordé  dans  plusieurs  de  ses  travaux.  Il  insiste  notamment  sur  le  développement  du

christianisme.  Il  s'applique  ainsi,  dans  l'Histoire  religieuse  de  la  France codirigée  avec

Jacques Le Goff, à déterminer quelle a été la place de la religion chrétienne et de l'Église au

cours de l'histoire de France. De plus, il évoque l'influence que le fait religieux a pu avoir sur

la société. Il insiste notamment sur les traces visibles de cette influence, particulièrement dans

l'architecture (églises, cathédrales, …), la peinture (vitraux, tableaux, …) mais aussi à travers

des  valeurs  comme la  famille.  MM.  Rémond  et  Le  Goff  indiquent  que  ces  aspects  sont

notamment illustrés par la nouvelle dynamique du fait religieux, particulièrement par le fait de

vivre  le  catholicisme  de  manière  nouvelle,  comme  par  exemple  par  l'adoption  d'une

spiritualité renouvelée.

Dans  Une  laïcité  pour  tous,  René  Rémond  montre  que  la  laïcité  découle  du

christianisme27. Il s'attache à démontrer que comme la religion, la laïcité fait l'objet de périls,

entre  autres  avec  l'apparition  de  nouvelles  religions  comme  l'islam.  Il  fait  également

remarquer le fait que la laïcité n’est pas figée mais qu’elle est amenée à évoluer : d'une part en

tant qu'idée et d'autre part en tant que pratique, spécialement lorsqu'il s'agit de l'aménagement

des lieux de culte. Enfin, il propose de comparer les modèles de laïcité français et européen,

montrant  que  le  modèle  européen  observe  les  libertés  de  conscience  et  de  cultes  mais

également la distinction entre religieux et politique.

Enfin, dans Religion et société28 en Europe, Rémond propose une histoire qui

étudie les rapports entre politique, religieux et social en montrant notamment que la religion,

26 Jean Delumeau, Le christianisme va-t-il mourir ?, Fayard, 1977.
27 René Rémond, Une laïcité pour tous, Textuel, 1998.
28 René Rémond, Religion et société en Europe, Seuil, 1998.

11



particulièrement  la  religion  chrétienne,  est  un  élément  essentiel  dans  la  construction  des

sociétés  humaines.  Il  insiste  également  sur  le  fait  que  le  christianisme  a  été  un  élément

d’union autant que de division du continent européen, notamment du fait de l’opposition entre

catholicisme, protestantisme et orthodoxie. Dans L’anticléricalisme en France29, il montre que

l’anticléricalisme est l’un des héritages du christianisme et identifie les liens complémentaires

existants  entre  le  cléricalisme,  l’anticléricalisme  et  le  clergé,  soulignant  le  fait  que  le

cléricalisme  soit  associé  au  clergé,  tandis  que  l’anticléricalisme  est  nécessaire  dans  le

maintien  du  fait  religieux.  De  plus  il  présente  deux  sortes  d’anticléricalisme :

l’anticléricalisme de droite et l’anticléricalisme de l’intérieur, qui donne des éclairages sur

ceux que l’on appelle les chrétiens de gauche. Enfin, le dernier héritage mis en avant par

Rémond dans  Le christianisme en accusation30 est lié aux difficultés rencontrées par le fait

religieux, notamment le christianisme. Après avoir montré le rôle qu’a eu le christianisme au

cours du temps, il s’attache à montrer que la régression et le déclin des pratiques religieuses

trouvent leur origine dans l’absence de plus en plus marquée de formation religieuse, associée

au fait que la projection sur le long terme devient compliquée dans les sociétés actuelles et

que  par  conséquent  il  est  plus  difficile  d’adhérer  à  des  concepts  ayant  une influence  sur

l’ensemble d’une vie. Il montre notamment que les chrétiens doivent se mobiliser, afin de

redonner un dynamisme au fait religieux en alliant la foi et la raison, d’autant plus que le

personnel religieux est de moins en moins présent.

L'étude  du  cardinal  Etchegaray  s’inscrit  dans  la  lignée  des  concepts  développés,

notamment du fait de la participation de l’éminence basque à certains événements évoqués,

particulièrement le concile Vatican II mais aussi de l’impact de certains ouvrages, notamment

La France,  pays  de  mission,  sur  son action  et  son parcours.  La  recherche  est  également

intéressante, puisque elle propose de développer l’action d’un cardinal, membre éminent de la

Curie romaine, se trouvant au cœur du monde en menant une diplomatie de l’ombre pour le

compte du pape polonais Jean-Paul II.

29 René Rémond, L’Anticléricalisme en France, de 1815 à nos jours, A. Fayard, 1976.
30 René Rémond, Le christianisme en accusation, Desclée de Brower, 2000.

12



Introduction 

Monseigneur Roger Etchegaray est un cardinal français, né en 1922 à Espelette (Pays

basque) et décédé en 2019 à Cambo-les-bains (Pays basque)31. En 1943, il entre au grand

séminaire d’Ustaritz, où il est notamment marqué par la lecture du mémoire des abbés Godin

et Daniel,  La France, pays de mission ?32. Après avoir été ordonné prêtre en 1947, il passe

deux ans à Rome où il obtient une licence de théologie et un doctorat en droit canon33. À son

retour en France, en 1949, il devient le secrétaire particulier de l’évêque de Bayonne, Mgr

Léon-Albert Terrier (1944-1957)34. Il sera notamment le témoin des événements qui secouent

la France de l’après-guerre, en particulier l’Affaire Finaly, la guerre d’Algérie ou encore la

réforme liturgique. L’Affaire Finaly concerne deux enfants juifs qui ont été cachés pendant la

guerre et que leur famille souhaite récupérer malgré l’opposition de celle qui a recueilli les

enfants35. Cette affaire fera intervenir différents acteurs, en particulier Mgr Albert Terrier et

son jeune secrétaire, l’abbé Etchegaray. L’Église de France est,  quant à elle, témoin de la

guerre d’Algérie et des débats qu’elle suscite. Mgr Etchegaray a connaissance de l’usage de la

torture en Algérie par la lecture du journal La Croix et a été le témoin d'échanges parfois

houleux,  notamment  en  ce  qui  concerne  les  prises  de  positions  contre  la  torture  et  les

injustices dont étaient victimes les Algériens36. Enfin, la réforme liturgique consiste en une

révision du Missel romain. La première étape est la publication de l’encyclique Mediator Dei

(1947),  publiée par  le  pape  Pie XII  en 1947.  Elle  sera ensuite  mise  en application,  avec

certaines  réticences,  à  la  suite  du  Concile  Vatican  II  et  de  l’adoption  de  la  constitution

Sacrosanctum  concilium qui  prévoit,  tout  en  conservant  le  latin  comme  langue  d’usage,

d'introduction des langues vernaculaires dans les offices afin d’augmenter l'implication des

fidèles37. À Bayonne, l’abbé Etchegaray se verra confier la direction de l’Action catholique

pour  le  diocèse  de  Bayonne,  où  il  s’avérera  un  homme méticuleux  et  minutieux,  qui  se

distingue par ses talents d’organisation38. Il dirige les œuvres du diocèse avant d’être nommé

vicaire  général  pour  le  diocèse  de  Bayonne  par  le  successeur  de  Mgr  Terrier,  Mgr  Paul

Gouyon. Mgr Etchegaray quitte le diocèse de Bayonne pour entrer au Secrétariat général de

l’épiscopat39. En tant que secrétaire adjoint, il doit dresser le compte-rendu des réunions de

31 La Croix du 06 septembre 2019 : « Cardinal Roger Etchegaray, le Basque universel », p. 12.
32 Roger Cardinal Etchegaray,  J’ai senti battre le cœur du monde. Conversations avec Bernard Lecomte, « Texto »,

Tallandier, 2019, pp. 28-29.
33 Ibid. p. 34-35.
34 Ibid., pp. 41-49.
35 Ibid., pp. 49-52.
36 Ibid., pp. 52-53.
37 Bernard Lecomte, Tous les secrets du Vatican, Perrin, 2019, pp. 336-337.
38 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 46.
39 Ibid., p. 58.

13



l’Assemblée des Cardinaux et Archevêques, qu’il présente au secrétaire de l’Assemblée, Mgr

Guerry, ainsi qu’au Président, Mgr Achille Liénart40. Entre 1962 et 1965, il est le témoin de

l’ombre du Concile Vatican II, au cours duquel il met en contact des évêques qui ne s’étaient,

pour la plupart jamais rencontrés41. Dans ce cadre-là, il rencontrera de nouveau Mgr Karol

Wojtyla  et  de  futurs  papes  comme  Mgr  Gianbattista  Montini  ou  encore  un  jeune  prêtre

allemand du nom de Joseph Ratzinger42. À son retour à Paris, il prend en charge le secrétariat

de l’épiscopat puis est ordonné évêque auxiliaire de Paris à la fin des années 196043. De 1970

à  1985,  il  est  archevêque  de  Marseille.  C’est  dans  la  cité  phocéenne  que  la  dimension

diplomatique de Mgr Etchegaray va se développer. En effet, il maintient un contact avec les

différentes communautés et les autorités civiles de la ville en fonction des besoins de chacun.

Il laissera ainsi un souvenir très fort au sein de la ville de Marseille44. En même temps que ses

responsabilités  à  Marseille,  Mgr  Etchegaray  devient,  en  1971,  président  du  Conseil  des

Conférences épiscopales d’Europe, une institution qui vise à renforcer la collaboration entre

les évêques d’Europe45. Il quittera ces fonctions en 1979. En 1975, il est élu à la tête de la

Conférence des Évêques de France et devient également Prélat de la Mission de France. Il

occupera ces deux fonctions jusqu’en 198146. Il est créé cardinal lors du premier consistoire

du pontificat de Jean-Paul II, le 30 juin 197947. En 1984, le pape polonais le nomme à la tête

des Conseils pontificaux Justice et Paix et Cor Unum48. Afin de se consacrer totalement à ses

fonctions romaines, il demande à être déchargé de l’archevêché de Marseille en 1985. Ces

nouvelles fonctions l’amèneront souvent à agir en parallèle de la diplomatie du Saint-Siège,

une diplomatie dont il nous apparaît opportun de développer rapidement l’étude.

40 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit.,  p.67.
41 Ibid., p. 81.
42 Ibid., pp. 82-83.
43 Ibid., pp. 141-142.
44 Conversations avec Bernard Lecomte, Charny-Orée-de-Puysaye (89), le 06 mars 2019.
45 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit, p.155.
46 Ibid.
47 Journal du 30 juin 1979, France 3. URL : <https://fresques.ina.fr/reperes-mediterraneens/fiche-media/Repmed00429/
mgr-etchegaray-est-fait-cardinal.html>, consulté le 13 mai 2020.
48 Sud-Ouest du 13 avril 1984.

14

https://fresques.ina.fr/reperes-mediterraneens/fiche-media/Repmed00429/mgr-etchegaray-est-fait-cardinal.html
https://fresques.ina.fr/reperes-mediterraneens/fiche-media/Repmed00429/mgr-etchegaray-est-fait-cardinal.html


Les origines de la diplomatie pontificale remontent au IVe siècle, lorsque le Saint-Siège

a  envoyé  des  représentants  à  travers  l’Europe.  Il  s’agissait  d’évêques  résidentiels  qui

disposaient de pouvoirs spéciaux49. Au Ve siècle, la papauté envoie des représentants, évêques

ou diacres,  à Constantinople.  Ils  doivent  non seulement aider  le  patriarche et  les évêques

byzantins à résoudre des questions doctrinales ou disciplinaires, mais aussi maintenir des bons

rapports  entre  Rome  et  la  cour  impériale.  Ainsi,  l’un  d’eux,  nommé Julien  de  Kios,  est

l’ancêtre des nonces apostoliques. En effet, chargé de représenter le pape Léon Ier au Concile

de Chalcédoine (453), il reste à Constantinople pour veiller à l’application de celui-ci et sert

de lien entre le Saint-Siège et la capitale de l’Empire. Il reçoit du Pape deux lettres de créance

qu’il remet au Patriarche et à l’Empereur50. Pendant le Moyen-Âge central (Xe-XIIIe siècles), les

légats pontificaux sont envoyés auprès des États pour des missions temporaires importantes et

sont présents aux grands événements politiques et ecclésiaux de la chrétienté. Toutefois, la

situation commence à évoluer à la fin du Moyen-Âge, avec l’émergence des États-nations. En

effet, ceux-ci adoptent des codes régissant les relations diplomatiques entre États. Le Saint-

Siège va s’approprier ces codes, afin de renforcer la cohésion des catholiques européens, de

garantir  son  indépendance  vis  à  vis  de  ses  voisins  européens  et  d'assurer  des  relations

amicales avec eux. À la fin du xve siècle, la papauté accrédite un premier nonce apostolique

auprès de la République de Venise. Le roi de France, Louis XI (1461-1483), est le premier

souverain d’Europe à nommer un ambassadeur près le Saint-Siège51. Au XVIe  siècle, le Traité

de Westphalie (1648) confirme l’intégration du Saint-Siège dans le concert des nations par la

mise  en  place  de  missions  permanentes.  Désormais,  les  nonciatures  apostoliques  sont

présentes dans tous les États européens52. L’importance de la diplomatie aux yeux du Saint-

Siège  conduit  celui-ci  à  fonder  l’Académie  pontificale  ecclésiastique,  afin  de  former  le

personnel religieux qui intégrera la Section pour les Relations avec les États au sein de la

Secrétairerie d’État. Fondée en 1701, celle-ci  est  toujours en activité et  compte parmi ses

membres  prestigieux :  Pie  XII  (1939-1958),  Jean  XXIII  (1958-1963)  ou  encore  Paul  VI

(1963-1978)53.  L’autorité du pape commence à être  contestée lors de la  mise en place de

l’absolutisme royal en Europe puis, au  XVIIIe siècle, par le développement de la philosophie

des Lumières. Cette contestation des pouvoirs spirituel et temporel du pape atteint son apogée

avec la Révolution française puis la période napoléonienne. Ce n’est qu’avec le Congrès de

49 Jean-Louis Cardinal Tauran, « Pourquoi une diplomatie pontificale ? »,  Revue d’éthique et de théologie morale,
n°239, 2006, p. 9.

50 Ibid.
51 Bruno Joubert, « La diplomatie du Saint-Siège », Pouvoirs, n°162, 2017, p. 48.
52 Jean-Louis Cardinal Tauran, op.cit., p. 11.
53 Bruno Joubert, op. cit., p. 48.

15



Vienne (1815) et le protocole d’Aix-la-Chapelle (1818) que le Saint-Siège retrouve sa place

au sein de l’ordre international et réaffirme sa dignité spirituelle54. À la fin du XIXe  siècle, la

perte des États pontificaux prive le Saint-Siège de sa dimension temporelle. Cependant, il

continue  d’exercer  ses  prérogatives  diplomatiques  en  nouant  des  relations  diplomatiques,

participant  à  la  signature  d’accords  internationaux  et  mettant  en  place  une  représentation

permanente par l’accréditation de nonces apostoliques55. La Question romaine est résolue par

les Accords du Latran (1929), signés entre, d’une part, Benito Mussolini pour le Royaume

d’Italie, et le cardinal Pietro Gasparri pour le pape Pie XI. Ces accords prévoient la création

de  l’État  de  la  Cité  du  Vatican  afin  de  donner  une  assise  territoriale  garantissant  la

souveraineté du Saint-Siège56. L’article 24 de ces accords vient souligner la limite d’action du

Vatican :

Le Saint-Siège, en ce qui touche la souveraineté qui lui appartient, déclare qu’il veut demeurer
et demeurera étranger aux compétitions temporelles entre les États, et aux réunions internationales
convoquées pour cet  objet,  à moins que les parties  en litiges ne fassent  un appel  unanime à sa
mission de paix, se réservant en chaque cas de faire valoir sa puissance morale et spirituelle57.

La  diplomatie  du  Saint-Siège  a  une  vocation  universelle.  Celle-ci  passe  par  une

représentation auprès des États. À l’heure actuelle, 184 pays ont des relations diplomatiques

avec  le  Vatican  et  seulement  15  pays  ne  le  reconnaissent  pas58.  Ces  derniers  perçoivent

l’autorité du pape sur les Églises locales comme une ingérence étrangère dans les affaires du

pays. Cela entraîne des persécutions à l’encontre des communautés et du clergé catholique en

raison de leur fidélité au pape59. Leur sort devient un motif de préoccupation pour le Saint-

Siège.  Il  peut  soit  décider de s’accommoder avec les régimes dans le but d’améliorer les

conditions de vie des communautés, ou bien refuser de s’entendre avec eux, au risque de

provoquer un renforcement des persécutions voir la disparition des communautés catholiques.

La position du Saint-Siège est ainsi résumée par le cardinal Angelo Sodano, Secrétaire d’État

de Jean-Paul II de 1990 à 2005 : « Si un peuple souffre, le Saint-Siège traite avec qui peut

soulager les souffrances, au risque d’être incompris 60». Les exemples les plus parlants sont la

Chine et le Vietnam. La République populaire de Chine souhaite contrôler l’Église de Chine

par différents biais, ce que n’accepte pas Rome. La diplomatie du Saint-Siège s’emploie à

54 Jean-Louis Cardinal Tauran, op. cit., p. 11.
55 Ibid.
56 Ibid.
57 Ibid. Voir également Bruno Joubert, op. cit., p. 49.
58 Bruno Joubert, op. cit., p. 50.
59 Ibid., p. 53.
60 Ibid.

16



favoriser la vie de l’Église de Chine et à réconcilier les catholiques fidèles au pape et ceux

fidèles  à  Pékin61.  À  l’inverse,  au  Vietnam,  le  Saint-Siège  œuvre  à  un  rapprochement

diplomatique  visant  à  permettre  une  reconnaissance  complète  de  l’Église  catholique

vietnamienne.  La  diplomatie  pontificale  passe  aussi  par  la  représentation  auprès  des

organisations internationales et  régionales,  c’est  pourquoi  l’État  de la  Cité  du Vatican est

notamment membre de l’Onu ou de l’Unesco, avec le  statut  d’observateur,  et  envoie des

représentants  auprès  du  Conseil  de  l’Europe,  de  l’Organisation  des  États  américains,  de

l’Organisation de la Ligue arabe ou encore de l’Union africaine62. Le Saint-Siège est animé

par des principes qui dirigent sa diplomatie et font son originalité. Ainsi, celle-ci vise à établir

des ponts et rechercher le dialogue, tout en restant impartial dans les querelles entre États et

en  défendant  une  vision  à  long  terme.  Ces  repères  peuvent  paraître  inadaptés  aux

comportements diplomatiques contemporains mais permettent au Vatican de gagner le respect

des États, en particulier celui des plus puissants. Nous verrons dans les pages suivantes un

exemple  d’application  de  ces  différents  repères  à  travers  quelques  missions  de  Mgr

Etchegaray.

Le Saint-Siège représente une particularité dans la sphère diplomatique puisque, ainsi

que l’indique le professeur Jean-Baptiste d’Onorio, spécialiste de la diplomatie bilatérale et

multilatérale du Saint-Siège, il « est les seul cas d’un sujet de droit international qui poursuit

des buts religieux et moraux63 .» Le Saint-Siège recherche tout d’abord à défendre la liberté

religieuse, c’est à dire à garantir la possibilité d’accomplir ce que dicte la conscience dans la

recherche de la vérité et de professer sa foi publiquement, dans une appartenance libre à une

communauté organisée de croyants. De plus, s’il refuse son appui moral ou matériel à une

querelle entre États, il peut faire office de médiateur en cas de sollicitation des belligérants.

Par exemple, ce fut le cas afin de régler la crise du canal de Beagle entre l’Argentine et le

Chili  dans  les  années  1980.  La  diplomatie  du  Saint-Siège  a  également  pour  mission  de

défendre les intérêts de l’Église catholique, ses droits ainsi que ses fidèles. Elle doit également

faire  reconnaître  aux  États  l’autorité  de  Rome  sur  les  Églises  locales.  Cela  passe  non

seulement par la désignation de la hiérarchie et le respect des biens de l’Église mais aussi par

l’assurance de la liberté de culte et l’absence de discrimination contre les fidèles.

Enfin, le Saint-Siège met en avant la protection de valeurs spirituelles et morales. La

première d’entre elles est le respect de la dignité humaine et des droits de l’homme. Cela

suppose  le  respect  de  la  vie  à  tous  les  stades  du  développement  biologique.  Il  défend

61 Bruno Joubert, op. cit., pp.52-53.
62 Ibid.
63 Ibid., p. 48.

17



également la liberté de religion car c’est le meilleur indicateur des libertés d’une société. Si

celle-ci est bafouée, alors les autres sont également menacées. Découlant du respect de la

personne humaine, le soutien au développement humain est une seconde valeur importante

aux yeux du Vatican. Celui-ci considère que toute personne a droit à des conditions de vie

décentes, à la protection de la famille et à la promotion du développement social, dans les

conditions du respect de la dignité de l’homme et de la femme64. Il souhaite ainsi favoriser la

solidarité, la justice et le partage face aux dérives financières ou économiques, aux écarts de

richesses et au sous-développement. Le Saint-Siège, à travers l’encyclique Centesimus annus

(1991), considère que la démocratie est une bonne chose tout en mettant en garde contre les

dérives et les excès pouvant lui être associés. Il appelle également au respect des valeurs de

sociétés plus traditionnelles voire moins développées.  Le pape Paul VI résume ainsi  cette

position :

Le Saint-Siège n’a aucune puissance temporelle, aucune ambition d’entrer en concurrence avec les
États.  De  fait,  nous  n’avons  rien  à  demander,  aucune  question  à  soulever ;  tout  au  plus  un  désir  à
formuler, une permission à demander : celle de pouvoir nous servir dans ce qui est de notre compétence,
avec désintéressement, humilité et amour 65

Le Saint-Siège se prononce également contre la guerre et en faveur de la recherche de

la paix. En aucun cas, selon lui, la guerre ne peut être une solution de règlement des conflits

entre  nations.  Les  condamnations  par  le  souverain  pontife  sont  ainsi  nombreuses,  en

particulier à l’époque contemporaine. Nous pouvons citer par exemple celle de la Première

guerre  mondiale  par  le  pape  Benoît  XV  (1914-1922)  dans  l’encyclique  Ad  beatissimi

apostolorum pincipis (1914), le célèbre « Plus jamais la guerre » du pape Paul VI devant les

Nations Unies (1965) ou encore la désapprobation de la guerre du Golfe (« la guerre, une

aventure sans retour »), en 1991, ou de l’opération militaire en Irak (« La guerre est toujours

une défaite de l’humanité ») par le pape Jean-Paul II66. Le Vatican a œuvré en faveur d’un

désarmement  collectif  qui  va  au-delà  de  l’équilibre  de  la  terreur,  c’est  à  dire  qu’il  faut

dépasser la simple dissuasion pour instaurer un équilibre durable67. Il appuie pour cela des

initiatives  comme le  traité  de  non-prolifération  nucléaire  (Moscou,  1971),  celui  contre  le

développement  et  l’utilisation  d'armes  chimiques  (Paris,  1993)  ou  encore  celui  contre  le

développement des mines anti personnelles (Ottawa, 1997), tout en reconnaissant le droit des

64 Jean-Louis Cardinal Tauran, op. cit., p. 15.
65 Discours du pape à l’Organisation des Nations Unies à l’occasion du vingtième anniversaire de l’organisation [en

ligne], consulté le 14 octobre 2020. URL : http://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/speeches/1965/documents/hf_p-
vi_spe_19651004_united-nations.pdf.

66 Bruno Joubert, op. cit., p. 54.
67 Jean-Louis Cardinal Tauran, op. cit., p. 15.

18



États  à  se  défendre  par  eux-mêmes  en  cas  d’agression,  comme  l’atteste  la  constitution

apostolique Gaudium et Spes du Concile Vatican II :

« Aussi longtemps que le risque de guerre subsistera, qu’il n’y aura pas d’autorité internationale
compétente et disposant de forces suffisantes, on ne saurait dénier aux gouvernements – une fois épuisées
toutes les possibilités de règlements pacifiques - le droit de légitime défense 68»

Le Saint-Siège considère la justice comme la condition  sine qua non  de la paix. Le

pape Jean-Paul II comme son successeur Benoît XVI ont beaucoup défendu cette vision, le

premier en affirmant qu’il ne peut y avoir de paix sans justice, le second en faisant appel à la

solidarité des États, afin de former une communauté internationale qui mérite ce terme69. La

primauté  du  droit  international  est  tout  aussi  importante  aux  yeux  du  Vatican.  En  effet,

l’application rigoureuse des règlements internationaux permet, selon lui, d’éviter que le plus

puissant  prenne l’ascendant  sur  un  plus  faible  dans  la  mesure  où  les  deux disposent  des

mêmes droits et de la même dignité70. Le pape Jean-Paul II indique ainsi, dans sa dernière

allocution devant les Nations Unies (5 octobre 1995) :

Par sa nature,  la famille est une communauté fondée sur la confiance réciproque, sur le soutien
mutuel, sur le respect sincère. Dans une famille authentique, il n’y a pas de domination des forts  ; au
contraire, les membres les plus faibles sont, précisément en raison de leur faiblesse, doublement accueillis
et servis71.

Le Pape conduit la diplomatie pontificale et lui imprime son style selon sa vision du

rôle  de l’Église  dans  les  affaires  du monde.  Il  exerce cette  capacité  en s’appuyant  sur la

perception de l’opinion publique et en impulsant les orientations de la Secrétairerie d’État.

Depuis  le  Concile  Vatican  II  (1962-1965),  la  diplomatie  du  Saint-Siège  se  déploie  hors

d’Europe et  s’ouvre  désormais  au  monde72.  Le  pape  Paul  VI a  inauguré  la  politique  des

voyages pontificaux, ce qui a permis de moderniser et de personnaliser l’action des papes qui

deviennent des acteurs majeurs et visibles de la diplomatie du Saint-Siège73. Le pape Jean-

Paul II aura eu le plus d’impact sur les affaires du monde, associant engagement politique,

sens  de  la  communication  et  spiritualité.  Si  son  rôle  déterminant  dans  la  chute  du  bloc

communiste est admis, ses prises de position en faveur de l’indépendance de la Slovénie et de

la Croatie ont pu être considérées comme un faux pas au regard du contexte de l’éclatement

68 Jean-Louis Cardinal Tauran, op. cit., p. 16.
69 Ibid.
70 Ibid.
71 Ibid.
72 Bruno Joubert, op. cit., p. 55.
73 Ibid., p. 56.

19



de l’ex-Yougoslavie74. Son successeur, le pape Benoît XVI (2005-2013), a pu sembler moins à

l’aise sur la scène internationale mais il a donné à la diplomatie du Saint-Siège une dimension

plus  ecclésiale  par  l’instauration  d’un  dialogue  avec  l’islam,  un  soutien  apporté  aux

catholiques chinois et un rapprochement avec les orthodoxes, à commencer par le patriarche

de Moscou. Sous son pontificat,  les Printemps arabes et  la  guerre civile  syrienne pose la

question de la défense des chrétiens d’Orient75. Le pape François (élu en 2013) souhaite attirer

l’attention sur la crise des réfugiés, en se rendant notamment sur l’île de Lampedusa en 2013,

et  sur  celle  de  Lesbos  en 201676.  Il  veut  également  faire  de l’Église  une  conscience  qui

s’affirme face aux excès de la mondialisation (finance, économie, sciences, politique). Dans

son encyclique Laudato Si’ (2015), il pose la question de la marchandisation des hommes et

du  gaspillage  des  ressources,  alertant  en  particulier  sur  les  enjeux  du  climat  et  de

l’environnement. Il se tourne vers les périphéries, c’est à dire les zones ou les franges les

moins favorisées de la société, que ce soit en Afrique, en Asie, ou en Europe77. Sa vision de la

diplomatie  s’inscrit  dans  celle  de  ses  prédécesseurs :  il  veut  poursuivre  l’effort  de

normalisation des relations avec la Chine, le rapprochement avec l’orthodoxie, en nouant des

relations avec le Patriarche de Constantinople et celui de Moscou. Il doit également prendre la

défense des communautés chrétiennes en Irak, en Syrie ou au Liban qui sont confrontées aux

violences  et  aux persécutions  liées  à  la  guerre,  au  radicalisme et  au  terrorisme.  Il  est  la

cheville ouvrière du rapprochement entre Cuba et les États-Unis, dont l’annonce a été faite par

les présidents américain et cubain Barack Obama et Raúl Castro à la fin de l’année 201478.

Sous l’autorité du Secrétaire d’État et du sous-secrétaire pour les Relations avec les

États, la Secrétairerie d’État répond aux instructions du souverain pontife79. Ses membres sont

issus des quatre coins de la planète et possèdent une forte expérience de terrain, ce qui leur

permet d’être parés à tout contexte culturel. La Secrétairerie est le dicastère le plus proche du

Saint-Père. Elle voit le jour à la fin du XVe siècle, la charge de Secrétaire d’État étant créée au

XVIIe siècle80. Dans un premier temps, chargée des affaires intérieures et extérieures du Saint-

Siège, elle connaît un certain nombre d’évolutions au cours du  XXe siècle. Le pape Paul VI

réforma  une  première  fois  la  Curie  par  le  biais  de  la  constitution  apostolique  Regimini

Ecclesiae  universae  (1967)81.  Celle-ci  entérina  la  disparition  de  la  troisième  section,  la
74 Bruno Joubert, op. cit.
75 Ibid., p. 56.
76 Ibid.
77 Ibid.
78 Ibid.
79 Ibid.
80 François Jankowiak, « Secrétairerie d’Etat », dans Christophe Dickès,  Dictionnaire du Vatican et du Saint-Siège,

« Bouquins », Robert Laffont, 2013, pp. 903-906.
81 Ibid.

20



chancellerie des Brefs et la Secrétairerie d’État devint un collaborateur direct et personnel du

pape. La transformation la plus importante intervint avec la constitution apostolique  Pastor

bonus  (1988)82. Celle-ci prévoit en effet la division de la Secrétairerie en deux sections : la

première  section,  aussi  appelée  Section  pour  les  Affaires  générales.  Elle  est  chargée

d’expédier les affaires qui concernent l’Église universelle et les relations avec les dicastères

de la Curie romaine83. Cela veut dire que la section est compétente en matière de rédaction des

documents confiés par le pape, d’actes de nomination en Curie, de régulation du service et de

l’activité des représentants du Saint-Siège. Elle est également chargée de la surveillance des

organes de communications du Saint-Siège, parmi lesquels  L’Osservatore romano  et Radio

Vatican84. La seconde section, portant le nom de Section pour les relations avec les États, est

chargée des relations diplomatiques du Saint-Siège avec les États, notamment pour nouer des

accords  internationaux  tel  que  des  concordats.  Sur  délégation  du  Saint-Père,  elle  est

également  compétente  pour  préparer  la  constitution  et  la  modification  des  Églises

particulières, ainsi que les nominations associées. Elle peut également préparer la nomination

des évêques, en lien avec la Congrégation pour les évêques dans les pays qui ont conclu des

traités ou des accords de droit international85. En 2017, une troisième section, la Section pour

le personnel diplomatique du Saint-Siège, voit le jour. Au total, l’appareil diplomatique du

Saint-Siège se compose d’une cinquantaine d’agents de la section pour les relations avec les

États et d’une partie des agents de la section pour les affaires générales qui surveillent les

affaires internes de l’Église à l’étranger86.

Au sein de la Curie romaine, d’autres dicastères jouent également un rôle au service de

la diplomatie du Saint-Siège. D’une part en menant une action dans le domaine international,

afin  de  coordonner  l’action  caritative  et  de  développement,  d’autre  part  en agissant  pour

promouvoir  le  dialogue  inter-religieux  et  assurer  la  propagation  évangélique87.  Enfin,  ils

favorisent les liens avec les autres confessions chrétiennes. Nous pouvons notamment citer les

dicastères Justice et Paix et Cor Unum. Justice et Paix est considéré comme le ministère des

Droits  de l’Homme du Vatican,  un aspect  mis en avant par Jean-Paul II  au cours de son

pontificat88. Le Conseil pontifical dispose d’une structure unique, puisqu’elle s’appuie sur ses

antennes  locales  et  sur  les  organisations  et  congrégations  catholiques  nationales  ou

82 François Jankowiak, op. cit.,  pp. 903-906.
83 Ibid.
84 Ibid.
85 Ibid.
86 Bruno Joubert, op. cit., p. 50.
87 Ibid. p. 51.
88 Entretien avec Bernard Lecomte, Charny-Orée-de Puysaye (89), 06 mars 2019,

21



internationales  chargées  de la promotion de la  paix et  de la  solidarité89.  Justice et  Paix a

également des relais internationaux en étant présent au sein de l’Organisation mondiale du

Commerce et de la Banque mondiale. De plus, les membres de Justice et Paix ont été amenés

à conduire des missions d’apaisement des conflits90. Cela permet d’obtenir des informations

sur la réalité du terrain91. Cor Unum est, lui, chargé de tout ce qui concerne la doctrine sociale

de l’Église. Il doit en outre coordonner l’activité caritative du Saint-Siège et de l’Église, dans

une acception large : les diocèses, le réseau Caritas, les Œuvres pontificales missionnaires ou

encore la Société Saint-Vincent-de-Paul92. Il a été chargé plus particulièrement d’accompagner

l’activité  de  Caritas  à  partir  de  200493.  En  janvier  2017,  le  dicastère  pour  le  service  du

développement humain intégral est créé par le pape François. Il reprend les attributions de

Justice  et  Paix  et  Cor  Unum,  ce  qui  a  pour  conséquence  la  suppression  de  ces  deux

dicastères94.

Le dispositif de représentation à l’étranger du Saint-Siège se compose d’une centaine

de nonciatures apostoliques et de légations. Les premières nonciatures se sont développées

sous le pontificat de Léon X (1513-1521)95. C'est à travers elles que s’exprime la diplomatie

du Saint-Siège. Le nonce apostolique est  d’abord chargé de suivre les affaires de l’Église

catholique  locale  et  assurer  le  lien  spirituel  avec  Rome.  Il  s’occupe  ensuite  des  affaires

profanes du pays auprès duquel il est accrédité. Les nonciatures les plus anciennes sont les

nonciatures  de  Lisbonne,  de  Madrid,  de  Paris  et  de  Vienne.  Le  nonce  apostolique  est

également doyen du corps diplomatique, un statut défini par le Congrès de Vienne (cf. supra)

de 1815 et la Convention de Vienne de 1961. A la fin de sa mission, le nonce reçoit la barrette

de cardinal qui lui était remise par le chef d’État concerné jusqu’en 1969. Depuis, le nonce est

« élevé à la pourpre cardinalice » par le souverain pontife au cours d’un consistoire public. La

diplomatie du Saint-Siège dispose également de réseaux locaux : réseaux religieux avec les

paroisses,  les  diocèses  et  les  congrégations  religieuses96 ;  réseaux  caritatif  avec  les  ONG

catholiques et associations caritatives. Il faut également ajouter les universités et les écoles

ainsi que les dispensaires et les hôpitaux97. Ces réseaux permettent au Saint-Siège de disposer

89 Marie Lafourcade, « Conseil pontifical Justice et Paix », in Christophe Dickès, Dictionnaire du Vatican et du Saint-
Siège, op. cit., pp. 324-325.

90 Ibid.
91 Ibid. Voir également Bruno Joubert, op. cit., p. 51.
92 Ibid.
93 Ibid.
94 Le Figaro du 31 août 2016 : « Vatican: un ministère du développement humain » [en ligne] (consulté le 13 mai

2020)  <https://www.lefigaro.fr/flash-actu/2016/08/31/97001-20160831FILWWW00154-vatican-un-ministere-du-
developpement-humain.php>

95 Philippe Levillain, « Nonciature », in Philippe Levillain, Dictionnaire historique de la papauté, Fayard, 2006
96 Bruno Joubert, op. cit.
97 Ibid.

22

https://www.lefigaro.fr/flash-actu/2016/08/31/97001-20160831FILWWW00154-vatican-un-ministere-du-developpement-humain.php
https://www.lefigaro.fr/flash-actu/2016/08/31/97001-20160831FILWWW00154-vatican-un-ministere-du-developpement-humain.php


d’un maillage sans équivalent sur le terrain, offrant au Vatican des informations qui font de lui

un  interlocuteur  privilégié  des  États.  Le  Saint-Siège  conclut  des  accords  bilatéraux  qui

peuvent prendre deux formes : soit la forme officielle d’un concordat, certes moins en vogue

aujourd’hui, soit une forme moins solennelle comme des échanges de notes ou un  modus

vivendi. Le concordat permet la reconnaissance de la personne juridique et civile de l’Église

ou d’institutions ecclésiastiques. Il réglemente le libre exercice de la juridiction ecclésiastique

et  prévoit  des  dispositions  relatives  à  la  liberté  de  culte,  à  l’enseignement,  dans  les

établissements  publics  comme dans les  établissements  privés  et  également  concernant  les

questions fiscales. Les négociations autour de ces concordats peuvent être longues et sont

proposées par le Vatican aux États avec lesquels il noue des relations. Le pape Jean-Paul II a

passé des accords bilatéraux avec près de 36 États entre 1979 et 2004. Parmi ces accords,

signalons  le  dernier  concordat  dans  sa  forme  officielle,  signé  par  la  Pologne  en  1993 ;

l’accord signé avec le Gabon, premier État africain à signer un accord avec le Saint-Siège en

1997 mais surtout les accords conclus avec l’État d’Israël, garantissant une reconnaissance

mutuelle, en 1993 et avec l’Autorité palestinienne. À l’heure actuelle, l’un des plus anciens

concordats  encore  en  vigueur  est  le  concordat  signé  entre  le  Premier  Consul  Napoléon

Bonaparte et le pape Pie VII en 1801 et s’appliquant toujours en Alsace, Lorraine et Moselle.

Néanmoins,  au-delà  de  la  diplomatie  officielle  du  Saint-Siège,  incarnée  dans  un  premier

temps par le cardinal Agostino Casaroli (1914-1998), Jean-Paul II développe une activité plus

secrète,  assumée  par  le  cardinal  Roger  Etchegaray98.  Il  s'agit  d'une  démarche  tout  à  fait

particulière qui dépasse les cadres de la diplomatie classique. En effet, Mgr Etchegaray est

souvent envoyé par Jean-Paul II en tant que « représentant du pape » afin de faire avancer les

dossiers de l’Église et de la foi. Il donne également une allure humaine à son action en ayant

de  longs  entretiens.  Au  cours  de  ces  entretiens,  le  cardinal  Etchegaray  fait  parler  son

interlocuteur dans des conditions éloignées de la diplomatie classique. C’est notamment le cas

lors de la rencontre avec Fidel Castro qui se déroule en pleine nuit99. Nous pouvons donc nous

demander en quoi la diplomatie du Saint-Siège est mise en avant par l’action du cardinal

Roger Etchegaray. 

Nous intéresserons dans un premier temps aux missions menées par Mgr Etchegaray

en Chine, à Cuba et au Vietnam, des pays difficiles d’accès pour des raisons  idéologiques, et

où la situation de l’Église locale est préoccupante. Ensuite, notre étude portera sur les cas du

Rwanda  et  de  la  Yougoslavie,  deux  pays  dont  le  contexte  de  guerre  civile  favorise  le

développement  d’une  politique de purification ethnique.  Enfin notre  étude portera  sur  les
98 Entretien avec Bernard Lecomte, Charny-Orée-de-Puysaye, 06 mars 2019.
99 Ibid.

23



missions du cardinal Etchegaray au Proche Orient, en particulier pendant la guerre du Liban,

au cours de la Seconde Intifada et enfin à la veille du déclenchement de la guerre d’Irak.

24



25

Illustration 2: Le  cardinal Etchegaray lors de la célébration des 25 ans de pontificat de Jean-
Paul II en 2003 (La Vie du 12 septembre 2019)



I. La pourpre cardinalice en pays rouge

1. « À la grâce de Dieu » : le cardinal Etchegaray en Chine

1.1. Contexte

1.1.1. La Chine nationaliste (1912-1949)

Jusqu’en  1912,  la  Chine  est  dirigée  par  la  dynastie  des  Qing.  Cette  année-là,

l’empereur Pu Yi (1906-1967) est forcé de proclamer la République et abdique quelques jours

plus tard. Le nationaliste Sun Yat Sen (1866-1925) devient président de la République et son

mouvement, le Guomindang s’empare du pouvoir. Dix ans plus tard, Chen Duxiu (1879-1942)

fonde le parti  communiste  chinois (PCC). Il  se présente tout  d’abord comme le  parti  des

ouvriers puis trouve une assise plus importante auprès du monde paysan. Dans la seconde

moitié des années 1920, émergent deux figures qui joueront un rôle crucial dans les années

26

Illustration 3: La Chine du Guomindang dans les années 1930 (l'Histoire)



suivantes : le général Chiang Kaï-shek (1887-1975) et Chou-en-Laï (1898-1976), qui dirigent

l’armée nationale révolutionnaire100. Dans les années 1930, le Guomindang dirige seul le pays

et s’oppose au PCC, alors que le Japon envahit la Chine à partir de 1931. Cette période est

notamment  marquée  par  la  Longue  Marche  de  1934-1935,  au  cours  de  laquelle  les

communistes chinois tentent d’échapper aux nationalistes, tandis que leur image est en train

de changer de manière positive auprès de la population chinoise. Les ennemis de l’intérieur

laissent leurs différends de côté  pour s’opposer à  cette nouvelle menace.  Après la défaite

nippone en 1945, la lutte entre nationalistes et communistes reprend de plus belle, jusqu’à la

prise  de  Pékin  en  1949.  Le  1er octobre  1949,  Mao  Zedong  (1893-1976)101 proclame  la

République populaire de Chine (RPC). 

1.1.2. La Chine de Mao (1949-1976)

100 Anne Bernard-Grouteau, La Chine. Histoire d’une civilisation millénaire, Ellipses, 2011, p. 167.
101 Ibid. p. 187.

27

Illustration 4: La Chine et ses marges (l'Histoire)



Une nouvelle Constitution est adoptée en 1954. Elle sera suivie de quatre autres dont

la dernière, approuvée en 1982, a été modifiée plusieurs fois, afin de prendre en compte les

nouvelles données idéologiques et économiques. Elle définit le rôle de l’État et l’organisation

des pouvoirs102 : le régime chinois est une « dictature démocratique du peuple», qui repose sur

l’alliance entre le monde ouvrier et le monde paysan, dominée par le PCC103 . L’État planifie

et contrôle l’économie du pays. Le rôle du parti est également précisé : « Le PCC guide le

peuple  dans  ses  efforts  visant  à  l’édification  d’une  civilisation  spirituelle,  matérielle  et

politique  […]  Il  guide  le  peuple  dans  la  promotion  de  la  démocratie  socialiste  et  dans

l’édification  d’une  civilisation  politique  socialiste.  Il  continue  d’étendre  la  démocratie

socialiste104 ».

La Constitution de 1982 prévoit la répartition des pouvoirs comme suit : 

- L’Assemblée nationale populaire : la plus haute autorité de l’État. Ses membres ne

sont élus qu’après une sélection du PCC. Elle se réunit une fois par an et a le pouvoir de

réviser les lois et les activités qui violent la Constitution.

-  Le  Conseil  des  affaires  de  l’État :  il  coordonne l’administration  et  représente  le

pouvoir exécutif.

- La Cour populaire suprême incarne le pouvoir judiciaire. Ses membres sont élus par

l’Assemblée qui est responsable devant elle.

Dans les faits, cette séparation est relative car le parti décide de tout et ses décisions

deviennent des lois en passant par l’Assemblée105.

La construction du communisme passe par deux entreprises : le Grand Bond en avant

en 1958-1959 et la Révolution culturelle de 1966-1969. Les bons résultats de la politique

agricole  poussent  les  dirigeants  communistes  à  accélérer  la  transformation  de  la  société

chinoise.  Cependant,  les  résultats  économiques  calamiteux  conduisent  à  l’échec  de

l’entreprise.  Mao  est  écarté  du  pouvoir  et  la  politique  de  transformation  sur  le  modèle

soviétique est abandonnée. Sur le plan de la politique étrangère, la Chine se brouille avec tous

ses alliés, en particulier avec l’URSS. Mao profite d’un affaiblissement de ceux qui l’avaient

remplacé  au  pouvoir  pour  revenir  sur  le  devant  de  la  scène  et  met  en  place  une  grande

révolution prolétarienne106. Celle-ci est basée sur le Petit Livre rouge et conserve du modèle

102 Anne Bernard-Grouteau, op. cit., p. 191.
103 Ibid.
104 Ibid.
105 Ibid. 
106 Jacques Gernet, Le Monde chinois. Tome 3 : l’époque moderne, le XXe siècle, « Agora », Pocket, 2006, p. 97.

28



soviétique l’utilisation intensive de la propagande et le culte de la personnalité. La première

phase  de  ce  que  l’on  appelle  la  Révolution  culturelle  conduit  au  remplacement  des

révisionnistes,  à  l’instar  de  Deng  Xiaoping  (1904-1997)  qui  est  limogé  de  son  poste  de

secrétaire du parti communiste. La seconde phase voit la création des Gardes rouges qui s’en

prennent aux penseurs et aux gens aisés pendant la seconde moitié de l’année 1966. L’année

suivante, ils s’emparent du pouvoir et effectuent de nombreuses purges, notamment au sein de

l’armée. Entre 1968 et 1969, la reprise en main de l’armée met fin aux exactions des Gardes

rouges.  L’État  et  le  parti  sont  restaurés  au  printemps  1969 ;  une  nouvelle  Constitution

remplace celle de 1954. Les dernières années de Mao sont marquées par les derniers effets de

la Révolution culturelle, notamment au niveau économique. En effet, les effets conjugués du

Grand Bond en avant et de la Révolution culturelle font que la Chine accuse un retard sur les

autres nations qui l’entourent107.

1.1.3. La Chine après Mao (1976-2000)

Après une période marquée par une certaine instabilité gouvernementale, notamment

l’épisode de la Bande des Quatre réunie autour de la veuve de Mao, Deng Xiaoping finit par

s’imposer à la tête du PCC en 1981108. Ce communiste réformiste considère que l’ouverture

diplomatique et  économique permettra de renforcer la Chine.  Il  met d’abord en place des

mesures  favorisant  l’agriculture.  Ainsi,  les  campagnes  bénéficient  de  l’autorisation  des

exploitations  familiales  et  de  la  création  de  petites  entreprises  privées109.  De  nouvelles

techniques se développent et les agriculteurs voient leurs revenus s’accroître. Confrontés au

retard accumulé par l’empire du milieu, les dirigeants chinois font appel aux investisseurs

étrangers et aux capitaux occidentaux et japonais. Sur un plan diplomatique, les relations entre

l’URSS et la Chine, tendues depuis la mort de Staline, s’apaisent suite à celle de Mao. Le

pays du milieu se rapproche également des Etats-Unis au cours des années 1970110.  Deng

Xiaoping  veut  également  réformer  l’État.  Pour  cela,  il  s’agit  de  reconstruire  le  parti  en

s’appuyant sur une reconnaissance des erreurs du passé, en conservant la pensée de Mao, en

ayant un recul suffisant et en ménageant à la fois les partisans d’une ligne dure et les modérés,

tout en rajeunissant les cadres.

Dans un premier temps, il modernise le parti. Afin d’atteindre cet objectif, le parti se

remet en question par rapport aux errements du passé et à l’héritage de Mao dans la direction

107 Jacques Gernet, Le monde chinois, op. cit. p. 100.
108 Anne Bernard-Grouteau, La Chine, op. cit., p. 213.
109 Jacques Gernet, Le monde chinois, op. cit. p. 101.
110 Anne Bernard-Grouteau, La Chine, op. cit., p. 215.

29



du pays. Ensuite, les modérés, parvenus au pouvoir avec Deng Xiaoping, trouvent un terrain

d’entente avec les plus extrêmes : la discussion est possible mais si une décision est prise, les

membres du parti doivent s’y soumettre. Enfin, les cadres du parti sont rajeunis et des mesures

sont prises, afin d’encadrer l’accession et la durée d’un mandat. Dans un second temps, une

nouvelle Constitution est instaurée en 1982. Elle est régulièrement modifiée dans les années

qui suivent, afin de mettre en place les changements initiés par Deng Xiaoping, dont le plus

important  est  la  mise  en  place  de  l’« économie  socialiste  de  marché »  qui  vient  en

remplacement  de  la  planification  de  l’économie.  À  partir  de  1984,  l’élan  réformateur

s’accélère  et  les  Chinois  accèdent  à  de  nouvelles  libertés  intellectuelles  et  politiques.

Désormais,  les  débats,  les  revues  se  développent,  participant  à  l’ouverture  et  à  la

modernisation  du  pays111.  La  seconde  moitié  de  la  décennie  1980  marque  cependant  un

tournant avec l’apparition des premiers signes d’une crise économique112. En effet, alors que

l’économie  était  stabilisée  du  fait  de  sa  planification,  la  libération  des  prix  conduit  à

l’augmentation des prix. Un retour aux restrictions est nécessaire,  en particulier en ce qui

concerne les  importations.  Le crédit  est  quant  à  lui  encadré.  Toutes  ces  mesures visent  à

calmer l’appareil  de production pour pouvoir le  relancer de nouveau plus efficacement113.

C’est  le début d’une contestation,  au niveau du parti  et de la population, en particulier  la

jeunesse114. Celle-ci a déjà laissé transpirer ses aspirations à plus de liberté dans les années

1970,  d’abord  avec  le  manifeste  des  étudiants  de  Canton,  qui  ont  été  trompés  par  la

Révolution  culturelle,  puis  avec  le  printemps  de  Pékin  de  1978.  Cette  contestation  va

s’exprimer à travers les manifestations de la place Tiananmen au printemps 1989 qui appellent

à  plus  de démocratie,  de libertés  et  rejettent  la  corruption et  les  inégalités  sociales115.  Le

gouvernement engage une répression très féroce, notamment lors de la journée du 04 juin116.

Malgré sa volonté réformatrice, Deng Xiaoping est la cible des critiques pour sa répression

des manifestations, non seulement à l’intérieur de son pays mais également de la part de ses

homologues occidentaux qui s’entendent sur des sanctions à l’encontre du Pays du Milieu. Il

sera limogé pour cela en 1997 et remplacé à la tête de l’État par Jiang Zemin (né en 1926). La

Chine apparaît d’autant plus affaiblie que, suite à la disparition des régimes en Europe de

l’Est et Centrale, en particulier celle de l’URSS, la Chine est seule face à l’Occident. 117.
111 François Godement, Jean-Philippe Béjà, « Histoire de la Chine de 1949 à nos jours », Encyclopedia Universalis [en

ligne] consulté le 05 juin 2020. URL : http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/chine-histoire-de-1949-a-nos-
jours/.

112 Anne Bernard-Grouteau, op. cit., p.226.
113 François Godement, Jean-Philippe Béja, op. cit.
114 Jacques Gernet, op. cit., p. 103.
115 Ibid.
116 François Godement, Jean-Philippe Béja, op. cit.
117 Ibid.

30

http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/chine-histoire-de-1949-a-nos-jours/
http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/chine-histoire-de-1949-a-nos-jours/


1.1.4. La Chine populaire face aux religions

La Chine populaire reconnaît actuellement cinq religions : le bouddhisme, le taoïsme,

l’islam, le christianisme et le confucianisme. En leur sein sont admis : la forme bouddhique

des Han et ses variantes mongoles et thaïlandaises ; l’islam des ahong et des confréries soufi,

des minorités Hui et turcophones ; le protestantisme et le catholicisme romain. Le taoïsme et

le confucianisme représentent un cas particulier : le taoïsme est reconnu tardivement comme

une religion proche du bouddhisme, tandis que le confucianisme est considéré comme faisant

partie intégrante de l’idéologie féodale et réactionnaire, ce qui poussa le régime communiste à

ne pas lui accorder de légitimation118. Après sa conquête du pouvoir, le PCC décide de mettre

de côté l’opposition idéologique envers la religion, afin de lutter plus efficacement contre les

tensions extérieures119. Pour cela, il désire une alliance avec les éléments non-communistes de

la  société  chinoises,  afin  de  limiter  et  d’encadrer  le  secteur  religieux.  Les  dits  éléments

fondèrent  des  associations  religieuses  loyales  au  PCC,  sous  l’impulsion  de  personnalités

comme Zhou Enlaï (1898-1976). Ainsi nous pouvons citer l’Association islamique chinoise et

l’Association  bouddhique  chinoise,  créées  en  1953,  le  Mouvement  des  Trois  Autonomies

l’année  suivante120,  l’Association  taoïste  chinoise  et  l’Association  patriotique  catholique

chinoise en 1957. Cependant, les relations entre les différentes religions et le pouvoir central

diffèrent selon la religion : en effet, alors qu’elles sont plutôt courtoises avec les bouddhistes

et les musulmans, elles sont difficiles avec les catholiques romains et totalement absentes avec

le taoïsme121.

Deux structures voient le jour afin de gérer ce que les autorités chinoises considèrent

comme le « secteur religieux » :

• Le Bureau des  Affaires  religieuses :  créé  en  1954,  il  s’occupe des  relations  avec  les

associations religieuses. Il protège les intérêts des communautés tout en appliquant les

mesures décidées par le parti et veille à leur encadrement politique122.

• Le Département du Front Uni : il noue des relations personnelles avec chaque dirigeant

des communautés religieuses.

Ces deux entités travaillent de concert sur les questions religieuses, les cadres locaux

du  Front  Uni  prenant  en  charge  les  affaires  religieuses.  Celles-ci  concernent  autant  le

118 Vincent Goossaert, David A. Palmer, La question religieuse en Chine, CNRS Editions, 2012, p. 165.
119 Ibid., p. 164. Dans un contexte de Guerre froide, la Chine doit faire face à Taïwan et au Japon.
120 Association  religieuse  officielle  protestante  qui  tire  son  nom  des  autonomies  qui  lui  sont  accordées :  auto-

gouvernance, autofinancement, auto-développement (source : Vincent Goossaert, David A. Palmer, op. cit., p. 166.)
121 Ibid., p. 166.
122 Ibid.

31



christianisme, considéré comme le relais de l’impérialisme occidental et étant ancré dans la

société chinoise, que les minorités comme les Tibétains, les musulmans ou les Mongols. Dans

les années 1950, le regard du PCC change sur la religion : s’appuyant sur cinq caractéristiques

principales,  il  soulève  une  difficulté  spécifique  à  chaque religion :  l’impérialisme pour  le

catholicisme et  le  protestantisme, le féodalisme associé  au bouddhisme et  au taoïsme, les

questions ethniques dans les cas de l’Islam et du bouddhisme tibétain123. A propos du Tibet, le

gouvernement chinois veut étendre sa souveraineté aux régions centrale et occidentale de la

région.  Face  aux velléités  chinoises,  les  Etats-Unis  encouragent  le  Dalaï-Lama à résister.

Cependant, lorsque celui-ci se rend compte que le soutien américain lui fera défaut face à la

Chine, il se soumet et entreprend de négocier. L’Accord en Dix-Sept points entre le Tibet et la

Chine prévoit la reconnaissance de la souveraineté de celle-ci sur la région et l’intégration des

troupes tibétaines au sein de l’Armée populaire de Libération. Sont également prévus par cet

accord la garantie de la préservation des structures politiques et religieuses tibétaines, ainsi

que  le  statut  du  Dalaï-Lama124.  Dans  les  années  1950,  le  Tibet  bénéficie  d’une  relative

autonomie malgré la présence des troupes chinoises sur son sol, alors que le Dalaï-Lama se

voit  confier  des  responsabilités  politiques,  notamment  en  prenant  la  tête  de l’Association

bouddhique chinoise et en prenant la vice-présidence de l’Assemblée nationale populaire. Il

est  à  la  même  période  vice-président  de  la  Conférence  consultative  politique  du  peuple

chinois.  Les  problèmes spécifiques  à  l’islam sont  également  réglés  de manière  pacifique.

Ainsi, l’association patriotique se met en place sans difficulté et le gouvernement accepte

d’attribuer une région autonome aux musulmans Hui,  afin qu’ils  soient à égalité avec les

minorités ouïgoure, Zhuang, tibétaine et mongole.  Cela servit également Pékin, puisque le

pèlerinage  religieux  à  la  Mecque  et  les  différentes  rencontres  de  responsables  religieux

participent à la diplomatie chinoise vis à vis des pays du Tiers-Monde125.

La situation est en revanche bien différente en ce qui concerne le christianisme. En

1949, on compte un million de protestants et trois millions de catholiques126. Les institutions

religieuses sont bien implantées dans le Pays du Milieu et  disposent de liens étroits avec

l’Occident. Les protestants ont soutenu les nationalistes pendant la guerre civile, alors que

l’Église catholique défend une position fermement anticommuniste. Le gouvernement décide

de respecter la liberté religieuse tout en interrompant les liens avec l’étranger et soutient les

croyants ayant des liens de fidélité avec le parti par le biais du Front uni. L’objectif final du

123 Vincent Goossaert, David A. Palmer, op. cit., p. 167.
124 Ibid., p. 169.
125 Ibid., p. 170.
126 Ibid., p. 171.

32



PCC  est  de  créer  un  mouvement  défendant  l’autogestion,  l’autofinancement  et  le

développement  des  structures religieuses de manière indépendante127.  Ainsi,  conserver  des

liens avec l’étranger tout en s’opposant au mouvement expose dangereusement les chrétiens

récalcitrants.  Ce  n’est  qu’à  la  fin  des  années  1950  que  la  rupture  est  définitivement

consommée entre Rome et Pékin. Elle commence avec l’ordre donné, en 1949, par le Saint-

Office de bloquer l’emprise communiste, notamment en refusant de participer ou de s’engager

dans les différentes organisations du parti. Cependant, certains  demandent à ce que l’Église

de Chine passe entre les mains du clergé chinois et ne soit plus le monopole des missionnaires

étrangers.  En  1951,  les  missionnaires  sont  expulsés  peu  à  peu  du  pays,  alors  que  le

mouvement autonomiste reçoit de plus en plus de soutien et que les Chinois fidèles à Rome

refusent  cette  autarcie128.  En  1953,  le  clergé  autonomiste  prend  le  nom  de  Mouvement

patriotique  chinois  et  certains  de  ces  membres  occupent  des  fonctions  politiques,  en

particulier  à  l’Assemblée nationale  populaire.  La  condamnation  du Pape Pie XII  est  sans

appel mais ne produit aucun effet, les catholiques favorables étant rapidement incarcérés. La

rupture intervient alors avec la création de l’Association patriotique chinoise, évoquée plus

haut129.

Enfin, le bouddhisme Han et le taoïsme souffrent des politiques agraires et de celles

qui visent à lutter contre le féodalisme. Les grands monastères sont expropriés et les revenus

qu’ils  tirent de l’exploitation de la terre vont aux paysans qui n’en ont pas. Les religieux

s’engagent dans des travaux de production afin de combler le manque à gagner. Face aux

réformes  religieuses,  le  nombre  de  moines  bouddhistes  chute  lourdement,  alors  qu’une

association bouddhique patriotique voit le jour ; elle rassemble des bouddhistes de différentes

nationalités, en particulier tibétaine, mongole ou Han.

Des  changements  interviennent  cependant  à  la  fin  des  années  1950,  lorsque  les

Associations  patriotiques  prennent  l’ascendant  au  détriment  des  communautés  fidèles  à

l’étranger, comme ce fut le cas avec l’Association patriotique catholique chinoise qui nomma

les premiers évêques « officiels130 ». Cet événement provoque une lutte avec Rome qui refuse

de reconnaître ces nominations. Cependant, la réprobation du Saint-Siège ne produit aucun

effet, puisque les nominations augmentent jusqu’à presque atteindre le nombre de cinquante

en 1965. Certains catholiques chinois demeurent  toutefois fidèles  au Pape et  forment  une

Eglise  souterraine.  Le  Grand  Bond  en  avant  porte  également  un  coup  aux  religions  qui

127 Vincent Goosaert, David A. Palmer, op. cit., p. 171.
128 Ibid.
129 Ibid.
130 Ibid., p. 175.

33



représentent  le  dernier  vestige  du  féodalisme  chinois.  Les  communautés  bouddhistes  et

musulmanes  sont  particulièrement  ciblées,  de  même  que  les  minorités  dont  le  personnel

religieux est incarcéré et les bâtiments religieux confisqués131. Certains catholiques demeurent

fidèles au Pape et forment une Église souterraine. Avec la fin du Grand Bond en avant, les

activités religieuses sont brutalement stoppées sans pour autant que le sentiment religieux ne

disparaisse. Au milieu des années 1960, avec la mise en place de la Révolution culturelle, les

institutions  chargées  d’encadrer  le  secteur  religieux  sont  dissoutes.  Les  institutions

religieuses, y compris les institutions patriotiques, également interdites, sont les victimes des

excès des Gardes rouges132. Afin de pallier à l’interdiction de pratiquer librement son culte, un

phénomène d’« Église à la maison » se met en place et reste en vigueur jusqu’à la fin des

années 1970133.

Les années qui suivent la mort de Mao voient la restauration de la vie religieuse. Ainsi,

le  11ème Congrès  du  PCC,  en  1978,  rétablit  la  liberté  religieuse  et  attribue  à  l’État  la

responsabilité  de  l’organisation  de  la  religion134.  Celui-ci  doit  également  encadrer  son

ajustement au socialisme. De leur côté, le Département du Front uni, le Bureau des Affaires

religieuses  et  les  associations  religieuses  officielles  sont  également  restaurés  avec  de

nouvelles attributions135 :

• le Département du Front uni : il  doit rétablir les responsables religieux victimes de la

Révolution culturelle. Il prend des mesures afin de leur faire retrouver une vie religieuse

apaisée.  De  plus,  les  dirigeants  du  parti  doivent  nouer  de  bonnes  relations  avec  les

responsables  religieux en raison de leur  influence sur  la  communauté des fidèles.  Le

Front uni retrouve un organigramme allant du district au niveau national136.

• le Bureau des Affaires religieuses : il veille au relèvement des activités des associations

religieuses officielles. Il enregistre le clergé et les lieux de culte. Il est également présent

au  niveau  local  et  national.  Sa  structure  évolue,  puisque  des  sections  spéciales  pour

chaque religion sont créées : la première section concerne le bouddhisme et le taoïsme, la

seconde  section  est  centrée  sur  le  protestantisme  et  le  catholicisme,  tandis  que  la

troisième concerne l’islam. En 2005, une dernière section voit le jour avec une section

131 Vincent Goossaert, David A. Palmer, op. cit., p. 175.
132 Ibid., p. 178.
133 Ibid.
134 Ibid., p. 345.
135 Ibid., pp. 346-347.
136 Ibid., p. 345.

34



pour  les  croyances  populaires  et  les  nouvelles  religions.  Le  bureau  est  renommé

Administration d’État des Affaires religieuses en 1998.

• Les Associations religieuses officielles : les associations créées à la fin des années 1950

sont  rétablies  en  1980.  Du  côté  des  catholiques  et  des  protestants,  de  nouvelles

associations voient le jour pour contrebalancer l’Association patriotique chinoise et le

Mouvement des Trois-Autonomies, en particulier sur les affaires religieuses. Il s’agissait,

du  côté  des  chrétiens,  de  la  Conférence  nationale  des  évêques  et  de  la  Commission

administrative nationale de l’Église catholique en Chine ; du côté protestant, c’était le

Conseil chrétien chinois.

Le maillage institutionnel religieux en Chine fait intervenir différents acteurs : le parti,

à  travers  le  Département  du  Front  Uni ;  l’État,  par  l’entremise  du  Bureau  des  Affaires

religieuses ; les communautés religieuses par l’intermédiaire des associations patriotiques et

des établissements universitaires, notamment l’Institut des religions du monde de l’Académie

chinoises  des  sciences  sociales137.  La  nouvelle  organisation  des  associations  patriotiques

permet d’attirer davantage de fidèles sans pour autant que leur autorité soit affirmée138. L’État

renforce également sa politique religieuse à partir des années 1980, notamment en inscrivant

dans la Constitution de 1982 que les citoyens de la RPC ont la liberté de conscience religieuse

et que l’État  ne peut contraindre ou discriminer les croyants comme les non-croyants.  La

Constitution prévoit également que la religion ne peut être un motif de désordre public et que

les affaires religieuses relèvent uniquement de la compétence de l’État.

À la  fin  des  années  1970,  les  bâtiments  religieux sont  rouverts,  reconstruits  voire

rendus au culte ; désormais, les catholiques peuvent, à l’instar des autres religions, pratiquer

librement leur culte139. Les séminaires sont de nouveau autorisés au début des années 1980 et

organisés  sur  le  modèle  universitaire.  Le  rétablissement  des  Affaires  religieuses  et  des

Associations  patriotiques  illustre  une  volonté  des  autorités  de  vouloir  contrôler  la  vie

religieuse, notamment dans l’organisation et la gestion des lieux de culte140. Cependant, les

relations entre le PCC et le catholicisme chinois provoquent des tensions au niveau national,

avec une division toujours plus marquée entre l’Église « officielle » d’une part,  et l’Église

« souterraine » d’autre part 141. Elles suscitent également des tensions entre la RPC et le Saint-

137 Vincent Goossaert, David A. Palmer, op. cit., p. 345.
138 Ibid., p. 347.
139 Ibid., p. 400.
140 Ibid., 350.
141 Ibid., p. 401.

35



Siège. Il faut cependant nuancer ce fait, puisque, si dans certaines régions les deux hiérarchies

s’ignorent,  dans d’autres,  elles s’entendent sur une répartition officieuse des territoires ou

concélèbrent  ensemble auprès  d’une  même communauté142.  Chacune des  deux Églises  est

également  confrontée  à  ses  propres  difficultés :  pour  l’Église  fidèle  à  Pékin,  son autorité

limitée conduit à une contestation de tout type d’organisation officielle143. De son côté, les

fidèles au Pape souffrent d’une absence de contact avec l’étranger et de structure de formation

du  personnel  religieux,  malgré  cinq  séminaires  autorisés144.  Ainsi,  l’ordination  intervient

souvent après une période de formation auprès d’un prêtre expérimenté, et les nominations

irraisonnées laissent planer le doute sur leurs compétences145. De plus, l’établissement d’une

structure  nationale  est  un  échec  cuisant  en  raison  des  divisions  internes  au  sein  de  la

hiérarchie et des pressions politiques. L’exemple de la réunion de la Conférence des évêques

« souterrains » dans la région du Shanxi le montre bien puisque, éventé, le rassemblement se

solde  par  l’incarcération  de  nombreux  prélats146.  La  question  religieuse  en  Chine  prend

également une dimension géopolitique : nous avons vu que la volonté chinoise d’étendre son

autorité  sur  l’Église  de  Chine  provoque  des  tensions  avec  le  Saint-Siège ;  nous  avons

également montré les dispositions prises par la Constitution de 1982 en matière d’affaires

religieuses, et notamment le fait de refuser une ingérence étrangère dans les affaires internes

chinoises. Cependant, le PCC est enclin à laisser une autorité spirituelle au Pape sans pour

autant lui accorder un pouvoir institutionnel147. De son côté, le Saint-Siège a reconnu la Chine

nationaliste de Taïwan au détriment de Pékin. Alors que le Saint-Siège a négocié des accords

concordataires avec d’autres régimes socialistes comme le Vietnam ou l’URSS, le Vatican et

la  RPC ne parviennent pas à s’entendre,  d’autant plus que certaines décisions prises sont

perçues comme des maladresses148. Nous pouvons notamment citer la décision romaine de la

canonisation de 120 martyrs chinois et missionnaires catholiques pour le 1er octobre 2000, qui

est  perçue  comme une  provocation  par  Pékin,  non  seulement  parce  que  l’événement  est

concomitant avec les célébrations de la Fête nationale chinoise, mais aussi parce qu’il est une

insulte faite aux victimes des forces impérialistes, pour lesquelles les missionnaires étaient un

relais. L’étude des missions et visites de Mgr Etchegaray nous donnera l’occasion de revenir

sur l’événement149.  Le rôle du pape Jean-Paul II dans la chute du bloc soviétique fait que

142 Vincent Goosaert, David A. Palmer, op. cit., p. 401.
143 Ibid., p. 403.
144 Ibid., p. 350.
145 Ibid., p. 403.
146 Ibid., p. 403.
147 Ibid., p. 405.
148 Ibid., p. 405.
149 Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit., p. 337.

36



Pékin  adopte  une  position  très  sévère  contre  une  Église  encore  très  anticommuniste,  une

position encore plus motivée par le fait que le pape polonais ne souhaite pas s’accommoder

avec un État socialiste150.

L’étude  du  contexte  à  la  fois  politique  et  religieux  permet  de  rendre  plus

compréhensible les visites et les missions accomplies dans le Pays du Milieu par le Cardinal

Etchegaray. Nous allons maintenant nous attacher à les développer.

1.2. Un « homme-vêtu-de-rouge » en terre communiste

Très tôt, la Chine suscite un vif intérêt chez Mgr Etchegaray151. Plusieurs personnalités

sinophiles sont des références pour lui : tout d’abord, St François-Xavier, apôtre de l’Asie et

le père Armand David, lazariste biologiste et zoologiste qui a redécouvert le « Cerf de David »

et le Grand Panda. Tous deux sont des missionnaires basques dont l’éminence basque a lu les

récits de voyages152. Il faut ensuite ajouter le père Evariste Huc qui développe l’intérêt des

Européens pour l’Asie centrale à travers les descriptions de ses explorations153. Enfin, à ces

différentes personnalités s’ajoutent John C. H. Wu, ministre plénipotentiaire de la République

de Chine,  rencontré par Mgr Etchegaray au cours de ses études au Séminaire français de

Rome et  Mgr Celso Constantini,  à qui  l’on doit  le  processus  de sinisation de l’épiscopat

chinois154. Nous pouvons également ajouter que les écrits de Paul Claudel, en particulier Sous

le signe du Dragon (1948) et Connaissance de l’Est, qui relate l’histoire de la Chine jusqu’à

la Révolution, ont eu une forte influence sur le jeune Roger Etchegaray après ses études à

Rome, tout comme ceux de l’abbé Louis Wei Tsing Sing qui témoigne de sa passion à l’égard

du Pays du Milieu et de l’Église155.

1.2.1. Première visite du cardinal Roger Etchegaray en 1980

La première visite de Mgr Etchegaray en Chine a lieu du 26 février au 14 mars 1980 et

répond à l’invitation de l’Association du peuple chinois pour l’amitié avec l’étranger reçue

par le cardinal basque en 1978156. Cette visite marque un tournant majeur dans les relations

entre le Vatican et la Chine,  puisque depuis 1951, c’est  la première fois qu’un aussi haut

150 Vincent Goossaert, David A. Palmer, La question religieuse en Chine, op. cit. , p. 405.
151 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 329.
152 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine : vus par une grenouille du fond d’un puits, Cerf, 2004, pp.

13-16.
153 Ibid., pp. 16-17.
154 Ibid., pp. 17-19.
155 Ibid., pp. 19-20.
156 Le Monde du 28 février 1980 « Mgr Etchegaray est en visite en Chine ». Voir aussi Le Monde du 29 février 1980

« la visite du cardinal Etchegaray précède celle du cardinal Koenig »

37



représentant de l’Église catholique se rend en Chine157. Mgr Etchegaray est reçu à la fois en

tant  qu’évêque  français  et  cardinal  de  l’Église  romaine158.  L’itinéraire  soumis  par  Mgr

Etchegaray prévoit des étapes à Pékin, Xian, Shanghai et Canton159. Les autorités chinoises

l’acceptent dans son intégralité et lui laisse la liberté de choisir ceux qui l’accompagneront.

L’éminence basque choisit  Paul Beauchamp, professeur d’Écriture sainte et  d’Histoire des

religions au Centre Sèvres à Paris, et  René Rémond, historien et  président du Centre des

intellectuels catholiques français160.

Il est important de noter qu’au moment du départ d’Etchegaray, le Vatican ne possède

que peu d’informations sur la Chine, en particulier en ce qui concerne les catholiques, ce qui

s’explique notamment par le fait que les relations entre les deux États sont rompues depuis

1957161. C’est la raison pour laquelle Jean-Paul II ne donne aucune mission particulière au

cardinal français, ainsi qu’il a pu le confier à son retour en France, non seulement dans une

interview au journal le Monde :  «  Bien sûr, je n’aurais rien pu faire sans l’accord du pape ;

mais je n’avais aucune mission officielle162 » , mais aussi au journaliste Bernard Lecomte :

« Jean-Paul II ne me donna aucune instruction précise, et me dit simplement en souriant : ‘‘A

la grâce de Dieu !’’ 163».

L’archevêque de  Marseille  et  MM. Beauchamp et  Rémond arrivent  à  Pékin  le  27

février 1980 et sont accueillis par le vice-président de l’Association du Peuple chinois pour

l’amitié avec l’étranger, M. Wang Bingnan et rencontrent celui qui sera leur interprète pendant

leur séjour, M. Wu Hu164. Les entretiens avec les différentes institutions du régime chinois,

comme  la  Conférence  consultative  politique  du  peuple  chinois,  l’Assemblée  populaire

nationale  et  le  Bureau  des  Affaires  religieuses165,  mettent  en  évidence  l’intérêt  du

gouvernement  chinois  pour  les  événements  récents  de  l’histoire  de  l’Église,  notamment

l’impact du Concile ou celui du pape Jean-Paul II dans l’histoire chrétienne. Ils montrent aussi

une volonté de reprise du dialogue entre le Vatican et Pékin166, malgré les obstacles culturels

et  religieux167,  ainsi  que  l’illustre  le  fait  qu’Etchegaray  soit  salué  comme  « un  haut

157 Le Monde du 28 février 1980, op. cit.
158 Mgr Etchegaray précise dans ses Mémoires et dans Vers les chrétiens en Chine vus par une grenouille du fond d’un

puits que le terme « cardinal » se traduit en chinois par « homme-habillé-de-rouge ».
159 Le Monde du 28 février 1980, op. cit.
160 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine,op. cit., p. 24.
161 Le Monde du 29 février 1980, op. cit.
162 Le  Monde  du  20  mars  1980 :  « Le  cardinal  Etchegaray :  "Aux  yeux  des  Chinois,  la  diffusion  mondiale  du

christianisme n’enlève rien à son caractère occidental" »
163 Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit., p. 331.
164 Ibid., p. 332.
165 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit., pp.27-30.
166 Le Monde du 05 mars 1980 : « Les entretiens de Mgr Etchegaray à Pékin font apparaître une volonté de normaliser

les relations entre le Vatican et la Chine »
167 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine,  op. cit., p. 30.

38



fonctionnaire de la religion occidentale »168. Cependant, aux yeux du Vatican, l’absence de

relations diplomatiques, due à la reconnaissance de Taïwan est moins difficile à résoudre que

le problème religieux. En effet, comme le rapporte Le Monde du 5 mars 1980 :

Le problème diplomatique est certainement le moins difficile à résoudre […] le cas n’est ni plus ni
moins délicat  pour  le  Vatican  que  pour  la  France  ou les  États-Unis,  qui  eux  aussi  entretenaient  des
relations diplomatiques avec le régime de Taïwan avant de reconnaître la Chine populaire. Le terrain est
déjà bien préparé sur ce plan : si les autorités de Formose entretiennent toujours un ambassadeur auprès
du Saint-Siège, celui-ci n’a plus à Taipei, depuis plusieurs années, qu’un chargé d’affaires 169

Le Saint-Siège essaie de se rapprocher diplomatiquement de la RPC. Nous avons vu

précédemment qu’elle accorde une liberté religieuse, tout en privilégiant la propagation de

l’athéisme170 . Les autorités admettent mal, cependant, qu’une entité religieuse dépende d’une

autre  autorité  que  la  leur.  L’article  36  de  la  Constitution  de  1978  illustre  cette  volonté,

puisqu’il précise que « les corps et les affaires religieuses ne sont sujets à aucune domination

étrangère171.»  Cela implique que l’existence d’une Église  clandestine et  non reconnue par

l’État chinois,  considérée comme hors-la-loi, dont le clergé est soumis à des conditions plus

ou moins  sévères,  représente un contentieux dans le  rapprochement  entre Pékin et  Rome,

d’autant plus que les relations entre Église officielle et souterraine sont assez mauvaises172.

  Cependant, Etchegaray considère qu’il ne doit pas oublier les chrétiens fidèles aux

papes ni mettre de côté l’Église patriotique : il a toujours fait en sorte de pouvoir rencontrer

l’une et l’autre à la fois, comme en témoigne son arrivée à l’aéroport de Pékin : il décline la

visite prévue à Nan Tang, alors seule église ouverte du pays et dirigée par un membre de

l’Église  « patriotique »,  Mgr  Fu  Tieshan  (1931-2007),  ordonné  sans  le  consentement  du

Vatican,  quelques  semaines  avant  l’arrivée  de  Mgr  Etchegaray173.  À Shanghai,  la  même

question se pose à nouveau. En effet, Etchegaray refuse de voir le représentant de l’Église

« patriotique », Mgr Zhang Jiahsou (évêque de Shangaï de 1960 à 1988), sans pouvoir rendre

visite à l’évêque consacré par Rome, Mgr Igniatus Gong Pinmei (1901-2000), qui se trouve

alors en  prison pour « activités antirévolutionnaires 174». Toutefois, à Canton, le représentant

de l’Église « patriotique », Mgr Yeh Yinyun (1903-1990), participant au repas organisé en

l’honneur du cardinal basque, suite au chapelet offert par celui-ci, vient s’agenouiller devant

lui pour baiser l’anneau cardinalice. Il  témoigne ainsi, malgré son appartenance à l’Église

168 Le Monde, 20 mars 1980, op. cit.
169 Le Monde, 05 mars 1980, op. cit.
170 cf. supra Vincent, Goossaert, David A. Palmer, op. cit.
171 Benoît Vermander, « Politique religieuse de la Chine »,  Encyclopædia Universalis[en ligne], consulté le 09 juin

2020. URL : https://www.universalis.fr/encyclopedie/chine-politique-religieuse/.
172 Le Monde du 05 mars 1980, op. cit.
173 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit.
174 Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit., p. 335.

39

https://www.universalis.fr/encyclopedie/chine-politique-religieuse/


« patriotique », de sa pleine communion à la fois d’esprit et de cœur avec le pape Jean-Paul

II175. Nous pouvons donc émettre l’hypothèse que l’archevêque de Marseille souhaite rester

indépendant dans la question de la division entre les deux Églises de Chine. Ce fait est illustré

par  les  deux  interventions  de  son  interprète  chinois  à  propos  de  la  visite  aux  évêques

patriotiques liée à celle des évêques reconnus par Rome : à propos de la visite à Mgr Fu

Tieshan, Wu Hu transmet la réponse suivante : « On vous remercie pour votre franchise, nous

nous  entendrons  bien…176 » ;  concernant  le  programme de  la  visite  du  prélat  français,  le

même Wu Hu signale que Mgr Etchegaray verra chacun des deux ou bien aucun. L’éminence

basque apprendra plus tard que Mgr Zhang Jiashou, l’évêque « patriotique » de Shangaï, aura

attendu longtemps sa venue, déroulant le tapis rouge à l’archevêché à son intention177.

Au cours de sa visite, Etchegaray a le privilège de pouvoir se rendre sur la tombe de

Matteo Ricci  (1552-1610), premier missionnaire ayant pu approcher la cour de l’empereur de

Chine,  qui  se trouve dans la  cour de l’école des cadres du Parti  communiste178.  Profanée

pendant la Révolution culturelle (1966-1968), elle est restaurée de nouveau à la fin de cette

période,  puisque  Matteo  Ricci  est  considéré  comme le  savant  bienfaiteur  de  la  Chine  et

respecté au point de figurer dans les livres d’histoire179.  En effet, le père Ricci a cherché à

comprendre un monde qui n’était pas le sien, comprenant qu’il ne sera pas Chinois tant qu’il

n’aura  pas  pris  en  compte  la  pensée  chinoise,  notamment  en  étudiant  ses  racines

confucéennes180. Après cela, le président de la conférence épiscopale française se rend à Xian,

au centre de la Chine. Cette ancienne capitale fut, jusqu’au IXe siècle, le carrefour gigantesque

des marchands venus de toute l’Asie via la route de la soie181. Là, se trouve le tombeau du

premier empereur, Qinshi Huandi, enseveli avec une armée de 6000 fantassins et cavaliers,

dont le chantier archéologique avait ouvert en 1974182. Toutefois, le cœur de la visite se situe

au niveau de la « forêt des Stèles », où se trouve un bloc monolithique de près de 3 mètres de

haut au sein d’un monastère nestorien de la région. C’est le témoignage le plus ancien de la

présence  du  christianisme  dans  le  Pays  du  Milieu183.  La  religion  chrétienne  fut  reconnue

d’utilité publique au VIIe siècle par l’empereur de Chine mais se retrouve brutalement stoppée

au IXe siècle par la dynastie des Tang qui publie un décret selon lequel les religions étrangères

175 Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit., p.334.
176 Ibid.,  p. 332.
177 Ibid., p. 335.
178 Ibid, p. 334.
179 Ibid.
180 Ibid.
181 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit. pp.32-33.
182 Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit., p.334.
183 Ibid.

40



se trouvent interdites dans l’Empire du milieu184. La seconde vague d’évangélisation des XIII-

XIVe siècles montrent des relations très fortes entre la papauté de Rome et le Khan de Chine

mais le christianisme se retrouve une nouvelle fois proscrit avec l’avènement de la dynastie

Ming en 1368.  A Xian,  Mgr Etchegaray  rencontre  l’imam de la  mosquée locale185.  Cette

rencontre illustre les liens pouvant exister entre deux religions, puisque deux ans après la

visite de l’archevêque de Marseille, ce même imam demande à un groupe de touristes venus

de la cité phocéenne d’adresser ses respects à l’éminence basque186.

La ville de Shanghai est l’étape suivante de la visite de Mgr Etchegaray. Dans cette

ville, s’opposaient le politique et le religieux. Cette lutte est illustrée par le fait qu’elle avait

été le lieu où s’étaient tenues, à quelques années d’intervalles la première assemblée du Parti

communiste chinois et la première assemblée d’évêques et de cardinaux de l’Église catholique

en Chine187. Le diocèse de Shanghai mettait également en avant sa cathédrale néo-gothique, le

dynamisme de son imprimerie, la fidélité et le courage dont faisaient preuve ses fidèles, ce qui

attisait la fureur des habitants athées de Shanghai. La détermination des fidèles est notamment

illustrée par le sort funeste d’Antoine Wang. Ce jésuite, ancien condisciple de l’archevêque de

Marseille à l’Université pontificale grégorienne, trouva la mort en tombant de la fenêtre de la

chambre ou il était enfermé, en 1953188. L’interprète de Mgr Etchegaray va encore s’illustrer

pendant les étapes successives de la visite du prélat basque. En effet, celui-ci se rend compte,

pendant le voyage de Shanghai à Canton, de la perte de sa croix pectorale.  Après l’avoir

signalé à Wu Hu, celui-ci met tout en œuvre pour la retrouver et l’ambassade de Chine à Paris

la lui fera parvenir à Marseille après le retour de l’éminence basque dans la cité phocéenne189.

Une fois arrivé à Canton, le prélat souligne sa ressemblance avec Marseille, admirant

la vivacité de ses rues qui offrent un nouveau spectacle à chaque heure de la journée190. La cité

des  cinq  béliers  se  distingue  par  les   lieux  de  mémoire  de  la  période  révolutionnaire,

notamment  le  « mausolée  des  72  martyrs »,  qui  ont  permis le  premier  gouvernement

républicain chinois sous la direction de Sun Yatsen en 1911, et le mémorial des 5 700 victimes

de l’insurrection contre le Guomindang de Chiang Kai-shek en 1927191. Enfin, l’archevêque

de Marseille termine son premier périple au pays de l’étoile rouge en se rendant à Hong-Kong

le 14 mars 1980. La perle de l’Orient est alors une enclave britannique en Chine et, aux yeux

184 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit. pp. 35-36.
185 Ibid.
186 Ibid.
187 Ibid., pp. 36-37.
188 Ibid., p. 37.
189 Ibid, p. 38.
190 Le nom chinois de la ville est Guangzhou (Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, ibid.).
191 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit., p. 38.

41



de Mgr  Etchegaray,  est  un  lieu  d’information  incontournable  sur  la  Chine192.  Son arrivée

suscite l’intérêt des journalistes et des missionnaires. L’archevêque du lieu, Jean-Baptiste Wu

(1925-2002), accueille le cardinal français. Il informe son visiteur basque du grand intérêt

suscité par sa visite mais aussi des interrogations que celle-ci n’a pas manqué de créer auprès

de ses ouailles193.

La forte médiatisation de la présence de Mgr Etchegaray en Chine permet de rendre

compte de l’intérêt qu’a pu soulever la venue de l’archevêque de Marseille dans le Pays du

Milieu194. Sur le plan religieux, la division de l’Église de Chine est une véritable souffrance

pour le prélat basque. Au cours de ses étapes, il s’est attaché à montrer qu’il n’y avait qu’une

seule Eglise et a souligné que les catholiques chinois ont été durement éprouvés par trente

années de maoïsme et que la réconciliation entre les deux Églises prendra du temps mais

qu’elle est possible,  notamment grâce aux évêques locaux195.  Sur le plan géopolitique, les

différents entretiens entre Mgr Etchegaray et les autorités chinoises montrent une volonté de

normalisation des relations entre la RPC et le Saint-Siège196.  La visite de l’archevêque de

Marseille s’inscrit également dans l’esprit d’ouverture sur l’extérieur de la Chine, comme en

témoignent les égards avec lesquels celui-ci a été reçu mais aussi l’amitié et  la courtoisie qui

lui sont témoignées. Sur le plan de la politique intérieure, le cardinal de l’Église romaine

souligne que le communisme chinois, et particulièrement le maoïsme, a marqué de manière

durable le pays :

L’image de la Chine que je garde est celle d’un vaste chantier où tout un peuple travaille dans une
apparente harmonie qui s’inspire de l’art chorégraphique, l’idéologie communiste avec ses slogans tenant
lieu de motif musical. Cette pédagogie du rythme mobilise le sacrifice à la cause commune, entretient la
ferveur  et  élimine  les  déviations.  […]  La  Chine  est  passée,  non  sans  à-coups,  d’un  état  d’extrême
dénuement à une révolution sociale d’autant plus accélérée que le pays à un grand retard à rattraper. Et ce
hiatus s’est aggravé par les dix années de la Révolution culturelle qui allèrent jusqu’à la déstructuration
de la société197.

Après son retour en France, l’historien René Rémond livre également ses impressions

sur la situation de l’Église de Chine et sur son avenir : 

Il serait erroné d’opposer une Eglise libre à une Eglise interdite : aucune des deux n’est vraiment
libre et la situation, même la moins défavorisée, n’a rien à voir avec l’idée que nous nous faisons en

192 Hong-Kong sera rattachée à la Chine en 1997.
193 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit., p. 39 ;
194 Le Monde du 05 mars 1980, op. cit.
195 Roger Cardinal Etchegaray, p. 40.
196 Le Monde du 05 mars 1980, op. cit.
197 Roger Etchegaray, op. cit.

42



Occident de la liberté religieuse198. […] Je ne sais pas. Pas immédiatement en tous cas. Il est possible que
ces gestes soient sans proche lendemain. Pourtant, ils ne sont pas nuls. Et le fait qu’ils aient eu lieu
modifie la situation. Pour les uns comme pour les autres199.

Enfin,  le père Beauchamp livre également  une dernière impression à propos de la

situation de l’Église catholique en Chine :

Les Chinois demandent souvent à ceux qu’ils considèrent comme leurs amis quelles critiques ils
croient devoir leur faire. Souhaitons que les amis ne se dérobent pas à ce devoir et souhaitons que les
critiques n’oublient pas l’amitié200.

L’espoir en un avenir meilleur que retire de son voyage le cardinal Etchegaray doit

cependant être nuancé par la prudence dont fait preuve son collègue autrichien Mgr Franz

König, cardinal-archevêque de Vienne, du 10 au 20 mars 1980. En effet, s’il met en évidence

que le Vatican souhaite renouer des relations avec la Chine populaire, les autorités chinoises

ne semblent pas vouloir, au moment où Mgr König rend compte de sa visite, rétablir des

relations diplomatiques avec Rome. Le cardinal autrichien souligne également les tensions

relatives à certains sujets. Il pense notamment aux relations entre Rome et Formose, indiquant

que Pékin et le Saint-Siège doivent rechercher ensemble une solution d’apaisement201. Il se

montre néanmoins plus circonspect quant à la mise en œuvre de la liberté de culte au sein de

la RPC202.

1.2.2. Seconde mission en Chine du 03 au 08 septembre 1993

« A one more open China awaits 2000 Olympics 203».  Ce slogan illustre le désir des

dirigeants  chinois  de  montrer  l’ouverture  du  pays  à  l’étoile  rouge  à  l’ensemble  de  la

communauté internationale. En effet, en 1993, la Chine a mauvaise presse auprès du reste du

monde après la répression féroce des manifestations de la place Tian’anmen en juin 1989204.

En ce qui concerne la question religieuse, le réchauffement des relations entre Rome et Pékin

est brutalement interrompu par ces événements205. De plus, la division de l’Église de Chine est

toujours d’actualité206 et  l’Église « clandestine » en est la principale victime dans les années

198 René Rémond, Témoignage Chrétien du 7 avril 1980.
199 René Rémond, France catholique-Ecclesia du 04 avril 1980.
200 Paul Beauchamp, Etudes, 1 mai 1980. 
201 Le Monde du 24 mars 1980 : « Le cardinal König limite la portée de son séjour en Chine ».
202 Ibid.
203 « Une Chine plus ouverte attend les Jeux Olympiques de 2000 » (Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en

Chine, op. cit., p. 43).
204 Ibid.
205 Le Monde  des  5-6 septembre 1993 : « La visite du cardinal Etchegaray pourrait améliorer les relations entre le

Saint-Siège et la Chine ».
206 Le Devoir  du 9 septembre 1993. On compte 3 millions de chrétiens « patriotiques » et 5 millions de chrétiens

« souterrains ».

43



qui suivent Tian’anmen207.  L’attribution des Jeux Olympiques à Pékin permettrait  donc de

redorer l’image du pays. En vue de cet événement, une vaste politique urbaine est mise en

œuvre.  Le sport  est  donc pour  la  RPC un moyen de renouer  ou renforcer  des liens  avec

d’autres Etats, en particulier le Vatican208.

En juillet 1993, le président du Comité d’Organisation des Jeux Nationaux de Chine,

Wu Shaozu (1939-2012), demande au cardinal Etchegaray de venir assister à l’ouverture des

prochains  jeux nationaux au mois  de  septembre.  Cela  permettrait,  selon Mgr Etchegaray,

d’apporter des signes positifs  en faveur  de la liberté religieuse dans le  Pays du milieu209.

Depuis sa dernière venue dans le pays de l’Etoile rouge, la notoriété du cardinal basque s’est

affirmée. En effet, après sa nomination à la tête des commissions Justice et Paix et Cor Unum,

le cardinal basque a été envoyé dans de nombreuses régions du monde par le pape Jean-Paul

II, en particulier à Cuba ou dans les Balkans210.

Mgr  Etchegaray,  sur  les  conseils  du  souverain  pontife,  répond  favorablement  à

l’invitation.  Le communiqué de presse du Vatican rédigé à propos de ce voyage indique :

« Depuis le début de son pontificat, le pape Jean-Paul II a saisi toutes les occasions possibles

pour rappeler son estime à l’égard du peuple chinois et  exprimer son affection à tous les

catholiques de ce grand pays211. » Jean-Paul II se souvient en effet que son pays natal,  la

Pologne,  avait  accueilli  un championnat  de tennis de table  qui  avait  été  l’occasion d’une

reprise du dialogue entre la Chine et les Etats-Unis, qui a ensuite conduit  à un rapprochement

entre les deux pays et permis la visite des président américains Richard Nixon (1913-1994) et

Gerald Ford (1913-2006). Ce fait a donné lieu à ce que l’on a appelé « la diplomatie du ping-

pong212».  Le  cardinal  d’Espelette  arrive  le  03  septembre  à  Pékin,  en  compagnie  de  Mgr

Gianfranco Rota Graziosi, de la Secrétairerie d’État. Le ton de la visite cardinalice est donnée

à travers les mots prononcés par Mgr Etchegaray à sa descente de l’avion : « Je rentre par la

porte du sport, c’est à dire par la porte des jeunes. C’est une belle porte pour l’avenir du pays.

C’est par elle et grâce à elle que je pense rencontrer le peuple chinois213. » Pékin considère en

effet  que  Rome a  une part  de responsabilité  dans  la  résurgence  du phénomène religieux,

considéré par les autorités comme étant anticommuniste. Cette perception est renforcée par la

conversion massive des jeunes chinois au christianisme par rejet de l’idéologie communiste.

207 La Croix du 12 octobre 2001 : « La longue marche de l’Église de Chine »
208 Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit. p. 336.
209 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit.,p.44.
210 Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit., chapitre 12 p. 221 « Un mur est tombé »,  et

chapitre 13 p. 249 « Réconcilier l’Amérique latine ».
211 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit., p. 44.
212 Le Devoir du 9 septembre 1993, op. cit.
213 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit. p. 43.

44



Le lendemain de son arrivée, le cardinal basque assiste à l’ouverture des Jeux nationaux le 04

septembre 1993. Il profite également de sa présence en Chine pour rencontrer de nouveaux

dirigeants chinois comme le vice-président de l’Assemblée nationale populaire, Bu He (1926-

2017), ou le directeur du Bureau des Affaires religieuses, Zhang Shengzuo (né en 1932214).

L’ensemble des échanges montre une volonté de dialogue de la part des autorités chinoises,

afin de nouer de nouvelles relations215. Cette volonté est confirmée par la conclusion qu’en a

tirée Mgr Etchegaray :  « Toutes les personnes rencontrées  souhaitent tourner les pages de

l’histoire  que Pékin et  Rome ont  eu du mal  à  écrire  ensemble dans  le  passé  comme ces

derniers temps216 . » La discussion est notamment centrée sur la situation de l’Église de Chine

et sur les relations diplomatiques entre Taïwan et le Saint-Siège217. Il rencontre également des

dignitaires religieux de l’Église « patriotique » comme l’évêque de Jinan, Mgr Joseph Zong

Huaide ou l’évêque de Pékin, Mgr Michel Fu Tieshan218. Avant de repartir à Rome, à la fin de

son séjour, il fait la déclaration suivante :

Tout au long de mon séjour, je n’ai cessé de penser aux catholiques chinois et de prier pour eux.
C’est une Église qui se développe, fécondée ici comme ailleurs par l’exemple et par la souffrance des
témoins de la foi. Elle a droit à la prière et à la solidarité universelle pour qu’elle retrouve le plus tôt
possible  une  unité  jusqu’ici  déchirée  mais  qui  se  recoud  peu  à  peu  dans  la  réconciliation  et  la
reconnaissance du lien avec le pape. Que de fois ai-je entendu en Chine le mot ‘‘amitié’’ et que de fois me
suis-je surpris à le prononcer moi-même ! C’est plus qu’un slogan ou qu’une tactique d’apprivoisement ;
il  répond à un besoin pressant,  le  besoin  le  plus  profond que Dieu fait  naître  dans le  cœur de tout
homme219.

1.2.3. Troisième et quatrième visites en Chine du 13 au 21 septembre 2000 et du 22 septembre au 
07 octobre 2003

Le  président  du  comité  pour  le  Grand  Jubilé  de  l’an  2000  se  rend  en  Chine  à

l’occasion  du  symposium  organisé  par  l’Académie  des  sciences  sociales  de  Pékin  et

l’Université catholique de Milan,  sur la thématique « Religions et Paix220 ». Ce symposium

rassemble cinquante participants, parmi lesquels  des experts dans les religions asiatiques et

un historien de l’Église contemporaine, appelé Ren Yenli, du côté chinois ; des chercheurs et

des théologiens comme Agostino Giovannoli, Claudio Betti, Francesco Fumagalli ou Bruno

214 Le manque d’information sur le personnage ne permet pas de savoir si il est toujours en vie ou décédé.
215 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit., p.45.
216 Le Monde du 9 septembre 1993 : « Le cardinal Etchegaray se réjouit de la ‘‘volonté de dialogue’’ de Pékin. Voir

aussi Le Devoir du 9 septembre 1993 : «  La diplomatie du ping-pong »
217 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit. 
218 Ibid., p. 45.
219 Le Monde du 9 septembre 1993, op. cit.
220 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit., pp. 47.

45



Forte, du côté catholique221. Au cours de ce voyage, Mgr Etchegaray se rend également à

Shanghai, où il rencontre Mgr Aloïs Jin Luxian (1916-2013), l’évêque patriotique du lieu222.

Cependant, la décision du Vatican de canoniser les martyrs de Chine le 1er  octobre

2000 va déclencher une crise majeure dans les relations entre le Saint-Siège et Pékin223. En

effet,  si pour l’Église catholique, cette date du 1er  octobre est la Journée mondiale pour la

Mission, c’est surtout le jour anniversaire de la proclamation de la République populaire de

Chine. De plus les noms retenus pour la canonisation sont considérés comme des criminels

par les autorités chinoises, à l’instar du Ministère chinois des Affaires étrangères, qui déclare

que  la  cérémonie  « heurte  gravement  les  sentiments  du  peuple  chinois  et  de  la  nation

chinoise.»  Mgr  Fu  Tieshan,  évêque  patriotique  de  Pékin,  fait  également  part  de  sa

désapprobation  auprès  de  Mgr  Etchegaray.  L’incompréhension  du  Vatican  face  aux

récriminations  chinoises  est  notamment  illustrée  par  le  directeur  du Bureau de  presse du

Saint-Siège  et  porte-parole  de  Jean-Paul  II,  Joaquín  Navarro-Valls  (1936-2017),  lequel

explique qu’« une telle accusation est le fruit d’une lecture unilatérale de l’histoire224 .»  A son

retour à Rome, Mgr Etchegaray déclare :

Comment se fait-il qu’un événement à caractère religieux et qui se veut à la gloire de l’Église de
Chine produise auprès des autorités du pays un effet contraire ? Si la coïncidence avec la fête nationale
communiste est fort regrettable… dans ce choix il n’y a eu ni provocation ni revanche, Jean-Paul II, grand
ami de la Chine, ne s’abaissant pas à des calculs aussi sordides225. »

 Cet événement provoque le gel des relations entre Pékin et Rome. L’action menée

dans l’ombre par le Secrétaire pour les Relations avec les États, le cardinal français Jean-

Louis Tauran (1943-2018), va cependant permettre une reprise rapide du dialogue226. Elle se

traduit par une invitation adressée au cardinal Etchegaray à se rendre en Chine à l’occasion de

l’inauguration d’un musée consacrée au père Armand David dans la région du Sichuan227.

A la suite de ses entretiens, le président du Jubilé de l’an 2000 évoque une seule Église

chinoise,  rassemblant  les  fidèles  patriotiques  et  les  fidèles  à  Rome228.  Cependant,  s’il

reconnaît  des contacts avec l’Église  « officielle » chinoise,  ce n’est  pas le  cas de l’Église

221 Roger Cardinal Etchegaray, Vers les chrétiens en Chine, op. cit., pp. 47-54.
222 Ibid.
223 Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit. p.338.
224 Le Figaro du 28 septembre 2000.
225 Ibid.
226 Jean-Marc  Aveline  (dir.),  Jean-Louis  Tauran.  Le  courage  et  la  liberté,  Publications  Chemins  de  Dialogue,

Marseille, 2019,  p. 77-78.
227 Ibid.
228 La Croix  du  26 septembre 2000  « Le cardinal Etchegaray : ‘‘on ne peut séparer les catholiques  ''clandestins'' et

"officiels" ».

46



« clandestine »,  protestant  contre  les  arrestations  de  religieux  au  cours  de  sa  visite229.

Néanmoins, la Conférence épiscopale chinoise cherche à  mobiliser autour du Jubilé de l’an

2000, en publiant une lettre collective qui invite les fidèles à se  rassembler  pour célébrer

l’événement organisé par Rome, à l’initiative du pape Jean-Paul II230. Quelle ne fut pas la

surprise du Cardinal Etchegaray, lors de sa visite du sanctuaire marial de Sheshan, invité par

l’évêque Aloys Jin Luxian, de voir des jeunes portants des tee-shirts avec le logo du Jubilé.

Au cours de ce voyage et pour la première fois, une messe est célébrée publiquement par un

cardinal de Rome en Chine communiste231. La visite de Mgr Etchegaray est plutôt un succès

aux yeux des chinois, malgré la canonisation vivement critiquée par le régime de Pékin. Le

président de Justice et Paix fait cependant remarquer que ses contacts officiels avec l’Église

« patriotique » chinoise ne peuvent servir de reconnaissance par Rome232.

Grâce aux efforts  de Mgr Tauran,  le cardinal Etchegaray retourne en Chine du 22

septembre au 7 octobre 2002233. Accompagné par le maire d’Espelette, André Darraidou, le

cardinal  basque répond à l’invitation du maire  du village de Ya’an dans le  Sichuan pour

participer aux cérémonies officielles en mémoire du Père Armand David234. Ce missionnaire

lazariste originaire du pays basque, fait l’objet d’un véritable culte de la part des Chinois, qui

en font un élément important de leur stratégie touristique235.  Elle est très médiatisée, les deux

Ezpeletar étant suivis par une équipe de télévisions et par des photographes. Au cours de leur

présence, M. Darraidou et Mgr Etchegaray rencontre l’ambassadeur de France en Chine. C’est

la seule personnalité que le cardinal basque rencontrera, avec le maire de Ya’an.

Les  différentes  visites  du  cardinal  Etchegaray  en  Chine  créent  un  précédent  dans

l’histoire des relations entre la Chine et le Vatican. En effet, nous avons vu que sa visite en

1980 revêt un caractère historique, puisqu’il est le premier ecclésiastique à se rendre dans

l’Empire du milieu depuis la proclamation de la République populaire de Chine. Cette visite

permet également de souligner les différents dossiers qui doivent être pris en compte, afin

d’établir  des  relations  pérennes  entre  Rome  et  Pékin.  Elle  intervient  dans  un  contexte

d’ouverture  de  la  Chine  à  l’étranger.  La  visite  de  1993  est encore  plus  importante,  par

l’époque à laquelle elle intervient : bien que son image soit ternie, le pays cherche, par le biais

du  sport,  à  la  restaurer  et  à  montrer  qu’il  peut  effectivement  faire  preuve  d’ouverture,

229 La Croix du 26 septembre 2000.
230 Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit., p. 338.
231 Ibid.
232 La Croix du 22 septembre 2000 « les Chinois sont satisfaits de la visite du cardinal Etchegaray ».
233 Jean-Marc Aveline, op. cit.  p. 77-78.
234 Le Figaro du 27 septembre 2003 «  Visite du cardinal Etchegaray ».
235 Sud-Ouest du 23 octobre 2003 « Sur les pas du père David ».

47



notamment  en  matière  de  libertés  individuelles.  La  visite  en  2000  est  plus  compliquée,

puisque la canonisation décidée par Rome n’est pas acceptée par Pékin. En ce qui concerne

les différents dossiers à traiter, la question religieuse a été un thème récurrent des échanges de

Mgr  Etchegaray  avec  les  autorités  chinoises, bien  plus  que  la  question  territoriale  et

notamment  les  liens  entre  Taïwan  et  le  Vatican.  Ainsi,  la  Chine  commence  lentement  à

accepter le principe de la liberté religieuse. Cependant, en 2003, les relations diplomatiques

ne sont toujours pas établies. En revanche, en septembre 2018, un accord historique est signé

entre le sous-secrétaire pour les relations avec les Etats, Mgr Antoine Camillieri, et par Wang

Chao,  vice-ministre  des  Affaires  Etrangères.  Cet  accord  prévoit  la  nomination  d’évêques

reconnus par Rome et Pékin, ce qui présente une grande avancée. Cependant, elle n’est pas

sans critique, notamment celle portée par l'archevêque émérite de Hong-Kong, Mgr Joseph

Zen, qui considère que l'accord se fait au détriment de l'Église « clandestine ». Un an et demi

plus tard, le 15 février 2020, un premier contact officiel a lieu entre le ministre des Affaires

étrangères chinoises, Wang Yi (né en 1953), et le Secrétaire pour les Relations avec les Etats

du Vatican, Mgr Paul Gallagher (né en 1954), en marge d’une conférence sur la Sécurité à

Munich236.

Notre étude des missions de Mgr Etchegaray se poursuit maintenant à Cuba, où les

relations  entre  Église  et  État,  qui  s’améliorent  depuis  la  venue  de  Jean-Paul  II,  restent

difficiles.

2. Un cardenal basco francès face au líder máximo

2.1. Cuba et l’Église cubaine depuis 1959

L’île de Cuba est située dans les Caraïbes. Sa superficie est de 110 861 km² pour 11,34

millions d’habitants. Découverte par Christophe Colomb en 1492, l’île est la seule possession

espagnole qui soit restée à l’écart des mouvements d’émancipation des années 1810-1824. Le

maintien du lien colonial avec l’Espagne était particulièrement souhaité par la bourgeoisie

commerçante de l’île. Le chemin vers l’indépendance se fait donc dans la douleur : dans les

années 1860, une première tentative de proclamer une République indépendante de l’Espagne

tourne  court  et  la  situation  dégénère  jusqu’à  l’éclatement  de  la  première  guerre

d’indépendance cubaine (1868-1878) qui débouche sur l’instauration d’une République minée

par les actions de guérilla237. Dans les années 1890, éclate la seconde guerre d’indépendance

cubaine (1895-1898) dans un contexte d’affrontements militaires entre Madrid et Washington.

Par le traité de Paris du 25 octobre 1898, la monarchie espagnole accorde l’indépendance à
236 Le Point du 15 février 2020 : « La Chine et le Vatican se rencontrent pour la première fois en 70 ans ».
237 Sophie Chautard, L’indispensable des conflits du XX

e siècle, « Perspectives », Studyrama, 2006, p. 219.

48



Cuba,  Porto-Rico  et  aux  Philippines.  Une  république  se  met  en  place,  sous  protectorat

américain238. Pendant les décennies qui suivent, l’archipel cubain établit des liens étroits avec

Washington, tout en demeurant indépendant. À partir des années 1920 et jusqu’en 1959, Cuba

vit à l’heure des dictatures, une période notamment illustrée par les dictatures de Gerardo

Machado (1925-1933) et de Fulgencio Batista (1933-1944 ; 1952-1959)239.  Après avoir été

chassé du pouvoir, Batista (1901-1973) revient à Cuba, grâce à un coup d’État, et met en

place  un  régime  policier  qui  se  désintéresse  du  sort  des  Cubains  et  se  démarque  par  sa

corruption. Face à lui, l’opposition commence à se rassembler. Un jeune avocat, qui avait vu

son élection de député du parti orthodoxe remise en cause par le coup d’État de 1952, décide

de  s’opposer  à  lui.  Il  se  nomme  Fidel  Castro  (1926-2016)  et  a  participé  à  plusieurs

mouvements révolutionnaires à travers l’Amérique latine. 

En juillet 1953, il lance, avec son frère Raúl, une attaque audacieuse contre la prison

de la Moncada,  située à Santiago de Cuba. Malgré l’échec de l’attaque et,  en dépit  de la

sévère répression qui en découle, l’événement est considéré comme fondateur de l’idéologie

castriste240. Dans les années qui suivent, Batista et Castro continuent de s’opposer.  En 1955,

Castro fait la rencontre d’Ernesto Guevara au Mexique avec lequel il se forme aux tactiques

238 Pierre Vayssière, Les révolutions d’Amérique latine, « Point Histoire », Seuil, 2002, p. 129.
239 Ibid., pp. 130-131.
240 Ibid., p. 135.

49

Illustration 5: Les révolutionnaires prennent le pouvoir à la Havane,1953-1959 (L'Histoire)



de  guérilla.  L’année  suivante,  un  commando  clandestin  composé  des  frères  Castro,  de

Guevara et de 80 combattants révolutionnaires parvient à débarquer à Cuba241 : ils établissent

un solide maquis dans la Sierra Maestra. Le mouvement de résistance à Batista recrute très

largement  parmi  les  paysans,  les  ouvriers  et  les  étudiants.  En  mars  1958,  Raúl  Castro

s’empare de la Sierra Cristal et ouvre un second front contre les forces de Batista. Celui-ci

lance une grande offensive à l’été afin d’en finir avec l’opposition des barbudos de Castro et

envoie 12 000 hommes à l’assaut de la Sierra Maestra, après avoir fait bombarder la zone au

napalm. Pourtant, à la suite d'une contre-offensive générale des forces castristes à l’automne,

Santa Clara tombe aux mains des castristes242. En décembre 1958, Batista ne maîtrise plus son

territoire et se retrouve contraint à la fuite. Le 07 janvier 1959, les castristes font leur entrée

dans La Havane. Rapidement, les rapports entre les Etats-Unis et le nouveau pouvoir cubain

se  détériorent.  Cependant,  l’alignement  sur  l’Union  soviétique  résulte  davantage  des

circonstances que d’une volonté clairement affichée par le nouveau maître de La Havane. En

effet, le gouvernement américain dénonce la répression exercée par son homologue de Cuba à

l’encontre  des  partisans  de  Batista.  Puis,  lors  d’une  visite  de  Fidel  Castro  en  1960,  les

américains se montrent méfiants vis à vis des intentions du Líder máximo. Les tensions vont

en  s’accumulant  entre  les  deux  voisins,  en  particulier  dans  les  domaines  économique  et

militaire243. Cuba met en place une campagne de nationalisation qui exproprie les industries

américaines, et veut réformer le secteur agricole. Du côté américain, le quota sucrier, dont

dépend fortement Cuba, est fortement réduit par les États-Unis. Un nouveau pas est franchi

dans  les  années  1960 :  les  installations  américaines  qui  refusent  de  raffiner  du  pétrole

soviétique sont saisies par les autorités cubaines. En réaction, les États-Unis instaurent un

embargo  sur  les  exportations  à  destination  de  Cuba  et  soutiennent  toutes  les  entreprises

pouvant nuire à l’État castriste. Au retour d’une visite aux États-Unis à l’automne 1960, Fidel

Castro  est  intimement  convaincu  d’une  invasion  imminente  venue  de  Washington244.  En

conséquence, il invite les Cubains à se préparer à résister et à défendre le régime. C’est en

avril 1961 que le président des États-Unis lance l’opération de la baie des Cochons qui se

solde par un échec. L’archipel devient un enjeu de la guerre froide. Après la venue d’Anastase

Mikoïan  (1895-1978), le  vice-président  du  Conseil  des  ministres  de  l’URSS,  un

rapprochement  s’opère  entre  Moscou  et  la  Havane,  illustré,  en  premier  lieu  par

l’établissement  d’accords  économiques.  Par la  suite,  Fidel  Castro considère la  défense de

241 Sophie Chautard, op. cit., p. 220.
242 Pierre Vayssière, op. cit., p. 137.
243 Ibid., p. 144.
244 Ibid.

50



Cuba comme un élément vital  face aux Etats-Unis et  se montre ouvert  à  l’installation de

missiles soviétiques. Alerté,  le président américain, John Fitzgerald Kennedy (1917-1963),

réclame la destruction des plateformes de lancement et impose un blocus militaire de l’île245.

Les deux Grands négocient, afin d’éviter une guerre nucléaire, mais laissent Cuba en dehors

de leurs échanges. Cet épisode jette un froid sur le rapprochement entre l’Union soviétique et

le  régime castriste.  Les  échanges  entre  Nikita  Khrouchtchev (1894-1971) et  Fidel  Castro

renseignent sur l’état d’esprit du líder máximo. Celui-ci se montre prêt à aller jusqu’au bout

dans  la  haine  et  la  rancœur,  en demandant  à  l’URSS de recourir  au feu nucléaire  contre

l’Amérique. Le dirigeant soviétique tente de raisonner son allié, arguant qu’une telle action ne

conduirait qu’au déclenchement de « la guerre mondiale nucléaire246 ».

Le  rapprochement  avec l’URSS,  perçu comme une ingérence européenne dans  les

affaires américaines247, notamment sur un plan économique, participe à la rupture avec les

Etats-Unis, qui tentent d’isoler Cuba du reste de l’Amérique latine, en obtenant son exclusion

de l’Organisation des Etats Américains (OEA). La politique cubaine à l’égard des autres pays

de l’Amérique latine comporte  différentes phases.  Dans un premier  temps,  Cuba tente de

nouer  des  relations  avec  ces  états,  tout  en  se  faisant  entendre  au  sein  des  organisations

internationales,  ainsi  que le  montre  le  discours  de Fidel  Castro devant  les Nations-Unies.

S’ensuit l’expulsion de l’OEA en 1962, qui donne un coup d’arrêt au rapprochement latino-

américain. Puis, entre 1962 et 1970, Cuba se retrouve isolée sur la scène latino-américaine ;

en effet, tous les pays de la région rompent tout contact avec la Havane, à l’exception du

Mexique. Cuba considère pour sa part que seule la lutte armée peut permettre l’émancipation

de  l’Amérique  latine  par  rapport  aux  Etats-Unis,  une  idée  renforcée  par  l’intervention

américaine en République Dominicaine. La mort du Che en 1967 et l’échec des luttes armées

viennent  mettre  un  terme  à  cette  partie  de  la  politique  cubaine  avec  le  monde.

Progressivement, au cours des années 1970, l’isolement géopolitique de Cuba commence à se

fracturer, permettant ainsi la reprise des échanges avec les différents pays latino-américains,

comme  le  Mexique  ou  le  Chili ;  une  expérience  qui  est  cependant  mise  à  mal  par  les

interventions  militaires  américaines  au  Chili  et  en  Uruguay.  Finalement,  entre  la  fin  des

années 1970 et la fin des années 1990, de nombreux pays latino-américains se rapprochent de

Cuba,  notamment  le  Mexique,  le  Brésil  et  l’Uruguay  en  1985248.  C’est  le  signe  d’une

245  Pierre Vaysssière, op. cit., p. 146.
246 Ibid., p. 147.
247 Suivant la doctrine Monroe (1823),  les Etats-Unis se considèrent  comme les protecteurs de l’Amérique latine.

Conformément à cette pensée, ils refusent une ingérence européenne dans leurs affaires tout comme ils refusent de
s’impliquer dans les affaires du Vieux continent. Cependant, cet isolationnisme évolue pendant la Seconde guerre
mondiale pour finalement tomber en désuétude.

248  Jean Lamore, Cuba, « Que sais-je ? », PUF, 2007, pp. 76-98.

51



intensification des rapports entre Cuba et le reste de l’Amérique latine. À la veille du  XXIe

siècle,  Cuba  a  des  relations  diplomatiques  avec  l’ensemble  des  pays  latino-américains249.

Cependant, la disparition de l’URSS fait traverser une période critique à Cuba, dont le régime

politique est contesté, ce qui l’oblige à se réformer, pour prendre en compte le nouvel ordre

mondial ; d’où l’importance des liens à l’échelle internationale, notamment les États latino-

américains.

Sur le plan national, la loi fondamentale de 1976 instaure un Conseil des ministres qui

contrôle tous les pouvoirs. Placé sous l’autorité de Fidel Castro, il est composé d’un même

nombre de communistes et de guérilleros250. La même année, une Constitution est adoptée par

référendum. Elle considère que Cuba est un « Etat socialiste d’ouvriers et de paysans ». C’est

également  un  Etat  à  parti  unique,  où  le  parti  communiste  cubain  (PCC)  représente  la

principale force dirigeante et dont le nombre d’adhérents ne cesse d’augmenter, passant en 12

ans de 200 000 à 500 000 adhérents (1975-1987). L’État castriste tire sa légitimité du peuple.

Pour  cela,  tout  citoyen  cubain  âgé  de  plus  de  16  ans  peut  voter  afin  de  désigner  ses

représentants  aux  assemblées  municipales.  Ceux-ci  élisent  à  leur  tour  les  délégués  des

assemblées  provinciales  et  de  l’Assemblée  nationale.  Une  fois  élue,  celle-ci  choisit  les

membres du Conseil des Ministres et le Conseil d’État, dont le président remplit les fonctions

de chef d’État et  de chef du gouvernement251.  Afin de s’assurer de l’affinité politique des

délégués, ceux-ci sont soumis à l’approbation du PCC. En revanche, celui-ci ne peut proposer

ses  candidats  ni  même  s’immiscer  dans  le  bon  déroulement  des  institutions.  La  société

cubaine  est  très  encadrée  avec  l’instauration  de  structures  politiques  qui  rythment  la  vie

quotidienne.  On  compte  notamment  des  organisations  socioprofessionnelles  multiples,  de

nombreux syndicats,  dont  la  puissante Confédération des travailleurs cubains qui contrôle

près de 3 travailleurs sur quatre. Les femmes ont également leurs propres organisations, à

l’image de la Fédération des femmes cubaines. Enfin, les comités de défense de la Révolution

permettent de surveiller 85 % de la population adulte. La Constitution reconnaît également

des libertés fondamentales, notamment le droit au travail, à la santé, au repos, à l’assistance et

à  la  protection  ainsi  qu’à  l’éducation  et  au  sport.  À  l’inverse,  certaines  sont  fortement

restreintes.  On retrouve dans  cette  catégorie,  l’éducation,  l’art,  la  liberté  d’expression,  de

réunion et  de conscience.  L’État  castriste  régule ces  libertés afin  de s’assurer  qu’elles ne

viennent pas remettre en question la Révolution et, à travers elle, sa légitimité252. Il exerce en

249  Jean Lamore,  op. cit.,  pp. 76-98.
250  Pierre Vayssière, op. cit., p. 148.
251 Ibid, p. 149.
252 Ibid., p. 150.

52



outre une répression féroce à l’encontre de ses opposants. Nous avons vu qu’elle commence à

s’exercer dès la victoire contre Battista et ses partis ans.  Ensuite,  le  castrisme  impose  sa

domination  à  la  magistrature,  à  l’université  ou  encore  à  la  presse  qui  ont  recours  à

l’autocensure, afin d’éviter une accusation contre-révolutionnaire. Les compagnons d’armes

de Fidel Castro sont également victimes de purges, en particulier ceux qui n’acceptent pas

l’alignement  sur  le  bloc  soviétique.  Ils  sont  exclus  du  pouvoir  pour  différents  motifs.  Si

certains ont été, par la suite, réhabilités, d’autres purgèrent leur peine jusqu’au bout, la plupart

décédant pendant leur détention. En 1978, l’État castriste adopte une loi, dite « loi spéciale de

dangerosité ou de prédélinquance ». Cette loi autorise l’emprisonnement de toute personne

pouvant avoir une nature à commettre des délits. Les « asociaux », tels que les témoins de

Jéhovah, les homosexuels ou encore les hippies, sont les premiers à en être victimes et sont

regroupés dans des camps en vue de leur rééducation253. Entre 1959 et 1987, on estime à près

de 800 000 le nombre d’opposants cubains qui fuient vers la Floride, en particulier dans le

quartier de Little Habana à Miami. Dans les années 1980, la question des droits de l’Homme

à Cuba connaît une légère amélioration, avec l’adoption d’un nouveau Code pénal qui encadre

les peines et prévoient des alternatives aux camps de rééducation254. Désormais, les Cubains

peuvent mettre en place des comités afin de défendre les droits de l’homme, la religion ou

l’art.  Néanmoins,  la  répression  des  dissidents  est  toujours  d’actualité.  L’exemple  le  plus

marquant est celui d’un dirigeant du Parti cubain pour les droits de l’homme arrêté pour avoir

apporté son soutien à la politique de Mikhaïl Gorbatchev (né en 1931).

A l’instar des autres États socialistes, La Havane met en place une planification de son

économie. Cependant, celle-ci n’atteint pas les objectifs prévus et connaît une succession de

virages dans les années 1970, résultant des échecs successifs :  Elle instaure également un

développement industriel et agricole rapide, préconise le remplacement de la culture du sucre

par celle du tabac, du café et des agrumes mais est forcée de revenir à la canne à sucre après

que ce changement de culture a provoqué une période de famine. En 1972, Cuba intègre le

Conseil  économique  d’aide  mutuel  (CAEM),  organisation  d'entraide  économique  entre

différents  pays  communistes,  et  exporte  désormais  ses  productions  de  sucre,  de  matières

premières  comme  le  nickel,  ainsi  que  des  produits  tropicaux  comme  des  cigares,  des

langoustes ou des agrumes255. En 1985, l’économie est centralisée et le tourisme est développé

afin  d’en  faire  l’activité  principale  de  l’île  par  le  recours  aux capitaux  étrangers  afin  de

construire  les  infrastructures  nécessaires.  Dans  le  domaine  de  la  santé,  la  construction

253 Pierre Vayssière, op. cit., p. 151.
254 Ibid.
255 Ibid., p. 152.

53



d’hôpitaux,  de  cliniques  dentaires,  de  polycliniques  et  d’écoles  de  médecine  permet  de

rallonger l’espérance de vie dans l’archipel, qui passe de 52 ans en 1959 à 75 ans en 1987.

Ces progrès sanitaires ont également été permis par la généralisation de l’hygiène et de la

prévention.  De  plus,  les  médicaments  sont  peu  coûteux  et  le  carnet  de  santé  devient

obligatoire.  Dans  le  domaine  de  l’éducation,  Cuba  représente  une  exception  au  sein  des

Caraïbes, puisqu’il dispose d’un enseignement primaire et secondaire de qualité et bénéficie

d’un taux d’analphabétisme (28%) qui reste assez faible en comparaison du reste de l’espace

caraïbe, lorsque Fidel Castro arrive au pouvoir256. Cependant, toutes ces avancées ne doivent

pas faire oublier que la population cubaine souffre d’un manque de logements et d’un accès

difficile  à  la  nourriture  et  aux  vêtements.  Les  logements  disponibles  sont  très  souvent

insalubres, en particulier à La Havane, et l’accès à l’eau potable n’est pas toujours garanti. Ce

fait  témoigne  d’une  mauvaise  répartition  des  richesses  mais,  à  l’inverse,  également  d’un

partage des manques et des restrictions, conséquence d’un dysfonctionnement des cartes de

rationnement257. L’ensemble de ces aspects fait l'objet d'un vaste programme de rectification

des erreurs de la fin des années 1980.

2.2. Les relations entre le régime castriste et l’Église catholique à Cuba

La place de la culture catholique et de la religion dans la société cubaine fait l’objet

d’une  intense  historiographie258.  Celle-ci  s’intéresse  particulièrement  aux  relations  entre

l’Église  et  le  régime  castriste :  l’Église  se  montre  hostile  envers  Fidel  Castro,  tout  en

s’abstenant de prendre part aux débats politiques259. L’Église catholique à Cuba est considérée

par le pouvoir central comme une force hostile. Pendant vingt-cinq ans, le gouvernement s’est

attaché à faire en sorte que l’éducation religieuse se fasse en dehors des églises et à interdire

toute expression publique des cultes. Dès son arrivée au pouvoir, Fidel Castro fait expulser la

grande majorité des prêtres-ouvriers et lance une nationalisation des collèges privés. Dans le

même temps, les catholiques se voient interdire l’accès aux fonctions administratives. Toutes

ces mesures coercitives entraînent une baisse de la pratique, puisque si l’on compte 90 % de

baptisés  à  la  veille  de  la  Révolution,  il  n’y  a  plus  que  10 %  de  baptisés  pour  1 %  de

pratiquants au moment de la venue de Mgr Etchegaray260. Comme en témoigne le journaliste

256 Pierre Vayssière,  op. cit. , p. 162.
257 Ibid.
258 Valentine Gauchotte-Mayaud, « "La patrie ou la mort. Amen. Le régime castriste et l’Église catholique à Cuba »,

pp.15 à 29.
259  Ibid., p. 15 à 29.
260  Pierre Vayssière, op. cit., p. 164.

54



Bernard  Lecomte,  être  catholique  à  Cuba  dans  les  années  1960  était  particulièrement

difficile261.  En  effet,  pendant  deux  décennies,  les  politiques  et  campagnes  antireligieuses

redoublent  d’intensité, alors  que  les  évêques  cubains  ainsi  que  le  nonce  apostolique  se

montrent ouverts à un rapprochement entre le régime et le clergé262. Cependant, malgré la

répression  exercée  à  l’encontre  des  catholiques  cubains,  le  leader  cubain  maintient  des

relations  diplomatiques  entre  son  pays  et  le  Saint-Siège,  lesquelles  existent  depuis  le

pontificat de Pie XI (1922-1939). Dans la seconde moitié des années 1980, les relations entre

l’Église cubaine et l’État s’améliorent, Fidel Castro comptant sur le soutien du clergé cubain

en matière de développement mais aussi pour pouvoir rejoindre les autres nations d’Amérique

latine. Le  líder máximo  indique, au cours d’un entretien avec le dominicain frei Betto que

« nous [l’Église et  l’État]  avons eu,  voici  des années,  des difficultés qui sont aujourd’hui

dépassées263 ». Cette vision est confirmée par un conseiller de Fidel Castro qui considère que

les bons chrétiens ont des valeurs qui se rapprochent de celles de la Révolution. En 1985, un

Bureau  des  Affaires  religieuses,  une  organisation  commune  aux  différents  régimes

communistes que nous avons eus l’occasion d’étudier dans notre étude, s'ouvre au sein du

PCC. Depuis l’élection de Jean-Paul II sur le trône de Saint-Pierre, Fidel Castro voit tout de

suite  le  profit  qu’il  pourrait  tirer  d’une visite du pape polonais264.  Une première occasion

manquée intervient en 1979, ainsi que le rapporte le journaliste Bernard Lecomte :

On le dit peu, mais en réalité, c'est Fidel Castro qui a fait le premier geste de rapprochement, à un

moment où personne ne s'y attendait. En apprenant que Jean-Paul II allait se rendre au Mexique en janvier

1979, juste après son élection, Fidel Castro l'a invité à faire une halte à Cuba, à la stupéfaction de la

secrétairerie d’État. Évidemment, le Vatican a dit non, car une étape de cette importance ne s'improvise

pas265.

Le pape et la Secrétairerie d’État  considèrent en effet cette étape comme trop modeste

et  déclinent  l’invitation,  un  refus  qui  est  une  humiliation  pour  Fidel  Castro266.  C’est,

néanmoins,  dans  ce  contexte  d’ouverture  progressive  que  s’inscrit  la  visite  du  cardinal

Etchegaray à La Havane, du 23 décembre 1988 au 03 janvier 1989.

261  La Vie du 17 septembre 2015 : « Trois papes et deux Castro ».
262  Pierre Vayssière, op. cit. , p. 164.
263  Ibid.
264  Ibid.
265  La Vie du 17 septembre 2015, op. cit. 
266  Libération du 22 janvier 1998 : «  Un lent réchauffement. Du rendez-vous de 1979 au coup de foudre de 1996,

deux décennies de péripéties diplomatico-religieuses ».

55



2.3. Le cardinal Roger Etchegaray à la Havane (décembre 1988-janvier 1989)

Le président  de Justice  et  Paix se  rend dans  l’archipel  de  Cuba,  à  l’invitation  de

l’archevêque  de  Cuba,  Don Jaime  Ortega  et  des  évêques  des  diocèses  de  Pinar  del  Rio,

Matanza, Santa Clara, Camagüey, Molguin, Santiago de Cuba267. S’y rendant avec en tête la

situation préoccupante de l’Église catholique cubaine, sa venue coïncide avec le trentième

anniversaire de la Révolution. Cela explique pourquoi les détails de sa présence ne sont que

peu mentionnés dans la presse locale. Ces deux événements sont néanmoins l’occasion de

pouvoir  réaffirmer la  fidélité  de  Cuba aux principes  socialistes  tout  en commençant  à  se

démarquer  de  l’URSS268.  Mgr  Etchegaray  rencontre  le  vice-président  du  Conseil  d’État,

Rafael Rodriguez, avec lequel il aborde le dossier de la contribution sociale de l’Église dans

le domaine de la santé. Il s’entretient ensuite avec Fidel Castro dans la nuit  du 30 au 31

décembre 1988269. Assistent également à l’entrevue, le chargé d’affaires de la nonciature, Mgr

Christophe  Pierre  ainsi  que  le  chargé  des  questions  religieuses  du  PCC,  José  Felipe

267 Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit., p.263.
268  Ibid., p. 267.
269  Ibid., p. 265.

56

Illustration 6: rencontre entre Mgr Etchegaray et Fidel Castro au Palais de la Révolution de La 
Havane, le 30 décembre 1988 (J'ai senti battre le coeur du monde)



Carneado270. Le líder máximo se montre particulièrement intéressé par le parcours du cardinal

d’Espelette. Après avoir demandé des nouvelles du pape, après l’attentat dont il a été victime

le 13 mai 1981, Fidel Castro se montre très impressionné par la vitalité dont fait preuve le

souverain pontife, ainsi que le montrent les impressions rapportés par le cardinal basque dans

ses mémoires : « Comment fait-il pour accomplir tout ce qu’il fait ? C’est le pape le plus actif

de  ces  trois  derniers  siècles271 ! ».  Les  deux  interlocuteurs  échangent  également  leurs

impressions  concernant  la  rencontre  inter-religieuse  d’Assise,  qui  s’est  déroulée  deux ans

auparavant. Une nouvelle fois, Castro est stupéfait de la portée de l’événement, voulu par le

pape Wojtyla :

Les Juifs y étaient-ils ? Les bouddhistes ont-ils des leaders ? Et les hindous ? Et les sikhs ? Est-ce
que l’Église a des relations avec les musulmans chiites ? Quand j’étais étudiant chez les jésuites,  on
n’aurait jamais imaginé une rencontre de ce genre !272

Le  dirigeant  cubain  précise  également  qu’il  a  suivi  avec  intérêt  la  visite  de  Mgr

Etchegaray et a pu constater l’enthousiasme témoigné par les catholiques, tout au long des

étapes du cardinal d’Espelette. Cela se vérifie, notamment lors de la messe du 1er janvier 1989

que  célèbre  Mgr  Etchegaray  en  la  cathédrale  de  La  Havane,  à  laquelle  assistent  4  000

catholiques cubains. Quand le cardinal leur dit: « vous préféreriez avoir le pape avec vous»,

« Qué venga !  Qué venga! » répond  immédiatement  la foule enthousiaste273.  Fidel  Castro

glisse au cardinal d'Espelette : 

Je me demandais ce que pouvait posséder une personne pour conquérir autant de monde. En vous
rencontrant ce soir, je comprends que le pape nous a envoyé son représentant le plus dangereux ! Cela me
satisfait parce que je me rends compte que vous travaillez d’abord pour la paix…274.

La discussion entre le dirigeant cubain et le cardinal romain s’orientent ensuite autour

de la question environnementale275. Castro se montre en effet particulièrement préoccupé par

l’écologie,  la  considérant  comme un enjeu  d’avenir.  Elle  prend également  une  dimension

sociale avec des allusions à la présence de soldats cubains en Angola ou au Mozambique où

ils  apportent  leur  soutien  aux  guérillas  locales276.  L’entretien  se  termine  sur  la  situation

religieuse et l’opportunité d’une venue de Jean-Paul II à Cuba. En ce qui concerne la situation

religieuse de Cuba, Mgr Etchegaray ne se fait guère d’illusion sur son interlocuteur et sur la
270 Roger Cardinal Etchegaray, op.cit., p. 264.
271 Ibid., p. 265.
272 Ibid.
273 Sud-Ouest du 3 janvier 1989 : «  Etchegaray fait applaudir le pape ». « Qu’il vienne ! qu’il vienne ! »
274  Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 265.
275  Ibid., p. 266.
276  Pierre Vayssière, op. cit., p. 169.

57



situation des catholiques à Cuba. Il a conscience qu’au moment de son entretien au palais

présidentiel, des membres sont emprisonnés dans les geôles cubaines277. D’ailleurs, quarante-

quatre d’entre eux seront libérés après le départ du cardinal Etchegaray. La venue du pape,

nous l’avons dit précédemment, est un événement dont le líder máximo souhaite tirer profit. Il

ne s’oppose donc pas à une éventuelle venue de Jean-Paul II :

Cela dépend du pape ! Ce sera quand il le décidera. Il ne viendra pas seulement pour les catholiques
mais aussi pour les non-catholiques. Sa visite sera bienvenue aux yeux du gouvernement et du peuple.
Quand il viendra, je voudrais disposer de beaucoup de temps pour pouvoir converser avec lui sur un
certain nombre de thèmes qui nous concernent tous les deux…278.

Dans,  ses  mémoires,  le  cardinal  d’Espelette  confesse  avoir  éprouvé  une  certaine

fascination pour le Commandante et pris plaisir à converser avec lui. Il repart vers Rome, en

laissant l’espoir à la population de voir prochainement Jean-Paul II embrasser le sol cubain279.

Envisagée dans un premier temps pour 1990, le contexte international la reporte. En effet,

l’effondrement du bloc soviétique, principal soutien de Cuba, plonge le pays dans une crise

humanitaire et économique280.  Ainsi, le voyage de Jean-Paul II à Cuba en 1998 résulte de

longues  années  de négociations  et  de gestes  de la  part  du pouvoir  cubain,  notamment  le

rétablissement de la fête de Noël en 1997, après tant d’occasions manquées281. Par conséquent,

les visites ultérieures du président de Cor Unum à Cuba répondent non seulement à l’urgence

humanitaire du pays mais s’inscrivent également dans cet effort diplomatique.

 
2.4. Nouvelles rencontres avec Fidel Castro en décembre 1992 et novembre 1994

Le cardinal  Roger  Etchegaray  revient  à  Cuba en  1992.  A cette  époque,  le  régime

castriste  est obligé  de  se  remettre  en  question  à  la  suite  de  l’effondrement  du  bloc

communiste282. En effet, cet événement, conjugué aux effets du blocus américain, a plongé

l’île dans une profonde crise économique283.

Le contexte est nettement moins favorable pour une visite du pape, d’autant plus que

celui-ci est désormais considéré comme un facteur de déstabilisation du régime, à cause de

son  action  en  Pologne.  Nous  verrons  ultérieurement  que  d’autres  Etats  socialistes,  en

particulier  en Asie, partagent ce même sentiment et  cette méfiance à l’encontre du Saint-

277  Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 267.
278  Ibid., p. 266.
279  « Il faudra des années de négociations plus ou moins secrètes pour qu’un voyage papal soit envisagé, discuté,

préparé, qu’il donne lieu à des gestes significatifs de la part du pouvoir - comme le rétablissement de la fête de Noël
en 1997- et qu’il ait enfin lieu ». (Bernard Lecomte, Jean-Paul II, op. cit., p.496).

280  Valentine Gauchotte-Mayaud, op. cit., p. 15-29.
281  Bernard Lecomte, op. cit., p. 496.
282  Valentine Gauchotte-Mayaud, op. cit., p. 15-29.
283  Ibid., pp. 15-29.

58



Siège284. À son niveau, cependant, le cardinal d’Espelette se limite à l’accomplissement de son

action de charité, principale raison de sa présence sur le sol cubain285.

Il en profite cependant pour nouer des contacts supplémentaires auprès des autorités

cubaines. Il rencontre notamment Carlos Lage Davila, membre du bureau politique du PCC et

secrétaire  exécutif  du  Conseil  d’État,  et  le  Dr Ricardo Alarcón de  Queseda,  ministre  des

Affaires extérieures286. La visite de l’éminence basque est l’occasion d’un nouvel entretien

avec Fidel Castro. Celui témoigne de son intérêt pour le catholicisme. Lorsque le président de

Justice et Paix insiste sur le fait que le  líder máximo est le premier dirigeant avec lequel il

parle  du  Nouveau  Testament,  son  interlocuteur  lui  répond  que  les  deux  choses  les  plus

importantes dans sa vie sont le marxisme et la Bible287. Mgr Etchegaray souligne également la

culture du Commandante, ainsi qu’il le rapporte dans ses Mémoires : « il était très au fait de

ce qui se passait aux quatre coins du monde et…très fort sur les sujets religieux. Il me posait

des colles sur l’Église et  l’Évangile288. » Enfin, une certaine estime existait entre les deux

hommes, comme le prouve le cadeau fait par le Commandante à l’éminence basque : « à la fin

du deuxième entretien, il m’offrit son dernier livre à peine publié, Un grano de maïz, qu’il me

dédicaça  avec  ces  mots :  « para  nuestro  muy  aprecido  amigo  y  visitante  cardinal

fraternalmente 289.»

L’ancien archevêque de Marseille revient à Cuba deux ans plus tard,  du 15 au 19

novembre 1994. Il  donne une conférence sur « la mission réconciliatrice de l’Église à Cuba »

en  ouverture  d’une  Semaine  sociale,  en  présence  de  Caridad  Diego  Bello,  l’ancienne

secrétaire  des  Jeunesses  communistes  qui  a  pris  la  succession  de  M.  Carneado290.  Mgr

Etchegaray rencontre également les évêques cubains responsables de la commission locale

Justice et Paix. De manière plus officieuse, il s’entretient avec les principaux dirigeants de

l’opposition cubaine. Enfin, la veille de son retour à Rome, au cours d’un dîner à la nonciature

en  compagnie  de l’épiscopat  cubain,  l’éminence basque rencontre  une dernière fois  Fidel

Castro291.

Pour conclure, revenons rapidement sur la venue du pape Jean-Paul II en janvier 1998.

Nous l’avons évoqué précédemment, en 1997, le gouvernement cubain a rétabli la fête de

Noël, en signe de bonne volonté vis à vis du Saint-Siège292. À son arrivée, le souverain pontife
284 Valentine Gauchotte-Mayaud, op. cit., p. 15-29.
285  Le Monde du 15 décembre 1992.
286  Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 268.
287  Ibid.,  p. 269.
288  Ibid.
289  « Pour notre ami cardinal très apprécié, fraternellement », (Roger Cardinal Etchegaray, ibid., p. 269.)
290  Ibid.
291  Ibid.
292  Bernard Lecomte, Jean-Paul II, op. cit.,  p. 496.

59



considère  que  « Cuba doit  s’ouvrir  au  monde et  que le  monde s’ouvre à  Cuba293. »  Cela

signifie que l’isolement sur la scène internationale de Cuba doit prendre fin, en particulier

avec la levée du blocus et que la société cubaine puisse bénéficier des influences extérieures.

Cela signifie également que La Havane doit accepter que les catholiques puissent jouer un

rôle dans la vie publique du pays. Fidel Castro considère cet appel au changement comme un

soutien apporté au régime par le pape Wojtyla, alors que celui-ci s’attaque au contraire à un

système politique jugé crépusculaire. A son retour à Rome, le pape jugea que « cette visite a

permis de donner  une voix à  l’âme chrétienne des Cubains294. » La messe du 25 janvier,

pendant laquelle une image du Christ faisait face à un portrait de Che Guevara, a illustrée la

capacité de mobilisation de la population de l’île. Cette ferveur a surpris le régime, le forçant

à inviter la population de l’île à se rendre aux différentes manifestations ; elle est également le

signe que l’Église catholique à Cuba commence à s’imposer comme un contre-pouvoir sur

lequel il faut compter. Rapidement, le gouvernement reprend la main et essaie de canaliser

cette  influence295.  Mgr  Etchegaray  reçoit  le  témoignage  de  gratitude  des  Cubains  qu’il

rapporte ainsi : « Jean-Paul II nous a conduit jusqu’au seuil d’une porte qu’il a ouverte en

nous  invitant  à  y  entrer  avec  responsabilité  et  sérénité296. »  Mgr  Georges  Pontier,

accompagnant le pontife polonais en tant que président du Comité épiscopal France-Amérique

latine  (Cefal),  mesure  non  seulement  la  portée  historique  de  l’événement,  à  l’instar  des

Cubains, mais note également l’émotion qu’il suscite auprès d’eux297.

Nous avons pu voir, à travers l’étude des missions de Mgr Etchegaray en Chine et

Cuba, les relations très souvent compliquées qu’entretiennent les régimes socialistes et les

Eglises locales. Notre étude se poursuit avec l’étude de la venue du Président de Justice et

Paix au Vietnam.

3. Un « grand bienfaiteur dans l'histoire du Vietnam298 »

3.1. Contexte : le Vietnam de 1975 à 1990

Le royaume du Vietnam est à l'origine à la frontière sud de l'Empire de Chine. Il s'en

détache au Xe siècle. Se forme alors une entité politique et territoriale qui prend le nom de Đại

Việt et s'impose au fil des siècles contre ses voisins, en particulier la Chine, qui envahit ou

293  Roger Cardinal Etchegaray, J’ai senti battre le cœur du monde, op. cit, p. 270.
294  Ibid.
295  Valentine Gauchotte-Mayaud, op. cit. p.25.
296  Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 270.
297  Entretien avec Mgr Georges Pontier, archevêque émérite de Marseille, Toulouse, 03 mars 2020.
298  Missions Etrangères de Paris, « Les catholiques vietnamiens reconnaissants envers le cardinal Roger Etchegaray »,

[En ligne], consulté le 14 juin 2020.

60



occupe le territoire299. Son expansion, le Nam Tiển, se fait vers le sud contre les principautés

cham et le royaume khmer. Cette progression fut marquée par des offensives militaires, une

hégémonie rurale et de négociations. Cette progression s’achève lorsque les navires français

arrivent au Vietnam au XIXe siècle : au fur et à mesure, la population viêt s'était mêlée aux

Cham, aux Khmers mais aussi avec des colons chinois refusant la dynastie des Qing, auxquels

le souverain viêt avait offert un refuge300. Ceux-ci participèrent à la mise en valeur du delta du

Mékong et du Bassin du Ðông Nai. Au niveau local, l'histoire du  Đại Việt est marquée par

des guerres civiles, des oppositions et le découpage territorial. Entre le XVIe  et le XVIIIe siècle,

deux oppositions majeures intervinrent : la première vit s'affronter les seigneuries Trinh, au

nord, et Nguyễn, au sud ; la seconde intervint avec la révolte « Tây So'n » contre les Trinh et

Nguyễn301. Ces derniers finirent par l'emporter au début du XIXe siècle, et l'un d'eux,  Nguyễn

Phú'o'c Anh fonda la dynastie des  Nguyễn, qui allait régner jusqu'à l'indépendance du pays en

1945302.  Il  unifia  le  pays  qui  prit  le  nom  de  Việt  Nam  et  dont  la  capitale  était  Huế.

L'intervention  occidentale  marqua  les  dernières  années  de  l'empereur  Minh Mang  (1820-

1840), alors que Britanniques et Français commencent à s'implanter en Asie303. Les puissances

occidentales interviennent de plus en plus dans la région, sous des formes diverses. En 1858,

les forces françaises débarquent au Việt Nam. Entre 1862 et 1893, le Second Empire puis la

Troisième  République  vont  entreprendre  la  conquête  successive  de  la  Cochinchine,  de

l'Annam,  du  Tonkin,  du  Cambodge  et  le  Laos304.  Ces  territoires  sont  regroupés  dans

l'Indochine française, qui a un statut de colonie. La domination française ne sera pas remise

en cause avant le déclenchement de la Seconde Guerre mondiale305.

L'Indochine est divisée en trois régions administratives306 :

- La Cochinchine : elle est placée sous administration directe des Français.

- L'Annam : ce territoire conserve ses institutions mais ses lois sont placées sous le  

protectorat de la France.

- Le Tonkin : D’abord considéré comme un semi-protectorat par la France, celle-ci

décide par la suite de l’administrer directement

299  Pierre Brocheux, Histoire du Vietnam contemporain, Fayard, 2011,  p. 12.
300  Ibid.
301  Ibid., p. 13.
302 Ibid. 
303 Ibid.
304 Ibid. p. 23.
305 Sophie Chautard, L'indispensable des conflits du XXe siècle, op. cit., p. 203.
306 Pierre Brocheux,  op. cit. p. 24.

61



L'administration coloniale met en place deux tutelles : l'une encadre la direction des

affaires  du pays,  la  seconde concerne  la  gestion  quotidienne de  la  société.  Elle  distingue

également les rôles au sein de l'Indochine : les Français s'assurent de la force publique tandis

que  les  autochtones  se  voient  confier  la  gestion  de  la  chose  publique307.  Les  souverains

d'Annam,  du  Laos  et  du  Cambodge  ne  conservent  qu'un  pouvoir  symbolique  après

l'acceptation du protectorat, le résident général présidant toutes les réunions des conseils de

gouvernements.  De  plus,  la  majorité  des  revenus  du  royaume  du  Viêt  Nam  font  partie

intégrale du budget de l'Indochine308. Les autorités font appel aux fonctionnaires locaux en

appui  des  fonctionnaires  européens  qui  n'étaient  pas  assez  nombreux.  Les  Vietnamiens

développent  alors  un  sentiment  national  et  d'appartenance  à  une  même  communauté.  Ce

sentiment est attisé par le démembrement national, en particulier autour des régions de Nam

Kỳ, Trung Kỳ et Bắc Kỳ, et par le contrôle étroit des mouvements de populations par les

autorités coloniales309. Après plusieurs décennies d'affirmation de la domination française, la

reconquête de l'indépendance divise les Vietnamiens. En effet, certains souhaitent qu'elle se

face de manière pacifique sous la conduite de la France,  surtout après les désillusions du

Japon et l'exemple d'une Chine instable après la révolution de 1911310. D'autres appellent de

leurs vœux la suppression du régime colonial. Parmi eux, se trouve le futur Hồ Chí Minh

(1890-1969) qui fut fortement inspiré par la révolution bolchevique en Russie. Entre 1925 et

1930, une première réponse politique intervient avec la naissance et la structuration du Parti

communiste indochinois (PCI)311.

La Seconde Guerre mondiale et la défaite française de juin 1940 vont venir précipiter

la  fin  de la  présence  française en Indochine312.  En effet,  celle-ci  se  retrouve isolée  de  la

métropole et se retrouve au cœur des ambitions japonaises, tandis que l'effondrement face à

l'Allemagne  nazie  à  l'été  1940  suscite  l'espoir  des  indépendantistes,  en   particulier  en

Thaïlande et au Vietnam313.  Les ambitions nippones se manifestent à la suite du repli  des

nationalistes chinois dans la ville de Chongquing. Celle-ci est située sur une ligne ferroviaire

entre Haiphong et la ville de Yunnanfou, construite à la suite de la signature d'un traité franco-

chinois en 1884 instaurant une frontière entre la Chine et le Tonkin314. Face aux assauts de

l'Empire du Japon, cette voie de chemin de fer devient le seul moyen de ravitaillement des

307 Pierre Brocheux, Histoire du Vietnam contemporain, op. cit., p. 27.
308 Ibid. p. 27.
309 Ibid., p. 25.
310 Ibid.  p. 80.
311 Ibid. p. 85.
312 Ibid.  p. 103.
313 Ibid. p. 106.
314 Ibid., p. 105.

62



nationalistes  chinois.  Dès  le  20  juin  1940,  le  général  Georges  Catroux  (1877-1969),

gouverneur général de l'Indochine, cède aux pressions du gouvernement nippon et ferme cette

route commerciale315. L'Empire du Soleil Levant décide de profiter de la défaillance française

pour s'emparer de l'Indochine. Malgré un accord signé avec le nouveau gouverneur général

nommé par  Vichy,  l'amiral  Jean  Decoux  (1884-1963)  le  19  septembre  1940,  les  troupes

japonaises stationnées en Chine attaquent le poste frontière de Lạng Sơn, à quarante kilomètre

de la frontière avec le Pays du Milieu. Le régime de Vichy négocie ensuite avec l'Empire du

Japon. Un accord est trouvé au printemps 1941. Ratifié en juillet 1941, il prévoit316 :

- La mise à disposition des aérodromes, des installations portuaires et des casernes  

françaises.

- Un accord économique qui fait du Japon le principale partenaire du Vietnam : en  

échange d'un approvisionnement  en matières  premières,  l'Empire du Soleil  levant  

remplace la métropole dans la fourniture des produits manufacturés mais se retrouve 

dans l'incapacité d'y répondre.

-  L'Indochine  devient  la  base  arrière  de  l'expansion  japonaise ;  en  échange,  les

autorités nippones garantissent la domination française sur l'Indochine jusqu'en août 1945.

Les  indépendantistes  vietnamiens  pensent  également  tirer  profit  de  la  situation  en

considérant le Japon comme le vecteur idéal pour accéder à l’autonomie. Ils conduisent leurs

activités  sous  la  protection  des  Japonais  mais  font  l’objet  d’un  contrôle  par  la  police

coloniale317.  Cependant,  la  politique  insurrectionnelle  décidée  par  le  PCI  se  solde  par  un

échec,  puisque  les  émeutes  sont  un échec  en  Cochinchine  et  que  le  parti  est  décimé :  le

secrétaire général et trois membres du comité central sont exécutés par les Français, tandis

que les exécutions capitales et les emprisonnements se succèdent contre les membres du PCI.

Celui-ci se restructure sous la houlette d’Hồ Chí Minh. Ce dernier fonde le mouvement du

Viêt-Minh en 1941, afin de s’affranchir de la tutelle française318. En mars 1945, l’occupant

japonais met fin à l’autorité française et donne l’indépendance au Tonkin, à l’Annam et à la

Cochinchine.  Un  gouvernement  pro-japonais  se  met  en  place  et  se  retrouve  rapidement

315 Pierre Brocheux, op. cit., p. 105.
316 Ibid. p. 106.
317 Ibid.,  p. 107.
318 Sophie Chautard, op. cit., p. 203.

63



confronté à une crise économique, notamment due à une famine importante dans le nord du

territoire319. Pour les communistes, les Japonais et leurs alliés français sont responsables de

cette situation.  Ce gouvernement démissionne à la suite de la capitulation de l’empire du

Japon le 8 août 1945. À la fin du mois, l’empereur du Vietnam Bảo Ðại (1913-1997) abdique

et Hồ Chí Minh proclame la République démocratique du Viêt Nam au début du mois de

septembre 1945320.  Les  communistes  l’emportent  sur  les  nationalistes  car  ils  disposent  de

soutiens à travers toute l’Indochine, là où les nationalistes ne possèdent des partisans que dans

la  capitale,  Hanoï.  De  plus,  le  PCI  s’est  préparé  à  l’affrontement  contre  la  France  pour

remplacer le régime colonial par un État communiste, alors que les nationalistes ne souhaitent

que la fin de l’Indochine et le retour de la souveraineté321. La France accepte le nouveau statut

du  Viêt  Nam  au  sein  de  l’Union  française.  Cependant,  elle  refuse  d’abandonner  sa

souveraineté sur la Cochinchine, à la déception des communistes d’Hồ Chí Minh322.

Sous l’impulsion d’Hồ Chí Minh, le nouveau régime adopte le drapeau du Viêt Minh

comme emblème national, la devise « Độc Lập Tự Do Hành Phùc323 », un hymne national

« Tiến Quân Ca324 ». Hồ Chí Minh octroie également une Constitution au pays, met sur pied

des forces armées, et met en place un système monétaire325. La Constitution adoptée dans le

contexte de guerre d’Indochine fait allusion aux constitutions des États-Unis et de la France.

La  guerre  d’Indochine  (1946-1954)  va  rendre  officielle  l’autonomie  de  la  République

démocratique du Viêt Nam. La France souhaite en effet reprendre l’ascendant sur l’Indochine

en envoyant un corps expéditionnaire sous le commandement du général Philippe Leclerc

(1902-1947)326. Au même moment, le Gouvernement provisoire de la République française

négocie un accord avec la République du Viêt Nam, la reconnaissant comme un Etat libre. En

échange,  les  autorités  vietnamiennes  concèdent  l’autorisation  d’installer  des  troupes

françaises  pendant  cinq  ans.  Cependant,  l’intransigeance  du  haut-commissaire  Thierry

d’Argenlieu (1889-1964) va conduire à la multiplication des accrochages entre Français et

Vietnamiens327. La bataille de Haiphong (novembre 1946) et celle de Hanoi (décembre 1946)

marquent  le  début  de la  guerre  d’Indochine  qui  dure  huit  ans  et  concerne  l’ensemble  de

l’Indochine. 
319 Pierre Brocheux, Histoire du Vietnam contemporain, op. cit., p. 127.
320 ibid.  p. 128.
321 ibid. 
322 Sophie Chautard, op. cit. p. 203.
323 « Indépendance, liberté, bonheur » (cité dans Pierre Brocheux, op. cit. p. 135).
324 « Les troupes avancent » (cité dans Pierre Brocheux, op. cit., p. 135).
325 Ibid.  p. 135.
326 Ibid. p. 140.
327 Ibid., p. 141.

64



Les  Vietnamiens  s’unissent  et  mettent  de  côté  leurs  divisions  inter-ethniques  pour

s’opposer  aux  troupes  françaises.  À  partir  de  1950,  le  conflit  s’internationalise,  la  Chine

communiste  soutenant  le  Viêt  Minh,  et  les  Américains  apportant  un soutien  aux Français328.

L’allié  chinois  apporte  une  aide  militaire  massive  et  un  support  médical  et  alimentaire.  Il

réorganise également l’économie et  les finances de la République démocratique du Vietnam.

Désormais,  l’armée  populaire  vietnamienne  égale  l’armée  française329.  La  RPC  reconnaît

328 Pierre Brocheux, op. cit., p. 145.
329 Ibid. p. 146.

65

Illustration 7: Guerre d'Indochine (1946-1954)



également la République démocratique du Viêt Nam, de même que l’URSS et l’ensemble du

bloc soviétique. Le Viêt Minh remporte une première victoire sur l’armée française lors de la

bataille de Caobang (octobre 1950). Face aux progrès communistes, la France cherche à établir

un régime avec à sa tête l’ancien empereur Bảo Ðại, car elle estime qu’il est le plus à même de

rassembler les indépendantistes qui ne soutenaient pas les communistes330. Bảo Ðại devient le

Chef de l’État du Viet Nam, un Etat en partie indépendant331. L’arrivée sur place du général de

Lattre de Tassigny (1889-1952), en 1951, permet de retourner la situation militaire en faveur de

la France. De Lattre encouragea la formation d’une armée vietnamienne pour tenir tête à l’Armée

populaire. Enfin, lorsque le péril communiste devint évident, les États-Unis apportent également

un soutien militaire et économique à l’armée française en Indochine332. La défaite finale à Diên

Biên Phu (07 mai 1954) signifie pourtant la perte définitive de l’Indochine pour la France333. 

330 Pierre Brocheux, op. cit.
331 Ibid. p. 147.
332 Ibid.
333 Ibid. p. 146.

66



Après la signature des accords de Genève en juillet  1954, le pays est  divisé en deux

suivant le 17e parallèle : au nord se trouve la République populaire du Viêt Nam, dirigé par  Hồ

Chí Minh, qui donne une nouvelle Constitution d’influence soviétique, adoptée en 1960 mais

jamais appliquée à cause de la guerre. Au sud, l’État du Vietnam est gouverné par le Chef de

l’État Bảo Ðại. Il gouverne jusqu’au coup d’État mené par son Premier ministre, Ngô Đìn Diệm

67

Illustration 8: Partition de Genève, 1954 (L'Histoire)



(1901-1963), qui met en place une république du Viêt Nam, un régime nationaliste qui bénéficie

de l’appui militaire et financier des Etats-Unis334. 

334 Pierre Brocheux, op.cit, p. 169.

68

Illustration 9: Le Vietnam de 1954 à 1964 (l'Histoire)



La Constitution de la République du Viêt Nam s’inspire de la Constitution américaine. La

réunification,  prévue  à  la  suite  d’un  referendum  en  1956,  ne  peut  intervenir  du  fait  de

l’opposition croissante entre le nord et le sud du Viêt Nam335. En effet, l’État du Vietnam refuse

ces  élections  sous  prétexte  que  le  Nord  ne  pourrait  pas  voter  librement.  De  son  côté,  la

République  démocratique  du  Viêt  Nam  souhaite  une  réunification  du  pays,  puisqu’elle

permettrait  une  croissance  économique  grâce  aux  ressources  et  aux  moyens  de  productions

épargnés par les combats. De plus, elle bénéficierait également des apports de capitaux étrangers,

en  particulier  américains  et  taïwanais,  à  la  République  du  Viêt  Nam pour  l’installation  des

industries de biens de consommation et d’infrastructures336. Elle entreprend donc une politique

de déstabilisation qui se traduit par l’envoi de militants communistes du Viêt-Cong au Sud337. La

guerre éclate entre le Nord, soutenu par la Chine et l’URSS, et le Sud qui bénéficie de l’appui

des États-Unis. L’Armée populaire de libération devient l’instrument de l’entente entre l’État et

le parti en vue d’une réunification du pays. Le Nord a mis en place une économie étatisée et

planifiée.  L’agriculture,  l’industrie,  l’artisanat et  le commerce fonctionnent dans le cadre des

établissements d’État et des coopératives ; les échanges se font dans un système de prix à la fois

fixes  et  libres.  Le  régime s’appuie  sur  une  propagande à  la  fois  physique  et  psychologique

n’admettant pas d’éléments discordants ; il s’appuie également sur un appareil policier, politique

et militaire qui se maintient grâce au patriotisme. À l’inverse, l’économie de la République du

Viêt Nam met en avant la propriété des moyens de production et est soutenue par l’apport de

capitaux étrangers, en particulier français ou taïwanais. Sur le plan politique, la présence d’une

opposition gêne l’action des généraux qui ont succédé à Ngô Đìn Diệm. En effet, la société civile

s’exprime  par  le  biais  de  ses  représentants,  qu’ils  soient  parlementaires,  juristes  ou  clercs

bouddhistes.  Enfin,  sur  le  plan  militaire,  les  commandements  sud-vietnamiens  et  américains

s’opposent sur la conduite de la guerre338.

La fin des années 1960 marque un tournant en faveur du Vietnam du Nord. En 1968,

l’offensive du Têt, prévue par le général Võ Nguyên Giáp (1911-2013) cible des villes comme

Saïgon  ou  Hué,  où  se  trouvent  l’ambassade  et  le  quartier  général  américains339.  L’année

suivante, le président américain Richard Nixon (1913-1994) annonce le retrait progressif des

troupes américaines du Viêt Nam. La même année, le Nord-Vietnam perd son leader, Hồ Chí

Minh340. En 1973, les accords de Paris, ratifiés entre le secrétaire d’État Henry Kissinger (né

335 Pierre Brocheux, op. cit.,  p. 169.
336 Ibid., p. 209.
337 Sophie Chautard, op. cit. , p. 205.
338 Pierre Brocheux, op. cit. p. 209.
339 Sophie Chautard, op. cit., p. 207.
340 Ibid.

69



en 1923) et le représentant de la République démocratique du Viêt Nam, Lê Đức Thọ (1911-

1990), prévoient un cessez-le-feu et une réunification du pays sans intervention étrangère341.

En janvier 1975, la République démocratique du Viêt Nam lance une ultime opération pour

vaincre définitivement son rival du sud. La guerre se termine avec la chute de Saïgon le 30

avril 1975342. Le pays est officiellement réunifié le 2 juillet 1976 sous le nom de République

socialiste  du Vietnam. Le bilan humain est  très lourd pour les deux camps :  au Nord,  on

compte près de 600 000 combattants tués ou disparus ; au Sud, environ 230 000 combattants

ont été tués ou sont portés disparus, alors que l’armée américaine déplore 58 193 tués343.  

341 Sophie Chautard, op. cit., p. 207.
342 Ibid., p. 208.
343 Pierre Brocheux, op. cit., p. 209.

70



Cependant la réconciliation nationale, espérée par certains, fait long feu, puisque les

communistes du nord étendent leur régime à la partie méridionale, en particulier  dans les

domaines social,  politique et économique. Les entreprises sont nationalisées et les terrains

agricoles  sont  collectivisés.  Toutefois,  cette  mesure  s’avère  être  un  échec,  puisque  non

seulement les coopératives n’attirent pas les propriétaires terriens mais ceux-ci sabotent leur

71

Illustration 10: La guerre du Vietnam, 1964-1975 (l'Histoire)



matériel de production pour illustrer leur désaccord avec une telle mesure344. Dans le domaine

politique,  est  mis  en  place  un  reconditionnement  de  la  hiérarchie  militaire  ainsi  que  des

politiciens. Ce reconditionnement, qui peut prendre la forme d’un stage de trois mois ou d’une

réclusion de dix ans et plus, diffère selon la catégorie, le grade et les « crimes » dont les

individus sont accusés. Il s’avère toutefois rapidement que cette solution, envisagée afin de

réduire au silence une éventuelle résistance, est inefficace345. Au final, ce sont près 165 000

prisonniers  qui  périront  dans  l’univers  concentrationnaire  vietnamien.  Cette  situation

provoqua également l’exil de centaines de milliers de personnes. La fuite, la discrimination ou

l’expulsion des personnes fit perdre au pays des compétences et des moyens financiers qui se

seraient avérés utiles pour reconstruire le Vietnam346.

Les dirigeants communistes mettent l’accent sur le politique et le stratégique, afin de

pouvoir fusionner les économies et les deux sociétés. Ils étendent la centralisation du Nord,

avec la  planification et  la  direction assurée à  Hanoï347.  Dans le  domaine économique,  les

coopératives manque d’attractivité, les agriculteurs préférant la production familiale. Hanoï

décide  donc  de  lancer  des  réformes.  Des  formules  de  contrats  sont  mises  en  place  et

reconnaissent l’intérêt des producteurs. Le Comité central du Parti de 1979 développe les trois

intérêts : l’État, la collectivité et la famille. La terre était jusqu’ici considérée comme le germe

d’une renaissance du capitalisme ; elle est désormais un élément fondamental de l’économie

socialiste348. Ces contrats dynamisent la production et bénéficient aux agriculteurs. Cependant,

dans les années 1980, malgré une certaine amélioration, le régime limite le marché libre et

l’économie  privée,  ce  qui  provoque  une  crise  alimentaire  et  une  inflation  qui  s’élève  à

1000 %349.  Cet  échec mène à  l’abandon du modèle socialiste.  Ce constat  intervient  à  une

époque  où  des  changements  majeurs  interviennent  en  URSS,  avec  l’arrivée  de  Mikhaïl

Gorbatchev. Désapprouvant l’usage qui en était fait, les Soviétiques demandent à renégocier

les  accords  économiques  avec  les  Vietnamiens350.  En  Chine,  les  réformes  économiques

lancées par Deng Xiaoping sont suivies avec attention par le Vietnam. À la fin de l’année

1986,  le  PCV  lance  un  mouvement  de  réformes  connu  sous  le  nom  de  Đổi  Mới.  Ce

mouvement est l’aboutissement des micro-réformes locales qui sont intervenues entre 1979 et

1986351.  Désormais, le marché et  le caractère privé de l’économie deviennent la norme et

344 Pierre Brocheux, op. cit., p. 214.
345 Ibid. 
346 Ibid. 
347 Ibid. p. 215.
348 Ibid. p. 217.
349 Ibid.
350 Ibid. p. 217.
351 Ibid. p. 218.

72



l’État  prend des  mesures  en faveur  de la  croissance.  Les décrets  successifs  autorisent  les

investissements étrangers, le domaine agricole, le commerce et l’industrie d’État. Dorénavant,

celui-ci se limite à unifier le secteur économique352.  Dans le domaine agricole, les fermes

d’Etats passent d’une exploitation collective à l’exploitation familiale avec un bail de longue

durée,  afin de garantir  la stabilité et  la continuité.  En 1989, année charnière pour le bloc

soviétique,  le Vietnam maintient son idéal socialiste tout en ayant réformé son économie,

dorénavant  régulée par  les  lois  du marché.  Le  pays  a  connu plusieurs  influences  dans  la

seconde moitié du  XXe siècle, en particulier française, américaine et soviétique. A l’aube du

XXIe siècle, le Vietnam se retrouve dans l’économie mondiale de l’Asie du Sud-est353.

Malgré les réformes du Đổi Mới, le PCV demeure un parti unique et conserve un rôle

dictatorial.  Le  pays  est  touché par  l’onde de  choc qui  secoue le  bloc  soviétique  pendant

l’année 1989 et est traversé par des mouvements de contestations et de revendications qui

dure jusqu’au début des années 1990. Les jeunes Vietnamiens souhaitent s’engager dans la vie

politique de leur pays à partir de ce moment-là mais dès le début des années 1990, l’État

réprime les actions de contestations en vue d’une évolution démocratique354.

Nous avons pu voir le contexte politique du Vietnam, il est désormais nécessaire de

s’intéresser  à  la  situation  religieuse  au  Vietnam,  en  insistant  particulièrement  sur  le

catholicisme. En 2010, le Vietnam reconnaissait six religions : le bouddhisme, le caodaïsme,

le  catholicisme,  le  protestantisme  et  l’islam355.  Le  bouddhisme rassemble  dix  millions  de

fidèles pour mille cinq cent clercs. Il compte également six milles pagodes. La variante hoa

hao compte près de 1,2 millions de fidèles et  trois  instituts  bouddhiques.  De son côté le

caodaïsme revendique 2,3 millions de fidèles pour 7100 clercs et 6000 temples et oratoires. Il

y a près de 6 millions de catholiques vietnamiens répartis dans 26 diocèses. Les 15 000 clercs

se forment au sein des 6 grands séminaires du pays et célèbrent les offices dans les 6 000

églises du pays. Les protestants représentent 1 million de fidèles, 500 temples et possèdent un

unique institut  biblique et  théologique.  Enfin le  Vietnam compte 70 000 musulmans,  100

mosquées, 700 imams et dix universités confessionnelles qui sont en majorité bouddhiques356.

Au XVIe siècle, les jésuites portugais évangélisent le  Đại Việt. Par la suite, l’Église du

Vietnam est confiée à la France qui envoie des missionnaires français. Ceux-ci sont perçus

comme les relais de l’autorité coloniale en Indochine, en particulier par les communistes357,

352 Pierre Brocheux, op. cit, p. 218.
353 Ibid.  p. 221.
354 Ibid. p. 227.
355 Ibid. p. 243.
356 Ibid., pp. 243-244.
357 Entretien avec le père Joseph Dao, vicaire de l’ensemble paroissial de Tournefeuille, Plaisance du Touch, 14 février

2020.

73



qui finissent par s’emparer du pouvoir après la défaite de Dien Bien Phu. Le Saint-Siège a

toujours rejeté l’idéologie communiste depuis la publication en 1937 de l’encyclique Divini

redemptoris par le pape Pie XI358 :

Tout catholique qui adhère au parti communiste est par le fait même séparé de l’Église catholique.
Non seulement il vous est interdit d’adhérer au parti communiste mais vous ne pouvez  pas coopérer avec
lui ou faire quoi que ce soit qui puisse de quelque façon amener le parti communiste au pouvoir359.

 Les catholiques vietnamiens soutiennent le Vatican, ce qui est notamment illustré par

une lettre commune des évêques français et vietnamiens, relayée dans toutes les Eglises du

pays en novembre 1951360. Le délégué apostolique au Vietnam, John Dooley (1906-1977),

réunit les évêques du Vietnam en novembre 1951, afin de trouver un moyen d’apaiser les

tensions  inhérentes  à  la  guerre  d’Indochine  qui  fait  rage  alors.  Après  avoir  rappelé

l’importance de la terre pour les Vietnamiens, les vicaires apostoliques de Phnom-Penh, Vinh

Long, Saigon, Qui nhon, Hung Hoa, Phat Diêm, Hué, Bui Chu, Bac Ninh, Hanoi, Hai Phong

et Thai Binh se mettent d’accord sur une condamnation de l’idéologie communiste qui repose

sur l’incompatibilité entre l’Église catholique et le communisme361 :

Il est de notre devoir de vous mettre en garde contre le très grand danger du communisme athée qui
est le plus grand danger existant de nos jours. Le communisme est la négation de Dieu, la négation de
toute religion, la négation d’une âme immortelle, la négation des droits de la personne humaine et de la
famille362.

L’opposition  acharnée  des  catholiques  à  l’idéologie  communiste  va  leur  porter

préjudice. En effet, le PCI met à profit le préjugé qui les considère comme des partisans de

l’autorité coloniale. L’Église catholique du Nord-Vietnam voit une partie de son personnel

religieux  fuir  vers  le  Sud-Vietnam  après  la  défaite  de   Diên  Biên  Phu363.  Les  autorités

installées à Hanoï s’attachent à ostraciser l’Église vietnamienne en interrompant les liens avec

Rome,  en  particulier  au  moment  du  Concile  Vatican  II.  Des  « comités  de  liaisons  des

catholiques aimant la patrie et la paix » se mettent en place et permettent à la République

démocratique du Viêt Nam de contrôler les catholiques malgré l’opposition de l’épiscopat. En

effet,  ces comités interdisent aux prêtres et aux fidèles d’y adhérer364. La situation se tend

358 Entretien avec le père Joseph Dao, op. cit.
359 Lettre commune des ordinaires réunis à Hanoï, 9 novembre 1951.
360 Ibid.
361 Ibid 
362 Ibid.
363 Claire Trân Thi Lien, « Les relations entre l’Église catholique et l’État au Vietnam depuis le Ðồ Mới »,  Social
Compass, n° 57, 2010,  pp. 345-356.
364 Ibid.

74



entre les deux entités : l’Église vietnamienne se divise et le lien avec Rome est distendu, ce

qui  rapproche  la  situation  vietnamienne  de  celle  de  l’Église  de  Chine.  Cependant,  non

seulement Hồ Chí Minh fait preuve d’esprit d’ouverture en faveur des catholiques en adoptant

une loi sur les religions en 1955, mais il n’y a pas de création d’une Église officielle, afin de

pouvoir enrayer l’exil des catholiques vers le Sud et de mobiliser l’ensemble de la population

en vue d’une réunification du pays365.

De son côté, face à l’arrivée inexorable des communistes, l’Église sud-vietnamienne

prône le dialogue et la coopération, notamment par la voix de Mgr Paul Nguyễn Vân Binh

(1911-1995), l’archevêque de Saïgon366. Acceptant la victoire du Viêt-Cong, les religieux sont

invités  à  demeurer  sur  place  et  le  peuple  catholique  à  participer  à  la  reconstruction  et  à

respecter  les  autorités  supérieures,  conformément  au  Concile  Vatican,  et  notamment  la

constitution Gaudium et Spes367. La République socialiste du Vietnam (RSV), qui voit le jour

après la réunification du pays, met en place un régime dont l’économie est planifiée et tous les

domaines  sociétaux  sont  mobilisés.  Le  personnel  politique  et  militaire  de  l’ancienne

République du Viêt Nam fait l’objet d’un reconditionnement, tandis que les catholiques sont

discriminés, leur religion figurant notamment sur leurs papiers368. Les activités et institutions

religieuses  font  l’objet  d’un  contrôle  de  la  part  des  autorités  d’Hanoi  qui  accordent  une

autorisation et restreignent l’exercice de la liberté de croyance aux seuls lieux de culte. Les

petits et grands séminaires sont fermés, le gouvernement souhaitant encadrer le recrutement et

la  formation  des  prêtres.  Cela  explique  que  certains  diocèses  manquent  de  prêtres  ou

d’évêques. A l’instar de la Chine voisine, un Bureau des Affaires religieuses est instauré et a

la  charge de contrôler les activités religieuses.  Cela est  illustré  dans le domaine éducatif,

sanitaire ou social, avec la nationalisation des établissements, des dispensaires et hôpitaux,

ainsi  que  des  orphelinats.  La  presse  catholique  fait  également  l’objet  d’une  surveillance

étroite :  les  journaux catholiques  d’opposition cessent  leur  publication  pendant  les  années

1980 au profit de journaux dirigés par des membres du comité d’union des catholiques369. Il

s’agit d’un relais de la ligne politique du gouvernement envers les milieux catholiques. Mgr

Binh choisit d’intégrer des prêtres et des laïcs sûrs afin de pouvoir présenter les doléances des

catholiques à Hanoi. La RSV se distingue des autres régimes communistes, notamment de la

République populaire de Chine. En effet, le catholicisme au Vietnam représente 7 à 10 % de la

365 Claire Trân Thi Lien, op. cit.
366 Ibid.
367 Ibid.
368 Ibid.
369 Ibid.

75



population, alors qu’il n’atteint qu’1 % en Chine370. L’Église est donc plus forte que chez le

voisin chinois, et l’Etat-parti veut en contrôler les activités sans pour autant vouloir fonder

une Eglise séparée, à l’image de ce que met en place le PCC. Dès 1975, le nonce apostolique

et  les  missionnaires  étrangers  sont  expulsés  du  territoire  vietnamiens.  L’archevêque

coadjuteur de Saïgon, Mgr Nguyên Van Thuân (1928-2002), est placé en résidence surveillée

puis incarcéré par les autorités d’Hanoi qui refusent sa nomination par le pape Paul VI371.

Après une détention de treize ans, le prélat vietnamien est autorisé à se rendre à Rome mais le

gouvernement le considère dès lors comme indésirable et lui interdit de retourner dans son

pays. Il se voit alors accorder l’asile par le pape Jean-Paul II qui le nomme vice-président de

la commission Justice et Paix, où il succède à Mgr Roger Etchegaray en 1998372. Les procès et

les condamnations à mort ou les emprisonnements sont monnaie courante à partir de la fin des

années  1970  et  jusqu’au  milieu  des  années  1980.  L’apogée  des  différends  entre  l’État

communiste et l’Église catholique au Vietnam intervient avec la canonisation de 117 martyrs

vietnamiens, perçue comme une provocation par Hanoi, à l’instar de l’incident de septembre

2000 en Chine373. Avec la mise en place du Ðồ Mới, les relations finissent par s’apaiser entre

le  gouvernement et  l’Église vietnamienne. En effet,  si  le PCV considère que son rôle  est

important dans la direction de la modernisation du pays, il adopte une résolution soulignant

l’utilité de la religion catholique, suite à la visite du cardinal Etchegaray. C’est une première

en 40 ans.

Il  est  désormais  temps de voir  pourquoi l’éminence basque est  considérée comme

« grand bienfaiteur dans l’histoire de l’Église au Vietnam», ainsi qu’a pu le dire le président

de la conférence épiscopale du Vietnam, Mgr Nguyen Chi Linh (né en 1949), qui s’exprimait

à l’occasion de la disparition de l’éminence basque, en septembre 2019374 .

370 Claire Trân Thi Lien, op. cit..
371 Ibid.
372 La Croix  du 26 juin 1998 : « Mgr Nguyên Van Thuân succède au cardinal Roger Etchegaray à la présidence de

Justice et Paix ».
373 Claire Trân Thi Lien, op. cit.
374 Missions Etrangères de Paris, « Les catholiques vietnamiens reconnaissants envers le cardinal Roger Etchegaray »,

op. cit.

76



3.2. Mgr Etchegaray au Vietnam

3.2.1. Prise de contact triomphale (1-14 juillet 1989)

Avant sa venue dans la RSV, l’archevêque de Marseille Roger Etchegaray a eu des

échanges  nombreux  avec  la  communauté  vietnamienne  de  la  cité  phocéenne,  une

communauté qui se démarque par sa vivacité375. Lors du synode de Rome en 1974, le futur

cardinal rencontre l’archevêque coadjuteur d’Hanoi, Mgr Joseph-Marie Trinh van-Can (1921-

1990), qui avait été récemment libéré de prison et autorisé à sortir du Vietnam après vingt ans

de détention376. Quinze ans plus tard, alors que l’édifice communiste est ébranlé, notamment

avec les mouvements de contestation de la place Tian’anmen de juin, celui qui est devenu

président  des  commissions  Justice  et  Paix  et  Cor  Unum est  invité  par  la  Conférence

épiscopale vietnamienne377.  L’Église catholique au Vietnam est l’une des plus importantes

d’Asie, à égalité avec celle de Corée et des Philippines. Le gouvernement publie pour cela un

décret officiel. Il s’agit de la première visite d’un représentant du souverain pontife depuis

1975378. Mgr Etchegaray arrive à Hanoi le 1er juillet 1989, en compagnie de Mgr Barnabé

Phuong,  membre  d’origine  vietnamienne  de  la  Congrégation  pour  l’évangélisation  des

peuples. Sa visite dure 15 jours pendant lesquels les deux envoyés du Saint-Père parcourent

près de 2000 kilomètres. L’éminence basque visite 11 diocèses, dont ceux de Hanoi, de Phat

Diem,  de  Bui  Chu  et  d’Haiphong379.  Tout  au  long  de  ses  déplacements,  la  population

vietnamienne accueille chaleureusement le cardinal basque : à Bui Chu, ils sont environ 200

000 et 100 000 à Phat Diem. Mgr Etchegaray se rend ensuite à Hô-Chí-Minh-Ville, l’une des

plus importantes du pays. La célébration de la messe dans la cathédrale rassemble près de 45

000 croyants380. Au total, près d’un million de personnes se sont rassemblées afin de pouvoir

apercevoir le cardinal basque. Cet engouement est cependant perçu comme un « triomphe de

la foi » par Hanoi qui cherche à en limiter les effets381.

Au  cours  de  sa  présence  au  Vietnam,  le  président  de  Justice  et  Paix  a  plusieurs

contacts avec les dirigeants382. Il a un entretien avec le Premier ministre, Ðỗ Mười (1917-

2018) et avec le président de l’office des affaires religieuses, Nguyên Chinh383. Avec eux, il

évoque  les  cas  de  Mgr  Nguyên  Van  Thuân,  considéré  par  Rome  comme  l’archevêque

375 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit. p. 341.
376 Ibid. p. 341.
377 Ibid. 
378 Le Monde du 8 juillet 1989 : « Vietnam : visite du cardinal Etchegaray »
379 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit. p. 341.
380 Ibid.
381 Ibid. p. 343.
382 Ibid. p. 344.
383 Le Monde du 8 juillet 1989, op. cit.

77



coadjuteur d’Hô-Chi-Minh-Ville, et  de Mgr Pham Van Du (1922-2010), l’évêque de Lang

Son384. Les autorités s’opposent à lui d’autant plus que s’approche la date de la démission de

Mgr Binh, l’archevêque titulaire qui avait réussi à maintenir l’Église vietnamienne dans le

tumulte du communisme athée385. Au cours de ses entretiens, le cardinal basque souligne le

manque de liberté de l’Église dans la sélection des candidats aux ordinations sacerdotales et

épiscopales. Il enjoint les autorités vietnamiennes à permettre aux prêtres originaires du Nord

et  réfugiés  dans  le  Sud de pouvoir  aller  aider  leurs  homologues  du  Nord,  qui  étaient  en

nombre insuffisant, et d’avoir l’autorisation de se rendre à l’étranger dans le cadre de leurs

études386.  Le Premier  ministre  se montre ouvert  au dialogue mais,  à  l’instar  des autorités

chinoises en 2000, reproche la canonisation des 117 martyrs du Vietnam, décidée par Rome

sans consultation ou accord préliminaire avec Hanoi387. Réaffirmant le préjugé selon lequel le

Vatican est un partisan des colons français et des impérialistes américains, il se montre ouvert

à  la  discussion,  ce  que  Mgr  Etchegaray  considère  comme  une  volonté  d’ouverture

prometteuse388.  Avant  son  départ  du  Vietnam,  Mgr  Etchegaray  rencontre  de  nouveau  le

responsable  des  Affaires  religieuses  qui  lui  rapporte  l’enthousiasme  suscité  par  sa  visite

auprès de la population vietnamienne et le remercie d’avoir utilisé le nouveau nom du pays

dans  ses  prises  de  paroles.  Mgr  Etchegaray  indique  simplement  avoir  encouragé  les

Vietnamiens à aimer leur patrie et avoir été applaudi à chaque fois. Le cardinal Trinh Van Can

(1921-1990)  écrit  à  l’éminence  basque  à  son  retour  à  Rome  pour  lui  témoigner  de

l’importance  qu’a  eu sa  visite  auprès  des  catholiques  vietnamiens,  la  considérant  comme

« une nouvelle Pentecôte 389».

Sur le trajet qui le ramène à Rome,  Mgr Etchegaray adresse le rapport suivant au pape

Jean-Paul II :

Ce qui me frappe le plus, c’est la ferveur primitive des chrétiens du Nord (sous la chape de plomb
communiste depuis 1954). […]Ce qui m’a frappé aussi, c’est le contraste voire le déséquilibre entre le
Nord et le Sud, en tous les domaines (pas seulement le religieux). Le Sud, libre jusqu’en 1975, a un clergé
nombreux (augmenté par l’exode des prêtres du Nord en 1954) et  bien préparé (plusieurs universités
européennes ou américaines), d’importantes communautés religieuses (par exemple les sœurs de Saint-
Paul de Chartres comptent 3 provinces et 800 membres) avec certaines facultés pour le recrutement et
l’insertion de religieuses dans des œuvres sociales de l’État.

384 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit. p. 343.
385 Ibid. p. 344.
386 Ibid. 
387 Ibid.
388 Le Monde du 8 juillet 1989, op. cit.
389 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 345.

78



Dans le Nord, par contre, très peu de prêtres, tous surchargés de travail (j’ai parlé avec un prêtre qui
est seul pour 40 000 fidèles dans 9 paroisses dont la plus éloignée est à 200 km, et n’a pour se déplacer
qu’un  simple  vélo.  Une  soixantaine  de  prêtres  ordonnés  clandestinement  n’ont  aucune  autorisation
d’exercer leur ministère. Un séminaire à Hanoi, sans vrais formateurs. Quelques évêques, nommés en
période de détresse, n’ont qu’une formation de catéchiste. L’évêque de Lang Son, Mgr Pham Van Du,
ordonné clandestinement, vit depuis trente ans en résidence forcée, à 100 kilomètres de son évêché : son
diocèse, aux frontières de la Chine, ne compte que deux vieux prêtres et trois religieuses…390

3.2.2. Retour au Vietnam

Lors des obsèques du cardinal Trinh Van Can, en mai 1990, le cardinal d’Espelette

revient au Vietnam en tant que représentant du pape. La reprise du dialogue entre le Saint-

Siège  et  la  RSV est  marquée  par  l’autorisation  accordée  à  une  délégation  de  vingt-deux

évêques de se rendre en visite ad limina, autrement dit en visite à Rome, en octobre 1990391. Il

retourne au Vietnam du 06 au 14 novembre 1990, à la tête d’une délégation officielle du

Vatican. Celle-ci comprend Mgr Claudio Celli, sous-secrétaire pour les relations avec les Etats

au sein de la Secrétairerie d’État, et Mgr Barnabé Van Phuong qui l’avait accompagné au

Vietnam l’année précédente392. Il s’entretient de nouveau avec le Premier ministre Ðỗ Mười et

rencontre le ministre des Affaires étrangères, Co Tach (1921-1998), ainsi que le ministre de

l’Intérieur,  Mai  Chi  Tho  (1922-2007),  qui  vient  spécialement  de  Hô-Chi-Minh-Ville.

L’éminence  basque  a  également  de  longues  conversations  avec  le  directeur  des  affaires

religieuses, Nguyên Chinh, qu’il avait rencontré lors de sa visite de juillet 1989. Avec lui, Mgr

Etchegaray va négocier difficilement la nomination d’évêques à Hanoi, Hué ou encore Thai

Binh  mais  aussi  pour  défendre  Mgr  Van  Thuan.  Dans  ce  dernier  cas,  les  négociations

s’avèrent ardues car le coadjuteur d’Hô-Chi-Minh était le neveu du premier président de la

République  du  Viêt  Nam.  Interné  pendant  treize  ans,  il  vivait  désormais  reclus  dans

l’archevêché d’Hanoi en résidence surveillée393. Il en relate les premières semaines à l’envoyé

du pape :

Un matin d’octobre 1975, je fais signe à un petit garçon de 7 ans, Quang, qui revient de la messe à 5
heures,  alors  qu’il  ne  fait  pas  encore  jour :  « Dis  à  ta  maman  de  m’acheter  de  vieux  blocs  de
calendriers ! » Dans la  soirée,  alors  que le jour vient  à nouveau de disparaître,  Quang m’apporte les
calendriers. Dès lors toutes les nuits d’octobre et de novembre 1975, j’écris à mon peuple mon message
de captivité. Chaque matin, l’enfant vient chercher les feuilles, les apporte chez lui, et là ses frères et
sœurs recopient le message…394

Avant de repartir pour le Vatican, Mgr Etchegaray doit négocier auprès des autorités

afin de pouvoir célébrer une messe à la cathédrale d’Hanoi. Le président de Justice et Paix

390 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., pp. 343-344.
391 Ibid. p.345.
392 Ibid.
393 Ibid. p. 346.
394 Ibid. 

79



encourage  son  auditoire  de  5  000  personnes  à  montrer  leur  fierté  d’être  catholique  et

Vietnamiens et les encourage à la fois à soutenir l’Église et leur pays395.

3.3. Le Vietnam et les catholiques des années 1990 aux années 2000

Entre 1991 et 2006, le Vietnam connaît une période de développement économique et

d’affirmation sur la scène internationale396. Les relations entre l’Église et l’État s’améliorent.

Le Parti prend des décrets et des ordonnances afin de garantir la liberté de croyance et les

activités religieuses. Désormais, l’État cesse ses discriminations contre le clergé et s’engage à

la restitution et la rénovation des lieux de culte confisqués. De plus il autorise la création de

maisons  d’édition  de  livres  religieux  et  de  périodiques  traitants  des  études  religieuses.

Toutefois, les autorités conservent un contrôle sur la vie religieuse du Vietnam. Les activités

religieuses, les voyages à l’étranger et les nominations sont encadrés. La censure règne sur la

presse et l’édition. Les activités religieuses continuent à donner lieu à des emprisonnements

pour des motifs divers tels que l’espionnage, la propagande, l’atteinte à l’unité nationale ou

les troubles à l’ordre public397.

Après la visite du cardinal Etchegaray en juillet 1989, le gouvernement vietnamien a

des  rencontres  régulières  avec  des  représentants  du  Saint-Siège.  Leurs  échanges  portent

notamment sur les nominations d’évêques et sur la liberté religieuse au Vietnam398. Depuis

1990, dix-huit délégations vaticanes se sont rendues au Vietnam. Néanmoins,  les relations

restent tendues comme l’illustre la succession de Mgr Binh, l’archevêque d’Hô-Chí-Minh-

Ville. Confronté aux problèmes de santé de celui-ci, le Vatican nomme Nicolas Huynh Van

Nghi, l’évêque de Phan Thiêt, administrateur apostolique de l’archevêché de Ho-Chi-Minh-

Ville  sans  en  référer  aux  autorités  d’Hanoi399.  Cette  nomination  est  perçue  comme  une

maladresse. Dans les années qui suivent, le gouvernement refuse les manœuvres qui doivent

amener Nguyen Van Thuan à succéder à Mgr Binh et la nomination de Mgr Huynh Van Nghi

après le décès de l’archevêque d’Hô-Chi-Minh-Ville. La crise est résolue par des rencontres

annuelles qui débouchent sur un accord autour de la personne de Mgr Jean-Baptiste Pham

Minh Mẫm, qui devient le nouvel évêque de la plus grande ville du Vietnam400. Sur la scène

internationale,  les  États-Unis  et  l’Europe prennent  des  mesures  contre  le  Vietnam qui  ne

respecte  pas  assez  les  droits  de  l’Homme,  comme  l’illustre  la  décision  du  Parlement  et

395  Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 347.
396  Claire Trân Thi Lien, op. cit., pp. 345-356.
397  Ibid.
398  Ibid.
399  Ibid.
400  Ibid.

80



l’adoption de l’International Religious Freedom Act en 1988. Ce texte législatif prévoit des

sanctions économiques contre les pays qui ne respectent pas la liberté religieuse. Entre 2004

et  2006,  la  RSV se  voit  régulièrement  réprimander  pour  la  situation  préoccupante  de  la

religion, notamment catholique401.

La  hiérarchie  catholique  vietnamienne  défend  certaines  positions  liées  à  l’esprit

d’ouverture qui anime les dirigeants de la RSV. Il s’agit notamment de gagner davantage de

libertés notamment en matière  de liberté  de réunion et  de publication.  Le clergé souhaite

également pouvoir circuler librement à travers le pays et visiter les différents diocèses. Sur le

plan du sacerdoce, les catholiques demandent l’ouverture de cinq séminaires et la mise en

place  d’un  recrutement  annuel  en  lieu  et  place  du  recrutement  trisannuel.  Ils  souhaitent,

également,  la  création  d’écoles,  afin  de  former  les  candidats  au  séminaire402,  la  liberté

d’ordination et la possibilité de pouvoir voyager et se former à l’étranger. Enfin, les évêques

vietnamiens exigent la restitution des lieux de culte, presbytères et autres couvents confisqués

avec la possibilité de les restaurer. Ces évolutions sont difficiles, puisque le gouvernement

maintient le recrutement trisannuel tout en acceptant l’ouverture des cinq séminaires403. Mgr

Claudio Maria Celli, l’un des compagnons de voyage de Mgr Etchegaray en 1990, dresse le

constat suivant de la situation de l’Église vietnamienne : « L’Église catholique au Vietnam est

libre comme un oiseau est libre dans une cage. L’exercice consiste à élargir le plus possible la

taille  de  la  cage404.»  Un  témoignage  nous  a  particulièrement  éclairés  sur  la  situation  du

Vietnam :  il  s’agit  de  celui  du  père  Joseph  Dao,  vicaire  de  l’ensemble  paroissial  de

Tournefeuille. Il a été le témoin de l’arrivée des communistes en 1975405. Pendant 10 ans, il

s’est vu refuser l’accès à la prêtrise, jusqu’à ce qu’il  rejoigne la France en tant que  boat

people.  A l’heure  actuelle,  il  peut  retourner  au  Vietnam uniquement  en  tant  que  touriste

français.  D’après  lui,  le  Đổi  Mới  a  permis  d’améliorer  la  situation  des  catholiques

vietnamiens. Néanmoins, la vie reste compliquée, puisque le régime vietnamien demeure une

dictature où la surveillance et la délation sont encouragées406. Le gouvernement cantonne les

catholiques aux affaires religieuses, en refusant qu’ils s’impliquent dans les affaires publiques

du pays.

401  Claire Trân Thi Lien, op. cit., p. 345-356.
402 Ibid.
403 Ibid.
404 Ibid.
405 Ibid.
406 Entretien avec le père Joseph Dao, op. cit.

81



Les  missions  menées  par  le  cardinal  Etchegaray  en  Chine,  à  Cuba et  au  Vietnam

mettent  en  évidence  les  relations  parfois  tumultueuses  qu’entretiennent  l’État  et  l’Église

locale.  La  venue  de  l’éminence  basque  est  souvent  un  premier  jalon  qui  conduit  à  un

rapprochement diplomatique entre le Saint-Siège et les pays concernés. Ces missions trouvent

un écho actuel, en particulier en Chine où des tournants majeurs interviennent en 2018 et

2020. Notre étude des missions de Mgr Etchegaray continue maintenant avec les exemples de

la Yougoslavie et du Rwanda.

82



II. Discours de guerre contre dialogue de paix

1. Les guerres de Yougoslavie (1992-1995)

1.1. Contexte

1.1.1. La Yougoslavie de 1918 à 1945

Située au sud-est de l’Europe dans la péninsule des Balkans, la Yougoslavie

est un Etat d’une superficie de 250 000 km² et d’une population de 23 millions

d’habitants. Elle est composée des républiques de Serbie, de Croatie, de Bosnie-

Herzégovine, de Slovénie et du Monténégro, auxquelles il faut ajouter les régions

autonomes du Kosovo et de Voïvodine407.

Cet Etat trouve son origine dans les règlements et traités de paix de la fin de

la  Première  Guerre  mondiale.  En  effet,  en  1918,  la  Serbie  veut  profiter  de

l’effondrement  de  l’Empire  austro-hongrois  pour  rassembler  les  différentes

nationalités  des  Balkans  autour  d’elle.  À  la  fin  de  l’année  1918,  le  congrès

yougoslave  proclame l’union de  la  Slovénie,  de  la  Croatie  et  des  royaumes  de

Serbie et du Monténégro408. Cette union prend le nom de Royaume des Serbes, des

Croates et des Slovènes, dont les frontières sont définies par les traités de paix de

1919-1920.  Les  premières  années  du  nouveau  royaume  sont  marquées  par  des

tensions entre Serbes et Croates, ce qui conduit le roi Alexandre à suspendre la

Constitution  et  à  instaurer  une  dictature409.  Le  royaume prend alors  le  nom de

Yougoslavie, sous l’effet d’une réforme administrative.

Dès 1931, le souverain met en place un régime parlementaire qui profite aux

Serbes  et  exclut  les  Croates  et  les  Serbes.  Sur  la  scène  internationale,  la

Yougoslavie  rejoint  un  système  d’alliance  développé  par  la  France,  afin  de  se

prémunir des visées allemandes, italiennes, hongroises et  bulgares sur la région.

Pour cela,  le  roi  rapproche son pays de la  Tchécoslovaquie et  de la  Roumanie,

confrontés aux mêmes revendications410. En 1934, lors d'une visite à Marseille, le

407 Sophie Chautard, op. cit., p. 37.
408 Bernard Feron, Yougoslavie. Origines d'un conflit, « Le Monde poche », Editions Le Monde, 1993, p.

26.
409 Ibid. 
410 Stefano Bianchini, La question yougoslave, « XXe siècle », Casterman, 1996, p. 43.

83



roi est assassiné par des terroristes proches des Oustachis croates d’Ante Pavelic411.

Suite à l’attentat, le prince Pierre monte sur le trône yougoslave, la régence étant

exercée par un cousin du défunt roi, le prince Paul à la tête d’un Conseil tripartite.

Ils accordent à la Croatie leur propre parlement à Zagreb, qui envoie en retour des

représentants au Parlement de Belgrade, à l’instar des Slovènes412. Contrairement à

la politique étrangère menée par le roi Alexandre, le Conseil de régence décide de

désamorcer  les  menaces  qui  pesaient  sur  le  pays  en  se  rapprochant

diplomatiquement de l’Axe413. Ce fut bénéfique, en particulier en ce qui concerne

les relations hungaro-yougoslaves.  Face aux pressions exercées par  l’Allemagne

nazie en vue de l’attaque contre l’URSS, la Yougoslavie rejoint, en mars 1941, le

système d’alliance autour de l’Allemagne nazie en signant le Pacte tripartite414. Cet

événement suscite la colère de la population et des militaires qui chassent le régent

et  proclament  le  prince  Pierre  roi  de  Yougoslavie.  Un  gouvernement  pro-

britannique se met en place et signe un traité d’amitié avec l’URSS. Bien que le

gouvernement  assure  que  le  pacte  sera  bien  respecté,  l’Allemagne  lance  une

opération militaire, qui met fin au royaume de Yougoslavie à la mi-avril 1941415.

Après  la  capitulation  des  troupes  yougoslaves,  Pierre  II  et  son  gouvernement

partent en exil à Londres. Le pays est partagé entre les vainqueurs :  

411 Joseph Krulic, Histoire de la Yougoslavie de 1945 à nos jours, « Questions au XXe siècle », Complexe,
1993, p. 25.

412 Bernard Feron, op. cit. p. 29.
413 Ibid. p. 30.
414 Joseph Krulic, op. cit., p. 26.
415 Stefano Bianchini, op. cit., p. 57.

84



En Croatie, les Oustachis mettent en place un Etat favorisant les Croates. Les Serbes sont

ainsi forcés de se faire Croates et catholiques avec la complicité de prêtres et de frères

franciscains.  Cela  se  traduit  très  souvent  par  des  massacres  à  l’encontre  de  ces

85

Illustration 11: Démembrement et occupation de la Yougoslavie (1941-1945)



populations. Ces exterminations se chiffrent à près de 500 000 morts et susciteront des

rancœurs  pendant  de  longues  années,  jusqu’à  ce  qu’elles  s’expriment  à  la  faveur  de

l’implosion de la Yougoslavie dans les années 1990. En Serbie, le général Nedic met en

place un régime collaborant avec l’Axe. Face à eux se structurent deux mouvements de

résistance.  Le  premier  est  le  mouvement  des  Chetniks,  dirigé  par  Draza  Mihailovic,

reconnu  par  le  gouvernement  en  exil  à  Londres.  Le  second  est  le  mouvement  des

Partisans, dirigé par Josep Broz qui prend le pseudonyme de Tito416. Celui-ci, à l’inverse

de  Mihailovic  qui  se  limite  aux  Serbes,  recrute  à  travers  toute  la  Yougoslavie.  Les

Chetniks  lancent  des  premières  attaques  en  mai  1941,  les  Partisans  en  juin  1941,  au

moment de l’opération Barbarossa. Les partisans de Tito sont harcelés par les troupes de

l’Axe mais parviennent à libérer des territoires417. À l’inverse, Mihailovic contrôle mal

ses  partisans  et  tente  surtout  d’empêcher  son  rival  d’obtenir  des  succès.  Les  deux

mouvements  négocient  avec  l’Axe  pendant  les  deux  premières  années  de  la  guerre

jusqu’au tournant de 1943. En juin de cette année-là, Hitler lance contre Tito une violente

offensive notamment illustrée par la bataille de la Sutjeska418 ; en septembre, les Italiens

capitulent, ce qui permet aux partisans de récupérer des armes nécessaires à la poursuite

de la lutte. Enfin, à la fin du mois de novembre 1943, les Britanniques apportent leur

soutien  aux Partisans  au  détriment  des  Chetniks419.  Désormais,  Tito  est  suffisamment

puissant à l’intérieur et à l’extérieur de la Yougoslavie pour transformer son mouvement

en gouvernement provisoire. Grâce à l’entrée de l’Armée rouge dans le nord du pays en

septembre 1944 et à l’incapacité de recrutement des Chetniks, les Partisans de Tito sortent

vainqueurs de la guerre. Celle-ci s’achève, sur le front yougoslave, le 15 mai 1945420. La

Yougoslavie  se  retrouve  à  cette  période  avec  deux  gouvernements.  En  effet,  le

gouvernement yougoslave en exil se trouve toujours à Londres. À Belgrade, Tito met en

place un gouvernement communiste421. Il faut également ajouter la menace de Mihailovic,

qui est encore retranché dans les montagnes avec 50 000 partisans. Tito va rapidement se

416 Bernard Feron, op. cit. p. 33.
417 Joseph Krulic, op. cit., p.29.
418 Ibid., p. 35.
419 Ibid. p. 30.
420 Stefano Bianchini, op. cit., p. 67.
421 Bernard Feron, op. cit., p. 35.

86



débarrasser des deux menaces, afin d’établir d’un pouvoir personnel. Tout d’abord, face

aux velléités de retour de Pierre II, il pose la condition d’une acceptation par un vote

populaire422.  L’assemblée  constituante  le  dépose  en  novembre  1945  et  proclame  la

République.  L’ancien  souverain  s’exile  aux États-Unis  sans  abdication.  Tito  s’occupe

ensuite de son rival Mihailovic qui est capturé en mars 1946, jugé pour collaboration

avec l’ennemi et fusillé en juillet 1946423.

1.1.2. Les religions en Yougoslavie

En Yougoslavie cohabitent plusieurs religions. Le christianisme orthodoxe est majoritaire

en Serbie : une Eglise autocéphale, ayant un patriarche à sa tête, est créée au début des

années 1920. Le christianisme romain compte près de 6 millions de fidèles, répartis en 24

diocèses  dirigés  par  34  évêques.  Il  domine  en  Slovénie  et  en  Croatie  mais  est  plus

marginal en Bosnie-Herzégovine et en Serbie424. Dans le royaume de Yougoslavie, les

relations entre Belgrade et les catholiques sont compliqués. En effet, le clergé dépend du

Vatican, dont la Curie était dominée par les Italiens. Or comme ceux-ci avaient des vues

sur une partie du territoire yougoslave, les catholiques étaient perçus comme pouvant

favoriser ces ambitions territoriales425. Pendant la guerre, certains prêtres ont apporté leur

soutien au régime des Oustachis ; d’autres ont, au contraire, dénoncé les excès de cette

politique. Après la guerre, l’archevêque de Zagreb, Mgr Alojzije Stepinac, est condamné

à 16 ans de détention pour collaboration avec l’ennemi croate, pour avoir forcé les Serbes

à se convertir426. Son élévation au cardinalat en 1952 provoque la rupture des relations

entre le Saint-Siège et Belgrade. Cependant, cette situation est résolue avec la signature

d’un  accord  en  1966.  Celui-ci  prévoit  la  reconnaissance  des  actes  de  terrorisme,  y

compris  du  fait  de  clercs  étrangers.  En  échange,  un  délégué  apostolique  s’installe  à

Belgrade427.  La  troisième  religion  présente  en  Yougoslavie  est  l’islam.  Elle  est

principalement présente parmi les populations albanaises du Kosovo et de la Macédoine

422 Bernard Feron, op. cit., p. 35.
423 Ibid. p. 36.
424 Ibid. p. 77.
425 Ibid.
426 C’est en réalité à cause de son opposition que Mgr Stepinac a été jugé et condamné aux travaux forcés

(Bernard Feron, op. cit., p. 78.)
427 Ibid.

87



mais  aussi  en  Bosnie-Herzégovine,  où  les  bosniaques  ont  pris  la  nationalité

musulmane428. La Yougoslavie compte près de 2000 mosquées à travers tout le pays.

1.1.3. La Yougoslavie titiste (1945-1980)

Après l’effondrement de la Yougoslavie royale pendant la guerre, se pose la question de

ce que serait une nouvelle union des Slaves du Sud. Mihailovic n’a eu pour principale

objectif que de vouloir restaurer la monarchie, tandis que Tito se place au-dessus des

nationalités pour défendre une Yougoslavie socialiste et fédérale. La Constitution de 1946

prévoit notamment que la Yougoslavie est une fédération de six républiques et de deux

régions  autonomes.  Chaque  république  dispose  d’une  relative  autonomie  mais  est

soumise à l’autorité du gouvernement autoritaire de Belgrade. Le gouvernement lança des

réformes dans les années 1960, au niveau socio-économique, et dans les années 1970,

notamment en vue d’accorder un statut de semi-république à la Voïvodine et au Kosovo,

jusqu’alors intégrées à la Serbie. Sur le plan international, Tito apporte son soutien aux

communistes  lors  de  la  guerre  civile  grecque.  Au fur  et  à  mesure,  les  rapports  entre

Staline et  Tito s’enveniment  et  la  rupture intervient  en 1948,  lorsque Staline se  rend

compte que le dirigeant yougoslave n’a pas l’intention de se contenter d’un statut de

satellite de Moscou. Cette rupture provoque l’abandon du modèle soviétique alors  en

vogue et une redéfinition du communisme yougoslave. Tito met en place ce qu’il appelle

l’autogestion,  un  système  qui  mêle  socialisme  et  liberté.  Cependant,  les  relations

s’améliorent progressivement avec les successeurs de Staline.

Le passé des nationalités constitutives de la Yougoslavie rend difficile leur union. Ainsi,

La Croatie  a tout d’abord été  un État  indépendant  pendant l’époque médiévale avant

d’être intégrée à l’empire ottoman entre 1519 et 1918.  La Serbie a, quant à elle, constitué

un royaume autonome au XIIIe siècle puis un empire,  avant de passer sous la coupe

ottomane après sa défaite à la bataille de Kosovo (1389). Ce n’est qu’à partir du XIXe

siècle qu’elle commence à retrouver son autonomie, d’abord relative puis définitive grâce

au soutien de la Russie. La Slovénie a été une région de l’empire des Habsbourg avant de

428 Bernard Feron, op. cit., p. 78.

88



faire partie de l’empire ottoman. Pendant la Seconde Guerre mondiale, le pays est partagé

entre l’Allemagne, l’Italie et la Hongrie après la capitulation yougoslave de 1941. Enfin

la  Bosnie  représente  une  originalité  par  rapport  aux  autres  pays  constitutifs  de  la

Yougoslavie, car c’est une mosaïque de confessions et d’ethnies, illustration locale de la

situation yougoslave.  Les nationalités se renforcent avec la réforme de 1974, puisque

chaque minorité sera représentée au sein de la fédération, recevant une part des pouvoirs

locaux. Désormais, la nationalité prime sur la compétence,  ce qui affaiblit  le pouvoir

central de Belgrade, puisque le particularisme l’emporte sur l’unité de la fédération.

1.1.4. Dislocation de la Yougoslavie (1990-2001)

La mort de Tito, en mai 1980, fragilise davantage un édifice confronté à des difficultés,

en particulier sur le plan économique. Belgrade apparaît fragilisé, alors que s’affirment

les  ambitions  des  Serbes  et  des  Croates.  À  partir  de  1981,  les  nationalistes  serbes

commencent à agir en visant le Kosovo, qu’ils considèrent comme le lieu de naissance de

la  nation serbe.  Ils  publient également un mémorandum qui s’appuie sur le  droit  des

peuples à disposer d’eux-mêmes. Ces nationalistes défendent l’idée d’une réunion de tous

les  Serbes  au  sein  d’un  même  pays,  même  si  cela  conduit  à  une  modification  des

frontières. Des élections libres se tiennent en 1989 et portent à la tête de la Serbie le

nationaliste Slobodan Milošević. Souhaitant conserver le Kosovo au sein de la Serbie, le

nouveau président s’attire les foudres de la population albanaise429. 

429 Sophie Chautard, op. cit., p. 39.

89



 En réaction, Milošević envoie l’armée yougoslave, afin de rétablir l’ordre, et supprime

dans le même temps l’autonomie, non seulement du Kosovo mais aussi de Voïvodine.

Cette décision suscite la réprobation des autres républiques430. En 1990, le nationaliste

croate Franjo Tuđman remporte les élections en Croatie. Il déclare l’indépendance de son

pays, suivi par la Slovénie, en juin 1991. 

Les  Serbes  de  Croatie  veulent  rester  avec  la  Serbie  et  font  sécession  en  créant  la

République  de  Krajina.  À l’automne 1991,  ce  sont  la  Macédoine  puis  la  Bosnie  qui

déclarent leur indépendance431. L’autonomie de ces régions a été reconnue par le Saint-

Siège  puis  par  la  communauté  internationale  en  janvier  1992432.  La  Serbie,  qui  a

désormais  la  main  haute  sur  l’armée  yougoslave  suite  à  la  démission  des  officiers

430 Bernard Feron, op. cit., p. 86.
431 Sophie Chautard, op. cit. p. 39.
432 Roger Etchegaray, op. cit., p. 236.

90

Illustration 12: La Yougoslavie en 1989 (Le Monde Diplomatique)



slovènes et croates, lance une opération militaire en Slovénie433. D’une durée de dix jours,

elle se termine avec la signature des accords de Brioni, qui prévoient le départ des troupes

serbes  et  la  reconnaissance  de  l’indépendance  de  la  Slovénie  par  la  Serbie434.  C’est

désormais vers la Croatie que se tourne le regard serbe. Celle-ci, notamment son nouveau

président  Franjo  Tudjman,  s’attend  à  une  agression  serbe,  car  la  minorité  serbe  est

importante en Croatie. La guerre commence dans les régions de Krajina et de Slavonie.

Elle  se  conclut  par  un  cessez-le-feu  au  début  de  l’année  1992435.  Les  Nations-unies

reconnaissent les Etats indépendants et décide de sanctions à l’encontre de la Serbie. De

plus, une Force de protection des Nations-unies de 14 000 Casques bleues est également

envoyée sur place. En 1992, la Yougoslavie n’est plus composée que de la Serbie et du

Monténégro436. 

433 Sophie Chautard, op. cit., p. 39.
434 Bernard Feron, op. cit., p. 119.
435 Sophie Chautard, op. cit. p. 39.
436 Ibid. 

91

Illustration 13: La Yougoslavie en 1992-1993



La Serbie  refuse l’indépendance bosniaque et  envoie des troupes  afin  de soutenir  les

milices serbes en Bosnie. La situation bosniaque est préoccupante, puisque les Serbes de

Bosnie  veulent  leur  rattachement  à  la  Yougoslavie  et  annoncent  la  création  d’une

république des Serbes de Bosnie. Celle-ci a son siège près de Sarajevo, dans la ville de

Pale,  et  est  dirigée par  Radovan Karadzic.  De leur  côté,  les  Croates fondent  l’Union

croate de Bosnie-Herzégovine437. La guerre commence en avril 1992, lorsque Sarajevo est

assiégée par l’armée serbe ; les hostilités gagnent ensuite tout le territoire. Le siège de

Sarajevo ne se termine qu’avec la signature des accords de Dayton en 1995. Environ

5000 personnes ont été tuées. Dans le reste de la Bosnie, les Serbes mettent en place un

processus de nettoyage ethnique, afin que le territoire ne soit composé uniquement que de

Serbes. Cette purification se traduit par des violences commises contre les Bosniaques et

les Croates, tel que des massacres, des viols ou encore la mise en place de camps de

concentration extrêmement violents438. La région d’Herzégovine est la plus touchée : en

1991, on comptait  625 000 Serbes pour 356 000 musulmans et  180 000 Croates ;  le

recensement effectué en 1995 donnera 715 000 Serbes pour seulement 37 000 musulmans

et  30 000 Croates439.  Avec ce processus,  la  Serbie  contrôle bientôt 70 % du territoire

bosniaque. Les Nations-Unies interviennent, sans que leurs décisions aient une influence

quelconque  sur  la  situation.  La  Serbie  et  le  Monténégro  sont  placés  sous  embargo

économique, tandis que les Casques Bleus sont autorisés à riposter afin de protéger les

zones  de  sécurité  de  Sarajevo,  Bihac,  Zepa,  Gorazde,  Tuzla  et  Srebrenica,  et  qu’un

Tribunal International pour la Yougoslavie est mis en place440. Un plan de partage de la

Bosnie est proposé en 1993 mais n’a pas les effets attendus. En effet, celui-ci provoque

un retournement d’alliance, les Serbes et les Croates, partisans d’une division du pays,

combattent contre les Bosniaques qui souhaitent au contraire une union bosniaque. Ces

derniers obtiennent le soutien de combattants venus du Proche et du Moyen-Orient mais

cela ne suffit pas à empêcher la perte de contrôle de l’armée bosniaque sur le pays. Les

Croates détachent leur propre zone, l’Herceg-Bosna, du reste de la Bosnie. Croates et

437 Sophie Chautard, op. cit., p. 40.
438 Sophie Chautard, op. cit.
439 Roger Cardinal Etchegaray, op.cit., p. 238.
440 Sophie Chautard, op. cit. p. 40.

92



Bosnie s’affrontent jusqu’à un accord trouvé entre les présidents Tudjman et Itzebegovic

pour la création d’une fédération croato-musulmane.

 Cette  mise  en  contexte  nous  permet  de  mieux  comprendre  quelle  est  la  situation

yougoslave au moment où le cardinal français Roger Etchegaray est envoyé sur les lieux.

1.2. Le cardinal  Etchegaray en Croatie et en Bosnie (1991-1995)

1.2.1. Mission en Croatie en 1991

Le pape Jean-Paul II envoie le cardinal Etchegaray en Croatie du 24 au 28 novembre

1991.  Sa mission  sur  place est  d’ordre humanitaire.  Il  rencontre  le  vice-président  du

gouvernement croate, M. Maté Granić puis s’entretient avec les dirigeants de la Croix-

Rouge et de Caritas Croatie441. Il rencontre également le clergé des Eglises locales. Sa

première étape est à Osijek, une ville située à 30 kilomètres de Vukovar et qui porte les

stigmates de la guerre, de nombreuses infrastructures ayant été prises pour cible par les

Serbes,  qui  souhaitent  annihiler  tout  ce  qui  se  rapportait  à  l’identité  croate442.  Mgr

Etchegaray se rend ensuite à Belgrade, où il rencontre le patriarche de Serbie, Pavle II, en

compagnie du métropolite de Vojvodine,  Mgr Jovan443.  Il  visite ensuite des camps de

réfugiés  en  compagnie  du  métropolite  Irénée  de  Novi-Sad.  Sur  place,  le  cardinal  est

témoin des interrogations quant aux raisons de la guerre, notamment une femme qui lui

indique que son mari est serbe et qu’elle-même est croate. Elle ajoute que la guerre n’a

pas de sens444.

Mission en Bosnie-Herzégovine

Le  cardinal  se  rend  en  août  1992  en  Bosnie-Herzégovine.  Sa  visite  à  Sarajevo  est

acceptée par la Haut-Commissaire aux Réfugiés, Mme Sadako Ogata445. Mgr Etchegaray

rejoint sa destination via un transport de vivres puis est conduit dans un blindé de l’Onu

jusqu’à la ville par deux Ukrainiens de la Forpronu ayant requis l’honneur de pouvoir

441 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 234.
442 Ibid., p. 235.
443 Ibid.
444 Ibid., p. 236.
445 Ibid. p. 237.

93



transporter  l’envoyé du pape446.  Sur  place,  il  fait  la  connaissance  de l’archevêque de

Sarajevo, Mgr Vinko Puljić, et le  rais-ul-Ulema Jakub Selimoski447. L’envoyé de Jean-

Paul II s’entretient avec le président de la République de Bosnie-Herzégovine, M. Alija

Izetbegović. Il visite également la ville de Mostar, célèbre pour son pont, ce qui fera dire

à l’éminence basque que « le monde a plus besoin de ponts que de murs 448». La région de

Mostar a été relativement épargnée par les combats mais a souffert de la purification

ethnique mise en place par les Serbes, comme nous l’avons précédemment indiqué et

chiffré. Le retour de Mgr Etchegaray, le 20 août, coïncide avec l’annonce faite par le

Vatican  de  l’établissement  de  relations  diplomatiques  avec  la  République  de  Bosnie-

Herzégovine.  Mgr  Francesco Monterisi,  alors  prononce  en  Corée,  devient  le  premier

nonce  apostolique  et  occupe  cette  charge  jusqu’en  1998449.  Les  Serbes  de  Bosnie-

Herzégovine  s’opposent  à  une  venue  du  cardinal  Etchegaray  au  printemps  1993,

considérant que la situation ne le permettait pas450. L’éminence basque se rend cependant

le  mois  suivant  à  Banja  Luka  en  compagnie  de  Mgr  Jean-Claude  Périsset,  de  la

Secrétairerie d’État, où il rencontre Mgr Franjo Komarica.

L’évêque du lieu s’est illustré, au péril de sa vie, pour la défense des droits de l’homme,

rejoint  en  cela  par  les  communautés  orthodoxes  et  musulmanes  de  la  ville.  Mgr

Etchegaray  rencontrera  à  cette  occasion  le  métropolite  de  Banja  Luka,  Jefrem

Milotinunović, et le grand mufti Ibrahim Halilovic. Celui-ci fait part de sa vive émotion

suite  à  la  destruction  de  la  mosquée  Ferhat  Pacha  au  début  du  mois.  Le  cardinal

Etchegaray participe ensuite,  en octobre 1993, aux journées de prières pour la paix à

Sarajevo. Celles-ci se tiennent dans la mosquée Begova, en la cathédrale orthodoxe de la

Nativité-de-la-Mère-de-Dieu  et  en  la  cathédrale  catholique  du  Coeur-de-Jésus.  Le

cardinal profite de sa présence pour lancer le message suivant : « Sarajevo, à cette guerre

de pauvres se disputant  des  miettes,  que ton honneur soit  d’y substituer  une paix de

pauvres se nourrissant du même pain de la fraternité451 ». Quelques mois plus tard, le

446 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit.
447 Ibid. p. 237-238.
448 Ibid., p. 238.
449 Ibid. p. 239.
450 Le Monde du 9 avril 1993 : « Les Serbes de Bosnie s’opposent à une visite du cardinal Etchegaray », p.

3.
451 Ibid.  p. 242.

94



pape envoie Mgr Etchegaray à Belgrade, à l’occasion de Pâques. Sur place, il rencontre le

patriarche Pavle II. Celui s’associera à la fin de l’année 1994 à l’appel de Mgr Kuharić et

Mgr Puljić, en diffusant le message suivant : « si la justice et la vérité ne sont pas égales

pour tous, elles ne sont alors ni justice ni vérité. Ce que nous dissimulons aux autres,

nous ne pouvons le  dissimuler  à  Dieu,  qui  voit  tout,  et  à  son jugement452. »  En août

suivant, Mgr Etchegaray est le témoin de la richesse de l’homme à Sarajevo. En effet,

malgré les obus et les tireurs d’élites, dans une ville éclairée à la bougie, les habitants

lancent un message d’espoir en l’avenir par la publication et la diffusion de journaux

mais aussi en organisant des concerts dans une ville pourtant en ruine453. Enfin, du 12 au

17 août 1995, le président de Justice et Paix est de retour à Sarajevo, où il a une entrevue

avec  le  président  Alija  Izetbegović,  le  général  Jean-René  Bachelet,  commandant  la

Forpronu, et le négociateur américain, Richard Holbrooke, qui parviendra à obtenir la

signature des Accords de Dayton quelques mois plus tard454. Comme pour le Rwanda,

quelques  temps  auparavant,  le  cardinal  Etchegaray  appelle  les  populations  d’ex-

Yougoslavie à prendre conscience de leur propre responsabilité pour accepter et recevoir

le  pardon.  Le  chemin  vers  la  réconciliation  est  tout  aussi  long  que  sera  celui  du

Rwanda455.

1.2.2. Autres missions pour les Balkans (1992-2001)

Le cardinal Roger Etchegaray accomplit également des missions au nom du pape Jean-

Paul  II  qui  concerne  la  paix  dans  les  Balkans.  En  décembre  1992,  il  organise  le

« pèlerinage pour la paix dans les Balkans », prévu le week-end des 9 et 10 janvier 1993

à Assise456. Lors de cet événement, des délégations issues des 3 grandes religions sont

invitées.  Cependant,  les  Juifs  et  les  Orthodoxes  sont  absents.  Lors  du  sommet,  les

différents  dignitaires  religieux  venus  d’ex-Yougoslavie  font  le  récit  des  exactions

commises par les Serbes contre des églises ou des mosquées. Mgr Puljić, archevêque de

Sarajevo, relate la disparition de soixante-deux paroisses sur les cent-quarante-quatre qui

452 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 242.
453 Ibid., p. 241.
454 Ibid., p. 245.
455 Ibid., p. 241.
456 Le Monde du 12 janvier 1993 : « Les orthodoxes boudent le sommet interreligieux d’Assise ».

95



composent son diocèse. Le prélat bosniaque demande également l’aide du Saint-Siège :

« Notre  pays,  où  vivaient  en  harmonie  les  Musulmans,  les  Serbes,  les  Croates,  est

devenue une terre dévastée. Aidez-nous, ne nous laissez pas seuls457 ! ». De son côté, le

rais  ul-Ulema Selimoski  revient  sur  les  lourdes  pertes  subies  par  la  communauté

musulmane, ainsi que sur les destructions, reprochant à l’Europe de laisser les Serbes agir

en tout impunité. Enfin, le pape polonais dénonce les atteintes faites à la dignité humaine

en ex-Yougoslavie :

Comment est-il possible de priver un homme du droit à la vie et à la sécurité parce qu’il n’est pas l’un de

nous, parce qu’il est l’‘‘autre’’ ? Comment pouvons-nous priver une femme du droit à son intégrité et à sa

dignité parce qu’elle n’est pas l’une de nous, parce qu’elle est l’autre ? Et encore priver un enfant du droit à

un toit qui l’abrite et du droit à se nourrir parce que c’est un enfant qui se trouve du côté des autres. Nous,

eux, ne sommes-nous pas les enfants d’un même Dieu ?458 

Il reprend également les mots de son prédécesseur, le pape Paul VI, pour rappeler le rôle

du Saint-Siège : « C’est notre mission de rappeler aux hommes qu’ils sont frères. C’est

notre mission d’apprendre aux hommes à s’aimer, s’éduquer mutuellement à la paix459. »

En janvier 1994, l’éminence basque est chargé par Jean-Paul II de remettre un message

au secrétaire général des Nations-Unies. Ce message indiquait : « l’autorité du droit et la

force morale des plus hautes instances internationales sont les fondements sur lesquels

repose le droit d’intervention pour la sauvegarde de populations prises en otage par la

folie meurtrière de fauteurs de guerre460. » Afin de remédier à la question des réfugiés ou

déplacés d’ex-Yougoslavie désormais apatrides, Mgr se rend à Genève, où il rencontre la

Haut-Commissaire  pour les réfugiés,  Mme Sagato Ogata,  et  son collaborateur,  Sérgio

Vieira de Mello461. Enfin, le cardinal participe aux initiatives de Jean-Paul II en janvier

1994 : une journée mondiale de jeûne le 21 et une journée de prières pour la Bosnie-

Herzégovine,  le  23462.  Enfin,  l’éminence  basque  accompagne  le  pape  Jean-Paul  II  à

457 Le Monde du 12 janvier 1993, op. cit.
458 Ibid.
459 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit. p. 240.
460 Ibid.
461 Ibid. p. 241.
462 Ibid., p. 243.

96



Sarajevo en avril 1997, après une occasion manquée en septembre 1994463. Les survivants

de  Sarajevo font  un accueil  triomphal  au pape  qui  indique  que la  paix qu’il  apporte

« n’est pas celle imposée par les vainqueurs aux vaincus, elle ne trouve pas sa légitimité

par  la  force  des  armes,  mais  au  contraire  elle  naît  de  l’amour  et  du  pardon464. »

L’éminence basque se rend en Macédoine mais aussi en Albanie et au Kosovo, dernier

théâtre d’opérations de la guerre de Yougoslavie et premier conflit du XXIe siècle465.

463 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 244.
464 Ibid. 
465 Ibid. p. 245-246.

97



1.3. Après les visites de Mgr Etchegaray

Face à l’incapacité de l’Onu et l’échec de la diplomatie, l’Otan décide d’intervenir dans

la région, faisant reculer les Serbes de Sarajevo en 1994466. Pendant l’année 1995, les

Serbes  de  Bosnie  reculent  face  aux offensives  de  l’Otan,  en  particulier  à  Pale467.  En

réaction, des Casques bleus sont pris en otages et les troupes serbes s’en prennent aux

zones de sécurité. L’exemple le plus marquant est le massacre de Srebrenica, où environ

800 000 Bosniaques sont passés par les armes par les Serbes le 11 juillet 1995, après la

prise de la ville468.  L’armée croate entre alors en action pour repousser les Serbes de

Bosnie. Ceux-ci sont à leur tour victimes du nettoyage ethnique, tandis que la Force de

réaction rapide, constituée afin de libérer les otages des Nations-Unies, lance un assaut

contre les positions serbes469. À la fin du mois d’août, Milosevic se voit charger par les

Serbes de Bosnie de négocier la fin du conflit.  C’est chose faite avec les accords de

Dayton en novembre 1995. 

466 Sophie Chautard, op. cit., p. 41.
467 Ibid. p. 41.
468 Ibid. 
469 Ibid.

98

Illustration 14: La Yougoslavie en 1995 après les accords de Dayton



Ceux-ci sont ratifiés par Franjo Tudjman pour la Croatie, Alija Izetbegovic pour la Bosnie

et Slobodan Milosevic pour la Serbie. L’État bosniaque conserve ses frontières mais est

divisé en deux entités :  d’un côté,  une fédération croato-musulmane et  de l’autre une

république serbe. Ils sont officiellement ratifiés le 14 décembre 1995 à Paris470. Sur place,

la Forpronu est remplacée dans un premier temps par l’Implementation force (Ifor) puis

dans un deuxième temps par une force de stabilisation (Sfor) à partir de 1996471. 

Le dernier théâtre d’affrontements de la  Yougoslavie sera le Kosovo. Alors que cette

région compte davantage d’Albanais que de Serbes, elle fait l’objet d’une serbisation à

l’initiative du président serbe Milosevic472. Deux visions s’opposent alors : d’un côté, une

option non-violente,  organisée autour de la Ligue démocratique du Kosovo et  de son

président,  Ibrahim  Rugova ;  une  seconde,  autour  du  PKK  (Parti  parlementaire  du

Kosovo) et  de  l’armée de  libération  du Kosovo (UCK),  qui  considèrent  que la  non-

470 Sophie Chautard, op. cit., p. 41.
471 Ibid.
472 Ibid.

99

Illustration 15: La Yougoslavie en 1998



violence de M. Rugova est peu efficace473. Le camp sécessionniste, rassemblant le PKK

et l’UCK, commence à s’en prendre aux Serbes,  alors que la négociation entre  MM.

Rugova  et  Milosevic  est  dans  l’impasse  et  que  les  Serbes  refusent  une  intervention

extérieure474. En 1999, l’Otan lance une opération militaire afin de rétablir la situation.

Alors qu’elle commence, de premiers échos d’un nettoyage ethnique à l’encontre des

Albanais apparaissent. Ils s’avéreront fondés avec la découverte de charniers à la fin de la

guerre475. En retour, les Serbes ont également fait l’objet de violences, forçant 200 000

Serbes et Tziganes à fuir. En juin 1999 un plan de paix est accepté par Milosevic. Ce plan

prévoit le retrait des troupes serbes hors du Kosovo, le déploiement d’une Force Kosovo

(Kfor) pour protéger les Albanais du Kosovo qui retrouvent leurs foyers, et la mise en

place d’une Mission des nations-unies pour le Kosovo (Minuk) dont le mandat expire en

juin 2000476. Celle-ci est dirigée par le Français Bernard Kouchner.

473 Sophie Chautard, op. cit, p. 42.
474 Ibid. p. 42.
475 Ibid. p. 43.
476 Ibid.

100



101

Illustration 16: La Yougoslavie en 1999 (Le Monde diplomatique)



2. Le génocide du Rwanda

2.1. Contexte

Le Rwanda est un petit pays d’Afrique centrale d’une superficie de 26 379

km², composé de trois ethnies : les Hutus (84 % de la population), les Tutsis (15%)

et les Twa (1%)477. Au XIe siècle, la monarchie tutsie s'impose et se maintiendra

jusqu’à l’indépendance  du pays  (1961).  Au  XIXe siècle,  le  pays  est  intégré dans

l’empire colonial allemand suite à la conférence de Berlin (1885)478. Celui-ci en fait

477 François  BART,  Jean-Pierre  CHRETIEN,  Marcel  KABANDA,  « RWANDA »,  Encyclopaedia
Universalis [en  ligne],  consulté  le  14  mai  2020.  URL :
http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/rwanda/.
478 Ibid

102

Illustration 17: Carte du Rwanda (Le Monde diplomatique)

http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/rwanda/


un protectorat. En 1900, les Pères blancs arrivent dans la région et sont autorisés

par les autorités à évangéliser les Hutus et les Twa479. Cependant, après la défaite

allemande lors  de la  Première  Guerre  mondiale,  le  pays  passe sous  domination

belge  qui  forme  la  colonie  du  « Rwanda-Burundi480.»  Les  autorités  belges

s’appuient  sur  les  Tutsis,  guerriers  en  grande  majorité,  qui  dominent  les  Hutus

essentiellement agriculteurs481. Entre les deux ethnies se met en place une relation

de  domination  qui  durera  jusqu’à  la  fin  des  années  1950.  À la  veille  de

l’indépendance,  le  système  politique  n’a  pas  été  modernisé  par  les  autorités

coloniales et conserve ses aspects féodaux482. La question d’une opposition entre

Hutus et Tutsis fait l’objet de nombreuses théories de la part des colons allemands

puis belges jusque dans les années 1950. Progressivement, la question se teinta de

nationalisme, avec le développement d’une identité hutue s'opposant à l’identité

tutsie. Sur la scène politique, cette opposition se traduit par la création de partis

politiques :  Parmehutu*  et  Aprosoma*,  d’un  côté,  Unar*  et  Rader*  d’un  autre

côté483. Dès la Toussaint 1959, des heurts éclatent entre le Parmehutu et l’Unar dans

le  contexte  de  la  Révolution  sociale.  Finalement,  les  Hutus  renversent  la

domination Tutsie au Rwanda. Les tutsis doivent s’exiler dans les pays voisins afin

d’échapper aux massacres484. Après l’indépendance, la République du Rwanda est

proclamée en 1961 et le dirigeant du Parmehutu, Grégoire Kayibanda, en devient le

premier  président  l’année  suivante.  Sous  sa  présidence  (1962-1973),  les  Hutus

veulent renforcer leur domination sur des Tutsis qui sont accusés de tous les maux

du pays. Ces derniers choisissent en grande majorité l'exil pour sauver leur vie485.

En juillet 1973, le général Juvénal Habyarimana prend le pouvoir à la suite d’un

coup  d’État.  Il  met  en  place  un  régime  à  parti  unique,  où  seul  le  Mouvement

Révolutionnaire  National  pour  la  Démocratie  (MRND)  est  autorisé.  Le  général

Habyarimana  poursuit  les  mesures  discriminatoires  de  son  prédécesseur  à

479 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit. p. 285.
480 Sophie Chautard, op. cit., p. 156.
481 Ibid.
482 Ibid.
483 « RWANDA », op. cit.
484 Sophie Chautard, op. cit, p. 156.
485 Ibid.

103



l’encontre des Tutsis, notamment en instituant des quotas dans l’enseignement ou

les emplois dans l’administration486. Il prend également des mesures en faveur de

l’économie,  en  particulier  dans  l’agriculture,  et  s’ouvre  politiquement  et

diplomatiquement, afin d’attirer d'éventuels investisseurs ainsi que des associations

humanitaires  et  religieuses487.  Cependant,  sa  politique  à  l’encontre  des  Tutsis

provoque régulièrement des tensions avec son voisin burundais, à majorité Tutsie.

Sur le plan religieux, le régime bénéficie du soutien de l’Église rwandaise locale,

notamment incarné par la proximité des évêques du pays avec le pouvoir. Parmi

eux,  l’archevêque  de  Kigali,  Mgr  Vincent  Nsengiyumva,  fait  partie  du  comité

central, jusqu’à ce que Rome lui ordonne de quitter ses responsabilités politiques488.

À la fin des années 1980, le régime est contesté car accusé de corruption et de

favoritisme. En 1990, le pays des Mille-Collines (Rwanda) reçoit la visite du pape

Jean-Paul  II,  qui  se  félicite  des  promesses  de  l’Église  rwandaises489.  Quelques

semaines après sa venue, les Tutsis, qui ont servi en Ouganda au sein du Front

patriotique  rwandais  (FPR),  profitent  de la  situation  pour  tenter  de renverser  le

régime du président Habyarimana490.  Cependant leur tentative est  mise en échec

suite à l’intervention de la France, du Congo-Zaïre et de la Belgique. La guerre

civile dure jusqu’en 1993 et provoque la mort ou l’exil de milliers de personnes.

Dès  le  mois  d’août  1991,  l’Église  rwandaise  sert  de  médiatrice  en  vue  d’un

processus  de paix.  Ces  efforts  seront  récompensés  par  la  signature des Accords

d’Arusha en 1993491. L’année suivante, le régime du président Habyarimana accepte

de s’ouvrir au pluralisme avec la création de plusieurs partis politiques, comme le

Mouvement Démocratique Républicain, le Parti Socialiste Démocrate ou encore le

Parti Libéral492. Cette ouverture politique vise à apaiser les tensions entre le FPR et

le gouvernement Habyarimana en faisant davantage participer les Tutsis à la vie de

leur pays. Les nouveaux partis forment ainsi un gouvernement de coalition avec le

486 Sophie Chautard, op. cit., p. 157.
487 Ibid., p. 157
488 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 286.
489 Ibid., p. 285.
490 Sophie Chautard, op. cit., p. 157.
491 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit, p. 285.
492 « RWANDA », op. cit.

104



MRND mais des affrontements entre les Forces armées rwandaises (FAR) et le FPR

se poursuivent dans le nord du pays493. Les tensions sont exacerbées et la création

du mouvement  Hutu power se  démarque  par  son  extrémisme et  son  racisme  à

l’encontre des Tutsis. Les Hutus se retrouvent divisés entre une frange extrémiste

proche du  Hutu Power et  une frange plus  modérée condamnant  le  recours  à  la

violence494. Le Hutu Power dispose de certains relais afin de diffuser son idéologie

à travers le pays. Nous pouvons citer la revue Kangura qui propose en décembre

1990,  les  « Dix  commandements  du  Hutu » :refusent  la  pratique  des  mariages

mixtes entre Hutus et Tutsis et souhaitent que le système éducatif, à l’instar des

FAR,  comprennent  une  majorité  de  Hutus495.  La  Radio-Télévision  des  Mille-

Collines est créée en 1993 et jouera également un rôle pendant la guerre civile qui

éclate l’année suivante, en multipliant les appels au meurtre de Tutsis496. C’est dans

ce contexte de fortes tensions que le pape Jean-Paul II envoie le cardinal français

Roger Etchegaray au Rwanda. Le prélat français est accompagné du père Pietro

Parolin (né en 1955), membre de la Section pour les Relations avec les Etats de la

Secrétairerie d’État. Sur place, ils sont accueillis par le nouveau nonce apostolique,

Mgr Giuseppe Bertello (né en 1942). Celui-ci se montre très utile à l’envoyé du

pape en lui  permettant  d’accéder  aux zones sous contrôle  des rebelles  du FPR,

situées  près  de  la  frontière  ougandaise  en  dépit  des  recommandations  du

gouvernement rwandais497. Au cours de sa visite, le cardinal basque s’entretiendra

avec le président rwandais et les membres du clergé, notamment l’archevêque de

Kigali. Mgr Etchegaray rencontre également les prêtres et les religieux du pays qui

sont inquiets des répercussions de la guerre civile sur l’économie et la société498. Le

cardinal  appellera  les  forces  du  pays  à  tout  faire  pour  garantir  la  paix  dans  la

déclaration qu’il fait avant de repartir à Rome :

Votre guerre est le fruit pourri d’un pays qui, malgré tous ses efforts, n’est pas encore
arrivé à former une communauté où la diversité serait acceptée comme une richesse. […]

493 Sophie Chautard, op. cit, p. 157.
494 « RWANDA », op. cit.
495 Florent Piton, op. cit., p. 92.
496 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 289.
497 Ibid., p. 285.
498 Ibid. p. 286.

105



Regardez bien devant vous et non pas en arrière, ne vous attardez pas à remuer la boue et la
cendre du passé. Concentrez toutes vos forces pour la paix, c’est votre dernière chance 499!

En août 1993, le processus de paix est engagé à Arusha, en Tanzanie. Il a

pour objectif de renforcer le pluralisme politique en faisant participer le FPR à la

vie politique du Rwanda500. Le FPR signe les accords qui prévoient de mettre en

place des institutions démocratiques et le partage des pouvoirs civils et militaires

entre Hutus et les Tutsis. Le Hutu Power tente de bloquer la mise en application de

ces  accords,  obtenus  sous  la  pression  par  les  Nations-Unies.  En  octobre,  Les

Nations-Unies  adoptent  la  résolution  872.  La  Mission  des  Nations-Unies  au

Rwanda (Minuar) remplace les troupes françaises présentes dans le pays depuis le

début des années 1990.

Officiellement,  ces  troupes  ont  été  envoyées  afin  de  protéger  les

ressortissants se trouvant dans le pays des Milles-Collines. Elles sont cependant

perçues  comme  un  soutien  officieux  de  la  France  au  régime  de  Juvénal

Habyarimana. Alors que les tensions sont exacerbées depuis de longues années, le

crash de l’avion présidentiel le 06 avril 1994 met le feu aux poudres. Ce jour-là,

alors qu’il se posait sur l’aéroport de Kigali, l’avion transportant M. Habyarimana

et son homologue Hutu du Burundi, Cyprien Ntaryamira est abattu. L’attentat aurait

été perpétré par des extrémistes de la garde présidentielle rwandaise, sans que les

faits n’aient été  officiellement établis. Ce drame est l’élément déclencheur d’une

guerre civile et ethnique. L’objectif des extrémistes hutus est multiple : supprimer

le « problème » tutsi en éliminant tous les éléments de cette minorité ; faire échouer

le  processus  démocratique  initié  par  les  accords  d’Arusha ;  se  débarrasser  des

modérés ;  établir  une  meilleure  répartition  des  ressources  du  Rwanda  parmi  la

population restante. Ils considèrent  notamment que la densité de population (près

de 300 habitants par km²) est excessive au regard des ressources du pays501.  Le

génocide  se  déroule  entre  le  07  avril  et  le  17  juillet  1994.  Il  se  distingue  du

génocide arménien ou de le Shoah par le fait que toutes les strates de la population

499 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 286.
500 Sophie Chautard, op. cit. p. 157.
501 Ibid., p. 159.

106



sont  concernées.  Dans  les  premières  heures  qui  suivent  l’assassinat  du  général

Habyarimana,  la  Première  ministre,  Agathe  Uwilingiyimana  (1953-1994),  les

membres  du  gouvernement,  les  membres  de  l’opposition  parlementaire  sont

exécutés,  empêchant  toute  réaction  face  aux  premiers  massacres502.  Un

gouvernement provisoire se met en place à partir du 09 avril 1994, avec à sa tête

MM.  Théodore  Sindikubwabo  (1928-1998)  et  Jean  Kabanda  (né  en  1955),

respectivement Président de la République par intérim et Premier ministre503. C’est

lui  qui  organise  et  planifie  l’entreprise  génocidaire.  Les  FAR,  la  milice  des

Interhamwe et la garde présidentielle vont mener les combats504. Ils vont massacrer

les populations tutsies,  sans distinction d’âge, à l’aide d’un outil  qui va devenir

emblématique :  la  machette505.  Afin  d’empêcher  les  Tutsis  de  fuir  Kigali,  les

militaires de la FAR mettent en place des barrages. Cependant, certains réussissent

à s’échapper  et  gagnent  les  pays voisins  comme l’Ouganda ou le  Burundi.  Les

ressortissants étrangers s’empressent de quitter le pays, alors que dix soldats de la

Minuar sont tués par les FAR. En définitive, les combats et les massacres feront 500

à 800 000 morts, principalement parmi les Tutsis506. Le FPR et les FAR ont ciblé

l’Église  rwandaise,  que  ce  soit  au  niveau  humain  ou  matériel.  En  effet,  trois

évêques  et  une  centaine  de  prêtres  ont  été  tués,  ainsi  que  des  religieux  et  des

religieuses ; les églises et les cathédrales sont le théâtre d’exécutions à travers tout

le pays507.  Les ondes de la RTLM encouragent ce qu’elles appellent une guerre

d’extermination508.  De  son  côté,  la  communauté  internationale  s’est  avérée

incapable de protéger les Tutsis. En effet,  la Minuar reçoit l’ordre de se replier,

laissant derrière elle les réfugiés tutsis. Il faut attendre la mi-mai pour que l’Onu

décide  d’ordonner  le  déploiement  de  5  500  casques  bleus  supplémentaires  au

Rwanda509.  La France décide de son côté,  et  en accord avec les Nations Unies,

502 Sophie Chautard, op. cit.,  p. 158.
503 Florian Piton, op. cit.
504 Sophie Chautard, op. cit, p. 158. « Interhamwe » signifie littéralement « ceux qui tuent ensemble ».
505 Ibid, p. 158.
506 Ibid.
507 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 289.
508 Ibid.
509 Sophie Chautard, op. cit., p. 157.

107



d’intervenir  afin  de  protéger  les  réfugiés  tutsis  et  hutus510.  Ce  sera  l’opération

Turquoise. En effet,  entre le mois de mai et le début du mois de juin 1994, les

Tutsis et le FPR se sont ressaisis et la situation tourne à leur avantage511. Dans ce

contexte  tourmenté,  le  cardinal  Roger  Etchegaray  revient  au  pays  des  Mille-

Collines, au retour d’une mission au Burundi déchiré par la violence ethnique, alors

que l’opération Turquoise commence512.

510 Sophie Chautard, op. cit., p. 158.
511 Ibid, p. 159.
512 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit, p. 291.

108

Illustration 18: Génocide du Rwanda (7 avril-17 juillet 1994) (L'Histoire)



2.2. « Le plus grand chemin de croix de ma vie : La mission de paix du cardinal 

Etchegaray au « pays des Mille-Collines » du 22 au 29 juin 1994.

Quatre jours après l’assassinat  de Juvénal  Habyarimana et  de Cyprien Ntaryamira,  le

pape Jean-Paul II lance un cri d’alarme sur la situation rwandaise et exhorte les acteurs

des deux parties à stopper leurs entreprises de destruction513. Dès le 27 avril, il est l’un

des premiers à considérer la situation comme un « génocide », du fait de la planification

qui entoure les massacres. Entre mai et juin 1994, l’archevêque de Kigali et les évêques

de Kagbayi et de  Byumba refusent la demande faite par le gouvernement intérimaire

rwandais de défendre la position de celui-ci sur la scène internationale. Ensemble, les

trois évêques hutus créent une zone de refuge, au sein d’un centre religieux important de

Kabgayi, qui accueille notamment une forte population tutsie. Mais, le 05 juin 1994, ils

sont tous les trois assassinés et ensevelis à la hâte dans la cathédrale de la ville 514. Le 21

juin  1994,  le  cardinal  français  Roger  Etchegaray  arrive  à  Bujumbura,  la  capitale

économique du Burundi. Il prend connaissance des dernières évolutions de la situation au

pays des Mille Collines. Ensuite, il s’entretient avec les évêques du pays qui craignent de

voir se reproduire au Burundi les horreurs du Rwanda et rencontre le représentant de

l’Onu qui dirige la Minuar. Enfin, il rencontre les animateurs du Catholic Relief Services,

une  organisation humanitaire  membre du réseau Caritas  avec lequel  le  dicastère  Cor

Unum est en relation515. Il fait ensuite la connaissance de ceux qui l’accompagneront dans

son périple au pays des Mille-Collines : le chargé d’affaires de la nonciature, Mgr Pierre

Ngûyen Van Tôt (né en 1949), et le père franciscain Vjekoslav Ćurić (1957-1998), qui a

organisé le programme de la mission du prélat  français516.  Ce franciscain a beaucoup

œuvré  en  faveur  des  Hutus  et  des  Tutsis,  notamment  en  s’interposant  face  aux

Interhamwe. Il sera assassiné en 1998517.

Lorsque  Mgr  Etchegaray  entre  au  Rwanda,  le  pays  est  désormais  coupé  en  deux :  à

l’ouest, les territoires encore contrôlés par le gouvernement intérimaire rwandais, lequel

513 « Arrêtez ces tragédies ! Arrêtez ces massacres fratricides ! », s’écrira le pape polonais (Source : Roger
Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 289.)

514 Ibid.
515 ibid, p. 290.
516 Ibid.
517 Ibid.

109



conduit  la  politique  génocidaire  sous  l’égide  du  président  par  intérim  Théodore

Sindikubwabo et du Premier ministre Jean Kambanda ; à l’est, les territoires passés sous

domination  du  FPR  et  de  son  dirigeant,  le  colonel  Paul  Kagamé  (né  en  1957) 518.

L’éminence basque a décidé de commencer son périple dans l’ouest du pays. Il arrive

donc tout d’abord à Butare, un centre universitaire519. Ensuite il se rend à Save, qui est

considéré comme le berceau du christianisme rwandais. Enfin, il retourne à Butare, où il

est  reçu  par  l’évêque  du  lieu,  Mgr  Jean-Baptiste  Gahamanyi,  et  ses  homologues  de

Gikongoro  et  de  Cyangugu.  Le  lendemain,  il  se  rend  dans  un  camp  de  réfugiés  de

Gikongoro menacé par la famine avant de se rendre à Kibuyé, où il prie avec un groupe

de  fidèles  dans  l’église  paroissiale,  dans  laquelle,  quelques  temps  auparavant,  3000

personnes  viennent  d’être  exécutées520.  Il  parvient  ensuite  à  Gysenyi,  siège  du

gouvernement Kambanda, où il négocie avec le Président et le Premier ministre le départ

de  religieux  menacés  de  mort.  Il  adresse  un  message  au  peuple  rwandais,  avant  de

prendre la direction des territoires conquis par le FPR :

Peuple rwandais, qui es-tu aujourd’hui ? Je ne te reconnais pas. Peut-être que jusqu’ici
tu cachais par pudeur ce qui rendait difficile ta vie commune. Mais maintenant, après avoir
atteint le fond de l’horreur, tu ne peux plus rien occulter de ta misère. Pourtant, je viens te
dire : ne te décourage pas, retourne ton cœur, profite de cette terrible leçon de ton histoire qui
est peut-être ta dernière chance pour comprendre jusqu’où doit aller ta conversion. Et alors,
tu te reconnaîtras pour ce que tu es vraiment : un peuple de la fraternité et non de la division,
un peuple de la vie et non de la mort. Mais quel long chemin il te reste à faire pour  revenir à
toi-même, pour revenir à ton Dieu 521!

Les déplacements du cardinal sont difficiles. Afin de pouvoir visiter l’ensemble du pays

des  Mille  collines,  il  doit  passer  par  les  deux pays  voisins,  l’Ouganda et  le  Congo-

Zaïre522.  En  outre,  il  est  parfois  nécessaire  d’éviter  certaines  zones  en  proie  aux

518 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 290.
519 La ville connaît plusieurs noms : d’abord Astrida, en hommage à la reine des Belges Astrid, puis Butare

après l’indépendance du pays. Enfin, elle est renommée Huye en 2006, même si Butare reste en usage
pour désigner la ville. Épargnée au début du génocide, elle est ensuite durement touchée à partir du 21
avril  1994.  (Source :  « Butare »,  Encyclopedia  Britannica [En  ligne]  URL :
https://www.britannica.com/place/Butare, consulté le 07 mai 2019)

520 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit. p. 291.
521 Ibid., p. 292.
522 Ibid., p. 290.

110

https://www.britannica.com/place/Butare


massacres, que ce soit dans les régions contrôlées par les FPR, où dans celles récupérées

par le FPR523.

La seconde partie du voyage de Mgr Etchegaray est consacrée à la visite du Rwanda sous

contrôle du FPR. Il est accompagné par l’évêque de Kibungo, Mgr Frédéric Rubwejanga.

A son arrivée à Byumba, il est reçu par le colonel Paul Kagamé (né en 1957) qui prépare

l’attaque de Kigali. Il reconnaît l’implication du FPR dans le meurtre des trois évêques

avant de demander à son interlocuteur de transmettre les excuses de son parti au pape524.

Le cardinal se rend ensuite à Kabgayi, dont la région a été évacuée par les militaires. Il se

rend  sur  les  lieux  de  l’assassinat  de  Mgr  Vincent  Nsengiyumva,  Mgr  Thaddée

Nsengiyumva et de Mgr Joseph Ruzindana, au noviciat des frères Joséphites de Guku, et

peut reconstituer, grâce à un jeune prêtre survivant, le martyr de ceux qui avaient reçu

l’envoyé du pape  dans  leur  diocèse  en 1993525.  Mgr Etchegaray se rend ensuite  à  la

cathédrale de Kagbayi. Il prie sur la tombe des évêques martyrs puis célèbre une messe

de funérailles à leur intention, entouré par l’évêque de Kibungo, de quelques prêtres et de

fidèles526. Il lance ensuite un appel en faveur du retour de la paix au Rwanda :

Chaque Rwandais est appelé à faire la paix. J’adjure tous les responsables politiques et
militaires de se retrouver pour fixer le cessez-le-feu et le tenir coûte que coûte. Aucune raison
ne saurait être mise en avant pour attendre. Après tant de massacres, jusque dans les églises
devenues des abattoirs d’innocents, après tant de démolitions de vos maisons, de vos écoles,
de vos centres sociaux, c’est encore plus votre cœur qui a été blessé, votre esprit qui a été
faussé. Il vous faut une sacré dose de pardon. Quelle que soit la faute de l’autre, que chacun
fasse le premier pas vers lui, conscient de sa propre faute527.

En faisant cette déclaration, Mgr Etchegaray appelle le Rwanda à prendre le chemin de la

réconciliation.  Il  admet  que  ce  chemin  sera  difficile  et  qu’il  faudra  que  chacun

reconnaisse sa part de responsabilité, tout en acceptant celle de l’autre, afin que la paix

soit gagnée. Il partage les conditions de vie des quelques habitants de la région, puisqu’il

passe la nuit dans une maison en ruine, sans portes ni eau ou électricité, sous la protection

523 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 291 et p. 293.
524 Ibid., pp. 292-293. 
525 Ibid. 
526 Le Monde du 08 juillet 1994, p. 3 : « La visite au Rwanda du cardinal Etchegaray ». Le cardinal y fait

également allusion dans ses Mémoires (J’ai senti battre le cœur du monde, Ibid. p. 293).
527 Ibid.

111



de soldats du FPR528. Repartant en direction de Bujumbura, le président de Justice et Paix

doit éviter une nouvelle zone d’affrontement entre Hutus et Tutsi, dernière expérience de

ce  que  l’éminence  basque  considère  comme  « le  plus  grand  chemin  de  croix  de  sa

vie529 .»

2.3. Après le génocide : un long chemin vers le pardon et la réconciliation

La mission de l’éminence basque prend fin le 1er juillet 1994, quelques jours

avant la prise de Kigali par les forces du FPR530. Les derniers combats ne cessent

cependant qu’avec la prise de Gisenyi, dernière ville détenue par un gouvernement

intérimaire aux abois, le 17 juillet531. Le 06 juillet 1994, Faustin Twagiramungu, un

Hutu modéré,  accepte de former un gouvernement d’Union nationale532.  Pasteur

Bizimungu devient  Président  de la  République rwandaise,  tandis  que le  colonel

Kagamé est Vice-président et ministre de la Défense533. Après la démission de M.

Bizimungu en 2000, M. Kagamé est élu président de la République rwandaise. Le

processus de pacification et de démocratisation du pays est rapidement un échec : le

FPR refuse de partager  le  pouvoir  avec les  Hutus,  lesquels  étaient  animés d'un

esprit de revanche. M. Kagamé continue de  les discriminer et refuse la création de

partis d’opposition. En agissant ainsi, le président rwandais risque de voir les Hutus

modérés rejoindre les extrémistes. Sur le plan de la politique nationale, des mesures

doivent être prises pour régler certains problèmes découlant de la fin de la guerre

civile. Tout d’abord, le nombre des réfugiés rend difficile leur rapatriement. Ainsi,

les réfugiés hutus ne seront de retour au Rwanda qu’à partir de 1996534. Ensuite, on

dénombre des centaines de milliers de victimes, en partie du fait de la poursuite des

massacres inter-ethniques au Burundi et au Congo-Zaïre. Les réfugiés hutus ont en

effet continué à opérer depuis ces pays. Une campagne militaire est décidée par le

président  Laurent  Kabila  (1939-2001),  président  du  Congo-Zaïre,  contre  les

réfugiés hutus présents dans son pays. Cette campagne est menée par les forces

528 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit. p. 293
529 Ibid., p. 293.
530 Le Monde du 08 juillet 1994, op. cit.
531 Florent Piton, op. cit., p. 173.
532 Le Monde du 8 juillet 1994, op. cit.
533 Sophie Chautard, op. cit., p. 159.
534 Ibid., p. 159.

112



militaires du pays, appuyées par des troupes venues du Rwanda. Le bilan se chiffre

à près de 200 000 morts parmi les hutus. Les troupes du FPR s’installent au Congo-

Zaïre, afin de détruire les dernières bases hutues, ce qui provoque des tensions entre

les présidents rwandais et zaïrois, MM. Kabila et Kagamé. Sur le plan judiciaire,

une commission d’enquête se met en place au mois de juillet 1994. De son côté, le

Conseil  de  Sécurité  de  l’Onu,  après  les  conclusions  d’un  rapport  du  Haut-

Commissariat des Nations-unies pour les Droits de l’Homme, décide, en novembre

1994,  la  création  d’un  tribunal  international  pour  le  Rwanda535.  Ce  tribunal  a

vocation  à  juger  les  responsables  du  génocide  et  des  crimes  contre  l’humanité

commis entre le 1er janvier et le 31 décembre. En l’espace de 14 ans (1994-2008),

trente  personnes passent  en jugement536.  De son côté,  le  Rwanda a  recours  aux

tribunaux  gacaca,  qui  sont  les voies traditionnelles  de la résolution des conflits

dans la culture rwandaise. Ces tribunaux permettent non seulement l’identification

des victimes et des coupables mais aussi l’instauration d’un nouveau dialogue537.

De son côté, après sa mission au  Rwanda, le cardinal Etchegaray est envoyé au

Burundi  voisin,  également  en  proie  à  la  guerre  civile  et  aux  massacres

interethniques538.  Il  reviendra  ensuite  au  Rwanda  du  06  au  10  février  2001,  à

l’occasion de la clôture du centenaire de l’évangélisation du pays. Il se rend sur le

site du mémorial  du génocide à Nyatama,  au sud-est  du Rwanda.  Il  y laisse le

message suivant : « On ne peut bien voir qu’avec des yeux qui ont pleuré. Que ce

mémorial  aide  tout  le  peuple  rwandais  à  comprendre  le  sens  de  la  fraternité

humaine et le non-sens de sa négation. Que la force de l’Évangile aide à croire que

le pardon deviendra plus contagieux que le mal ». Dans l’homélie qu’il prononce au

Stade Amohoro à Kigali, Mgr Etchegaray reprend le thème de la « purification de la

mémoire », mis en avant par le Jubilé de l’an 2000, par ces mots :

On n’écarte pas d’un revers de la main, comme pour un moustique, le bourdonnement
d’un génocide. Cette mémoire est conforme aux exigences de la justice et on ne peut s’en

535 « RWANDA », op. cit.
536 Ibid.
537 Ibid.
538 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., pp. 293-294.

113



passer ;  mais  elle  ne  saurait  cependant  devenir  ruminante,  obsédante,  nul  ne  peut  rester
prisonnier de son passé, si lourd soit-il. Chacun a besoin d’une sacrée dose de pardon, d’un
pardon à recevoir et à donner539.

Avant de repartir à Rome, le cardinal basque se félicite de l’avancée du Rwanda sur le

chemin de la paix :

Peuple rwandais, je savais que tes plaies étaient profondes mais par ta foi, tu es en
train de les transformer en sources nouvelles. […]Regarde droit devant toi avec les yeux de
tous ces jeunes pour lesquels et avec lesquels tu dois bâtir un Rwanda nouveau. Que de belles
choses sur toi je vais raconter à Jean-Paul II540.

539 Roger cardinal Etchegaray, op. cit, p. 296.
540 Ibid, p.297.

114



III. La Terre Sainte ensanglantée
1. « Liban, tu ne mourras pas ! »

1.1. Contexte

1.1.1. Le Liban, des origines à l’indépendance

115

Illustration 19: Le Liban (Le Monde diplomatique)



À l'origine, le Liban fait partie de l'espace appelé « Croissant fertile », une

région qui s'étend de l'Iran et l'Irak à l’Égypte, où l'agriculture est favorable541. Le

pays est dominé par la montagne, le Mont-Liban, qui s'étend sur près de soixante-

dix kilomètres depuis la ville de Tripoli, au nord, jusqu'à celle de Saïda, au sud542. A

l'est, la plaine de la Bekaa est enserrée entre le Mont-Liban et la chaîne de l'anti-

Liban,  parallèle  au  Mont-Liban,  culminant  à  2  814  m  et  formant  la  frontière

commune avec la Syrie. A l'ouest, la côte est fortement urbanisée avec les villes de

Tyr, Beyrouth, Byblos ou Sidon. Le terme « Liban », a souvent permis de désigner

la  montagne avant  de devenir  le  nom de l'Etat  moderne.  Il  vient  du mot arabe

Leban,  qui signifie « lait », en référence aux cimes enneigées du Mont-Liban543.

Cela  représente  une  particularité  dans  une  région  désertique.  Sur  les  flancs  du

Mont-Liban a longtemps poussé un arbre réputé pour sa solidité et qui deviendra un

symbole du pays : le cèdre.

Les  Phéniciens  sont  le  premier  peuple  dans  la  région  du  Mont-Liban

pendant l’Antiquité. Le pays est situé dans une région qui attire les convoitises des

différents conquérants544. Ainsi, aux Assyriens succèdent l'Empire babylonien qui

est à son tour remplacé par les Perses. Puis, Rome prend l'ascendant dans la région

au détriment de l’Égypte.  Par la suite à l'exception de la période des Croisades

(1099-1291), la région est sous domination du monde arabo-musulman. En 1516,

Istanbul accorde une relative autonomie au Mont-Liban545. Celle-ci s’exprime par la

domination des Seigneurs de la Montagne, d’abord avec la dynastie des Mann puis

celle des Chéhab, qui jettent les bases du Liban moderne. À partir des années 1860,

les Druzes lancent des attaques contre les villes et villages chrétiens maronites et

contre les lieux de culte. Dans un premier temps dans la région du Chouf, au sud-

est de Beyrouth, puis dans un second temps dans la région de la Bekaa546. La Suisse

de l’Orient se trouve alors au centre des convoitises occidentales. Le Royaume-Uni

541 Marie-Ange Lecerf, Comprendre le Liban, Kartala, 1988, p. 17.
542 Xavier Baron, Histoire du Liban des origines à nos jours, « Texto », Tallandier, 2019, p. 13.
543 Ibid., p. 13.
544 Ibid., pp. 15-16.
545 Ibid., pp. 33-73.
546 Marie-Ange Lecerf, op. cit., p. 22.

116



souhaite maintenir un accès vers son empire des Indes et développe sa diplomatie

dans la  région dans ce but.  La France,  pour sa part,  a eu des liens culturels  et

commerciaux avec le Mont-Liban, exploitant notamment dans ses ateliers de Lyon

le coton du Liban tout en installant écoles et imprimeries grâce aux missionnaires

présents dans la région. La Russie souhaite protéger les communautés orthodoxes

locales alors que l'Empire ottoman laisse les exactions se dérouler sans intervenir547.

En   1861,  un  protocole  est  signé  entre  les  trois  premiers  États  cités,  auxquels

s'ajoutent  l'Autriche  et  la  Prusse,  décidant  la  mise  en  place  d'une  intervention

française pour rétablir l'ordre. Une région chrétienne autonome, la Moutassarifia,

voit  le  jour  au Mont-Liban.  Cette  région est  dirigée par un citoyen de l'empire

ottoman, le moutassaref, qui est un chrétien catholique. Ce mode de gouvernement

rassemble  également  les  autres  communautés  religieuses,  en  fonction  de  leur

importance. C'est la première tentative de gouvernement dominé par les chrétiens et

accordant  une  représentation  aux  minorités,  dans  une  région  à  dominante

musulmane548. La Sublime Porte reprend cependant l’administration directe de la

région  à  la  veille  de  la  Première  Guerre  mondiale549.  Au  cours  de  celle-ci,  les

accords  secrets  Sykes-Picot  (1916)  prévoient  le  partage  du  Moyen-Orient  entre

Londres et Paris, la première soutenant la révolte des tribus arabes contre le pouvoir

d'Istanbul depuis 1915550.

547 Marie-Ange Lecerf, op. cit., p. 23.
548 Ibid.
549 Xavier Baron, op. cit., p. 119.
550 Ibid., p. 129.

117



 Par le traité de San Remo (avril  1920),  la Société des Nations attribue au

Royaume-Uni un mandat sur la Palestine et l'Irak ; dans le même temps, la France

reçoit un mandat sur la Syrie et le Mont-Liban551. 

551 Marie-Ange Lecerf, op. cit, p. 23.

118

Illustration 20: Accords Sykes-Picot, 1916 (l'Histoire)



Ces attributions sont confirmées par le traité de Sèvres d'août 1920. A terme,

les deux puissances doivent conduire ces pays vers l'indépendance, ce qui est chose

faite pour l'Irak dans les années 1930 et en 1948 pour la Palestine. De son côté, la

France créée l’État du  Grand Liban en ajoutant à la Montagne, la zone côtière, la

Bekaa et les régions du sud, en majorité chiites552. La France donne une Constitution

au nouvel État en 1926 mais il faut attendre 1943 pour que la tutelle française soit

levée553.

552 Marie-Ange Lecerf, op. cit., p. 25.
553 Xavier Baron, op. cit., p. 169.

119

Illustration 21: Traité de San Remo, avril 1920 (L'Histoire)



Le nouvel État est une mosaïque de communautés religieuses, dont les plus

importantes sont les chrétiens maronites, les musulmans chiites et les Druzes554. Les

premiers cités trouvent refuge dans la Montagne, afin d’échapper aux répressions

byzantines.  Ils  y  sont  rejoints  non  seulement  par  les  Eglises  melkite,  latine  et

syriaque, mais aussi par les Eglises copte, arménienne et nestorienne sans oublier

les Eglises protestantes qui s’installent à partir du XIXe siècle dans la région555. Ainsi,

selon le recensement de 1932, les chrétiens représentent 52% de la population. De

leur côté, les communautés musulmanes sont présentes dans la plaine de la Bekaa,

proche de la Syrie, et dans le sud du pays. Les sunnites représentent 22% de la

population libanaise, les chiites 19% et incarnent une classe pauvre et laissée pour

compte556.  Enfin,  les Druzes trouvent également refuge au Mont-Liban. Il  s’agit

d’une secte qui pratique un islam déviant, à l'instar de la Syrie voisine. En effet, ils

considèrent que le calife Al-Hakim doit réapparaître mille ans après sa disparition ;

leur croyance s'appuie sur  Les livres de la Sagesse, et non sur le Coran. Ce texte

sacré  bénéficie  des  influences  de  la  philosophie  grecque,  du  judaïsme,  de

l'hindouisme et du christianisme. Il reprend également des règles fondamentales du

sunnisme, comme le jeûne ou le pèlerinage à La Mecque. Les Druzes représentent

5,6% de la population libanaise, selon le recensement de 1932557.

554 Marie-Ange Lecerf, op. cit., p. 28
555 Ibid.
556 Ibid., p. 30.
557 Xavier Baron, op. cit., pp. 28-29.

120



121

Illustration 22: Répartition religieuse au Liban



1.1.2. Le Liban, de l’indépendance à la guerre civile (1943-1975)

A la faveur de l’affaiblissement français,  consécutif de la défaite de juin

1940 et  de l’affrontement  entre  la  France libre et  la  France de Vichy,  le  Liban

accède à l’indépendance. Proclamée en 1941 par le général Georges Catroux (1877-

1969), elle devient officielle en 1943558.  En effet,  malgré sa réticence, la France

admet  le  fait  que  le  maintien  de  son mandat  au  Levant  n’est  plus  adapté  à  la

nouvelle réalité régionale et internationale. Afin de réussir à maintenir l’unité du

pays, un chrétien maronite, Béchara el-Khoury (1890-1964), et un sunnite, Riad el-

Solh (1894-1951), s’entendent sur un compromis. Il prend le nom de Pacte national

et vient en complément de la Constitution. Cet accord est particulier puisqu’il n’en

existe  aucune  trace  écrite  et  qu’il  demeure  seulement  verbal559.  Il  prévoit  non

seulement l’indépendance du pays vis à vis de l’Occident mais aussi vis à vis du

monde arabe. De plus, il définit le partage des responsabilités entre les différentes

communautés560 :

• Le président de la République libanaise est un chrétien maronite

• Le président du Conseil des ministres est un musulman sunnite

• Le  président  de  la  Chambre  des  Députés  est  musulman  chiite ;  ses  vices-

présidents sont grecs orthodoxes et grecs.

• Le commandant en chef de l’armée libanaise est un chrétien maronite ;  son

chef d’État-major est druze

Néanmoins, le Pacte national n’est pas exempt de critiques : tout d’abord, il apparaît aux

autres communautés comme un accord entre les maronites et les sunnites, dont elles sont

exclues. Ensuite, les druzes, pourtant l’une des communautés fondatrices du Liban, n’a

aucune  haute  responsabilité.  Enfin,  c’est  un  système  figé,  puisqu’il  s’appuie  sur  le

recensement de 1932 pour justifier la répartition des pouvoirs. Or, depuis ce recensement,

558 Xavier Baron, Histoire du Liban, op. cit. p. 235.
559 ibid, p. 239.
560 ibid, pp. 241.

122



aucune mesure n’est prise pour l’adapter aux nouvelles donnes démographiques561. Le

journaliste Georges Naccache (1904-1972) fait le constat suivant :

Ni Occident, ni arabisation : c’est sur un double refus que la chrétienté et l’Islam ont conclu leur alliance.

Quelle sorte d’unité peut être tirée d’une telle formule ? Ce qu’une moitié des Libanais ne veut pas, on le

voit très bien. Ce que ne veut pas l’autre moitié, on le voit également très bien. Mais ce que les deux

moitiés veulent en commun, c’est ce qu’on ne voit pas. […] le Liban, par peur d’être simplement ce qu’il

est, et à force de ne vouloir être ni ceci ni cela, s’aperçoit qu’il risque de n’être plus rien du tout562.

Ce constat s’avérera fondé dans les années 1970, lorsqu'éclatera la guerre civile libanaise.

La rupture avec la France se fait dans la douleur et la tension entre 1943 et 1945, alors

que le pays du Cèdre commence à mettre en place ses institutions et ses symboles. La

France quitte officiellement la Suisse de l’Orient en 1946. Au printemps 1945, le Liban

est,  avec la  Syrie,  l’Égypte,  l’Irak,  le  Liban,  la Transjordanie,  l’Arabie saoudite  et  le

Yémen,  un  membre fondateur  de la  Ligue des États  arabes.  Celle-ci  prévoit  que les

relations  entre  États  arabes  s’appuient  sur  le  respect  de  l’indépendance  et  de  la

souveraineté de chaque État membre et interdit à ceux-ci de porter préjudice à la politique

de la Ligue ou celle d’un État membre dans la conduite de sa politique étrangère563. Le

Liban est également, en avril, de la même année, un des cinquante membres fondateurs

de  l’Onu.  La  fin  des  années  1940,  apporte  une  nouvelle  donne  régionale  avec  le

déclenchement de la première guerre israélo-arabe.

C’est  l’étape  finale  d’une  concurrence  entre  deux  revendications  antagonistes :  Le

sionisme et le nationalisme arabe. Le sionisme s'est développé dans l’Europe de l’Est, où

les populations juives de Pologne et de Russie sont victimes de pogroms, à la fin du XIXe

siècle. Avec le développement des nations, les sionistes souhaitent un territoire et la mise

en place d’un État moderne juif. Ils rachètent des terres en Palestine, considérée dans la

Bible hébraïque comme la terre promise, puis commencent à faire leur aliyah, c’est à dire

leur  retour.  Leur  implantation  est  rapide  puisqu’à  la  veille  de  la  Première  Guerre

mondiale, on estime qu’il y a 700 000 habitants en Palestine, dont 80 000 juifs. En 1948,

561 Xavier Baron, Histoire du Liban, op. cit., p. 242.
562 Georges Naccache, Un rêve libanais (1943-1972), Editions FMA, 1983, p. 52-58.
563 Xavier Baron, op. cit., p. 267.

123



il y a 1 500 000 Palestiniens et 650 000 juifs immigrés. Après la fin de la Grande Guerre,

la  Grande-Bretagne  apporte  son  soutien  à  la  cause  sioniste,  en  particulier  par  la

déclaration Balfour, qui propose la création d’un foyer national juif,  sous réserve que

celle-ci n’aille pas à l’encontre des droits des populations locales564. De l’autre côté, le

nationalisme arabe se développe également à la fin du XIXe siècle mais il faut attendre la

fin de l’empire ottoman pour qu’il émerge réellement. Il s’exprime notamment à travers

la révolte des tribus arabes à partir de 1915 et a pour finalité la mise en place d’un Etat

indépendant. Cependant, face à la nouvelle donne régionale mis en place par la Grande-

Bretagne et la France, le nationalisme arabe est contraint de se redéfinir autour de trois

grands axes :

• l’unité de langue, de religion et des régions regroupées dans un Etat unique.

• La liberté, autrement faire cesser le colonialisme occidental.

• Les valeurs de justice et d’humanisme du socialisme565.

En 1947, la Grande-Bretagne décide de quitter la Palestine. L’Onu et les

grandes puissances décident de régler la question palestinienne, notamment avec la

résolution 181, qui prévoit la création d’un État juif et d’un État palestinien566. Le

Liban vote contre, au motif que le plan accorde 54 % du territoire aux juifs alors

que ceux-ci ne représentent que 30 % de la population palestinienne567. La situation

s’envenime,  alors  qu'Arabes  et  Juifs  s’affrontent.  En  réaction,  les  pays  arabes

s’unissent pour soutenir les Palestiniens contre Israël. Au sommet de l’État libanais,

le président du Conseil Riad el Solh souhaite une attaque contre la Galilée, alors

que le nouveau commandant en chef, Fouad Chéhab (1902-1973), se montre plus

prudent et plus mesuré568. En effet, l’armée libanaise est majoritairement maronite

et le général Chéhab craint une division interne en cas d’attaque contre Israël du

fait  de relations  cordiales établies  entre  les sionistes  et  les  maronites depuis de

564 Marie-Ange Lecerf, op. cit. , p. 40.
565 Ibid., p. 42.
566 Ibid..
567 Xavier Baron, op. cit. p. 273.
568 Ibid., p. 274.

124



nombreuses années569. Ainsi, les militaires libanais se voient assignés à la défense

de la frontière avec Israël et le pays du Cèdre sert de base logistique pour ses alliés

arabes. Son seul succès est la prise du village d’al-Malikiya au début du mois de

juin  1948570.  La  première  guerre  israélo-arabe  se  solde  par  une  victoire  totale

d’Israël et un exil forcé des Palestiniens arabes au Liban, en Syrie ou en Jordanie.

Le Liban accueille les Palestiniens car le pays, à l’instar de la Jordanie, doit faire

ses preuves aux yeux du monde arabe571. Cela leur permet donc de prouver la bonne

foi du peuple libanais vis à vis de la cause palestinienne. Cependant, la présence

palestinienne  va  venir  déséquilibrer  l’unité  libanaise.  En  effet,  partagées  entre

accueil des Palestiniens et volonté de faire respecter l’ordre, les autorités libanaises

laissent se développer la résistance palestinienne qui mène ses actions contre le

territoire israélien.

Dans les années 1950, les relations entre le Liban et l’Egypte se tendent. En

effet, le président libanais, Camille Chamoun (1900-1987), adopte une position de

neutralité  alors  que le  nouveau président  égyptien,  Gamal  Abdel  Nasser  (1918-

1970),  se  présente  comme  le  défenseur  du  nationalisme  arabe  et  le  leader  de

l’opposition à l’Occident. Le développement de la doctrine Eisenhower, auquel le

Liban se rallie, renforce la tension avec le Caire jusqu’à la rupture qui intervient

avec l’affaire de la République arabe unie (RAU). En 1958, une union politique est

signée entre la Syrie et l’Egypte. Au Liban, les musulmans libanais rejettent l’idée

d’un Liban occidentalisé et demandent le rattachement de la Suisse de l’Orient à la

RAU. À l’inverse, les chrétiens considèrent que les velléités musulmanes vont à

l’encontre  du  Pacte  national,  et  refusent572.  La  situation  régionale  influe  sur  la

situation interne libanaise, puisque les tensions autour d’un éventuel second mandat

de Camille Chamoun débouchent sur une insurrection qui fait perdre le contrôle de

la moitié du pays au gouvernement573. La situation est résolue en juillet 1958, après

569 Xavier Baron, op. cit., p. 275.
570 Ibid., p. 276
571 Boutros Boutros-Ghali, Shimon Peres,  60 ans de conflit israélo-arabe. Témoignages pour l’Histoire.

Entretiens croisés avec André Versaille, « Questions à l’Histoire »Editions Complexe, 2006, p. 218.
572 Marie-Ange Lecerf, op. cit., p. 45.
573 Xavier Baron, op. cit., p. 307.

125



le débarquement de troupes américaines à la demande de M. Chamoun. Afin de

ramener l’ordre et d’apaiser les tensions, il est envisagé d’organiser des élections

présidentielles, Camille Chamoun faisant désormais l’unanimité contre lui574. C’est

le général Fouad Chéhab qui est  élu à la fin du mois,  son attachement à isoler

l’armée des combats et ses efforts en faveur d’un rassemblement des Libanais lui

ralliant l’opinion publique. Dès le début de son mandat, il va apaiser les tensions

avec le président Nasser et moderniser la société libanaise575. Son mandat s’achève

en 1964 et Charles Hélou (1913-2001) lui succède à la tête de l’État libanais de

1964  à  1970.  Sous  son  mandat,  la  question  palestinienne  va  venir  diviser  les

Libanais. Tout commence lors du sommet d’Alexandrie, en septembre 1964. Les

Etats arabes, y compris le Liban, reconnaissent l’Organisation de Libération de la

Palestine (OLP) comme seule organisation à parler au nom du peuple palestinien576.

Après  le  désastre  de  la  guerre  des  Six-Jours,  le  sentiment  national  palestinien

s’émancipe de la tutelle arabe, qui s’est montrée incapable de défendre ses intérêts.

En 1970, la Jordanie décide de chasser les combattants palestiniens présents

sur  son  sol  afin  de  mettre  un  terme  aux  tentatives  de  déstabilisation  de

l’Organisation  de  Libération  de  la  Palestine,  menée  par  Yasser  Arafat.  Cet

événement demeure connu sous le nom de Septembre noir, où les Palestiniens sont

massacrés  par  les  troupes  du  royaume  hachémite.  Ceux  qui  parviennent  à

s’échapper se réfugient au Liban. Ils profitent de la faiblesse de l’État libanais, dont

les divisions minent sa capacité de résistance, à l’inverse d’un Etat centralisé fort,

tel que la Syrie, l’Irak ou l’Egypte577. Avec les accords du Caire (1969), le Liban

accorde aux Palestiniens des installations que ceux-ci utiliseront, afin de mener des

actions contre Israël578.  L’OLP prend de plus en plus d’importance au Liban, au

point  de  former  un  état  dans  l’état,  que  les  acteurs  régionaux  surnommeront

Fatahland, du nom de la principale organisation de résistance palestinienne. Les

574 Xavier Baron, p. 310.
575 Ibid., p. 318.
576 Ibid., p. 336.
577 Boutros Boutros-Ghali, Shimon Peres, op. cit., p. 217.
578 Georges Corm,  Le Proche-Orient éclaté, 1956-2012. Tome I, « Folio Histoire », Gallimard, 2012, p.

485.

126



affrontements entre Israéliens et Palestiniens conduisent une partie de la population

musulmane  chiite  à  trouver  refuge  autour  de  Beyrouth,  où  ils  sont  récupérés

politiquement  par  la  gauche  libanaise,  en  particulier  le  parti  communiste579.  Le

gouvernement libanais se montre réticent à lutter contre elle et les offensives de

l’armée libanaise se soldent par des échecs580. La question palestinienne suscite des

débats qui paralysent politiquement le pays. Bientôt, la crise sociale vient s’ajouter

à  l’instabilité  politique.  En  effet,  l’exode  rural  conduit  à  l’augmentation  de  la

population de Beyrouth, qui ne peut garantir l'accès à l’emploi. Enfin, le Liban est

confronté  à  une  crise  économique majeure  depuis  1966 et  la  faillite  d’une  des

principales banques du pays581. Pour résumer, en avril 1975, le Liban est le théâtre

des  affrontements  entre  Israéliens  et  Palestiniens  mais  aussi  d’accrochages

récurrents  entre  les  milices  chrétiennes,  l’armée  libanaise  et  Palestiniens582.  Il

traverse également une crise à la fois politique, économique et sociale. La situation

est explosive et une étincelle suffira à faire dégénérer la situation.

1.1.3. Le Liban, entre guerre civile et influences étrangères (1975-1985)

Le 13 avril 1975, un autobus de combattants palestiniens est la cible de tirs

venant  de  miliciens  phalangistes.  L’embuscade  ne  laisse  aucun  survivant583.  En

réaction, des violences éclatent dans la capitale, alors que les partis de gauche, à

l’initiative de Kamal Joumblatt (1917-1977), demandent la dissolution des Kataëb

et l’exclusion de ses membres du gouvernement. Ce conflit va venir handicaper la

nation libanaise, détruire son économie et fragiliser l’État mais surtout provoquer la

mort  de  près  de  25 000  personnes.  Le  camp  chrétien  se  rassemble  autour  du

président Frangieh (1910-1992). On compte notamment le parti Phalangiste, dirigé

par Pierre Gemayel (1905-1984) et le Parti national libéral de l’ancien président de

la République Camille Chamoun. Chaque parti dispose de sa propre milice et la

coalition  prend  le  nom  de  Front  libanais,  soutenu  par  la  milice  des  Forces

579 Marie-Ange Lecerf, op. cit., pp. 50-51.
580 David Hirst, Une histoire du Liban, 1860-2009, « Tempus », Perrin, 2016, p. 152-153.
581 Xavier Baron, op. cit. p. 339.
582 Marie-Ange Lecerf, op. cit., p. 51.
583 David Hirst, op. cit., p. 157.

127



libanaises. Elle considère que la présence palestinienne au Liban forme un état dans

l’état qui provoque les ripostes israéliennes contre le pays du Cèdre. De plus, un

conflit  armé  irait  à  l’encontre  des  intérêts  des  classes  aisées,  chrétiennes  et

musulmanes584.  De  son  côté,  le  camp  musulman  demande  l’actualisation  des

institutions,  afin  de  lui  accorder  davantage  de  responsabilité  dans  les  affaires

libanaises. Il veut également l’annulation du Pacte national qui maintient, selon lui,

les  structures  confessionnelles  dans  une  vision  conservatrice.  Cette  coalition

rassemble l’OLP de Yasser Arafat, les Mirabitoun d’Ibrahim Koleilat (1940) et le

Parti socialiste progressiste de Kamal Joumblatt.  S’y ajoute le parti  communiste

libanais,  le  parti  socialiste  national  syrien  et  le  parti  Ba’ath  syrien585.  Walid

Joumblatt (1949) succède à son père à la tête du PSP et prend la tête du mouvement

national libanais suite à l’assassinat de celui-ci586.

Nous devons cependant apporter une nuance  en soulignant deux aspects.

Non  seulement,  les  deux coalitions  ne  bénéficient  pas  du  soutien  unanime  des

chrétiens  ou  des  musulmans,  à  l’instar  du  président  de  la  République,  Sleiman

Frangieh,  ou de  l’exilé  Raymond Eddé (1913-2000)  587 ,  mais  elles  connaissent

aussi des manœuvres de certains membres en vue d’un renouvellement des élites.

Dans  le  camp  maronite,  le  parti  phalangiste  s’illustre  en  excluant  d’anciens

dirigeants du pays, en menant des opérations contre la famille Frangieh et la famille

Chamoun. En face, la milice Amal s’emploie à priver les grandes familles chiites de

leurs responsabilités communautaires et étatiques tout en affichant son opposition à

la militarisation des Kataëb588.

Le conflit libanais fait intervenir des acteurs nationaux, nous l’avons vu,

mais  il  fait  également  intervenir  des  acteurs  régionaux  et  internationaux.  Les

chrétiens  et  les  musulmans  se  divisent  à  propos  de  leur  vision  du  Liban :  les

premiers souhaitent l’équilibre du pays. Celui-ci passe par le Pacte national, afin de

garantir leur existence dans une région majoritairement musulmane, et par un rejet

584 Marie-Ange Lecerf, op. cit., p. 52.
585 Ibid., p. 52.
586 Ibid, p. 53.
587 Xavier Baron, op. cit., p. 338.
588 Georges Corm, op. cit., p. 480-481.

128



des accords du Caire, qui ont permis les débordements palestiniens589 ; les seconds

appellent de leurs vœux une transformation de la société libanaise et veulent une

unité arabe, qui passe par un rapprochement avec la Syrie et une participation à la

défense de la  cause palestinienne590.  Dans les  années  1980,  le  parti  Phalangiste

bénéficie du soutien israélien et prend l’ascendant comme l’illustre le parcours de

Bachir Gémayel (1947-1982). Celui-ci promet la restauration de l’État libanais en

le  débarrassant  de  la  corruption  et  en  délaissant  l’origine  familiale  et

confessionnelle au profit de la compétence. Il met également en place une armée et

une diplomatie ayant vocation à lui faire gagner le respect des autres états, ce qui

avait fait cruellement défaut au début de la guerre. Le fils de Pierre Gemayel gagne

une respectabilité qui estompe l’image partisane et sanguinaire qu’il s’était forgé

jusqu’alors. Il renforce son aura en tenant tête à Israël en refusant la signature d’un

traité de paix sous la pression. Sa disparition brutale, dans un attentat à la dynamite,

provoque une union nationale des Libanais que ne parvient pas à remettre en cause

Israël, notamment lors des massacres de Sabra et Chatila en septembre 1982. La

mainmise des Phalangistes sur le pouvoir est confirmée par le choix unanime du

Parlement en faveur du second fils de Pierre Gemayel, Amine, afin de remplacer le

défunt591.

Deux des principaux acteurs régionaux, la Syrie et Israël, vont également

rajouter aux tourments libanais. Damas est présent de manière indirecte chez son

voisin, à travers la milice Saïka. La Syrie propose une solution politique mais face à

l’effondrement de l’armée libanaise et en réponse aux appels des maronites, elle

dépêche des troupes au Liban. Obtenant le statut de Force arabe de dissuasion de la

part  de  la  Ligue  arabe,  la  Syrie  change  de  camp  et  soutient  désormais  les

Palestiniens.  l’État  d’Israël  intervient  en  1978  dans  le  Sud-Liban  et  interdit  le

territoire aux forces de la Force arabe de dissuasion. Il soutient une communauté

contre l’autre, comme le montre les affrontements entre maronites et druzes dans le

centre du pays ou encore la scission d’une partie de l’armée libanaise et des milices

589 Marie-Ange Lecerf, op. cit., p. 56.
590 Ibid., p. 56.
591 Georges Corm, op. cit., p. 565.

129



chrétiennes qui forment l’Armée du Liban Sud592. L’influence syrienne sur le Liban

commence  par  s’exprimer  avec  l’élection  d’Elias  Sarkis  (1924-1982)  à  la

présidence de la République. Elle est néanmoins contrebalancée par la montée de

l’influence israélienne dans la région au début des années 1980. Cette influence

commence  en  1968,  avec  le  droit  de  poursuite  et  de  représailles  contre  les

Palestiniens. 

Dans les années 1970, Tel-Aviv met à profit la protection des chrétiens afin

d’interdire  le  Sud-Liban  aux  Forces  arabes  de  dissuasion  de  la  Ligue  arabe,

majoritairement syrienne. Israël profite de la situation libanaise, car celle-ci permet

de fixer les mouvements de résistances palestiniens et de retarder des négociations

en  vue  d’une  reconnaissance  de  l’État  palestinien593.  Le  point  culminant  de

l’influence israélienne est atteint lors du déclenchement de l’opération « Paix en

Galilée ».  Cette  opération  militaire  a  trois  objectifs :  la  résolution  du  problème

palestinien en mettant l’OLP hors d’état de nuire ; la signature d’un traité de paix

avec  le  Liban ;  l’assurance  d’une  reprise  en  main  du  pays  par  les  chrétiens

maronites594. Beyrouth est assiégée et pilonnée par Tsahal sans que cela ne suscite

de réaction de la part de l’Occident ou de la Ligue arabe. La capitale du Liban

incarnera les oppositions de gestion par les deux camps. En effet, Beyrouth-Ouest,

aux mains des Palestiniens et des partis de gauche, est marquée par une succession

d’attentats à la voiture piégée ou à la dynamite, les assassinats et les enlèvements,

alors  que  Beyrouth-Est  profite  de  l’unité  des  milices  chrétiennes  sous  le

commandement de Bachir Gemayel qui contrôlent les zones chrétiennes, en dépit

de l’abandon du pluralisme au profit de l’ordre et de la sécurité595. Cette stabilité

attire la convoitise de la population de la partie occidentale de Beyrouth.  L’OLP

finit par ne plus être préoccupée que par son contrôle sur la population libanaise à

Beyrouth-Ouest et dans le sud du Liban. L’organisation de Yasser Arafat se retrouve

prise  entre  la  Syrie  et  Israël.  Par  son  refus  d’un  gouvernement,  la  résistance

592 Marie-Ange Lecerf, op. cit., p. 57.
593 Georges Corm, op. cit., p. 488.
594 Marie-Ange Lecerf, op. cit., p. 59.
595 Georges Corm, op. cit., p. 562.

130



palestinienne est cantonnée dans une représentation et un rayonnement international

limités, d’autant plus que le rapport de force lui est défavorable face à Israël596. Ce

dernier, comme les Etats-Unis, apparaît comme le seul capable de pouvoir assurer

le retour de l’ordre. Le siège de Beyrouth se conclut par un baroud d’honneur de la

part de la population aux côtés des Palestiniens qui finissent par quitter la ville.

Suite à cela, un cours passage de Bachir Gemayel à la tête de l’État libanais permet

la restauration de celui-ci.

596 Georges Corm, op. cit., p. 561.

131



132

Illustration 23: Division de Beyrouth entre 1975 et 1990 (Henry 
Laurens, la question de Palestine, tome 5)



133

Illustration 24: Le Liban Sud au moment du retrait israélien (Henry Laurens, la question de 
Palestine, tome 5)



1.2. La visite du cardinal Roger Etchegaray en juillet 1985

Face à l’inquiétude suscitée par le sort des communautés chrétiennes, après

les  attaques  druzes  du  Chouf,  le  pape  Jean-Paul  II  envoie  le  cardinal  Roger

Etchegaray au pays du Cèdre. Sa mission vise à instaurer un dialogue entre les

maronites  et  les  musulmans.  Elle  se  déroule  en  deux  temps :  dans  un  premier

temps,  l'envoyé du pape  rencontre  les  responsables  politiques  et  les  principaux

dirigeants religieux, parmi lesquels le président Amine Gemayel (né en 1942), à qui

Mgr Etchegaray fait passer un message du pape, mais aussi le président du Conseil

Rachid Karamé (1921-1987), le président de l'Assemblée Hussein el-Hussseini (né

en 1937) et les principaux responsables musulmans : le grand mufti sunnite cheikh

Hassan Khaled (1921-1989) et le cheikh chiite Mehdi Chamseddine (1936-2001)597.

Etchegaray rencontre également les anciens présidents du Liban Camille Chamoun,

Charles  Hélou  (1913-2001)  et  Soleiman  Frangié  (1910-1992),  chacune  de  ces

personnalités ayant son propre dessein pour le Liban. Toutefois, l'envoyé du pape

ne rencontre aucun responsable de la communauté druze, puisque les négociations

pour  une  rencontre  entre  Etchegaray  et  le  dirigeant  de  cette  communauté  ont

échoué598. 

Dans un second temps, le président de Justice et Paix se rend dans la région

de Jezzine, afin de rencontrer ses habitants et les réfugiés de Saïda et de l'Iklim-El-

Kharroub, dévastés par les combats en avril 1985. Aux populations désorientées,

aux responsables politiques et aux religieux de Jezzine, l'éminence basque assure le

soutien du pape et du Saint-Siège et se fait l'écho des souffrances, des angoisses et

des espoirs  de la  communauté chrétienne.  Il  les encourage à  revenir  dans leurs

villages :

Vous  retrouverez  vos  maisons  et  vos  terres.  Vous  retrouverez  vos  églises  et  vos
cimetières. Vous saurez reconstruire, mieux que par le passé […] et ainsi vous ne ferez pas
perdre  au  Liban  sa  vocation  de  cohabitation  fraternelle  pacifique  entre  chrétiens  et
musulmans599.

597 Le Monde du 13 juillet 1985 : «  la visite du cardinal Etchegaray : ''vous retrouverez vos églises et vos
cimetières'' »

598 Ibid.
599 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 307.

134



Au cours de l'audience générale du 17 juillet 1985, le pape Jean-Paul II fait

le compte-rendu de la visite de Mgr Etchegaray par le récit suivant :

Il y a quelques jours, est rentré à Rome le cardinal Roger Etchegaray, à qui j'avais confié
une mission spéciale au Liban. Il s'est rendu à Beyrouth et dans la partie sud du pays, il a
visité les populations de la ville de Jezzine et d'un grand nombre des villages de cette région
[…] Partout où il s'est rendu, le cardinal a pu relever, chez les chrétiens et chez les non-
chrétiens, un profond sentiment qu'il m'a confié avec une vive émotion : tous ces gens ont un
grand désir, une émouvante volonté de continuer à vivre ensemble, chacun dans le respect de
sa propre foi  religieuse.  Il  a recueilli  les aspirations des nombreuses familles qui veulent
retourner dans leurs villages d'origine, abandonnés à cause de la guerre et subissant la perte
de leurs maisons, de leurs biens, de leurs terres que, depuis des générations, ils travaillaient
en  paix.  D'immenses  régions  autours  de  Jezzine  ont  été  entraînées  dans  la  lutte,  là  où
chrétiens et non-chrétiens vivaient harmonieusement ensemble. En mars et avril derniers, à
l'est de Saïda et dans la région d'Iklim el Kharroub, plus de soixante villages chrétiens ont été
dévastés, plus de deux mille maisons ont été rasées au sol ; il y a eu quatre-vingt-sept églises
et sanctuaires profanés, incendiés ou détruits. Tous implorent la fin de cette situation ; tous
demandent  que  les  autres  chrétiens  et  les  autres  musulmans,  des  différents  pays  de  la
Méditerranée et du monde, se sentent solidaires et responsables de l'existence et de l'avenir
de toutes ces personnes. Le peuple libanais demande à être aidé, à être délivré de toute cette
chaîne de violences,  de vengeances,  d'oppositions entre les  bandes armées.  Il  invoque la
solidarité des peuples pour permettre au Liban de survivre et de se consacrer à sa propre
reconstruction. Je prends à ma charge ces invocations et ces espérances 600!

Une sortie de crise est trouvée par la signature des accords de Taëf en 1989.

Celui-ci prévoit601 :

-  le  Liban  est  une  nation  souveraine,  libre  et  indépendante,  considérée

comme le foyer de l’ensemble de la population libanaise

-  ses  frontières  établies  par  la  Constitution  libanaise  et  reconnues

internationalement définissent le Liban.

- une partie des prérogatives du chef de l’État est confiée à une nouvelle

entité, le Conseil des ministres.

- la fin de l'occupation israélienne, conformément à la résolution 425 de

mars 1978 du Conseil de sécurité.

600 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 311. 
601 Xavier Baron, op. cit., p. 478.

135



- le démantèlement et le désarmement des milices.

- l'instauration de relations privilégiées entre le Liban et la Syrie, reposant

sur des accords entre les deux pays.

La signature de cet accord, conjuguée à la mise à l'écart du général Michel

Aoun, principal opposant aux accords de Taëf en 1990, permet de mettre un terme à

la guerre civile.  Cependant,  la Syrie réussit  à imposer sa tutelle sur le Liban602.

Dans le même temps, la reconstruction du Liban est rapide mais se fait avec des

méthodes  contestées  par  le  président  du  Conseil  Rafic  Hariri  (1944-2005),

notamment par le fait qu'il accorde des marchés à des sociétés dans lesquelles il a

des intérêts. Cependant, il apparaît aux yeux des Libanais comme le seul capable de

redresser le pays, car il dispose de la volonté et de la détermination indispensables

pour arriver à remplir cet objectif. Une loi d'amnistie est votée en 1991 pour tous

les  crimes  commis  entre  1975 et  1991,  sauf  ceux  visant  les  crimes  contre  des

personnalités  politiques  et  religieuses.  Un  seul  homme  est  condamné  et

emprisonné : l'ancien chef des Forces libanaises, Samir Geagea (né en 1952). En

1996, en réaction aux attaques du Hezbollah, Israël déclenche une action militaire

dans le sud du Liban. Cette action se solde par un lourd tribut humain et matériel

mais les Libanais ont fait preuve d'une unité et d'une solidarité entre communautés

qui ne s'était plus vue depuis les années précédant la guerre. La présence israélienne

prend fin en 2000, celle de la Syrie en 2005. L'année suivante, un nouveau conflit

éclate  entre  Israël  et  le  Hezbollah.  L'armée  libanaise  est  peu  engagée  dans  ce

conflit. Le 12 août 2006, un cessez-le-feu est demandé via la résolution 1701 du

Conseil  de  sécurité  de l’ONU et  intervient  le  14 août.  Trois  jours  plus  tard,  le

cardinal Roger Etchegaray est de retour au Liban, pour ce qui constitue sa première

mission  au  service  du  pape  Benoît  XVI603.  Sur  place  il  rencontre  les  évêques

libanais, le grand mufti de la République libanaise et le catholicos des Arméniens.

602 Xavier Baron, op. cit., p. 484.
603 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 315. 

136



Il s’entretient également avec le président Émile Lahoud et le Président du Conseil

Fouad Seniora. Le cardinal dresse le bilan suivant de la situation libanaise, après

des années de conflits : 

L’hémorragie est particulièrement sanglante parmi vous, peuple libanais, dont 30 % des
victimes ont moins de 12 ans. Nous prions pour les mères de famille qui enveloppent de
larmes leurs foyers déchiquetés. Nous accompagnons le million de déplacés précipitamment
en un mois sur une terre naturellement hospitalière. Nous remercions la Caritas libanaise et
les organisations humanitaires de tous pays affrontées à une solidarité surhumaine.

Ce n’est ni le lieu ni le moment de faire un bilan complet. Mais, devant Dieu nous
pouvons déjà mesurer l’ampleur du mal et aussi le prix de la guérison espérée : aucun remède
ne pourra nous guérir s’il ne va pas jusqu’à la racine du mal et si, humblement, chacun ne
reconnaît pas que l’ennemi, ce n’est pas seulement l’autre, mais aussi soi-même. Chacun de
nous, chaque jour, par notre manière de penser et de vivre avec les autres, nous prenons parti
pour ou contre la paix604. 

Après avoir vu l’épreuve du Liban, nous allons maintenant nous intéresser au siège

de la  Basilique  de  la  Nativité,  au  printemps  2002,  au  cours  duquel  le  cardinal

Etchegaray  a  été  missionné  par  le  pape  Jean-Paul  II  afin  de  faire  avancer  les

négociations.

604 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 316.

137



2. « Un  scandale  pour la  chrétienté,  scandale  pour  l’humanité » :  le
siège de la basilique de la Nativité (printemps 2002)

2.1. L’État d’Israël et la Palestine depuis 1948

2.1.1. La Palestine de 1948 à 2000

Nous  avons  vu  dans  le  chapitre  précédant  les  différentes  étapes  du  conflit  israélo-arabe.  Il  est

désormais temps de s’intéresser plus en détail à l’évolution de l’Organisation de Libération de la

Palestine (OLP). Le développement du nationalisme arabe est concomitant à celui du sionisme,

auquel  il  s’oppose605.  La  guerre  de  1948-1949  marque  la  première  opposition  entre  l'état

nouvellement d’Israël et la coalition des pays arabes qui veulent défendre les intérêts palestiniens.

Cependant, celle-ci se solde par une défaite cinglante pour les adversaires de l’État juif. Pendant de

nombreuses années,  Israël  portait  seul  la  responsabilité  de la  disparition de l’état  palestinien606.

Toutefois,  de  nouvelles  études  montrent  que  certains  pays  arabes,  notamment  la  Jordanie  ou

l’Egypte, on également joué un rôle dans cette disparition en s’entendant avec l’État juif dans le but

de récupérer la bande de Gaza et la Cisjordanie. 

605 Olivier Carré, Aude Signoles, « Autorité palestinienne », Encyclopædia Universalis [En ligne], consulté le 24 juin
2020. URL : http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/autorite-palestinienne/.

606 Ibid.

138

Illustration 25: Résolution 181 de l'Onu (l'Histoire)

http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/autorite-palestinienne/


Cette défaite provoque surtout la dispersion de la population palestinienne dans les pays voisins. La

question  palestinienne  devient  un  enjeu  du  panarabisme  que  défend  notamment  le  président

égyptien Gamal Abdel Nasser (1918-1970). Sous son impulsion, l’Organisation de Libération de la

Palestine, OLP, voit le jour607. Cependant, la nouvelle débâcle des états arabes lors de la guerre des

Six Jours  face à  Israël  conduit  à une prise  de conscience chez les palestiniens  qui  considèrent

désormais que leur cause doit être distinguée du nationalisme arabe. 

607 « Autorité palestinienne », op. cit.

139

Illustration 26: L'Etat d'Israël après la guerre des Six Jours 
(l'Histoire)



Cette  période  voit  également  l’émergence  d’une  génération,  incarnée  par  Yasser  Arafat  (1929-

2004), qui prend la tête de l’OLP en 1969. Sous son égide, la lutte des combattants est conduite

depuis  la  Jordanie  jusqu’à  Septembre  Noir  (1970) puis  au Liban,  où les  résistants  palestiniens

trouvent  refuge après  la  répression exercée par  la  monarchie jordanienne à  leur  encontre.  Leur

présence au pays du Cèdre conduit au déclenchement de la guerre civile libanaise que nous avons

évoquée dans un précédent chapitre. La charte de l’OLP, révisée en juillet 1968, prévoit que seuls

les juifs présents en Palestine en 1917 sont considérés comme Palestiniens. L’OLP souhaite donc

l’expulsion des juifs israéliens et nie l’existence d’une nation juive, puisque « le judaïsme, étant une

religion, ne saurait constituer une nationalité indépendante. Par conséquent, les Juifs ne forment pas

une  nation  unique  dotée  d’une  identité  propre  mais  sont  citoyens  des  états  auxquels  ils

appartiennent608. » Après une série de revers dans les années 1980, marquée notamment par les

sièges de Beyrouth et de Tripoli, l’OLP évolue sur ses positions et Arafat se construit une stature

internationale. Reconnu comme l’unique représentant du peuple palestinien au sommet de Rabat en

octobre 1974, le mouvement d’Arafat est également reconnu par l’Onu le mois suivant et gagne le

statut de membre observateur aux Nations Unies. À partir de la fin des années 1980, le mouvement

se montre ouvert  à une négociation pacifique plutôt qu’un règlement par les armes609.  En 1987

éclate  la  première  Intifada  dans  les  territoires  occupés  de  Gaza  et  de  la  Cisjordanie  face  à  la

politique de colonisation menée par le gouvernement Begin. Le soulèvement est récupéré par Arafat

et l’OLP, et se démarque singulièrement par sa dimension populaire et son recours aux moyens

rudimentaires comme les jets  de pierres ou des moyens artisanaux610.  Le mouvement se signale

également  par  sa  volonté  d’éviter  toute  effusion  de  sang,  ce  qui  fonctionne  relativement  bien,

jusqu’à la mort d’un soldat israélien en 1988. L’administration israélienne répond par la répression

et la suppression des principaux responsables de l’OLP, notamment Abū Jihād. Un nouvel acteur

intervient  lors  de  la  fondation  du  Mouvement  de  la  résistance  islamique,  plus  connu  sous

l’appellation Hamas611. En 1989-1990, les Etats-Unis acceptent de négocier avec l’OLP une fois que

celle-ci aura abandonné le terrorisme comme moyen d’action et se sera engagé à reconnaître Israël.

Arafat abandonne également la Charte de l’OLP de 1968. Dans les années 1990, l’OLP se présente

comme un soutien de Saddam Hussein (1937-2006) dans la guerre du Golfe,  ne votant pas les

sanctions contre l’Irak voulues par la Ligue arabe. Ce choix ternit la bonne image dont bénéficie

Yasser Arafat. Néanmoins, cette perte de poids politique conduit aux négociations entre Palestiniens

608 Article 20 de la Charte de l’OLP (Source : Organisation de Libération de la Palestine (OLP), Les clés du Moyen-
Orient,  [En  ligne],  consulté  le  24  juin  2020.  URL :  https://www.lesclesdumoyenorient.com/Organisation-de-
Liberation-de-la-Palestine-OLP

609 « Autorité palestinienne », op. cit.
610 Ibid.
611 Ibid.

140

https://www.lesclesdumoyenorient.com/Organisation-de-Liberation-de-la-Palestine-OLP
https://www.lesclesdumoyenorient.com/Organisation-de-Liberation-de-la-Palestine-OLP


et Israéliens sous l’égide du président américain Bill Clinton. Shimon Peres (1923-2016) et Yitzhak

Rabin (1922-1995) rencontrent les envoyés de Yasser Arafat à Oslo en 1993 et conviennent avec

eux de mesures en vue d’obtenir une indépendance palestinienne dans les mois qui suivent. Ces

mesures sont adoptées à Washington le 13 septembre 1993. Cela présage d’une conclusion de la

paix et d’une solution apportée au conflit israélo-palestinien. Cet espoir va cependant s’éteindre

avec la conférence de Camp David612.

612 Olivier Carré, Aude Signoles, « Autorité palestinienne », op. cit.

141

Illustration 27: L'Etat d'Israël à la veille de la conférence de Camp David, 1993 
(l'Histoire)



2.1.2. La paix impossible et la seconde Intifada (2000-2002)

En 1998, face à la multiplication des attentats terroristes sur le sol israélien, au regain des tensions

avec les Palestiniens et au gel du processus de paix, le Premier ministre Benyamin Netanyahou (né

en 1949) est  contraint à des élections législatives anticipées613.  Le candidat du parti  travailliste,

Ehud Barak ( né en1948), profite de la perte de confiance du Premier ministre pour proposer une

reprise du dialogue avec les palestiniens et les syriens et le retrait des forces israéliennes du Sud-

Liban. En septembre 1999, les accords de Charm el-Cheikh envisagent l’application de tous les

accords qui ont été signés depuis 1993, à savoir :

- un accord prévoyant le retrait israélien de la bande de Gaza et de la région de Jéricho, signé en mai

1994.

- le transfert des pouvoirs aux Palestiniens, prévu en avril 1994

- les négociations sur le statut de Gaza et de la Cisjordanie614

Le Premier  ministre  israélien  avance  sur  le  dossier  de  la  paix  avec  les  palestiniens  mais  doit

également s’entendre avec la Syrie sur un découpage territorial qui reprendrait celui de l’armistice

de 1967. Si les négociations avancent bien, l’état de santé du président syrien Hafez el-Assad et de

son  ministre  des  Affaires  étrangères,  Farouk  al-Chareh  vient  bloquer  le  processus  malgré  les

pressions  exercées  par  Ehud Barak sur  le  président  Clinton615.  La  droite  israélienne et  certains

membres de l’équipe gouvernementale sont opposés à un accord avec la Syrie. Afin de regagner la

confiance de ses électeurs, M. Barak s’engage au retrait des troupes du Sud-Liban, qui sera effectif

au printemps 2000616. La même année, Ehud Barak souhaite conclure rapidement un accord total

avec les palestiniens, estimant que le contexte est favorable. En effet, le président Clinton achève

son mandat en 2001 et souhaite faire de la résolution du conflit israélo-palestinien l’une de ses

réussites. Le Premier ministre israélien souhaite tirer avantage de la réussite du retrait du Sud-Liban

en ayant un accord global sur la question palestinienne pour pouvoir éviter une situation difficile 617.

A l’instar de M. Arafat, Ehud Barak estime que l’arbitrage américain est nécessaire afin de parvenir

à  un  règlement.  Il  incite  le  président  des  États-Unis  à  réunir  les  dirigeants  de  l’Autorité

palestinienne et de l’État d’Israël à Camp David en juillet 2000. Toutefois, après cette annonce, la

coalition gouvernementale israélienne se disloque, et le Premier ministre compte désormais sur le

613 Henry Laurens, La question de Palestine. Tome cinquième : La paix impossible, 1982-2001, Fayard, 2015, p. 674.
614 Ibid., p. 683.
615 Ibid., p. 694.
616 Boutros Boutros-Ghali, Shimon Peres, op. cit. p. 357.
617 Ibid., p. 357.

142



succès du sommet de Camp David pour conserver sa majorité à la Knesset618. Les négociations se

soldent cependant par un échec à cause des vues divergentes sur le statut de Jérusalem-Est. Les

mauvaises  relations  entre  MM.  Arafat  et  Barak  sont  également  une  raison  de  l’échec  des

négociations, notamment illustré par le fait que le chef du gouvernement hébreu préfère s’entretenir

directement avec le président Bill Clinton plutôt qu'avec leader de l’Autorité palestinienne619.  

 Il  fait  également  des  concessions  sans  avoir  l’aval  de  la  Knesset,  ce  qui  provoque  des

manifestations  de la  part  de la  droite  israélienne mais également  dans la  bande de Gaza et  en

Cisjordanie, à l’initiative des opposants palestiniens à la paix620. Cependant, malgré tout, israéliens

et  palestiniens  souhaitent  reprendre  le  processus  de  réconciliation.  C’est  dans  ce  contexte

qu’intervient la visite d’Ariel Sharon (1928-2014) sur l’esplanade des Mosquées à la fin du mois de

septembre 2000. Le président du  Likoud, principal parti d’opposition, argue que chaque juif peut

venir prier librement sur le Mont du Temple et que les Palestiniens n’ont pas la souveraineté sur

celui-ci621. Cela provoque des manifestations de la part des Palestiniens, limitées dans un premier

temps, puis croissant de manière exponentielle à partir du mois d’octobre.  C’est le début de la

Seconde Intifada, ou Intifada al-Aqsa. Contrairement à la première, l’Autorité palestinienne encadre

le soulèvement et attise la colère des manifestants622. Selon Boutros Boutros-Ghali (1922-2016), les

émeutes inquiètent les israéliens qui craignent le développement de zones arabes autonomes sur le

territoire même d’Israël, ce qui serait de bonne guerre, puisque l’État hébreu installe des colonies en

territoire arabe. Shimon Peres considère au contraire qu’il s’agit d’une minorité arabe qui manifeste

sa  colère,  la  majorité  soutenant  Israël  depuis  sa  création623.  Le  20  du mois,  l’Onu adopte  une

résolution  qui  condamne  le  recours  excessif  à  la  violence.  Dans  le  même temps,  Ehud  Barak

suspend les négociations de paix, afin de résoudre la crise. La fin de l’année 2000 est marquée par

le  gel  des  fonds  et  l’instauration  d’un  blocus  autour  des  villes  autonomes  de  l’autorité

palestinienne ;  les  vagues  d’attentats  reprennent,  tandis  que  le  Premier  ministre  prononce  la

dissolution de la Knesset, conduisant à de nouvelles élections anticipées. L’Onu apporte son soutien

aux palestiniens mais le projet d’envoi d’observateurs est rejeté par le Conseil de Sécurité. Les

israéliens condamnent les demandes palestiniennes et mettent en place une campagne d’assassinats

ciblés  à  l’encontre  des  dirigeants624.  Dès  le  début  2001,  Yasser  Arafat  propose  de  nouvelles

négociations mais M. Barak les repousse, au motif qu’un accord ne peut intervenir avant l’élection

d’un nouveau Premier ministre, prévue le 06 février. Ariel Sharon remporte les élections législatives

618  Henry Laurens, op. cit., p. 739. 
619 Ibid.,  p. 360.
620 Ibid.
621 Boutros Boutros-Ghali, Shimon Peres, op. cit., p. 361.
622 L’Express du 10 mars 2005 : « Chronologie de la Seconde Intifada (2000-2005) »
623 Boutros Boutros-Ghali, Shimon Peres, op. cit., p. 362.
624 L’Express du 10 mars 2005, op. cit.

143



et devient Premier ministre au moment même ou G.W. Bush, nouveau président des Etats-Unis,

annonce que les propositions de paix faites par son prédécesseur Clinton ne le concernent pas. Le

mois  suivant,  Bethléem  se  voit  imposer  un  blocus  par  l’armée  israélienne,  tandis  que  l’Onu

recommande l’envoi d’observateurs internationaux afin de protéger les palestiniens. Les Etats-Unis

imposent leur veto sur l’envoi d’une force de protection de l’Onu lors d’une réunion du Conseil de

Sécurité.  Au printemps,  Tsahal  lance  de  nouvelles  opérations  contre  les  dirigeants  palestiniens,

ciblant en particulier les collaborateurs d’Arafat. Sur le plan international, le rapport d’enquête sur

les origines de l’Intifada préconise le gel des colonisations et la fin des violences en vue de la paix,

ce qu’approuvent les palestiniens et rejettent les Israéliens625. De nouveaux affrontements éclatent,

notamment un raid israélien en représailles de la mort de deux colons et un attentat à Netanya

causant la mort de 7 personnes. C’est le point de départ d’une vague d’attentats qui se poursuit

jusqu’en  juin,  alors  que  M.  Arafat  impose  un  cessez-le-feu  qui  permet  une  relative  accalmie.

Cependant,  dès  la  mi-juillet,  des  heurts  entre  Tsahal  et  des  palestiniens  éclatent  à  Hébron  et

Naplouse. Après plusieurs mois où les attentats succèdent aux représailles, une nouvelle escalade

intervient. Deux résolutions sont votées par l’Onu les 13 et les 30 mars. Côté israélien, afin de

remédier aux vagues terroristes, le gouvernement Sharon met sur pied l’opération « Rempart626 ».

Les chars israéliens entrent dans les villes de Kakiliah, de Tulkarem, de Bethléem, de Jénine et de

Naplouse. La Mouqata’a, QG de Yasser Arafat à  Ramallah,  est également assiégée,  puisque le

leader de l’Autorité palestinienne est considéré comme le principal soutien de l’Intifada627. Malgré

l’isolement dont est victime le chef palestinien depuis l’arrivée au pouvoir d’Ariel Sharon, celui-ci a

conscience  que  cautionner  les  mouvements  d’émeutes  reviendrait  à  lui  retirer  le  soutien

international qu’il a acquis depuis 1993. Face à l’incursion israélienne à Bethléem, environ 200 à

300 combattants du Fatah trouvent refuge dans la Basilique de la Nativité628. L’armée israélienne est

obligée de mettre le siège devant l’édifice religieux, où se trouvent des moines et des religieuses

responsables du lieu saint, afin de pouvoir neutraliser des éléments considérés comme dangereux629.

Pour la première fois depuis la fin de l’empire ottoman, un bâtiment chrétien est assiégé et profané

par des hommes en armes630. Après un mois de siège, et face au blocage des négociations, le pape

décide  d’envoyer  l’ancien  président  de  Justice  et  Paix,  le  cardinal  Roger  Etchegaray,  afin  de

parlementer avec les différents acteurs et d’obtenir le retour au culte de la Basilique631.

625 L’Express du 10 mars 2005, op. cit.
626 Le Figaro du 4 avril 2002 : « Bethléem : la basilique de la Nativité assiégée »
627 L’Express du 10 mars 2005, op. cit.
628 Le Figaro du 4 avril 2002, op. cit.
629 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit. p. 218.
630 Le Figaro du 4 avril 2002, op. cit. 
631 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 318.

144



2.1.3. Relations entre le Vatican et l’État d’Israël

Depuis 1948, le Saint-Siège s’est abstenu de reconnaître l’État hébreu même si des

contacts existent entre les deux états, notamment avec la venue d’Abba Eban (1915-2002),

ministre israélien des Affaires étrangères au Vatican en 1969. Cependant, un rapprochement

commence à se dessiner dans les années 1980, lorsque le pape Jean-Paul II reconnaît dans une

lettre apostolique datée du 20 avril 1984 qu’Israël a « droit à la sécurité désirée et à la juste

tranquillité, qui est la prérogative de toute nation et la condition de vie et de progrès pour

toute société632 ». En 1993-1994, la signature d’un accord entre l’État de la Cité du Vatican et

l’État d’Israël, ainsi que l’établissement de relations diplomatiques, viennent mettre un point

final à la position souvent hostile du Saint-Siège vis à vis de l’état juif au  XXe siècle633. En

effet,  avec  le  développement  du  sionisme,  la  revendication  d’un  état  juif  provoque

l’inquiétude des chrétiens, en particulier à propos de Jérusalem et des Lieux Saints. Le père

fondateur de cette idéologie, Theodore Herzl avait ainsi été débouté par le pape Pie X lors de

sa visite en 1901 à Rome afin d’obtenir le soutien de la papauté. Le pape Sarto indiquant que

« Nous ne pouvons pas favoriser ce mouvement ; nous ne pourrons empêcher les juifs de se

rendre à Jérusalem, mais les favoriser jamais […] Les juifs n’ont pas reconnu Notre-Seigneur,

nous ne pouvons donc pas reconnaître le peuple juif634. » En 1917, à  la suite de la déclaration

Balfour relative à l’établissement d’un foyer de peuplement juif, le Vatican s’oppose à toute

évolution allant en ce sens. Ainsi en sera-t-il face à l’horreur de la Shoah, lorsque le pape Pie

XII refusera  d’évacuer  les  enfants  juifs  vers  la  Palestine.  Lors  du  déclenchement  de  la

première guerre israélo-arabe en 1948, le Vatican a observé une stricte neutralité malgré les

sollicitations qu’il a reçu des deux belligérants, position qu’il conservera par la suite sur le

dossier israélo-arabe. La guerre des Six Jours vient changer la vision du Saint-Siège qui se

montre préoccupé de la multiplication des camps de réfugiés. Rome manifestera de plus en

plus son soutien à la cause palestinienne, que ce soit par la voix du pape Paul VI en 1975 ou

par  celle  de  Jean-Paul  II  en  1984.  Ce dernier  eut  quelques  gestes  à  la  portée  hautement

symbolique, comme l’audience accordée à un Yasser Arafat en exil ou la nomination de Mgr

Michel Sabbah (né en 1933), un Arabe palestinien, à la tête du Patriarcat latin de Jérusalem.

Au moment de l’accord en 1993, les réactions sont mitigées, en particulier au Moyen-Orient

où  les  chrétiens  sont  perçus  comme  le  relais  de  l’Occident.  Le  contexte  est  également

particulier, puisque le processus de paix engagé entre Israël et l’Autorité palestinienne vient

632 Frédéric Yerly, « Le Saint-Siège, l’État d’Israël et la paix au Moyen-Orient »,  Vingtième siècle. Revue d’histoire,
n°51, juillet-septembre 1996, pp. 3-14.

633 Ibid., pp. 3-14.
634 Ibid.

145



de débuter. Cependant, c’est un coup diplomatique du Saint-Siège qui n’avait pas connu les

mêmes réussites sur la scène orientale que dans son Ostpolitik. La meilleure illustration de ce

fait est la guerre du Golfe de 1990-1991, que le pape polonais vit comme une défaite cuisante.

Il  faut  également  ajouter  que  le  lancement  d’un processus  de paix  encourage  Rome à se

rapprocher diplomatiquement de Tel-Aviv635.

Après avoir vu quelles étaient les relations entre Rome et Tel-Aviv, il est désormais

temps  de  s’intéresser  à  la  mission  diplomatique  menée  par  le  cardinal  Etchegaray  au

printemps 2002.

635 Frédéric Yerly, op. cit. 

146



2.2. Mgr Etchegaray à Bethléem : obtenir la levée du siège de la Nativité

Nous avons dit précédemment que dans le cadre de l’opération « Rempart », lancée

par le gouvernement d’Ariel Sharon, afin de protéger les intérêts israéliens en Cisjordanie et

dans  la  bande  de  Gaza,  Tsahal  était  entré  dans  Bethléem  pour  mettre  la  main  sur  des

combattants du Fatah. Ceux-ci, estimés entre 200 et 300, trouvèrent refuge dans la basilique

de la Nativité en prenant en otage les membres de la communauté franciscaine responsable du

lieu. Afin de ne pas laisser s’enfuir ceux qu’elle considère comme des éléments dangereux,

Tsahal fait le siège du bâtiment. La communauté internationale se réunit en urgence afin de

remédier à la situation de crise,  sans résultat.  Les réactions du Saint-Siège ne se font pas

attendre. Le pape Jean-Paul II, dont l’aversion pour la guerre est largement connue, est le

premier à s’exprimer sur le sujet : « On a le sentiment que la guerre a été déclarée à la paix !

Mais  la  guerre  ne  résout  rien ! ».  Il  encourage  également  les  israéliens  et  palestiniens  à

renouer le dialogue,  pensant qu’en travaillant ensemble,  les deux ennemis pourraient faire

triompher la paix636. Le cardinal Jean-Louis Tauran, secrétaire pour les relations avec les états

depuis 1990, appelle également au respect de la basilique637.  La France et la Grande-Bretagne

recherchent également une solution : le président Jacques Chirac (1932-2019) demande que

soient respectés à égalité les lieux de culte et insiste sur le retrait des troupes israéliennes. De

son côté le sous-secrétaire au Foreign Office chargé du Proche-Orient, Ben Bradshaw (né en

1959), considère que la situation à Bethléem est inacceptable et que les israéliens jouent à un

jeu dangereux. Sur le terrain, la situation est tendue : les échanges de tirs sont nombreux et le

patriarche  latin  de  Jérusalem,  Mgr  Sabbah  (né  en  1933),  demande  le  retrait  des  troupes

israéliennes et dresse un bilan peu encourageant de la situation :

Bethléem est  en état  de  siège.  5000 soldats  soutenus par  200 chars  tiennent  la  population sous
couvre-feu absolue. Les gens se terrent, les israéliens tirent à tout propos, il y a des morts dans les rues,
des blessés et les ambulances sont empêchés de circuler.  Dans cette situation, environ 150 personnes
terrifiées, certaines blessées, dont des femmes et des enfants, ont trouvé refuge dans l’église. Parmi elles,
il n’y a que quelques militants armés. Je mets au défi les Israéliens de démontrer que quiconque a tiré
depuis l’église sur leurs forces638.

A la mi-avril, les négociations en vue de lever le siège sont gelées639. Pour remédier à

la situation, le pape Jean-Paul II, très préoccupé par le sort de la basilique, décide d’envoyer le

cardinal  français  Roger  Etchegaray640.  L’ancien  président  de  Justice  et  Paix  est  souvent

636 Le Monde du 11 avril 2002 : « Mgr Tauran : ‘‘il faut une tierce personne sur le terrain’’ »
637 Le Progrès du 09 avril 2002 : Bethléem : appels au respect de la basilique »
638 Le Monde du 05 avril 2002 : le Patriarcat latin exige le retrait des troupes israéliennes de Bethléem »
639 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 318.
640 L’Orient-Le Jour du 30 avril 2002 : « Un mort à l’intérieur de la Basilique de la Nativité : le pape envoie le cardinal

Etchegaray en Terre Sainte »

147



envoyé en tant que représentant du pape pour faire avancer les dossiers de l’Église et de la

foi641. Le 1er mai 2002, le cardinal d’Espelette arrive à Bethléem où il est accueilli par le nonce

apostolique,  Mgr  Pietro  Sambi  (1938-2011)642.  Dans  sa  première  déclaration,  l’ancien

archevêque de Marseille considère le blocus de l’église de la Nativité comme une honte pour

la chrétienté et l’humanité643. Sur place, il rencontre le président israélien Moshé Katsav (né

en 1945) et le ministre de la Défense Shimon Peres (1923-2016), afin de pouvoir rejoindre la

ville qui a vu naître le Christ.  Les dirigeants israéliens informent Mgr Etchegaray que les

mesures de sécurité ne lui permettent pas de s’y rendre, y compris pour pouvoir prier avec la

communauté franciscaine qui gère le lieu saint644. Le lendemain, le cardinal d’Espelette se

rend à Ramallah, au QG de Yasser Arafat, dont le siège vient d’être levé. Il s’entretient avec le

leader palestinien, lequel est accompagné de son second Mahmoud Abbas (né en 1935)645. M.

Arafat est consterné d’apprendre que le siège de la Basilique se poursuit, alors que, selon les

informations  que  lui  ont  données  les  négociateurs  américains,  la  levée  des  blocus  de  la

Mouqata’a et de la basilique est effective646. Il précise :

Je suis désolé pour Bethléem, qui est un lieu sacrée aussi pour les musulmans. Je ne comprends pas
pourquoi la situation n’est pas levée là-bas, alors que j’ai donné mon accord sur les noms de palestiniens à
expulser ! Si vous le voulez, je suis prêt à me rendre à Bethléem, avec vous, le plus tôt possible afin que
le monde entier sache que l’envoyé personnel du pape ne peut entrer dans la basilique647 !

Les négociations, qui se jouent désormais sous le patronage de l’Union européenne, à

qui  le  Saint-Siège apporte  son concours,  doivent  déboucher  sur  un accord concernant  les

combattants palestiniens qui doivent être expulsés ainsi que sur leur terre d’accueil, ce qui

s’avère plus compliqué. Estimant que sa présence à Bethléem n’est plus indispensable au vue

de l’avancée des  tractations,  le  cardinal  Etchegaray se retire.  Le siège de la  Basilique se

termine le 10 mai au matin, alors que le cardinal Etchegaray est retourné à Rome. Il fera le

chemin inverse pour concélébrer avec le patriarche Mgr Sabbah, le nonce apostolique Mgr

Sambi et  le frère Giovanni Battistelli,  custode de Terre Sainte,  une messe d’expiation.  En

effet, selon certains observateurs, pendant les trente-neuf jours qu’a duré le siège, la basilique

a servi de mosquée pour les assiégés. Au cours de la célébration, la paix est reprise en arabe et

641 Bernard Lecomte, Jean-Paul II, op. cit., p. 571.
642 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 318.
643 Ibid.
644 Le Figaro du 11 avril 2002, op. cit.
645 Roger Cardinal Etchegaray,  op. cit., p. 319. Mahmoud Abbas est présenté par Mgr Etchegaray sous son surnom
d’Abu Mazem.
646 L’Orient-Le Jour du 30 avril 2002 : « Arafat ‘‘pourra aller là où il veut d’ici quelques jours’’ »
647 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 319.

148



en hébreu (« Shalom ! Salam ») tandis que le  cardinal  Etchegaray invite  l’assemblée à se

tourner vers l’avenir en faisant table rase des atteintes physiques au bâtiment religieux, aux

atteintes morales et aux sentiments de haine et de colère que cette situation a pu faire naître :

Il nous faut voir maintenant au-delà de Bethléem, et embrasser d’un seul regard toute la Terre Sainte.
[…]  Tout pour la justice, tout dans le dialogue, rien par la violence ! La porte qui ouvre ce chemin est
encore plus étroite que la porte basse de cette basilique de la Nativité : que de ruines à balayer, matérielles
et surtout morales648 !

Cet  appel  s’avère  prémonitoire  puisque  six  mois  plus  tard  les  premiers  nuages

commencent  à  s’amonceler  au-dessus  de  l’Irak,  prélude  de  la  tourmente  qui  emportera

Saddam Hussein et que tentera de stopper le pape Jean-Paul II en envoyant une fois de plus

son ami Roger Etchegaray pour  sauver la paix. Le cardinal d’Espelette reviendra ensuite à

Jérusalem afin de consacrer un évêque auxiliaire du patriarche Michel Sabbah. Celui-ci, arabe

palestinien,  aura  désormais  un  auxiliaire  juif  converti  en  la  personne  de  Jean-Baptiste

Gourion, ce que Mgr Etchegaray qualifiera de « beau symbole ».  Après une visite du mur

construit par Israël afin de contenir les attentats, Mgr dénonce une « politique d’apartheid, qui

excite plus qu’elle ne maîtrise la violence » et encourage les deux parties à se tendre la main

pour obtenir la paix :

Israéliens et palestiniens, plus je vous rencontre sur votre propre sol ensanglanté, et plus je sens à
quel point vous avez besoin de la paix, à quel point vous aspirez à la paix. Mais je ne sais comment le
crier par-dessus vos toits à tous les peuples du monde entier qui n’ont pas encore pas assez payé le prix de
leur solidarité fraternelle avec vos souffrances et vos espoirs. Bon courage à ceux qui avancent sur le long
chemin de la paix à coup de petits gestes de raison et de pardon649 !

648 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 320.
649 Ibid.

149



150

Illustration 28: le cardinal Etchegaray rencontre Yasser Arafat à Rammalah, le 
02 mai 2002 (La Vie du 12 septembre 2019)



3. Irak, février 2003 : la « mission au bout de l’espoir »

3.1. Contexte

L’Irak  correspond à  l’ancienne Mésopotamie,  principal  lieu  de  développement  des

civilisations  orientales,  comme  les  Assyriens  ou  les  Sumériens.  La  région  passe  sous  la

domination des Perses d’Alexandre le Grand 300 ans avant notre ère puis tombe sous la coupe

des Arabes au VIIe siècle : le califat abbasside (750-1258) fonda la ville de Bagdad qui devient

la nouvelle capitale du monde arabo-musulman et fait prospérer la région. Au XIIIe siècle, le

califat cède sous les coups de Gengis Khan puis, deux siècles plus tard, l’Irak est confronté

aux exactions de Tamerlan, un fanatique musulman qui dévaste la région650. Entre 1534 et

1918, le pays passe sous domination des Ottomans. Pendant la Première Guerre mondiale, la

Grande-Bretagne  soulève  les  tribus  arabes  de  la  région  en  promettant  l’indépendance  en

échange de leur soutien contre la Sublime Porte d’Istanbul. C'est ainsi qu'après les règlements

de la Première Guerre mondiale, la Grande-Bretagne reçoit un mandat sur la Palestine, l’Irak

et la Transjordanie. Une monarchie constitutionnelle se met en place sous l’autorité du roi

Fayçal.  La  présence  britannique  est  incarnée  par  un  haut-commissaire  qui  contrôle  la

monarchie hachémite irakienne. Le pays est alors très pauvre, marqué par l’insécurité, peuplé

de bédouins et, également, de kurdes qui aspirent à l’indépendance. Cette situation change

avec la découverte de nappes de pétrole dans le nord du pays. Cette nouvelle donne apporte

l’espoir aux Irakiens de pouvoir s’affranchir de la tutelle mandataire. En 1932, le pays devient

officiellement indépendant tout en signant un traité d’alliance avec Londres qui restera valable

pendant 26 ans, jusqu’à la révolution de 1958. Après la chute de la monarchie, l’Irak ne va

cesser de vivre au rythme des coups d’État : la révolution de 1958 emporte la famille royale,

tandis que le général Karim Kassem prend le pouvoir. Il est à son tour renversé par un coup

d’État mené par le parti baas, au cours duquel il est tué651. Enfin, le général Ahmad Hassan al-

Bakr (1914-1982) s’empare du pouvoir en 1968. Il met en place un conseil de la Révolution,

auquel participe Saddam Hussein (1937-2006). Sur le plan de la politique, il négocie avec les

Kurdes, nationalise la compagnie pétrolière Irak Petroleum Corporation et se rapproche des

Soviétiques.  L’économie  irakienne  profite  de  l’augmentation  du  prix  du  baril  de  pétrole.

Toutefois, les tensions avec la minorité kurde, soutenue par l’Iran, obligent l’Irak à signer un

accord avec son voisin sur  la  redéfinition de leur  frontière  commune (6 mars  1975).  Cet

accord prive l’Irak de son accès à la mer652.

650 Sophie Chautard, Comprendre les conflits du Moyen-Orient, « Perspectives », Studyrama, p. 73.
651 Ibid.
652  Ibid.

151



152

Illustration 29: Carte de l'Irak (Le Monde diplomatique)



En 1979, Saddam Hussein arrive à la tête de l’État irakien. La même année survient la

révolution iranienne qui suscite à la fois inquiétude et espoirs à Bagdad. Inquiétude, car les

autorités craignent une agitation de la population chiite qui profiterait à Téhéran ; espoirs car

Bagdad y voit une occasion de récupérer son accès à la mer, perdu au profit de l’Iran quatre

ans  plus  tôt653.  De 1980 à  1988,  une  guerre  oppose  les  deux  voisins.  L’Irak  renforce  sa

position au Moyen-Orient en recevant le soutien de pays arabes jusqu’alors peu favorables.

Cependant, le conflit, sans résultats tangibles, va peser très lourd sur les finances publiques, la

dette irakienne atteignant près de 80 milliards de dollars. Malgré ou à cause de ses déboires

financiers,  l’Irak se brouille  rapidement  avec deux de ses voisins,  l’Arabie saoudite  et  le

Koweit.  En effet,  le  raïs  irakien,  dont  le  pays  représente 10 % des  ressources  pétrolières

mondiales convoite les ressources du petit émirat voisin, 8 % des ressources mondiales654.

Avec  cette  manne  pétrolière,  Bagdad  obtiendrait  une  place  importante  au  sein  de

l’Organisation des pays exportateurs de pétrole tout en assainissant ses finances. Le pays est

également le premier importateur d’armes, signe de la volonté du dirigeant d’affirmer son

leadership sur la région, en se donnant les moyens d’assurer sa défense. Cette situation amène

l'Irak à envahir le Koweit (été 1990). A cette époque, les États-Unis considèrent l’Irak comme

la dernière incarnation de l’hydre totalitaire après la faiblesse puis la disparition de l’URSS.

Pour le président américain, Georges H. W. Bush, Saddam Hussein est une réincarnation des

dictateurs de la Seconde Guerre mondiale voire du roi de Babylone, Nabuchodonosor, qui

détruisit Jérusalem au VIe siècle avant Jésus-Christ655. De plus, Washington évalue la puissance

militaire de l’Irak comme la quatrième armée du monde. À ses yeux, Bagdad se dotera bientôt

de l’arme nucléaire pour menacer Israël et a envahi le Koweit afin de priver les Occidentaux

de pétrole.  Les États-Unis lancent donc une campagne d’opinion et rassemblent une coalition

de 43 pays contre l’Irak. Parmi eux, nous retrouvons la Grande-Bretagne et la France mais

aussi des pays arabes comme l’Égypte, qui court-circuite la Ligue arabe afin d’éviter tout

règlement pacifique, ou la Syrie. À l’inverse, la Jordanie, l’Algérie et le Yémen refusent de

participer  à  cette  coalition,  s’attirant  les  foudres  de  la  communauté  internationale656.

L’Organisation de Libération de  la  Palestine,  quant  à  elle,  apporte  son soutien à  Saddam

Hussein.  Pour  gagner  le  soutien  des  pays  arabes,  les  États-Unis  refusent  la  participation

d’Israël à la coalition. Ce fait est vécu comme une véritable humiliation par Tel-Aviv qui a

pourtant changé de dimension aux yeux des États-Unis avec la disparition de l’URSS. En

653 Sophie Chautard, op. cit., p. 75.
654 Ibid., p. 79.
655 Georges Corm, Le Proche-Orient éclaté, 1956-2012. Tome II, « Folio histoire », Gallimard, 2012, p. 799.
656 Sophie Chautard, op. cit., p. 80.

153



effet, Washington veut désormais défendre directement ses intérêts dans la région, là où Israël

était jusqu’alors son intermédiaire et son bras armé. Les opérations « Bouclier du désert » et

« Tempête du désert » en 1990-1991 sont autorisées par une résolution de l’Onu. Face à la

puissance de la coalition, l’Irak s’effondre en quelques jours et le Koweit est libéré en mars

1991. A l'issue de la « première guerre du Golfe », l'Irak est contrainte à un processus de

désarmement sous contrôle des Nations unies657. Les tensions continuent néanmoins avec la

coalition du fait des rétorsions menées par L'Irak contre les kurdes durant l'année 1991. Ces

tensions conduisent à l'établissement d'une zone interdite aux opérations aériennes irakiennes.

En septembre, l'Irak accepte finalement que les experts mandatés par l'ONU inspectent les

installations de l'Irak pour détruire les armements non conventionnels et l'artillerie lourde.

Pourtant, si les États-Unis et le Royaume-Uni voient dans le maintien de Saddam Hussein une

justification de leur présence militaire dans la région658, la France, la Russie et la Chine s'en

tiennent  à  la  stricte  application  des  sanctions  contre  l'Irak,  jugeant  que  le  pays  doit  être

encouragé s’il participe et montre des signes d'amélioration659. La communauté internationale

se divise  sur  la  question  du désarmement irakien,  entre  partisans  d'une  guerre  préventive

(États-Unis  et  Royaume-Uni),  d'un  côté,  et  adversaires  de  ce  principe  qui  préfèrent  une

rallonge des moyens alloués aux enquêteurs (France, Allemagne, Russie), d’un autre côté660.

L'idée de remplacer Saddam Hussein commence également à naître dans l'esprit des dirigeants

américains. L’arrivée au pouvoir de Georges W. Bush renforce les préventions des américains

envers certains états arabes. Les uns, considérés comme soutenant  le terrorisme islamiste,

comme la Syrie ou de l’Iran, les autres, abritant sur leur territoire des organisations liées au

terrorisme, comme l'Irak. L’Arabie saoudite, alliée historique des américains, est également

soupçonnée de soutenir le terrorisme par le bais du wahhabisme. Ce courant de pensée produit

un discours qui est ouvertement anti-occidental et qui remet en cause le rôle historique de

Riyad comme facteur  de stabilité  et  de  modération  dans  le  monde arabe.  Les  États-Unis

protestent donc contre  l’attitude de son allié saoudien,  en particulier  vis-à-vis des médias

panarabes qui relayent le ressentiment contre l’Occident661.  Ces médias, comme  Al-Jazira,

sont financés par les monarchies du Golfe à qui les États-Unis demandent d’encourager la

modération dans les prêches et dans l’éducation religieuse d'inspiration wahhabiste. C'est dans

ce contexte qu'interviennent les attentats du 11 septembre 2001 contre le World Trade Center

657 Sophie Chautard, op. cit., pp. 86-93.
658 Ibid., p. 86.
659 Brigitte Dumortier, Pierre Rossi, Loulouwa Al-Rachid, Philippe Rondot, « Irak »,  Encyclopaedia Universalis  [En

ligne], consulté le 27 juin 2020. URL : https://www-universalis—edu-com.nomade.univ-tlse2.fr/encyclopedie/irak/.
660 Ibid.
661 Georges Corm, op. cit, p. 983.

154

https://www-universalis--edu-com.nomade.univ-tlse2.fr/encyclopedie/irak/


et  le  Pentagone  aux  Etats-Unis.  L'invasion  de  l'Irak  sera  la  conséquence  funeste  de  ces

événements  dramatiques,  puisque  les  États-Unis  déclarent  la  guerre  au  terrorisme662.  Le

premier acte de cette campagne a été dirigé en Afghanistan en octobre 2001. Le régime des

Talibans est la cible d’opérations militaires pour avoir refusé de livrer Oussama Ben Laden

(1957-2011) et pour soutenir les terroristes d’Al-Qaïda663. Après la chute des Talibans, l’armée

américaine se déploie à travers l’Afghanistan et  les républiques voisines, appuyée par des

contingents  britanniques  et  français664.  L'attention  du  président  Bush  s'oriente  alors  vers

Bagdad. Il souhaite achever ce qui avait été initié par l’opération « Tempête du Désert » en

1991 : forcer Saddam Hussein à quitter le pouvoir et installer un gouvernement démocratique

avant d’étendre ce système politique au reste du Moyen-Orient.

Le discours sur l'état de l'Union du président Bush en janvier 2002 désigne l'Irak, l'Iran

et  la  Corée du Nord comme faisant  partie d'un « axe du mal » soutenant  le  terrorisme et

menaçant  la  paix  mondiale665.  Les  États-Unis  commencent  les  préparatifs  en  vue  d'une

intervention  en  Irak  dès  le  début  des  années  2000,  notamment  en  dénonçant  la  présence

d'armes de destructions massives sur le sol irakien. Cependant, les rapports des inspecteurs de

l’Onu  ne  corroborent  pas  ces  informations  tout  en  n’excluant  pas  cette  possibilité.  Une

résolution  de  l’Onu  créée  donc  une  nouvelle  commission  d’enquête  en  Irak,  l’Unmovic,

dirigée par Hans Blix, ancien directeur général de l’Agence de l’énergie atomique666. Cette

commission se voit, pourtant, interdire l’accès à l’Irak qui souhaite la garantie que la non-

découverte d’armes de destruction massive mènera à la levée de l'embargo. Cette position

irakienne  reçoit  le  soutien  d’autres  pays,  car  l'embargo  a  des  conséquences  dramatiques,

notamment sociales, sur la population irakienne667. La position américaine va cependant se

durcir  à  la  suite  des  attentats  du 11 Septembre.  Une résolution  de l’Onu,  adoptée  par  le

Conseil  de  Sécurité  sous  la  pression  de  la  Grande-Bretagne et  la  France  et  acceptée  par

Bagad, accorde un nouveau délai de trente jours pour prouver que Bagdad n’a plus d’armes de

destruction massive. Le rapport est composé de 12 000 pages de documents mais il est jugé

non concluant par l’Administration américaine. De plus, Hans Blix a une attitude ambiguë,

puisqu’il refuse de montrer clairement que les stocks d’armes de destruction ont été détruits

après  la  guerre  de  1991,  que  ce  soit  par  les  inspecteurs  de  l’Onu  ou  par  les  autorités

662 Georges Corm, op. cit., p. 1001.
663 Annick Foucrier, « George Walker Bush (né en 1946) »,  Encyclopædia Universalis [en ligne], consulté le 26 juin

2020. URL : https://www-universalis—edu-com.nomade.univ-tlse2.fr/encyclopedie/george-walker-bush/.
664 Sophie Chautard, op. cit., p. 100.
665 « George Walker Bush », op. cit.
666 Commission de contrôle de vérification et d’inspection des Nations-Unies.
667 Georges Corm, op. cit, p. 1003.

155

https://www-universalis/


irakiennes668.  Par  ailleurs,  les  États-Unis,  rejoints  par  la  Grande-Bretagne,  soupçonnent  le

gouvernement  irakien  de  récompenser  les  familles  des  commandos-suicides  palestiniens,

considérés  comme des  terroristes,  à  l’instar  des  membres  d’Al-Qaïda.  Malgré  les  efforts

diplomatiques de l’Onu et l’ouverture de l’Irak, le Président Bush et le Premier ministre Tony

Blair  n’auront  de  cesse  de  persuader  la  communauté  internationale  de  la  nécessité  de  se

débarrasser  de  manière  définitive  du  raïs irakien669.  Bientôt,  les  pays  de  la  communauté

internationale se divisent en deux camps. D'une part, ceux qui sont en faveur de l'intervention,

avec les États-Unis et le Royaume-Uni, auxquels s’ajoutent l’Italie de Silvio Berlusconi et

l’Espagne de José María Aznar ; d'autre part ceux qui refusent une intervention en Irak et le

départ de Saddam Hussein, au premier rang desquels la France, qui défend sa position à la

tribune de l’Onu par la voix du Premier ministre Dominique de Villepin670. Elle est rejointe

par la Belgique et l'Allemagne qui veulent tempérer les velléités anglo-saxonnes. Londres et

Washington considèrent que leur choix illustre l’incapacité de Paris, Berlin et  Bruxelles à

s’adapter au monde issu de la guerre froide, un monde qui se retrouve confronté au terrorisme

et  au  fanatisme  islamiste,  tout  aussi  dangereux  que  pouvait  l’être  le  communisme671.

Cependant, des doutes subsistent sur les preuves apportées par Londres et Washington. En

effet, le rapport transmis par les services secrets britanniques se révèle plagié d’une thèse d’un

étudiant irakien qui s’appuie sur les données antérieures à la guerre du Golfe. D’autre part,

lors d'un exposé devant les Nations Unies en février 2002 Colin Powell, le ministre américain

des  Affaires  étrangères,  s’appuie  sur  des  projections  de  documents  censés  montrer  des

laboratoires mobiles destinés à la fabrication d’armes chimiques. La plupart des spécialistes

mettent en doute la présentation de M. Powell mais il reçoit le soutien de l’Angleterre, de

l’Italie, de l’Espagne et de la Pologne672.

Un autre acteur va s’illustrer dans la préservation de l'Irak : le pape Jean-Paul II et le

Saint-Siège.  Le  pape  polonais,  qui  a  été  le  témoin  des  horreurs  de  la  Seconde  Guerre

mondiale, rejette la guerre. Il a déjà essuyé un revers cinglant lors de la Première Guerre du

Golfe, où ses efforts en vue d’un règlement diplomatique ont échoué. Aussi, dès qu’il constate

la nouvelle marche à la guerre menée par les Etats-Unis, il lance une nouvelle croisade contre

la guerre, malgré la maladie qui le handicape de plus en plus. À Noël 2002, il lance des appels

afin d’ « éteindre les  sinistres aveuglements  d’un conflit  qui peut  encore être  évité673 » et

668 Georges Corm, op. cit.
669 Ibid., p. 1004.
670 Le ministre français des Affaires Etrangères,  Dominique de Villepin,  prononce le 14 février 2003, un discours

contre la guerre en Irak, discours qui connaît un grand retentissement.
671 Georges Corm,  op. cit., p. 1004.
672 Ibid., p. 1005.
673 Bernard Lecomte, Jean-Paul II, op. cit., p. 575.

156



considère  que  « la  guerre  n’est  jamais  une  fatalité !  Elle  est  toujours  une  défaite  de

l’humanité674 ! ». Il reçoit les principaux protagonistes du drame qui est en train de se jouer :

le  vice-Premier  ministre  irakien,  Tarek  Aziz  (1936-2015) ,  le  président  du  gouvernement

espagnol, José María Aznar, le ministre des Affaires étrangères allemand Joschka Fischer ou

encore le secrétaire général des Nations Unies, Kofi Annan, et le premier ministre britannique,

Tony Blair675. Des personnalités américaines sont également reçues au Vatican et tentent de

justifier une guerre menée en Irak. Par ailleurs, le souverain pontife cherche à mobiliser les

évêques américains contre une guerre d'agression qui n'est pas légitime, puisque les États-

Unis souhaitent contourner l’Onu pour intervenir militairement en Irak676. Le pape envoie un

message  personnel  à  Saddam  Hussein  en  l’encourageant  à  coopérer  avec  les  instances

internationales et en évitant de donner à ses adversaires des raisons de déclencher la guerre.

Au  même  moment,  en  France,  la  Conférence  des  Évêques  publie  un  communiqué  qui

condamne les ambitions américaines :

Le  droit  à  la  légitime  défense  présuppose  une  attaque  réelle  ou  imminente,  et  non  la  simple
possibilité d'une attaque. Admettre qu'il soit légitime de mener des « guerres préventives » contre tous les
régimes qui nous déplaisent ou qui oppriment leur peuple, ce serait mettre le monde à feu et à sang677.

La Curie romaine est également mobilisée par l’effort de Jean-Paul II.  Le cardinal

Jean-Louis  Tauran  a  conscience,  dès  l’automne 2002 qu’un conflit  en  Irak  est  désormais

inévitable678. Néanmoins, l’Onu reste à ses yeux la seule organisation internationale qui peut

indiquer quand la diplomatie est inutile. Le 23 décembre 2002, dans un entretien au journal

italien La Repubblica, celui qui est Secrétaire d’État pour les Relations avec les Etats souligne

qu’une  nouvelle  guerre  du  Golfe  serait  un  désastre  qui  pourrait  conduire  à  une  nouvelle

croisade anti-chrétienne. Il insiste sur le fait qu’une guerre préventive, puisque c’est cela que

souhaitent les États-Unis, est contraire à la Charte des Nations-Unies679. Il met également en

garde l’unilatéralisme qui cautionnerait la loi du plus fort. Seulement, quatre mois avant le

début du conflit, Mgr Tauran vient de mettre en évidence la chaîne des événements680.

Dans les premiers mois de 2003, le Saint-Siège va faire preuve d’une mobilisation

exceptionnelle  pour  arrêter  le  processus  vers  la  guerre.  Le  pape  envoie  à  Washington  le

cardinal Pio Laghi, ancien nonce apostolique aux Etats-Unis et ami personnel de la famille
674 Bernard Lecomte, Jean-Paul II, op. cit., pp. 575-576.
675 Ibid.
676 Ibid.
677 Le Monde, 12 février 2003 : « le cardinal Etchegaray en mission à Bagdad »
678 Jean-Marc Aveline (dir.), Jean-Louis Tauran, le courage et la liberté, Publications Chemins de Dialogue, 2019, p.

63.
679 Ibid., p. 64.
680 Ibid.

157



Bush.  Il  envoie  également  le  cardinal  Roger  Etchegaray  à  Bagdad  auprès  de  Saddam

Hussein681. Le raïs israélien se montre attentif mais peu réceptif face au cardinal d’Espelette,

tandis que le Président des Etats-Unis ne mesure pas les conséquences d’un conflit en Irak au

regard des projets qu’il nourrit pour l’Irak682. Cet aveuglement est illustré par les entretiens

que  le  cardinal  Tauran  a  avec  Colin  Powell.  Celui-ci  défend  l’idée  que  l’Irak  doit  être

accompagné  vers  la  démocratie,  une  idée  que  Mgr  Tauran  trouve  consternante683.  Le

Secrétaire  pour  les  Relations  montre  également  que  la  thèse  de  la  présence  d’armes  de

destruction massive en Irak n’est pas étayée. A la veille du déclenchement de l’intervention

américaine, le cardinal Tauran défend la dimension humanitaire du conflit, une dimension que

va désormais s’attacher à défendre l’État du Vatican. En effet, en Irak, le nonce apostolique,

Mgr Fernando Filoni, se penche sur le sort des victimes et cherche à assurer la sauvegarde de

la communauté catholique irakienne. Il visite les hôpitaux du pays et informe le Saint-Siège

de la situation locale, permettant à Rome de disposer d’informations sans équivalent.

Après avoir vu le contexte de la mission de Mgr Etchegaray, il est maintenant temps

de s’intéresser en détail à celle-ci.

3.2. Éviter la guerre : Mgr Etchegaray face à Saddam Hussein

Mgr Etchegaray est envoyé auprès de Saddam Hussein, que le cardinal d’Espelette a

déjà rencontré en 1985. Il souhaite inciter le pouvoir irakien à coopérer avec la communauté

internationale. L’ancien archevêque de Marseille considère que la responsabilité du conflit à

681 Bernard Lecomte, op. cit., p. 576.
682 Jean-Marc Aveline (dir.), op. cit. p. 64.
683 Ibid. p. 64.

158

Illustration 30: Mgr Etchegaray face à Saddam Hussein, 
Bagdad, 15 février 2003 (Le Monde du 18 février 2003)



venir ne peut être attribuée à une seule partie. Il doit également montrer l’intérêt du Saint-Père

pour  la  paix  et  aider  les  autorités  irakiennes  à  réfléchir  sur  leur  collaboration  avec  la

communauté internationale, afin de garantir la paix au peuple irakien684.

Le président émérite de Justice et Paix arrive à Bagdad le 11 février en compagnie de

Mgr Franco Coppola, membre de la Secrétairerie d’État. Il retrouve le nonce apostolique, qui

est le seul ambassadeur à demeurer sur place pendant toute la durée du conflit. Comme lors de

ses  autres  missions,  l’éminence  basque  rencontre  les  principaux  dirigeants  du  régime,

notamment le vice-président Taha Yassine Ramadan (1938-2007), le vice-Premier ministre

Tarek Aziz (1936-2015) et le chef des services secrets irakiens, Abu Sinnan685. Il rencontre

également  le  chargé  d’affaires  de  la  nonciature  et  représentant  de  l’Union  européenne,

Nikolaos Garilidis, qui lui demande d’inciter Saddam Hussein à quitter le pouvoir, ce à quoi

Mgr Etchegaray répond que ce n’est pas de la compétence du St Siège.

Par la suite, l’envoyé du Saint-Père se rend dans la région de Mossoul et de Ninive. Il

y rencontre des chrétiens de rite chaldéen, avec qui il prie en faveur de la paix, insistant sur le

mot arabe Salam686. La visite de Mgr Etchegaray prend toute son importance avec l’entretien

avec Saddam Hussein le 15 février 2003. La rencontre entre les deux hommes dure une heure

et demie, un fait qui souligne l'urgence de la situation, puisque le président irakien est assez

avare de ce type d'entretien.  Au cours de l’entretien,  l’ancien président de Justice et  Paix

remet un message de Jean-Paul II faisant part de la solidarité du pape polonais avec le peuple

irakien, qui subit les difficultés liées à l’embargo imposé à l’Irak, et de sa volonté d’éviter la

guerre687. Le raïs fait la réponse suivante à son interlocuteur :

Je connais et  j'apprécie la position du pape et  du Saint-Siège. L'Irak ne possède pas d'armes de
destruction massive. Malgré tout, nous sommes prêts à collaborer avec les inspecteurs de l'ONU et même
avec les agents de la CIA […] Mais il n'appartient à personne de prôner un changement de régime à
Bagdad ! Qu'exige-t-on de l'Irak ? L'Irak n'a aucune prétention hégémonique, contrairement aux USA !
[…] Quant aux principes, ceux qui ont toujours inspiré notre régime sont le respect des autres pays et de
toutes les croyances religieuses. L'Irak est, de tous les pays arabes, celui qui respecte au mieux la liberté
des chrétiens. […] Et pourtant, voyez comment la communauté internationale traite différemment l'Irak et
Israël 688!

Il ajoute également :

Les Irakiens et les Arabes ont le droit d'affirmer que l'Irak est agressé, parce que c'est un pays arabe
et musulman. Pourquoi cette agression, alors que l'Irak ne possède pas d'armes de destruction massive
mais  qu'Israël  a  tous  les  genres  d'armes  de  destruction  massive,  tue  les  Palestiniens  et  détruit  leurs
propriétés ? Cela n'est-il pas de la discrimination raciale et religieuse ? La responsabilité historique et

684 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit. p. 323.
685 Ibid.
686 « Paix » en arabe. (Source : Roger Cardinal Etchegaray, op. cit., p. 324).
687 Ibid., p. 324.
688 Ibid.

159



devant Dieu du pape est  de mettre le doigt sur cette question. La mission de l’Église et du pape de
sensibiliser les responsables américains est devenue facile, puisque toutes les Églises américaines se sont
prononcées contre la politique agressive des États-Unis689

A travers ces entretiens, le cardinal comprend que Saddam Hussein souhaite éviter la

guerre. Le président émérite de Justice et Paix constate également que le message du pape a

touché son destinataire et que sa mission pourrait éloigner la tempête qui menace l’Irak690. La

rencontre entre Mgr Etchegaray et Saddam Hussein se conclue sur une note inattendue. En

effet, le  raïs complimente le cardinal basque sur sa santé et lui glisse ce commentaire : « Si

vous n’étiez pas prêtre, je vous aurais suggéré de vous marier. Et je vous aurais trouvé une

belle irakienne ! ». Ce commentaire arrache un sourire au représentant du pape Jean-Paul II,

qui le considère néanmoins déplacé au regard du contexte691. Cependant, certains parmi la

population irakienne ne sont pas dupes des efforts déployés par la diplomatie vaticane et ne se

font pas d’illusions sur les intentions américaines, à l’instar du père Albert qui témoigne dans

Le Monde du 14 février 2003 :

La paix ne dépend ni du pape ni du cardinal, c'est évident. La paix, en fait, ne dépend que de l'Irak,
de ''notre bonhomme'' [Saddam Hussein]. S'il se retirait, Bush n'aurait plus aucune raison de faire cette
guerre. Il n'y a aucune solution à la crise, parce que le raïs ne désarmera pas et n'abandonnera jamais le
pouvoir692.

Dans l’avion qui le ramène en Italie, le cardinal prépare une note à l’intention du pape

Jean-Paul II, d’abord pour rendre compte de sa mission et ensuite pour présenter une requête

au souverain pontife, considérant que celle-ci n’est pas achevée :

Saint-Père,
Je ne devrais pas vous écrire aujourd'hui, en ce jour où par un sursaut de prière et de jeûne vous avez

invité à croire que la paix est encore possible. Si je vous écris, c'est comme poussé par ma conscience de
simple disciple du Christ, pour vous soumettre une demande qui n'est ni un coup de tête ni un coup de
cœur, mais, me semble-t-il, dans la pure logique de l’Évangile.

J'ai eu la grâce d'être votre envoyé en Irak comme messager de paix. Votre préoccupation majeure
était de témoigner de votre amour paternel pour une population qui a tant souffert, depuis si longtemps, et
vit dans une anxiété indicible. Maintenant, pourquoi ne pas lui apporter, d'une manière encore plus forte,
un autre signe de cette solidarité avec ceux dont Dieu est désormais la seule espérance ? À l'heure d'un
exode sous la menace d'une guerre imminente, pourquoi – à contre-courant – ne pas retourner là-bas sans
mission,  simplement  (et  non comme « bouclier  humain »)  pour partager  en  silence  – juste  le  temps
exceptionnel de l'épreuve – les conditions de vie très dures qui s'annoncent ? Saint-Père, pourquoi ne pas
me laisser partir...avec votre bénédiction, qui se diffusera tout autour ? Je sais qu'une telle question doit
passer au crible de « la sagesse du monde » mais ne peut-elle pas davantage relever de la « folie de Dieu,
plus sage que les hommes » ?

689 Le Monde du 18 février 2003 « Mgr Etchegaray estime que Saddam Hussein ''veut absolument éviter une guerre'' »
690 Ibid.
691 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit, p. 325.
692 Le Monde du 14 février 2003, op. cit..

160



Voilà,  Saint-Père,  ce n'est  ni  un songe ni  un plaidoyer que je  vous présente.  Encore moins une
requête embarrassante. Je m'en remets totalement au Seigneur, qui, par vous, dira à son serviteur « va ! »,
et il va, « reste ! », et il reste693.

Malgré le fait que cette mission ait un goût d’inachevé et qu’elle ait suscité une profonde réflexion

de la part de l’ancien archevêque de Marseille, celui-ci ne retournera pas en Irak694.

3.3. Une mission jamais achevée : les suites de la visite du cardinal Etchegaray

693 Roger Cardinal Etchegaray, op. cit.,  p. 326.
694 Ibid.

161

Illustration 31: Guerre d'Irak (2003-2011)



Le  19  mars  2003,  un  mois  après  la  visite  du  cardinal  Etchegaray,  l’opération  Iraqi

Freedom (Liberté pour l’Irak) est déclenchée par la coalition réunie autour des États-Unis, sans

que l’Onu ne donne son accord695. Saddam Hussein a refusé de quitter le pouvoir et se berce

d’illusion en pensant que la nouvelle coalition n’osera pas envahir l’Irak. Pour s’en convaincre, il

fait démonstration du potentiel militaire irakien et est réélu en octobre 2002, à l’unanimité. Dans

les  premiers  jours  de  l’invasion,  l’armée  irakienne  fait  preuve  d’une  résistance  farouche,

notamment pendant la défense de la ville de Bassorah696. Alors que les troupes de la coalition

approchent de la capitale, se pose la question de la défense de la ville. En effet, deux hypothèses

sont possibles : soit le siège de la ville est comparable à celui de Stalingrad, c’est à dire que les

troupes irakiennes arrive à inverser la situation face à la coalition,  soit le ressentiment de la

population  irakienne  contre  Saddam  Hussein  facilite  l’entrée  des  troupes  américaines  en

libérateurs dans la capitale irakienne697.  Finalement, la seconde hypothèse s'imposera, puisque

l’armée irakienne ne combattra  pas vraiment pour défendre la ville.  Le haut-commandement

irakien a-t-il négocié un accord secret avec les Américains ? La population lassée doutait-elle de

la nécessité de protéger la capitale irakienne698 ? Toujours est-il que Bagdad est la proie d’un

pillage intense et que de nombreuses infrastructures de l’État baasiste sont attaquées. Là-encore,

l’incertitude domine concernant les causes de ce pillage, certains arguant que l’armée américaine

a sciemment laissé les pillages se dérouler sans intervenir, d’autres pensant qu’elle s’est laissée

déborder par les conséquences de la victoire finale. Les hauts personnages du régime irakien sont

recherchés et emprisonnés, à commencer par Saddam Hussein. Si le  raïs parvient à s’échapper

au  cours  des  derniers  combats,  il  est  retrouvé  à  la  fin  de  l’année  et  jugé  en  2004.  Il  sera

condamné à mort par pendaison, la sentence exécutée le 30 décembre 2006699. Le 1er mai 2003, la

guerre  d’Irak  est  officiellement  terminée,  mais  le  président  américain  indique  que  la  guerre

contre le terrorisme est toujours d’actualité700.

Au Pays des deux fleuves, une administration civile s’organise sous la direction de

Paul Bremer. En juillet 2003, un conseil de gouvernement transitoire se met en place, avec 13

chiites, 5 Kurdes sunnites, 5 Arabes sunnites, 1 chrétien et 1 Turkmène. En juin 2004, la

souveraineté  est  transférée  de  l’administration  provisoire  au  gouvernement  irakien  de

transition, en place depuis le début du mois, et dirigé par le premier ministre Iyad Allaoui et le

président  par  intérim  Ghazi  al-Yaouar.  En  janvier  2005,  des  élections  sont  organisées  et

695 Christophe Péry, « Guerre d'Irak - (2003-2011) », Encyclopædia Universalis [en ligne], consulté le 27 juin 2020.
URL : https://www-universalis—edu-com.nomade.univ-tlse2.fr/encyclopedie/guerre-d-irak/.

696 Sophie Chautard, Comprendre les conflits du Moyen-Orient, op. cit., p. 119.
697 Ibid., p. 95.
698 Ibid., p. 120.
699 Georges Corm, op. cit., p. 1030.
700 Sophie Chautard, op. cit., p. 120.

162



donnent  la  majorité  à  une liste  chiite.  Cette  domination  des  chiites  est  confirmée par  les

élections législatives en décembre 2005, qui se déroulent suite à l’adoption d’une nouvelle

Constitution. Celle-ci repose désormais sur le fédéralisme et le communautarisme701. Ainsi les

chiites,  qui  représentent  60  à  65 % de  la  population,  entendent  désormais  jouer  un  rôle

politique au sein des nouvelles institutions, après avoir été réprimés pendant deux décennies

sous le régime baasiste. De leur côté, les sunnites (20 à 25 % de la population), qui ont dirigé

l’Irak depuis les origines jusqu’à Saddam Hussein, entendent défendre leurs positions. Leur

bastion est la ville de Falloujah, une ville qui rassemble la résistance sunnite ainsi que des

organisations terroristes, ce qui pousse les troupes américaines et israéliennes à y mettre le

siège702. Le sommet de Charm el-Cheikh, de novembre 2004, réunit les ministres des Affaires

étrangères des pays du Proche et du Moyen-Orient (Iran,  Syrie,  Jordanie,  Turquie,  Arabie

saoudite et Koweit), des représentants de l’Onu, du G8, de la Chine et de l’UE. Ensemble, ils

étudient  les  modalités  d’un  engagement  des  pays  voisins  à  prendre  des  mesures  contre

l’infiltration des groupes terroristes et du transit d’armes et d’argent à destination de l’Irak, et

d’un  désengagement  des  forces  de  la  coalition703.  Cependant,  la  violence  persiste  et  la

conduite des pays voisins, comme la Syrie ou l’Iran, laissent en suspend l’apaisement de la

région, en général, et de l’Irak en particulier. Ainsi, le progrès démocratique se paie de la

dépendance du Pays des deux fleuves envers les puissances étrangères et de l’omniprésence

de la violence704. En effet, une guerre civile éclate, alors que les différentes communautés se

divisent entre  une partie  qui  soutient la présence étrangère et  les nouvelles institutions et

l’autre qui la récuse. Sur le plan international, Washington subit également un revers, puisque,

suite aux attentats de Madrid, dus à l’intervention espagnole en Irak, le gouvernement de José

Luis  Zapatero,  fraîchement  élu,  annonce  le  retrait  des  troupes  espagnoles  d’Irak705.  La

péninsule ibérique sera suivie par le Honduras et les Philippine, tandis que la Pologne, l’Italie

et la Bulgarie poursuivent leur engagement au sein de la coalition, en dépit des attentats qui

visent leurs troupes706.

Les  motivations  des  États-Unis  et  du  Royaume-Uni  pour  envahir  l’Irak  suscitent

toujours  des  doutes.  Nous  avons  indiqué  précédemment  que  les  relations  entre  Riyad  et

Washington  n’étaient  pas  des  plus  cordiales  avant  l’attaque  de  l’Irak.  Or,  les  États-Unis

souhaitent  s’assurer  de  la  maîtrise  des  ressources  pétrolières  dans  la  région707.  Cela  est

701 Georges Corm, op. cit., p. 1027.
702 Sophie Chautard, op. cit., pp. 128-130.
703 Ibid., p. 138.
704 Ibid., p. 122.
705 Georges Corm, op. cit., p. 1023.
706 Ibid., p. 1024.
707 L’Irak étant situé entre le Tigre et l’Euphrate.

163



d’autant plus vrai que les dirigeants ont des intérêts pétroliers, à l’instar de la famille Bush ou

du  vice-président  Dick  Cheney,  ancien  vice-président  de  la  société  de  travaux  pétroliers

Haliburton708.  Par  ailleurs,  Washington  et  Londres  avancent  un  lien  supposé  entre  l’Irak,

pourtant  un  régime  laïc,  et  al-Quaïda,  une  organisation  fondamentaliste  et,  par  nature,

antibaasiste709.  Ces deux faits  laissent  sceptiques les observateurs.  De plus,  la  capacité de

mobilisation  d’armes  de  destruction  massive,  souvent  réaffirmée  par  les  Anglo-Saxons,

semblait assez compromise à la suite des démantèlements des installations par les inspecteurs

de l’Onu entre 1991 et 1996. Beaucoup, parmi la communauté internationale, considèrent que

l'invasion de l’Irak a permis aux Etats-Unis d’affirmer leur hyperpuissance dans le monde710.

Nous avons vu auparavant que l’État d’Israël était le relais de Washington au Proche-Orient,

et ce jusqu’à la Première guerre du Golfe. Or, avec la guerre d’Irak, une menace directe sur

l’État hébreu est neutralisée, ce qui implique donc un changement de dimension des pays

arabes et d’Israël dans le Moyen-Orient à l’heure américaine.

Il est aussi important de voir les réactions du Saint-Siège après le début de l’invasion

de l’Irak. Dans sa bénédiction de Pâques, le 20 avril 2003, le pape Jean-Paul II demande le

retour de la paix et que les Irakiens puissent entamer la reconstruction de leur pays avec le

soutien de la communauté internationale711. Le pape polonais a fait tout ce qui était en son

pouvoir  au  moment  où  il  le  fallait,  afin  d’enrayer  la  course  à  la  guerre,  sans  succès712.

Toutefois, il reste déterminé à vouloir toucher la conscience des hommes, une constante qu’il

partage avec Mgr Etchegaray. Le pape ne dispose pour seules armes que des mots, même si

ceux-ci peuvent être occultés par le bruit des armes, par les intérêts particuliers ou encore par

les calculs et les passions713.

Les missions menées par le cardinal français Roger Etchegaray lui ont permis de se

confronter à différents contextes. Au Liban comme en Irak, c’est la guerre qui conduit le pape

à envoyer son représentant afin d’apaiser les tensions et les rancœurs en posant des jalons

pour l’établissement de la paix. Si cela fonctionne à long terme au Liban, la situation demeure

à l’heure actuelle assez compliquée en Irak, qui n’a pas retrouvé la stabilité, dix-sept ans après

l’invasion américaine.  Le siège de la  Basilique de la Nativité,  quant à lui,  fait  appel aux

talents de diplomate du cardinal d’Espelette afin de parvenir à un règlement qui permette la

708 Georges Corm, op. cit., p. 1006.
709 Ibid.
710 Ibid., p. 1007.
711 Bernard Lecomte, Jean-Paul II, op. cit., p. 576.
712 Entretien avec Bernard Lecomte, op. cit.
713 Le Monde du 18 février 2003, op. cit.

164



levée du siège. La guerre d’Irak est le dernier combat international livré par le pape Jean-Paul

II, déjà miné par la maladie. Il s’agit également de la dernière mission menée par le cardinal

Etchegaray au service du pape polonais.

165



Épilogue

Le 02 avril 2005, aux alentours de 21h30, le pape Jean-Paul II meurt au Vatican, au

terme d’un pontificat de 27 ans. Celui-ci se démarque de ses prédécesseurs en mettant l’accent

sur la défense des droits de l’Homme, une notion bien connue du pape, puisque celui-ci vient

d’un  pays  issu  du  bloc  de  l’Est,  dont  les  autorités  bafouent  régulièrement  les  libertés

fondamentales. Le pape polonais contribue également à révolutionner la nouvelle place de

l’Église  afin  qu’elle  réponde  aux  défis  du  IIIe millénaire.  Ceux  s’avèrent  nombreux,  en

particulier en ce qui concerne l’émergence d’un nouvel acteur : le terrorisme islamique. 

L’action de Jean-Paul II contre le bloc communiste passe par plusieurs moyens. Tout

d’abord, il s’est attaché à redéfinir la politique du Saint-Siège à l’égard des pays de l’Est. Au-

delà de la remise en cause du danger du communisme athée, c’est son caractère totalitaire,

autrement dit sa capacité à réprimer tout ce qui constitue une nation, qui inquiète le pape. Dès

son accession au trône de Saint Pierre, l’ancien archevêque de Cracovie, va chercher à établir

le dialogue avec les différents pays d’Europe de l’Est comme la Pologne, la Tchécoslovaquie

ou la Hongrie. Le pape a une conception personnelle de la politique vaticane, en ayant recours

aux mots tandis qu’il laisse la gestion des affaires aux spécialistes. C’est en Pologne, patrie

d’origine du pape, qu’intervient la première fissure dans le bloc soviétique, en particulier avec

l’émergence du syndicat Solidarność, que le pape décide de soutenir. Cet élan est renforcé par

les réformes lancées par le nouveau dirigeant de l’URSS, Mikhaïl Gorbatchev. Alors que cela

ne suscite aucune réaction particulière chez les pape, la mise en place de la perestroïka et la

glasnost  ont laissé penser que des changements majeurs étaient sur le point de se produire.

C’est encore en Pologne que se met en place le premier gouvernement non-communiste en

1989 tandis que le mur de Berlin s’effondre à la fin de cette même année. Gorbatchev dira

même, alors qu’il s’est entretenu avec le pape au Vatican : 

Nous pouvons désormais affirmer aujourd’hui, que tout ce qu’il s’est passé en Europe de l’Est au
cours de ces dernières années n’aurait pas été possible sans ce pape, sans le rôle éminent – y compris sur
le plan politique – qu’il a joué sur la scène mondiale714.

La fin de la Guerre froide a consacré la prédominance du capitalisme et ses dérives. Si

la  fin  de  la  guerre  froide  consacre  la  domination  des  Etats-Unis  et  la  suprématie  du

capitalisme. Cependant, le pape polonais a tout de suite saisi  les limites de cette idéologie en

identifiant  les  travers  et  les  inconvénients  du  libéralisme.  Pour  le  pape  polonais,  le

matérialisme  ne  doit  pas  primer  sur  la  dignité  de  l’Homme.  Ce  n’est  pas  le  principe  de

l’économie  de  marché  qui  est  rejeté  par  le  pape  mais  bien  les  excès  du  capitalisme,  en

714 Bernard Lecomte, Jean-Paul II, op. cit.

166



particulier les inégalités entre le Nord, industrialisé, et le Sud, en voie de développement.

Encore une fois, c’est l’homme qui doit bénéficier des apports du capitalisme. 

Contrairement à ce qu’a laissé penser la fin de la guerre froide, les sociétés humaines

ont continuées à s’entre-déchirer dans des conflits dont les conséquences sont dramatiques

pour les populations civiles, que ce soit en Yougoslavie ou au Rwanda, pour ne citer qu’eux.

Le  pape  a  souhaité,  à  chaque  instant,  témoigner  de  son  soutien  auprès  des  victimes  des

conflits,  témoignage de  son expérience  de  la  Seconde Guerre  mondiale.  C’est  ainsi  qu’il

s’engage  à  tout  faire  pour  empêcher  la  guerre  du  Golfe,  dans  les  années  1990,  ou

l’intervention  américaine  en  Irak  en  2003.  Ce  faisant,  il  se  démarque  de  la  politique

américaine en la condamnant pour pouvoir mieux se rapprocher des marges non évangélisés.

Le 11 septembre et ses conséquences viendront remettre au centre de l’attention du Saint-

Siège l’importance du dialogue interreligieux avec l’ensemble des acteurs des trois grands

monothéismes.

« Le pape, combien de division ? », avait dit Staline. Jean-Paul II aura su, utiliser les

moyens à sa disposition, à savoir non seulement les congrégations religieuses mais aussi par

la Secrétairerie d’État et ses envoyés personnels, comme le fut pendant de nombreuses années

le cardinal Etchegaray. Celui-ci a été notamment appelé à Rome par le pape pour être envoyé

sur « les points chauds, qu’il s’agisse de conflits à régler ou de misère à soulager. Il s’agissait

d’assurer les populations de la préoccupation que le pape avait d’elles et de rendre plus visible

sa proximité avec ceux qui souffrent. Si j’ai rencontré beaucoup de souffrance, j’ai aussi vu

beaucoup d’espoir, car la paix est, en fait, une aspiration plus forte que tout715 ». 

Après l’Irak, dernière mission accomplie par Mgr Etchegaray pendant le pontificat de

Jean-Paul II, le pape Benoît XVI charge l’ancien président de Justice et Paix d’une dernière

mission au Liban, en 2006. Celle-ci vient conclure un périple de près de vingt ans sur tous les

fronts, de la Chine à l’Irak, en passant par le Vietnam ou le Rwanda, au cours duquel le

cardinal Etchegaray aura développé son talent pour le dialogue et la conciliation. En effet,

pour le cardinal, le dialogue est une donnée importante : elle passe par le respect de l’autre,

témoigné  par  une  écoute  pleine  et  entière  afin  de  comprendre  le  message  que  souhaite

transmettre l’interlocuteur tout en faisant abstraction de sa différence. Ainsi la rencontre avec

Fidel Castro illustre-t-elle cette démarche puisque, si l’envoyé du pape parvient à aborder la

question de la situation de l’Église cubaine, il arrive également à nouer un rapport personnel

avec son hôte. Ce fait souligne également le caractère incarné et personnel de ce que l’on peut

appeler la démarche etchegarienne, une démarche qui est permise, nous avons eu l’occasion

715 Le Figaro Magazine du 12 janvier 2002 : « les diplomates de Dieu »

167



de le voir, par son statut d’émissaire du pape. Le cardinal Etchegaray partage également avec

Jean-Paul II, la défense de l’Homme, comme il a pu le dire lui même : 

Je crois que l’homme est extra, parce que Dieu aime l’Homme, il l’a voulu. S’il reconnaît quelque
reflet de quelqu’un qui le dépasse, tout est possible sur le chemin de la paix et de la liberté. Moi je me
sens tout petit face à la montagne. Celle-ci a beau être haute, il y a toujours un côté de cette montagne qui
est ensoleillée, c’est comme cela que je garde espoir en l’homme, quel qu’il soit. Ma vie est une vie
pastorale,  surtout  du  fait  que  les  problèmes  que  j’avais  à  traiter  étaient  des  problèmes  dans  ce  que
l’humain a de plus profond. Lorsqu’il [le pape Jean-Paul II] m’envoie à travers le monde pour accomplir
ces missions, le premier bénéficiaire, c’est moi-même716.

Le jugement que porte l’ancien archevêque de Marseille sur ses missions est également

très important pour illustrer son engagement au service du pape : le président émérite de Justice

et Paix insiste sur l’importance de l’autorité morale du pape pour faire avancer des problèmes

complexes, comme ce fut notamment le cas pour le Liban, tout au long des visites faite par

l’éminence basque au pays du Cèdre. D’autre part, il ne néglige nullement la portée de ses visites

et missions en Chine, à Cuba, ou au Vietnam, missions qui s’inscrivent dans la vision universelle

du pape polonais : 

Des consignes, je n’en avais pas, j’étais libre (à propos de sa venue en Chine en 1980). C’est en
conscience que j’ai pu rencontrer ceux qui avaient demandé à me voir. Je n’ai demandé à voir personne
mais j’ai été heureusement surpris que les plus hautes autorités aient demandé à me voir. Je n’avais rien à
proposer (à propos de son voyage au Vietnam en 1990), ni armes, ni projet politique, simplement un peu
de la miséricorde de Dieu et un peu de l’intérêt que porte le pape aux plus malheureux. Le plus important
dans ces pays, ce n’est pas qu’un membre de Rome puisse aller là-bas pendant quelques jours mais de
soutenir l’Église locale qui, au jour le jour, vit l’espoir. Ce qui peut rapprocher les hommes, c’est lorsque
l’on peut  partager leur  misère,  leur  souffrance. Partager,  pas  seulement en parole mais aller  voir des
personnes qui ont toujours quelque chose à dire de profond. Cette vie m’a rendue plus humain moi-
même717.

A  travers  ses  différentes  missions,  le  cardinal  a  rencontré  des  dirigeants  peu

recommandables sur la scène internationale, à l’instar de Saddam Hussein ou de Fidel Castro.

À  partir  de  ces  différents  entretiens,  l’éminence  basque  développe  une  conception  selon

laquelle chaque homme, même le pire des assassins possède une part d’humanité qui fait de

lui quelqu’un de riche. 

À la suite du décès de Mgr Etchegaray, les hommages se succèdent pour saluer la

mémoire de celui qui a pu faire avancer les dossiers de l’Église et de la foi. Le pape François,

dont le cardinal ezpeletar était proche, garde le souvenir d’un « homme à la foi profonde et au

regard tourné vers les extrémités de la terre, toujours en éveil quand il s’agissait d’annoncer

716 « Roger Etchegaray. Foi de globe-trotter », Le Jour du Seigneur, 1998, [En ligne], consulté le 14 mai 2020. URL :
<https://vodeus.tv/video/roger-etchegaray-foi-de-globe-trotter-2159>.

717 Ibid.

168



l’Evangile  aux  hommes  d’aujourd’hui ».  Le  diocèse  de  Bayonne  publie  le  communiqué

suivant : 

C'est avec beaucoup de tristesse que nous avons appris le décès, ce mercredi 4 septembre 2019 à
17h30,  à  Cambo-les-Bains,  du  cardinal  Roger  Etchegaray,  qui  s'est  endormi,  muni  des  derniers
sacrements, dans la paix et la sérénité. Nous mesurons toute l'émotion que la nouvelle de sa disparition ne
va pas manquer de susciter dans notre diocèse, dans l'Eglise, en France et dans le monde entier. Nous
invitons tous les fidèles à prier pour le repos de son âme718.

La presse française, en particulier  La Croix,  Le Figaro et  Le Monde  ou  La Vie qui

proposent  de revenir  sur  la  vie  et  le  parcours du cardinal  d’Espelette.  Le président  de la

République française, M. Emmanuel Macron publie également un communiqué qui salue la

capacité de dialogue du cardinal : 

Partout où le dialogue achoppait, au plus sanglant du génocide des Tutsi au Rwanda, en Iran, en
Chine communiste, à Sarajevo, auprès de Saddam Hussein ou de Fidel Castro, le prélat portait des paroles
d'apaisement et de reconstruction. En des temps marqués par le durcissement des positions diplomatiques,
la peur et le rejet de l'autre, il arpentait le monde entier, jusque dans ses marges, pour favoriser la reprise
des échanges. Son amour profond de la France s’accompagnait d’une curiosité inlassable pour les cultures
étrangères, en particulier pour la Chine et la Russie. Chez lui, la compréhension et la compassion étaient
les deux moteurs d’un même élan vers l’autre719.

De  son  côté,  le  premier  ministre  de  l’époque,  M.  Edouard  Philippe,  publie  le

communiqué suivant : 

Le cardinal Roger Etchegaray s’est éteint hier soir à l’âge de 96 ans, dans le pays basque qui l’avait
vu naître. Le Premier ministre tient à saluer la mémoire et le rôle d’une très grande figure de l’Eglise de
France. Archevêque de Marseille au verbe ouvert et chaleureux, président de la conférence des évêques de
France qui  accueillit  le  pape  Jean-Paul  II  lors  de  son premier  voyage pontifical  dans notre pays,  le
cardinal Etchegaray fut un infatigable pèlerin de paix, envoyé dans le monde entier par Jean-Paul II pour
porter un message d’espoir aux populations en difficulté. Le cardinal Etchegaray œuvra toute sa vie pour
le dialogue entre les peuples et entre les religions. Retiré en France, il gardait un œil sur le monde malgré
son grand âge. La République française avait reconnu l’importance de son œuvre et de ses mérites en
l’élevant à la dignité de grand-croix de la Légion d’honneur. Le Premier ministre exprime à ses proches et
à l’ensemble des catholiques de France, ses sincères condoléance720.

A la suite du décès du cardinal ezpeletar, nous avons souhaité recueillir le témoignage

de personnes qui l’ont côtoyé ou qui ont pu l’approcher. Mgr Georges Pontier, archevêque de

Marseille de 2006 à 2019, souligne l’humanité, la simplicité et l’humilité de Mgr Etchegaray.

Il signale également que malgré la richesse de son parcours, le cardinal d’Espelette n’a jamais

recherché les honneurs, préférant se placer en tant que serviteur, toujours dans le don de soi, à

l’image de la mission en Irak. Mgr Pontier fait également part de l’ouverture de l’Église au

718 Communiqué de Mgr Aillet, archevêque de Bayonne, Lescar et Oloron, 06 septembre 2019 [en ligne]. Consulté le
28 juin 2020. URL : http://diocese64.org/actualites/item/1760-deces-du-cardinal-roger-etchegaray.

719 Communiqué  de  l’Elysée,  05  septembre  2019  [en  ligne],  consulté  le  28  juin  2020.  URL :
https://www.elysee.fr/emmanuel-macron/2019/09/05/deces-du-cardinal-roger-etchegaray.

720 Communiqué de presse de l’Hôtel de Matignon, 05 septembre 2019.

169

https://www.elysee.fr/emmanuel-macron/2019/09/05/deces-du-cardinal-roger-etchegaray


monde, comme en témoigne son intérêt pour la Chine, où le cardinal Etchegaray s’est rendu à

de nombreuses reprises. Dans un second temps, le journaliste Bernard Lecomte, spécialiste de

l’Europe de l’Est et du Vatican, a aidé Mgr Etchegaray a rédiger ses mémoires. Au cours de ce

travail, M. Lecomte met en évidence le fait que l’ancien président de Justice et Paix incarne

une partie secrète et humaine de la diplomatie du Saint-Siège. Il souligne que le souvenir du

cardinal  d’Espelette  demeure très fort  à  Marseille,  comme il  a  pu s’en rendre compte en

rencontrant les sœurs de San Guiseppe dell’Apparizione. Enfin, le père Joseph Dao, vicaire de

l’ensemble paroissial de Tournefeuille d’origine vietnamienne, nous a montré comment les

visites  du  cardinal  dans  son  pays  ont  permis  son  ouverture  ainsi  que  l’amélioration  des

relations entre l’Église et l’État vietnamiens. 

Pour  conclure,  cette  étude  nous  a  permis  de  mettre  en  évidence  une  diplomatie

particulière, celle du Saint-Siège, une diplomatie qui dispose de ses propres règles et d’une

portée universelle. Au cœur de celle-ci, l’action du cardinal Etchegaray illustre la volonté du

pape Jean-Paul II de témoigner de son soutien à chaque région en difficulté, face aux conflits

ou  à  la  misère.  Nos  travaux  ont  également  permis  de  soulever  le  caractère  singulier  du

cardinal basque, prêt à aller jusqu’au don de soi, ainsi que le montre son message personnel

adressé à Jean-Paul II pendant le Carême 2003, à son retour de mission en Irak. Enfin, les

différentes missions que nous avons pris le temps de décrire se démarquent par les jalons

posés par Mgr Etchegaray, jalons qui trouvent un écho actuel, en particulier en Chine.

170



Sources et Bibliographie

Sources

ETCHEGARAY Roger  Cardinal,  LECOMTE BERNARD,  J’ai  senti  battre  le  cœur  du  monde,

« Texto », Tallandier, 2019.

BOUTROS-GHALI Boutros, PERES Shimon, , 60 ans de conflit israélo-palestinien : témoignages

pour l’Histoire. Entretiens croisés avec André Versaille, Editions Complexe, Bruxelles, 2006.

Presse écrite

Cardinal Roger Etchegaray, globe-trotter de la foi

Le Monde du 19 mai 2000 : « Les hommes du Vatican ».

News Press du 26 mars 2004 : « UNESCO. Le prix Félix-Houphouët-Boigny pour la recherche de

la  paix  2003  est  attribué  à  Mgr  Etchegaray  et  à  Mustafa  Ceric,  Grand  Mufti  de  Bosnie-

Herzégovine ».

Le Figaro Magazine du 12 janvier 2002 : « Les diplomates de Dieu »

La  Croix du  03  novembre  2007 :  « Cardinal  Roger  Etchegaray,  une  vie  aux  avant-postes  de

l’Église »

Le Figaro du 13 novembre 2007 : « Roger Etchegaray, cardinal globe-trotter »

AFP du  25  décembre  2009 :  « Le  cardinal  Roger  Etchegaray,  cardinal  atypique  et  diplomate

personnel des papes ».

Sud-Ouest du 05 septembre 2019 : « Roger Etchegaray, le cardinal d’Espelette »

La Croix du 06 septembre 2019 : « Cardinal Roger Etchegaray, le Basque universel »

La Vie du 12 septembre 2019 : «  « Roger Etchegaray, cardinal baroudeur »

« À la grâce de Dieu » : le cardinal Etchegaray en Chine (1980 ; 1993 ; 2000 ; 2003)

Le Monde du 28 février 1980 : « Mgr Etchegaray est en visite en Chine »

Le Monde  du 29 février  1980 :  « La  visite  en  Chine  du  cardinal  Etchegaray  précède  celle  du

cardinal Koenig »

Le Monde du  05  mars  1980 :  « Les  entretiens  de  Mgr  Etchegaray  à  Pékin  font  apparaître  une

volonté de normaliser les relations entre le Vatican et la Chine »

Le Monde  du 20 mars  1980 :  « Aux yeux des  Chinois,  la  diffusion  mondiale  du christianisme

n’enlève rien à son caractère occidental »

171



Le Monde du 09 septembre 1993 : « A la fin de sa visite en Chine, le cardinal Etchegaray se réjouit

de la ‘‘volonté de dialogue’’ de Pékin ».

La Croix du 13 septembre 2000 : « Le cardinal Etchegaray à Pékin »

La Croix du 20 septembre 2000 : « Le cardinal Etchegaray a dit la messe dans une église chinoise

‘‘officielle’’ »

La Croix du 22 septembre 2000 : « Les Chinois sont satisfaits de la visite du cardinal Etchegaray »

La Croix du 26 septembre 2000 : « De retour de Chine, le cardinal Etchegaray affirme que ‘‘l’on ne

peut séparer le bon grain de l’ivraie’’ entre catholiques ‘‘clandestins’’ et ‘‘officiels’’ »

Le Figaro du 28 septembre 2000 : « Pékin somme le Vatican de se repentir »

La Croix du 29 septembre 2000 : « L’Église honore ses martyrs de Chine »

La Croix du 12 octobre 2001 : « La longue marche de l’Église de Chine. La Chine et l’Église ».

Le Figaro du 27 septembre 2003 : « Le cardinal Roger Etchegaray est en visite en Chine dans la

province du Sichuan »

Le Figaro du 30 novembre 2004 : « L’unité est la priorité de l’église catholique chinoise »

Extrait du documentaire « Chrétiens d’Asie : église en Chine, de Philippe Fuselier, France 2, 2003

[En ligne], consulté le 14 mai 2020, URL :  https://vodeus.tv/video/roger-etchegaray-si-loin-de-la-

chine-1066 (2’33).

« Liban, tu ne mourras pas ! » (juillet 1985)

Le  Monde  du  06  juillet  1985 :  « Les  Syriens  auraient  retiré  du  Liban  près  du  quart  de  leurs

effectifs »

Le Monde du 13 juillet 1985 : « Vous retrouverez vos églises et vos cimetières »

Le Monde du 08 juillet 1985 : « Le Liban pourrait porter plainte devant le Conseil de sécurité »

« Un cardenal basco francès » face au Líder maximo (décembre 1988-janvier 1989)

Libération du 22 janvier 1998 : « Un long réchauffement. Du rendez-vous manqué de 1979 au coup

de foudre de 1996, deux décennies de péripéties diplomatico-religieuses ».

Sud-Ouest du 03 janvier 1989 : « La Havane : Etchegaray fait applaudir le pape »

« Un grand bienfaiteur dans l’histoire du Vietnam » (1989 ; 1990

Le Monde du 06 juillet 1989 : « Vietnam : visite du cardinal Etchegaray »

Le Monde du 15 novembre 1990 : « Vietnam : fin de la visite du cardinal Etchegaray »

La Croix du 26 juin 1998 : « La Curie s’ouvre à l’Asie. Mgr Nguyen Van Thuan succède au cardinal

Roger Etchegaray à la présidence du Conseil pontifical Justice et Paix »

172

https://vodeus.tv/video/roger-etchegaray-si-loin-de-la-chine-1066
https://vodeus.tv/video/roger-etchegaray-si-loin-de-la-chine-1066


Missions Etrangères de Paris : « Le cardinal Roger Etchegaray rencontre le Premier ministre, M. Ðô

Mu’ò’i », 1990. 

Missions  Etrangères  de  Paris :  « Mgr  François-Xavier  Nguyên  Van  Thuân,  ancien  archevêque

coadjuteur de Hô Chi Minh-Ville est nommé président du Conseil pontifical « Justice et Paix ».

Missions Etrangères de Paris : « Relations Vietnam-Vatican : échanges de bons procédés »,

Les guerres de Yougoslavie (1992-1995)

Le Monde du 26 novembre 1991 : « Le cardinal Etchegaray en Croatie ».

Sud-Ouest du 16 août 1992 : « Le cardinal Etchegaray à Sarajevo ».

Le  Monde  du  18  août  1992 :  « La  guerre  civile  en  Bosnie-Herzégovine  et  ses  répercussions

internationales »

Le Figaro du 12 janvier 1993 : « Alors que les musulmans ont répondu à l’invitation du pape, les

orthodoxes ont boudé le sommet interreligieux d’Assise ».

Le  Monde  du  27  juin  1997 :  « Le  cardinal  Roger  Etchegaray,  président  du  Conseil  pontifical

‘‘Justice et Paix’’. Le voyage de Jean-Paul II à Sarajevo »

« Le plus grand chemin de croix de ma vie »

Le Monde du 27 juin 1994 : « Le cardinal Etchegaray en mission au Rwanda »

Le  Monde du  08  juillet  1994 :  « La  visite  au  Rwanda  du  cardinal  Etchegaray :  ‘‘des  églises

devenues des abattoirs d’innocents’’ ».

La Croix du 09 février 2001 : « Le cardinal Roger Etchegaray au centenaire de l’Église rwandaise ».

Le Monde du 10 février 2001 : « Mission de réconciliation au Rwanda du cardinal Etchegaray ».

Ca m’intéresse Histoire, novembre-décembre 2019 : « j’ai survécu au génocide du Rwanda », pp.

82-83.

Le siège de la basilique de la Nativité

La Croix du 04 avril 2002 : « La basilique de la Nativité assiégée ».

L’Orient-Le Jour du 04 avril 2002 : « le Vatican propose un plan pour parvenir à un cessez-le-feu.

La situation en Terre Sainte provoque la colère du pape »

Le  Monde du  05  avril  2002 :  « Le  patriarcat  latin  exige  le  retrait  des  troupes  israéliennes  de

Bethléem ».

Sud-Ouest du 06 avril 2002 : « L’incroyable siège ».

Le Progrès du 09 avril 2002 : « L’appel au respect de la basilique de la Nativité ».

173



La Croix du 24 avril 2002 : « Les négociations étaient optimistes hier-après midi quant à la levée du

siège de la basilique de la Nativité à Bethléem ».

L’Orient-Le Jour du 30 avril 2002 : « Arafat pourra aller là où il veut d’ici quelque jours ».

L’Orient-Le Jour du 30 avril 2002 : « Un mort à l’intérieur de la basilique de la Nativité : le pape

envoie le cardinal Roger Etchegaray en Terre Sainte ».

Le Monde du 03 mai 2002 : « Ariel Sharon rend une liberté sous contrôle à Yasser Arafat ».

Le Monde du 03 mai 2002 : « Arafat sort vainqueur du siège de Ramallah ».

La Croix du 06 mai 2002 : « Le siège de la basilique de la Nativité à Bethléem ».

Le Figaro du 07 mai 2002 : « Les négociations sur la levée du siège de la Nativité piétinent ».

Sud-Ouest du 13 mai 2002 : « la basilique ‘‘reconsacrée’’  après le siège ».

L’Orient-Le  Jour du  13  mai  2002 :  « Les  Grecs  orthodoxes  ‘‘reconsacrent’’ la  Nativité,  Mgr

Etchegaray appelle à la paix »

Irak, la « mission au bout de l’espoir »

La Croix du  10  février  2003 :  « Le  Pape  envoie  le  cardinal  Roger  Etchegaray  à  Bagdad pour

encourager les autorités irakiennes à coopérer avec les Nations Unies »

Le Figaro du 12 février 2003 : « Le cardinal Etchegaray à Bagdad »

Le Télégramme du 13 février 2003 : « Le cardinal Etchegaray en mission de paix à Bagdad »

Le Monde du 14 février 2003 : « La mission ‘‘aux limites de l’espoir’’ du cardinal Etchegaray en

Irak »

Le Monde du 18 février 2003 : « Mgr Etchegaray estime que Saddam Hussein ‘‘veut absolument

éviter une guerre’’ »

L’Orient-Le Jour du 13 février 2003 : « Ultime tentative du Vatican pour empêcher la guerre »

« Declaration by Cardinal Roger Etchegaray following his meeting with Iraqui president Saddam

Hussein,  Baghdad, February 15th 2003 »,  Holy See Press Office [En ligne],  consulté le 14 mai

2020,

URL : <www.vatican.va/holy_father/special_features/peace/documents/peace_20030215_decl-card-

etchegaray-iraq_en.html> 

« Iraqui president meet papal envoy Etchegaray », Irish Times [En ligne], consulté le 14 mai 2020,

URL : <https://www.irishtimes.com/news/iraqi-president-meets-papal-envoy-etchegaray-1.461842>

Sources orales

Entretiens

174

https://www.irishtimes.com/news/iraqi-president-meets-papal-envoy-etchegaray-1.461842
http://www.vatican.va/holy_father/special_features/peace/documents/peace_20030215_decl-card-etchegaray-iraq_en.html
http://www.vatican.va/holy_father/special_features/peace/documents/peace_20030215_decl-card-etchegaray-iraq_en.html


Bernard  Lecomte,  ancien  journaliste  spécialiste  du  Vatican.  Entretien  concernant  la  figure  et

l’action  du cardinal Etchegaray, réalisé à Charny-Orée-de-Puysaye (89), le 06 mars 2019.

Père  Joseph  Dao,  vicaire  de  l’ensemble  paroissial  de  Tournefeuille  (31).  témoignage  de  son

expérience de prêtre au Vietnam, recueilli à Plaisance du Touch le 14 février 2020.

Père Georges Pontier, archevêque émérite de Marseille et chapelain du Sanctuaire Saint-Jérôme de

Toulouse. Témoignage sur la figure et l’action du cardinal Etchegaray, recueilli le 03 mars 2020 à

Toulouse.

Reportages et documentaires

« Le cardinal basque Roger  Etchegaray,  proche de Jean-Paul  II,  est  mort »,  France 3 Nouvelle

Aquitaine,  06  septembre  2019,  [En  ligne],  consulté  le  14  mai  2020,  URL :

<https://www.youtube.com/watch?v=SgUcsZ8JkCY>

« Roger Etchegaray. Foi de globe-trotter » Le Jour du Seigneur, 1998, [En ligne], consulté le 14 mai

2020. URL : <https://vodeus.tv/video/roger-etchegaray-foi-de-globe-trotter-2159> 

« Roger Etchegaray,  Cardinal Citoyen du monde »,  CFRT,  2008 [En ligne],  consulté le  14 mai

2020, URL : <https://vodeus.tv/video/roger-etchegaray-cardinal-citoyen-du-monde-146> 

« Mgr Etchegaray est fait cardinal »,  France 3-Le journal de Provence Méditerrannée, 1979, [En

ligne], consulté le 14 mai 2020, URL : <https://fresques.ina.fr/reperes-mediterraneens/fiche-media/

Repmed00429/mgr-etchegaray-est-fait-cardinal.html> 

Bibliographie

Usuels

DAUZET Dominique-Marie, LE MOIGNE Frédéric,  Dictionnaire des évêques de France au XXe

siècle, Cerf, Paris, 2010.

DICKES Christophe, Dictionnaire du Vatican et du Saint-Siège, Robert Laffont, Paris, 2013.

LEVILLAIN Philippe, Dictionnaire historique de la papauté, Fayard, 2006.

Histoire du Saint-Siège

BRULEY Yves,  Histoire de la papauté : Rome et le monde depuis deux mille ans,  « Tempus »,

Perrin, Paris, 2011.

175

https://fresques.ina.fr/reperes-mediterraneens/fiche-media/Repmed00429/mgr-etchegaray-est-fait-cardinal.html
https://fresques.ina.fr/reperes-mediterraneens/fiche-media/Repmed00429/mgr-etchegaray-est-fait-cardinal.html
https://vodeus.tv/video/roger-etchegaray-cardinal-citoyen-du-monde-146
https://vodeus.tv/video/roger-etchegaray-foi-de-globe-trotter-2159
https://www.youtube.com/watch?v=SgUcsZ8JkCY


HILAIRE Yves-Marie, POUPARD Paul cardinal, Histoire de la papauté : 2000 ans de missions et

de tribulations, « Point Histoire », Seuil, Paris, 2003.

LECOMTE Bernard, Histoire des papes de 1789 à nos jours, « Tempus », Perrin, Paris, 2013.

POUPARD Paul cardinal,  Le Concile Vatican II, « Que sais-je », Presses universitaires de France,

Paris, 1983.

THOMAS Joseph, Le Concile Vatican II, « Bref », Cerf, Paris, 1989.

TINCQ Henri, Ces papes qui ont fait l’Histoire : de la Révolution à Benoît XVI, « Tempus », Perrin,

Paris, 2007.

Jean-Paul II (Karol Wojtyla)

CALVEZ Jean-Yves, « Jean-Paul II », Etudes, n°5, 2005, pp. 583-591.

FROSSARD André, N’ayez pas peur ! Dialogue avec Jean-Paul II, Robert Laffont, Paris, 1982.

FROSSARD André, Portrait de Jean-Paul II, Robert Laffont, Paris, 1988.

FROSSARD André, Le Monde de Jean-Paul II, Fayard, Paris, 1991.

LECOMTE Bernard, Jean-Paul II, « Folio », Galliamard, 2003.

LECOMTE  Bernard,  Le  Monde  selon  Jean-Paul  II :  combats,  certitudes,  appels,  prophéties,

Tallandier, Paris, 2018

OFFREDO Jean, Jean-Paul II : l’aventurier de Dieu, Carrère, Paris, 1986.

RAIMOND Jean-Bernard,  Jean-Paul II. Un pape au cœur de l’histoire, « Documents », Cherche-

Midi, Paris, 1999.

WEIGEL Georges, Jean-Paul II, témoin de l’espérance, « Essais et Documents », JC Lattès, 2005.

Du Cardinal Etchegaray

ETCHEGARAY Roger Cardinal, Avec Dieu chemin faisant, Éditions de la Martinière, Paris, 2015.

ETCHEGARAY Roger Cardinal, L’homme à quel prix ?, Editions de la Martinière, Paris, 2012.

ETCHEGARAY Roger Cardinal, J’avance comme un âne : petitis clins d’oeil au Ciel et à la Terre,

Fayard, 2006.

ETCHEGARAY Roger Cardinal, Vers les chrétiens en Chine : vus par une grenouille du fond d’un

puits, Cerf, Paris, 2004.

ETCHEGARAY Roger Cardinal, Qu’ai-je fait du Christ ?, Paroles et silence, Paris, 2001.

ETCHEGARAY Roger Cardinal, L’Evangile aux couleurs de la vie, Centurion, Paris, 1987.

La diplomatie du Saint-Siège

176



AVELINE Jean-Marc (dir.),  Jean-Louis Tauran. Le courage et la liberté, Publication Chemins de

Dialogue, Marseille, 2019.

COLONNA-CESARI Constance, Le Pape, combien de divisions, Editions Dagorno, 1999.

DUPUY André,  « Paul VI et  la diplomatie pontificale », Paul VI et  la modernité dans l’Église,

Rome, 1984, pp. 455-478.

GOICHOT  Emile,  D’ONORIO  Joël-Benoît  (dir.),  « la  diplomatie  de  Jean-Paul  II »,  Revue

d’histoire et de philosophie religieuses, n°4, octobre-décembre 2002, pp. 493-494.

JOUBERT Bruno, « La diplomatie du Saint-Siège », Pouvoirs, n°162, 2017, pp. 44-61.

Le Figaro Magazine du 12 janvier 2002 : « Les diplomates de Dieu »

MERLE Marcel, DE MONTCLOS Christine, « L’Église catholique et les relations internationales

depuis la Seconde Guerre mondiale », Revue française de sciences politiques, n°6, 1988, pp. 980-

981.

NOE Jean-Baptiste, Géopolitique du Vatican, « Hors collection », Presses universitaires de France,

Paris, 2015.

ROUXEL  Jean-Yves,  Le  Saint-Siège  sur  la  scène  internationale,  « Logiques  juridiques »,

l’Harmattan, Paris, 1998.

TAURAN Jean-Louis Cardinal, « Pourquoi une diplomatie pontificale ? »,  Revue d’éthique et de

théologie morale, n°239, 2006, pp. 9 à 18.

La Chine

AVELINE Jean-Marc (dir.), Jean-Louis Tauran. Le courage et la liberté, Publications Chemins de

Dialogue, Marseille, 2019.

BERNARD-GROUTEAU Anne, La Chine. Histoire d’une civilisation millénaire, Editions Ellipses,

2011.

FAIRBANK, John F., GOLDMAN Merle, Histoire de la Chine des origines à nos jours, « Texto »,

Tallandier, 2019.

GERNET Jacques,  Le monde chinois.  Tome 3 :  l’époque contemporaine.  XXe  siècle,  « Agora »,

Paris, Pocket, 2006.

PALMER David A., GOOSSAERT Vincent, La question religieuse en Chine, CNRS Editions, 2012.

Le Liban

AMMOUN Denise,  Histoire du Liban contemporain. Tome II : 1943-1990, « Histoire des pays »,

Fayard, Paris, 2004.

177



BARON Xavier, Histoire du Liban : des origines à nos jours, Tallandier, Paris, 2017.

BARON Xavier, Les conflits du Proche-Orient, « Tempus », Perrin, Paris, 2011.

CHAUTARD  Sophie,  Comprendre  les  conflits  du  Moyen-Orient,  « Perspectives »,  Studyrama,

2006.

CHAUTARD Sophie, L’indispensable des conflits du XXe siècle, « Principes », Studyrama, 2006.

CORM Georges, Le Proche-Orient éclaté. 1956-2012, Tome I et II, « Folio Histoire », Gallimard,

2012.

CORM Georges, Le Liban contemporain, « Essais », La Découverte, Paris, 2012.

HIRST David, Une histoire du Liban, 1860-2009, « Tempus », Perrin, Paris, 2016.

SFEIR Antoine, Atlas des religions, Perrin, Paris, 1999.

SFEIR Antoine, « Liban », Etudes, 2005, pp. 153-160.

Cuba

GAUCHOTTE-MAYAUD Valentine, « La patrie ou la mort. Amen. Le régime castriste et l’Église

catholique à Cuba (1990-2005) », Le Mouvement Social, n°226, février 2009, pp. 15-29.

LAMORE Jean, La société révolutionnaire jusqu’à la « période spéciale » (1959-1989), « Que sais-

je ? », Presses universitaires de France, Paris, 2007.

NAUMANN Michel, Fidel Castro, « Biographies et mythes historiques », « Biographies et mythes

historiques », Ellipses, Paris, 2019.

VAYSSIERE Pierre, Fidel Castro : l’éternel révolté, « Biographies Payot », Payot et Rivages, Paris,

2011.

VAYSSIERE Pierre, Les révolutions d’Amérique latine, « Points Histoire », Seuil, Paris, 2002.

Le Vietnam

BROCHEUX  Pierre,  Histoire  du  Vietnam  contemporain.  La  nation  résiliente,  « Biographies

Historiques », Fayard, Paris, 2011.

DOVERT Stéphane,  DE TREGLODE,  Vietnam contemporain,  « Monographies nationales », Les

Indes savantes, Paris, 2009.

TRÂN THI LIEN Claire, « Les relations entre l’Église catholique et l’État au Vietnam depuis le Đô

Mo’i », Social Compass, n°57, mars 2010, pp. 345-356.

La Yougoslavie

BIANCHINI Stefano, La question yougoslave, « XXe siècle », Casterman, 1996.

CHAUTARD Sophie, L’indispensable des conflits du XXe siècle, « Principes », Studyrama, 2006.

178



CLEMENT Guillaume, Les débuts de la guerre de Yougoslavie à travers 3 quotidiens français, 26

juin-31 décembre 1991, mémoire de maîtrise Histoire, Université de Toulouse 2, 1997. 

DE MONTCLOS Christine, Le Vatican et l’éclatement de la Yougoslavie, Presses universitaires de

France, Paris, 1999.

DERENS Jean-Arnault, SAMARY Catherine, Les conflits yougoslaves de A à Z, « Point d’appui »,

L’Atelier, Paris, 2002.

DJORDJEVIC LEONARD Xenjia,  « Les  mots de la  guerre :  mémoire du conflit  yougoslave et

résilience », Guerres mondiales et conflits contemporains, vol. 263, 2016, pp. 91-104.

FERON, Bernard,  Yougoslavie. Origines d'un conflit,  « Le Monde poche », Editions Le Monde,

1993.

KRULIC  Joseph,  Histoire  de  la  Yougoslavie,  « Question  au  XXe  siècle »,  Éditions  Complexe,

Bruxelles, 1993.

JAUNAIT Alexandre, « Discours de guerre contre dialogues de paix. Les cas de l’ex-Yougoslavie et

du Rwanda », Cultures et Conflits,n°40, 2000.

JOSEPH Isaac, LEVY-VROELANT Claire, La guerre aux civils : Bosnie-Herzégovine, 1992-1995,

L’Harmattan, Paris-Montréal, 1997.

NAHOUN-GRAPPE Véronique (dir.),  Vukovar, Sarajevo : la guerre de Yougoslavie, Esprit, Paris,

1993.

Le Rwanda

CHAUTARD Sophie, L’indispensable des conflits du XXe siècle, « Principes », Studyrama, 2006.

DUMAS  Hélène,  Le  génocide  au  village.  Le  massacre  des  Tutsi  au  Rwanda,  « L’Univers

historique », Seuil, Paris, 2014.

JAUNAIT Alexandre, « Discours de guerre contre dialogues de paix. Les cas de l’ex-Yougoslavie et

du Rwanda », Cultures et Conflits,n°40, 2000.

PITON Florent, Le génocide des Tutsi du Rwanda, « Grands repères », La Découverte, Paris, 2018.

Le conflit israélo-palestinien et le Proche-Orient

CORM Georges, Le Proche-Orient éclaté. 1956-2012, Tome II, « Folio Histoire », Gallimard, 2012.

DIECKHOFF Alain, Le conflit israélo-arabe, « 25 questions décisives », Armand Colin, 2011.

LAURENS Henry,  La question  de  Palestine.  Tome cinquième :  1982-2001,  la  paix  impossible,

Fayard, 2015.

179



LAURENS Henry, La question de Palestine. Tome quatrième : 1967-1982, le rameau d’olivier et le

fusil du combattant, Fayard, 2011.

LAURENS Henry,  La question de Palestine. Tome troisième : 1947-1967, l’accomplissement des

prophéties, Fayard, 2005.

LAURENS Henry, Paix et guerre au Moyen-Orient : l’Orient arabe et le monde arabe de 1945 à

nos jours, « Références », Armand Colin, 2005.

LAURENS Henry, L’Orient arabe à l’heure américaine : de la guerre du Golfe à la guerre d’Irak,

Armand Colin, 2005.

Sur l’Irak

CHAUTARD  Sophie,  Comprendre  les  conflits  du  Moyen-Orient,  « Perspectives »,  Studyrama,

2006.

CORM  Georges,,  Le  Proche-Orient  éclaté,  1956-2012.  Tome  II,  « Folio  Histoire »,  Gallimard,

2012.

LAURENS Henry , L’Orient arabe à l’heure américaine : de la guerre du Golfe à la guerre d’Irak,

Armand Colin, 2005.

180



Annexes

Annexe 1 : Homélie du cardinal Etchegaray le 11 février 1984 à Notre-
Dame-du-Liban de Marseille (Source :  L'Evangile aux couleurs de la vie,
pp. 105-108)

S’il est vrai qu’aimer quelqu’un c’est lui dire « tu ne mourras pas » je pense crier ce soir

avec plus de force que jamais : Liban, tu ne mourras pas !

Dans la nuit la plus longue, la plus obscure de ton histoire, peuple libanais, ne perds pas la

foi en ton propre destin. A l’heure où les derniers pans de l’histoire semblent s’écrouler, à l’heure

où tout se conjure pour éteindre la dernière étincelle de ton vouloir-vivre, plus encore de prendre

les mains qui s’ouvrent vers toi,  tu as besoin de sentir  battre ton propre coeur,  tu as besoin

d’entendre la parole du Christ relayée par la nôtre : « ne craignez pas ceux qui tuent le corps,

mais ne peuvent tuer l’âme » (Mt 10, 28). 

Non, peuple libanais, tu ne mourras pas. Aujourd’hui, ce que tu attends de moi, de la

France, du monde entier, ce ne sont pas des paroles de réconfort, ce ne sont même pas des gestes

de  secours,  c’est  l’élan  sans  recul,  le  don sans  calcul  d’une solidarité  qui  va  jusqu’au  plus

profond de ton coeur, c’est l'alliance intime et fervente de notre foi avec la tienne, de notre foi

avec la tienne.

Peuple libanais, nous n'avons pas honte de toi. Sous les décombres fumants de violence,

voire  de  haine,  nous  découvrons  encore  intacte  ton  âme,  nous  ne  désespérons  pas  de  toi.

Explique nous pourquoi cette fidélité farouche à cette terre ingrate qu'au cours des siècles tu t'es

ingénié,  acharné  à  transformer  en  terre  d'asile  et  de  connivence  pour  les  civilisations  et  les

religions de l'Orient à l'Occident. 

Nul ne peut le comprendre s'il ne pénètre pas dans les vallées et jusque dans les grottes du

Mont-Liban où, depuis saint Maroun jusqu'à saint Charbel, des chrétiens sont devenus moines

pour donner à la fois évangélique toute son ouverture à Dieu et aux hommes.

Cette terre, peuple libanais, tu la défends pour toi-même mais aussi pour nous. Car la

vocation du Liban est  d'offrir au monde déchiqueté comme une maquette fragile, un modèle

réduit,  une  ébauche  de  la  grande  communauté  humaine  et  spirituelle  à  laquelle  aspirent

confusément tous les hommes. Si, dans la nuit des temps, l'alphabet a été extrait de ce sol comme

le signe de communication des idées, ne serait-ce pas pour qu'aujourd'hui le monde apprenne

encore  de  l'expérience  libanaise  le  langage  de  l'amour  et  de  la  concorde.  Le  combat  pour

l'homme passe  par  la  passion  et  la  résurrection  du  Liban.  La  liberté  du  peuple  libanais  est

exemplaire de la liberté de tous les autres peuples.

181



Liban,  ne  perds  pas  ton  âme !  Frêle  Liban,  le  colossal  défi  que  tu  as  relevé

audacieusement et que tu n'as cessé de vivre douloureusement est à la mesure des ambitions et

des  contradictions  de  l'humanité  toute  entière.  Noble  Liban,  ton  drame  est  d'être  à  la  fois

conscient de cette mission universelle et humilié d'en donner une image aussi brisée.

Liban ne perds pas ton âme ! Malgré toutes les menaces du dehors et du dedans, tu dois

demeurer ce que tu es au fond de toi-même : une terre de communion et de partage. Jamais la

montage et la mer ne pourront te manquer : la montagne pour t'identifier, la mer pour dialoguer.

Sois assuré que ce n'est pas en pur perte que tant de sang aura été versé ; un sang qui ne crie pas

vengeance mais qui invite à un sursaut de justice et de fraternité. 

Liban ne perds pas ton âme ! Chacune de tes Eglises doit passer par le feu purificateur de

la pauvreté. Regarde avec tendresse du côté des jeunes : rongés par l'horreur et le désespoir, en

proie à toutes les séductions, ils attendent que les aînés leur apprennent à vire et à goûter de la

vraie vie, de celle qui puise sa sève dans les Béatitudes. Jeunes Libanais, gardez confiance en

votre pays, en vos Eglises ; de vos mains fraternelles reconstruisez un Liban flambant neuf de

paix et de joie, de service et de partage.

D'une rive de la Méditerranée à l'autre, de la rade de Marseille à la baie de Jounié, de

Notre-Dame de la Garde à Notre-Dame de Harissa (c'est le même vocable), je me sens si proche

du Peuple libanais que je me hasarde enfin à faire une prière à Notre-Dame du Liban : 

Notre-Dame du Liban, voici ton peuple

Comme un veilleur de phare entre mer et montagnes, 

tu n'oublie personne dans ton infatigable ronde.

Tu n'est capable que de partager l'amour, 

chacun en a sa part et tous l'ont tout entier

Notre-Dame du Liban, voici ton peuple.

Avec des routes parallèles où les hommes s'ignorent

et des routes barrées où les hommes s'opposent

Bonne Mère, conduis-les tous vers ton Fils

qui est le Chemin, la Vérité, la Vie

Notre-Dame du Liban, voici ton peuple.

Ils sont tes enfants, ceux qui sont brisés par la haine

et ceux qui apprennent à pardonner

Ils sont tes enfants, ceux qui sont emmurés dans la peur 

et ceux qui commencent à espérer.

182



Notre-Dame, voici ton peuple.

Si Dieu est le Père des commencements

tu est la Mère des recommencements.

Donne à ceux qui ont perdu le goût de vivre

la force de vivre encore plus pour les autres

Notre-Dame du Liban, voici ton peuple.

Tu aides l'homme vieilli par le péché

à retrouver un coin intact de son enfance

Tu aides l'homme révolté dans la violence

à rendre à Dieu les armes de son destin

Notre-Dame de Harissa, garde ton peuple.

Garde-le libre, libre, libre

dans l'intégrité de son corps et l'unité de son âme

Pour la gloire du Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob

Pour le service des peuples de l'Orient et de l'Occident

Amen !

183



Annexe  2 :  Cérémonie  de  remise  du  prix  Hophouët-Boigny  pour  la
recherche de la paix,  Unesco,  21 septembre 2004. Discours du Cardinal
Roger  Etchegaray,  président  émérite  du  Conseil  pontifical  « Justice  et
Paix », Lauréat du prix 2003 

Recevoir un Prix fait plaisir à tout homme et à tout âge ; mais c’est bien un sentiment

d’honneur et donc de responsabilité qui prédomine en moi, à l’heure où ce Prix prestigieux de

l’UNESCO pour la recherche de la Paix m’est remis par son Directeur général, M. Koïchiro

Matsuura, et par M. Jean Foyer, Vice-Président du Jury, un prix amoureusement cultivé par ce

merveilleux  jardinier  qu’est  son  Secrétaire  exécutif,  M.  Alioune  Traoré.  Je  l’avoue,  je  suis

heureux et fier de me trouver au sein d’une grande assemblée que je salue et remercie, comme

tout bon curé, en vous disant simplement : Chers frères et soeurs ! À vrai dire, si je me sens

exposé à vos regards fraternels, c’est parce que je représente celui sans lequel je n’aurais pu rien

faire pour la paix, le Pape Jean-Paul II, et Celui pour lequel j’ai tout fait, Dieu, dont « la paix

surpasse toute intelligence » comme dit saint Paul.

Ce Prix  de  l’UNESCO,  je  l’accueille  avec  d’autant  plus  de  reconnaissance  que  je  le

partage avec le Dr Mustafa Cerić, Grand Mufti de Bosnie. Nous nous sommes déjà rencontrés,

d’abord sur sa propre terre au creux de la guerre civile des Balkans, et aussi à Londres, à Davos

et ailleurs. Ce Prix de l’UNESCO, je l’accueille aussi avec d’autant plus d’empressement que le

nom d’Houphouët-Boigny me pousse vers cette Afrique, berceau de l’humanité, cette Afrique en

douloureux et trop long enfantement pour tenir dans l’histoire mondiale d’aujourd’hui un rôle à

la  mesure de son génie  propre.  C’est  auprès  du Sage de Yamoussoukro,  à  l’occasion  d’une

mission au Libéria, que j’ai appris à ne jamais désespérer des peuples africains, lors même qu’ils

descendent aux enfers comme au Rwanda.

Mon message sur la Paix doit être bref. Aussi, excusez l’image guerrière, je vous livre ce

message sous forme d’une rafale de convictions forgées au creux de mes vingt ans de globe-

trotter à travers ce que l’on appelle pudiquement les « points chauds ».

Aujourd’hui, je discerne mieux le lien qui unit justice et paix dont le baiser réciproque,

chanté sur la harpe davidique, n’est que le signe furtif d’une intimité sans relâche et sans fissure.

Tout se tient : le moindre accroc à la tunique de l’humanité vient défaire la paix.

Aujourd’hui, je saisis mieux à quel point les droits de l’homme sont indivisibles, exigeant

une farouche et égale détermination à ne pas les réduire en monnaie d’échange entre États qui se

font des concessions pour sauver leurs propres intérêts. Je me sens solidaire des militants des

184



droits de l’homme, souvent incompris, car la vérité de l’homme qu’ils défendent vient de plus

loin que de l’homme lui-même.

Aujourd’hui, je déchiffre mieux le plus vieux nom de la paix, celui de désarmement, trop

peu pris en compte comme s’il s’agissait d’une cause usée et désespérée, camouflée dans des

pays pauvres où les armes surabondent.

Aujourd’hui, je découvre mieux la force d’une opinion publique, non anesthésiée, non

manipulée,  capable  d’alerter,  de  secouer  les  pouvoirs  installés,  et  je  rends  hommage  aux

journalistes et aux reporters qui assument ce rude service, souvent au risque de leur vie.

Aujourd’hui, je touche mieux la fragilité d’une paix des hommes qui ne s’appuie pas sur

la paix de Dieu, de Dieu prenant tous les hommes et tout l’homme, corps et  âme, dans son

intégrité et son harmonie avec le Créateur et la création entière.

Aujourd’hui, je situe mieux la réconciliation sur le chemin de la paix : elle l’accompagne

à tous les pas. Ce concept de réconciliation, d’essence religieuse, est devenu politique, mais doit

garder  sa  sève  primitive  sans  laquelle  la  justice  blessée  ne  supportera  pas  le  baume  de  la

miséricorde dont Dieu a le secret.

La paix est possible, même aujourd’hui où la logique de la guerre vient ronger la logique

de la paix, où la violence polymorphe, aveugle, se faufile partout au point de rendre la paix elle-

même  belliqueuse.  Oui,  la  paix  est  possible,  mais  elle  ne  peut  se  contenter  de  discours

incantatoires, généraux et généreux. À côté de techniques de plus en plus sophistiquées pour la

guerre,  la  promotion  de  la  paix  paraît  dérisoire,  artisanale,  réduite  à  un  bricolage  de  bons

sentiments ; pour dire adieu à la guerre, il ne suffit pas de dire bonjour à la paix.

Partageant ce Prix avec un autre homme religieux, je voudrais témoigner, cher Docteur

Mustafa, de ce que j’ai vécu à Sarajevo en octobre 1993 au cours d’une sorte de « triduum » : le

vendredi à la Mosquée Bégova, le samedi à la Synagogue sépharade,  le dimanche aux deux

cathédrales orthodoxe et  catholique,  pour implorer ensemble (juifs,  chrétiens,  musulmans) la

paix,  don de Dieu.  J’ai  senti  passer alors,  comme au matin du monde, la brise divine qui a

caressé les croyants, les a réveillés, les a aidés à se donner fraternellement la main. Mais bien

fragile demeure la paix en Bosnie : la reconstruction, grâce à l’UNESCO, du vieux Pont de

Mostar  (Stari  Most),  réouvert  il  y  a deux mois,  ne suffit  pas  malgré sa  force symbolique à

rapprocher deux peuples dont les rives de l’esprit demeurent encore éloignées l’une de l’autre.

Au mont Sinaï d’où je reviens, j’ai pu voir un minaret dressé à l’intérieur même du monastère

185



Sainte-Catherine où des moines perpétuent l’alliance de Dieu avec les hommes, dont Moïse fut le

messager. Je pense souvent à Jérusalem, ce lieu unique et universel à la fois, où « tout homme est

né », comme le chante un psaume. La descendance d’Abraham est de nature éthique plus encore

que biologique. La paix en Terre Sainte est le test d’une paix vraie et durable, non seulement au

Proche-Orient, mais sur toutes les terres du monde. La communauté internationale est-elle assez

sur  le  qui-vive,  pour  aider  coûte  que  coûte  deux  peuples,  israélien  et  palestinien,  à  vivre

ensemble dans une justice et une sécurité qui, si elles ne sont pas égales pour tous, ne sont ni

justice, ni sécurité pour personne ?

Certes, la paix ne jaillit pas automatiquement au bout d’une hymne de Védas hindous,

d’un sermon de Bouddha, d’une sentence de Lao-Tseu, d’une sourate du Coran, d’un verset de la

Torah ou de l’Évangile, mais toute religion puise dans ses écrits fondateurs les motivations et les

énergies les plus pures en faveur de la paix. Aucune religion ne peut sans blasphémer Dieu le

capter, voire le capturer pour le mettre dans son camp contre un autre, encore moins aujourd’hui

où s’élèvent  d’intolérables  et  dangereux  extrémismes  qui  livrent  l’homme à  la  peur  la  plus

terrible, celle qui l’animalise.

Je mesure l’ampleur et la complexité de la tâche des hommes et des femmes responsables

politiques, très nombreux ce soir parmi nous, des communautés nationales et internationales : ils

avancent à califourchon sur une ligne de crête vers la paix qui implique de ses protagonistes un

engagement d’autant plus obstiné et courageux que, ne l’oublions pas, la première page de la

Bible, avec le récit de Caïn et d’Abel révèle notre pedigree : nous sommes tous les descendants

d’un criminel fratricide. Nous nous sentons tout petits devant le mystère de l’homme. Car, après

avoir fait ce que nous pensons devoir faire pour la paix, nous nous heurtons à l’impondérable le

plus secret, celui de la conscience : on l’a rappelé, même Dieu ne peut rien contre la conscience

d’un homme qu’il a créé libre. En définitive, c’est la conscience qui a le dernier mot, elle est plus

forte que toutes les idéologies, toutes les stratégies, et même toutes les religions.

Le préambule  de  l’Acte  constitutif  de  l’UNESCO proclame :  «  Les  guerres  prennent

naissance dans l’esprit des hommes, c’est dans l’esprit des hommes que doivent être élevées les

défenses de la paix.» La barre est placée très haut, mais celui qui nous demande de la sauter n’est

pas un dieu de l’Olympe mais le Dieu qui a fait l’homme à sa ressemblance. Les conflits actuels

sont plus identitaires que frontaliers. Et cet homme titubant, qui doute de lui-même, n’est-il pas

aussi chacun de nous ? Comment, dès lors, pouvons-nous être artisans de paix, si nous avons

peur d’habiter le futur, notre demeure ancestrale ? J’étais à Hiroshima le 6 août 1970. Ce jour-là,

exactement 25 ans après, au « Peace Memorial Park », j’ai vu jusqu’où peut aller la destruction

de l’homme, j’ai surtout compris d’où vient la foi indestructible en l’homme.

186



Je m’arrête  pour  de  bon.  Vous  connaissez  Le droit  d’être  un homme,  cette  admirable

anthologie de mille et  une citations qui parlent de l’homme de tous les temps,  de toutes les

cultures  et  de  toutes  les  religions,  en  quête  de  liberté  et  de  paix.  Dans  ce  livre,  édité  par

l’UNESCO il y a exactement 20 ans, René Maheu, son Directeur d’alors, ponctuait sa préface

par ces paroles : « Si grands qu’aient été les efforts déployés, les progrès accomplis, si héroïques

les sacrifices innombrables, le prix de l’homme libre n’a pas encore été payé par l’homme, ni

même défini  à  sa  juste  valeur.  La tâche immémoriale  de l’homme demeure.  En ce  moment

même, des millions d’être humains, nos semblables, accablés ou révoltés, nous attendent, toi et

moi ».

Vous et moi721 !

721 Source : bibliothèque numérique de l'Unesco, URL : https://unesdoc.unesco.org/, consulté le 20 juin 2020).

187



Annexe 3 : Le cardinal Etchegaray par François Ribere

188



189



Index des noms

Introduction

- Daniel, Yvan (1909-1986) : aumônier de la Jeunesse ouvrière chrétienne, il participe à la rédaction
du mémoire France, pays de mission ? et participe à l’expérience des prêtres-ouvriers..

- Godin Henri (1905-1944) : aumônier de la Jeunesse ouvrière chrétienne, il considère que le monde
ouvrier est une nouvelle terre d’évangélisation. A cette fin, il fait paraître, avec l’abbé Yvan Daniel,
le mémoire France, pays de mission ?, qui marquera des jeunes prêtres, comme Karol Wojtyla ou
Roger Etchegaray, et lancera l’expérience des prêtres-ouvriers. Il meurt accidentellement en 1944.

- Jean-Paul II (1920-2005) : né Karol Wojtyla, il est confronté aux horreurs de la Seconde guerre
mondiale et aux deux grands totalitarismes du XXe siècle que sont le nazisme et le communisme. Il
est ordonné prêtre en 1946. Il devient évêque auxiliaire de Cracovie en 1958 avant d’en devenir le
titulaire en 1964. Il participe au Concile Vatican II de 1962 à 1965, où il commence à se faire
remarquer. Créé cardinal par le pape Paul VI en 1967, il succède à Jean-Paul Ier  après le conclave
d’octobre 1978. Son pontificat est l’un des plus long de l’histoire de l’Église, après celui de Pie IX
(1846-1878).  Il  a participé à la modernisation de la religion catholique,  considérant  sa mission
comme étant universelle. Sa pratique des voyages permet de rendre visible l’Église à la fois aux
croyants et aux non-croyants, visitant 104 pays en 27 ans de pontificat. Parmi eux, la Pologne et la
France sont les pays qu’il a le plus visité. Sa dernière visite en France en 2004 est forte en symbole
puisque, malade, il a souhaité partager sa souffrance avec les pèlerins malades de Lourdes. Il fut un
acteur majeur  dans la chute du communisme et un fervent défenseur des droits de l’homme et de la
paix.

-  Mgr Casaroli,  Angelo  (1914-1990) :  prêtre,  évêque puis  cardinal  italien,  il  devient  Secrétaire
d’État du pape Jean-Paul II, poste qu’il occupe de 1979 à 1990, date à laquelle il démissionne pour
raison d’âge. Il est ensuite vice-doyen du Collège des Cardinaux de 1993 à sa mort.

- Mgr Gouyon, Paul-Joseph-Marie (1910-2000) : évêque du diocèse de Bayonne, Lescar et Oloron
de 1957 à 1963, où il  succède à Mgr Léon-Albert  Terrier,  il  est  ensuite nommé archevêque de
Rennes, charge qu’il assume de 1964 à 1985.

- Mgr Sodano, Angelo (né en 1927) : cardinal italien, il d’abord nonce apostolique au Chili de 1977
à 1988 puis il est ensuite appelé à la Secrétairerie d’État, où il prend en charge le Secrétariat pour
les  relations  avec les  Etats  de 1988 à 1990 avant  de devenir  Secrétaire  d’État  à  la  suite  de la
démission du cardinal Casaroli. Il occupe cette fonction jusqu’en 2006. Il est également doyen du
Collège des Cardinaux. Il démissionne de cette fonction le 21 décembre 2019.

-  Mgr  Terrier,  Léon-Albert  (1893-1957) :  Évêque  de  Tarentaise  de  1938 à  1944,  il  est  ensuite
nommé Evêque de Bayonne, Lescar et Oloron, charge qu’il assume jusqu’à son décès en 1957. Il
prend comme secrétaire particulier le jeune abbé Roger Etchegaray.

190



À   la grâce de Dieu     : Mgr Etchegaray en Chine (1980)  

-  Amat,  Ismail  (1935-2018) :  vice-président  de  la  Conférence  consultative  politique  du  peuple
chinois.

-  Beauchamp,  Paul  (1925-2001) :  jésuite,  théologien  et  exégète  français.  Il  accompagne  Mgr
Etchegaray en Chine en février-mars 1980.

- Bingnan, Wang (1908-1988) :  président de l’Association du peuple chinois pour l’amitié avec
l’étranger. Il a également été ambassadeur de Chine à Varsovie.

- Bu He (1927-2017) : vice-président de l’Assemblée populaire nationale chinoise de 1993 à 2003.

-  David,  Armand  (1826-1900) :  prêtre  lazariste  expert  en  sciences  naturelles,  sinologue  de
réputation mondiale, découvreur du grand panda.

- Mgr Costantini, Celso (1876-1958) : premier légat pontifical en Chine, il est le consécrateur du
premier archevêque chinois en 1946.

-  Mgr  Jin  Luxian,  Aloysius  (1916-2013) :  évêque  « officiel »  de  Shangaï  de  1985  à  2013.  Il
concélèbre avec Mgr Etchegaray la première messe publique d’un cardinal en Chine communiste.

- Mgr Kung Pin-mei, Ignatius (1901-2000) : archevêque de Shangaï de 1950 à 2000. créé cardinal
in pectore (dans le secret du coeur) lors du consistoire du 30 juin 1979, sa création est révélée le 28
juin 1991 par le pape Jean-Paul II.

- Mgr Tang Yimming (1908-1995) : évêque « souterrain » de Canton.

- Mgr Tauran, Jean-Louis : voir section Cuba

- Mgr Tieshan, Fu (1931-2007) : évêque « patriotique » de Pékin, chef de l’Association catholique
patriotique chinoise.

- Mgr Ye Yinyun, Joseph (1903-1990) : évêque « patriotique » de Canton.

- Mgr Zhang Jiashu, Aloysius : archevêque de Shangaï de 1960 à 1988, non reconnu par Rome. Il
rencontre Mgr Etchegaray lors de sa visite en février-mars 1980.

- Puchu, Zhao (1907-2000) : président de l’association bouddhiste de Chine.

- Ricci, Matteo (1552-1610) : premier missionnaire européen accepté à la cour de l’empereur de
Chine.

- Rémond, René (1918-2007) : historien français, président du Centre des intellectuels catholiques
français. Il accompagne Mgr Etchegaray en Chine en février-mars 1980.

- St François-Xavier (1506-1552) : apôtre de l’Orient, compagnon de St Ignace de Loyola.

- Ulanfu (1907-1988) : vice-président de l’Assemblée populaire nationale chinoise.

191



- Xiaoping, Deng (1904-1997) : secrétaire général du Parti communiste chinois de 1956 à 1967, il
devient le n°1 de la République populaire de Chine de 1978 à 1992.

- Xiaowen, Yé (né en 1950) : directeur du Bureau des affaires religieuses du Conseil d’État de 1995
à 1998. Après la visite de Mgr Etchegaray en septembre 2000, il conserve des relations cordiales
avec le prélat basque.

Liban, tu ne mourras pas     ! (1985)  

- Chamoun, Camille (1900-1987) : président de la République du Liban de 1952 à 1958. Pendant sa
présidence, il s’aligne sur les Etats-Unis, étant opposé au communisme et au panarabisme. Il fait
face à la création de la République arabe unie entre l’Egypte et la Syrie, accueilli favorablement par
la population musulmane du Liban. Il doit aussi faire face à la guerre civile de 1958, au cours de
laquelle il appelle les Etats-Unis à l’aide pour rétablir la situation. Se voyant reprocher le fait de ne
pas prendre en compte les intérêts musulmans, il est remplacé par le général Fouad Chéhab, qui
bénéficie d’une grande popularité auprès des musulmans libanais. Il rencontre Mgr Etchegaray au
cours de sa visite en juillet 1987.

- Chamseddine, Mehdi (1936-2001) : leader de la communauté chiite libanaise. Il rencontre Mgr
Etchegaray lors de sa visite en juillet 1985.

-  Chéab,  Fouad  (1902-1973) :  président  de  la  République  du  Liban  de  1958  à  1964,  ancien
commandant de l’armée libanaise. Il est remarqué pour ses réformes pendant son mandat.

- El Husseini, Hussein (né en 1937) : Président du Parlement libanais de 1984 à 1992. Il rencontre
Mgr Etchegaray en juillet 1985.

- Frangié, Soleiman (1910-1992) : président de la République libanaise de 1970 à 1976. Sous sa
présidence, éclate la guerre civile et le début de l’occupation militaire syrienne. Il rencontre Mgr
Etchegaray lorsque celui-ci se rend au Liban en juillet 1985.

- Gemayel, Amine (né en 1942) : fils de Pierre Gemayel, fondateur du parti des Kataëb, et frère du
président assassiné Béchir (ou Bachir) Gemayel. Il est président de la République libanaise de 1982
à 1988, dans un contexte d’occupation étrangère du territoire national (Syrie et Israël). Il reçoit Mgr
Etchegaray lors de la visite de celui-ci au Liban en 1985.

- Gemayel, Bechir (1947-1982) : fondateur de la milice des Forces libanaises. Prend la direction du
camp chrétien en éliminant ses rivaux politiques. Interlocuteur des Etats-Unis, il ouvre le dialogue
avec les pays arabes tout en passant une alliance politique et militaire avec Israël pour chasser les
Palestiniens du Liban. Souhaitant se débarrasser du problème palestinien tout en faisant la paix avec
Israël, il finit par déranger les intérêts des puissances régionales. Président élu, il est tué dans un
attentat à la dynamite avant son entrée en fonction. Son frère Amine lui succède.

- Gemayel, Pierre (1905-1984) : fondateur du parti Kataeb. Opposant au mandat français sur Liban,
il devient ensuite le chef de fil des mouvements de droite, majoritairement chrétien après la guerre
civile de 1958. Il est député de Beyrouth jusqu’à sa mort et occupe plusieurs postes ministériels. Il
est  opposé à la  présence palestinienne au Liban puis à celle des Syriens après l’avoir  accueilli
favorablement.

192



- Charles Helou (1913-2001) : président de la République libanaise de 1964 à 2001. Il rencontre
Mgr Etchegaray au cours de la visite de celui-ci en juillet 1985.

-  Joumblatt,  Kamal  (1917-1977) :  homme  politique  libanais,  fondateur  du  Parti  socialiste
progressite et dirigeant druze. Il meurt assassiné en 1977.

- Karamé, Rachid (1921-1987) : Président du Conseil des ministre libanais à huit reprises (1955-
1956 ; 1958-1960 ; 1961-1964 ; 1965-1966 ; 1966-1968 ; 1969-1970 ; 1975-1976 ; 1984-1987), il a
également occupé plusieurs postes ministériels. C’est un acteur politique important lors de la guerre
civile au Liban entre 1975 et 1990. Il meurt dans un attentat en 1987.

- Khaled, Hassan (1921-1989) : grand mufti et leader de la communauté sunnite libanaise.

- Mgr Angeloni, Luciano (1917-1996) : nonce apostolique au Liban de 1982 à 1989 après avoir été
prononce pour le Malawi et la Zambie. Il est par la suite nommé nonce apostolique au Portugal de
1989 à 1993. Il accompagne Mgr Etchegaray au long de sa visite en juillet 1985.

- Mgr Gatti, Luigi (né en 1946) : jeune prêtre, il est assigné à la Secrétairerie d’État. C’est à ce titre
qu’il accompagne Mgr Etchegaray au Liban en 1985, ayant une très bonne connaissance du Proche-
Orient.

- Mgr Koraiche, Antoine-Pierre (1907-1994) : Patriarche maronite d’Antioche et de tout l’Orient de
1975 à 1986. Il est créé cardinal de l’église catholique par le pape Jean-Paul II en 1983.

Mgr Etchegaray face à Fidel Castro (nuit du 30 au 31 décembre 1988)

- Castro, Fidel (1926-2016) : surnommé le Líder maximo, il est président du Conseil des ministre de
1959 à 2008, fonction qu’il cumule avec celle de Président du Conseil d’État de la République de
Cuba de 1976 à 2008. Il est également le Premier secrétaire du Parti communiste cubain de 1965 à
2011.

- Carneado, José Felipe (1915-1993) : chargé des affaires religieuses au sein du Parti communiste. Il
est l’un des témoins de la rencontre entre Fidel Castro et Mgr Etchegaray dans la nuit du 30 au 31
décembre 1988.

- Diego Bello Caridad : ancienne secrétaire des Jeunesses communistes, elle prend la succession de
José Felipe Carneado en tant que chargé des affaires religieuses du Parti communiste.

-  Dr  Davila  Lage,  Carlos  (né  en  1951) :  membre  du  Politburo  du  Parti  communiste  cubain  et
secrétaire exécutif du Conseil d’État.

- Dr Alarcón de Quesada, Ricardo (né en 1937) : ministre des Affaires étrangères cubain entre 1992
et 1993.

- Mgr Ortega, Jaime (1936-2019) : archevêque de La Havane de 1981 à 2016, il est créé cardinal en
1994 par le pape Jean-Paul II.

193



- Mgr Pierre, Christophe (né en 1946) : chargé d’affaires de la nonciature à La Havane, il devient
ensuite  nonce  apostolique  en  Haïti  (1995-1999),  en  Ouganda  (1999-2007),  au  Mexique  (2007-
2016). Depuis 2016, il est nonce apostolique aux États-Unis. Il est l’un des témoins de la rencontre
entre Fidel Castro et Mgr Etchegaray dans la nuit du 30 au 31 décembre 1988.

-  Mgr  Pironio,  Eduardo  Francisco  (1920-1998) :  Evêque  de  La  Plata  et  président  du  Conseil
pontifical pour les laïcs de 1984 à 1996. Il est créé cardinal par le Pape Paul VI le 24 mai 1976.

- Mgr Tauran, Jean-Louis (1943-2018) : archevêque de Bordeaux, secrétaire pour les Relations avec
les Etats de la Secrétairerie d’État de 1990 à 2003, avant de devenir Archiviste des archives secrètes
du Vatican et Bibliothécaire de l’Église catholique romaine (2003-2007). Il est ensuite président du
Conseil pontifical pour le dialogue interreligieux (2007-2018). C’est lui qui annonce l’élection du
cardinal Bergolio qui prend le nom de François en 2013.

- Rodríguez, Carlos Rafael (1913-1997) : vice-président du conseil d’État cubain de 1976 à 1993.

Yougoslavie (1990-1995)

- Granić, Mate (né en 1947) : diplomate et ministre des Affaires étrangères de 1993 à 2000, vice-
président du gouvernement.

- Halilovic, Ibrahim (1946-1998) : mufti de Banja Luka

- Itzebegović, Alija (1925-2003) : président de la Bosnie-Herzégovine de 1990 à 1996.

-  Karadžić,  Radovan (né en 1945) :  premier  président  de la République serbe de Bosnie,  il  est
accusé de purification ethnique, portant notamment la responsabilité du massacre de Srebrenica. Il
est condamné à l’emprisonnement à vie pour crimes contre l’humanité en mars 2019.

- Mgr Irénée de Serbie (né en 1930) : métropolite de Novi-Sad, Patriarche de Serbie depuis janvier
2010.

- Mgr Jovan : métropolite de Voïvodine

-  Mgr  Komarica,  Franjo  (né  en  1946) :  évêque  de  Banja-Luka  depuis  1989.  Président  de  la
Conférence des évêques de Bosnie-Herzégovine, il  vient en aide aux gens pendant la guerre de
Yougoslavie et est récompensé par l’Union européenne.

- Mgr Kuharić, Franjo (1919-2002) : archevêque de Zagreb de 1970 à 1997.

- Mgr Montalvo, Gabriel (1930-2006) : membre du service diplomatique du Saint-Siège, il a été
successivement  été  nonce  apostolique  pour  le  Honduras  et  le  Nicaragua,  prononce  et  délégué
apostolique en Algérie, Tunisie et Lybie avant de devenir nonce apostolique en Yougoslavie, ou il
est le témoin des guerres d’indépendance.

-  Mgr Martin,  Darmuid (né en 1945) :  Archevêque de Dublin depuis  2004, il  a auparavant  été
observateur permanent du Saint-Siège aux Nations Unies et à l’OMC de 2001 à 2003, membre du
Conseil pontifical Justice et Paix (sous-secrétaire en 1986, secrétaire en 1994). C’est à ce titre qu’il
accompagne Mgr Etchegaray en Bosnie en 1992.

194



-  Mgr  Périsset,  Jean-Claude  (né  en  1939) :  diplomate  du  Saint-Siège,  il  accompagne  Mgr
Etchegaray en Bosnie en mai 1993.

- Mgr Puljić, Vinko (né en 1945) : Cardinal-archevêque de Sarajevo depuis 1990. Il rencontre Mgr
Etchegaray lors de la venue de celui-ci à Sarajevo dans le contexte de la guerre de Bosnie.

- Milošević, Slobodan (1941-2006) : président de la République de Serbie de 1989 à 1997 puis
président de la République fédérale de Yougoslavie de 1997 à 2000. Il est accusé de crimes contre
l’humanité, génocide et crimes de guerre. Sa mort en 2006 entraîne l’arrêt de son procès. Il est avec
Franjo Tuđman, un des artisans du renouveau nationaliste. 

- Ogata, Sadako (1927-2019) : Présidente de l’Unicef de 1978 1979, elle est ensuite présidente du
Haut commissariat aux Réfugiés de 1990 à 2000. C’est elle qui donne l’autorisation à Etchegaray de
se rendre à Sarajevo en 1992.

- Paul (ou Pavle) II (1914-2009) : Patriarche de Serbie de 1990 à 2009. Pendant son règne, il est
confronté à l’implosion de la Yougoslavie et ses conséquences.

- Tuđman, Franjo (1922-1999) : premier président de la Croatie indépendante de 1990 à 1999. Il
contribue, avec le Serbe Slobodan Milošević, à la chute de la Yougoslavie et à la renaissance du
nationalisme. 

- Selimoski, Jakub (1946-2013) : Grand Mufti de Yougoslavie de 1990 à 1993.

Rwanda (1994)

- Kagamé, Paul (né en 1957) : colonel du Front patriotique rwandais, il devient le nouvel homme
fort du Rwanda suite à la victoire obtenue en juillet 1994 sur les Forces armées rwandaises. Il est
vice-Président de la République rwandaise et ministre de la Défense entre 1994 et 2000. Depuis
2000,  il  est  président  de la  République  rwandaise.  Il  occupe également  entre  2018 et  2019,  la
présidence de l’Union africaine.

- Kambanda, Jean (né en 1955) : Premier ministre du gouvernement intérimaire qui se met en place
à la suite de l’assassinat de Juvénal Habyarimana. Son gouvernement orchestre le génocide des
Tutsis. Accusé de génocide, il plaide coupable devant le TPIR.

- Mgr Nguyen Van Tôt, Pierre (né en 1949) : chargé d’affaires de la nonciature du Rwanda en 1994,
il  devint  par  la  suite  nonce  apostolique  au  Bénin  (2002-2005),  au  Tchad  et  en  République
Centrafricaine (2005-2008), au Costa Rica (2008-2014) et enfin au Sri Lanka (2014-2020).

- Mgr Nsengiyumva, Thadée (1949-1994) : évêque de Kabgayi de 1989 à 1994. Président de la
Conférence des évêque du Rwanda, il est assassiné en même temps que l’archevêque de Kigali et
l’évêque de Byumba en juin 1994.

- Mgr Nsengiyumva, Vincent (1936-1994) : Archevêque de Kigali de 1976 à 1994. Il est assassiné
en même temps que l’évêque de Byumba et l’évêque de Kabgayi en juin 1994.

195



- Mgr Rubweyanga, Frédéric (né en 1931) : évêque de Kibungo de 1992 à 2007. Il accompagne
Mgr Etchegaray dans la seconde partie de sa mission au Rwanda.

- Mgr Ruzindana, Joseph (1943-1994) : évêque de Byumba, il est assassiné en même temps que
l’archevêque de Kigali et l’évêque de Kabgayi en juin 1994.

- Père Sibomana, André (1954-1998) : prêtre et journaliste rwandais, il devient une cible privilégiée
lors du génocide, ce qui l’oblige à fuir la capitale rwandaise. Usant de sa position pour sauver la vie
de beaucoup, il devient une figure exemplaire au Rwanda. Malade, il refusa de se faire soigner en
Europe afin de rester auprès de son peuple et au milieu des souffrances de son pays.

- Père Ćurić, Vjekoslav (1957-1998) : franciscain croate, il est curé du diocèse de Kabgayi. Il vient
en aide aux réfugiés déplacés,  notamment en leur apportant une aide médicale.  Il condamne la
violence et appelle à la paix. S’opposant  souvent aux milices des Interahamwe, il est assassiné en
1998.

- Sindikubwabo, Théodore (1928-1998) : président par intérim de la République rwandaise entre le
09 avril et le 19 juillet 1994, il meurt en mars 1998 sans avoir été inculpé par le TPIR.

- Uwilingiyimana, Agathe (1953-1994) : Hutue modéré opposé au  Hutu Power, elle est Première
ministre du Rwanda de juillet 1993 à avril 1994. Après la mort du président Habyarimana, elle est
l’un des successeurs légaux pour assurer le maintien du calme. Cependant, les états-majors des FAR
et de la gendarmerie refusèrent de lui accorder ce pouvoir. Elle fut assassinée dans les premières
heures du génocide rwandais.

Bethléem (mai 2002)     :  

-  Arafat,  Yasser  (1929-2004) :  président  de  l’Autorité  palestinienne.  Son quartier  général  de  la
Moukataa est également assiégé par les forces israéliennes lors du déclenchement de l’opération
« Rempart » en 2002.

- Abbas, Mahmoud (né en 1935) : surnommé Abou Mazem, il est l’un des lieutenants de Yasser
Arafat et son premier ministre en 2003. Il lui succède en 2005 et devient également le secrétaire
général de l’OLP de 2005 à 2015.

- Fr. Battistelli, Giovanni, ofm (1933-2011) : custode de Terre Sainte (équivalent d’une province
franciscaine), il avait comme responsabilité la garde des Lieux Saints catholiques à Jérusalem et
dans le reste de la Terre sainte. En tant que tel, il a été le témoin et l’un des acteurs du siège de la
Basilique de la Nativité (2002).

- Barak, Ehud (né en 1942) : plusieurs fois ministre, il devient leader du parti travailliste et exerce la
fonction de Premier ministre de 1999 à 2001.

-  Mgr Gourion,  Jean-Baptiste  (1934-2005) :  juif  converti,  il  entre  à  l’abbaye du village à  forte
majorité musulmane d’Abu Gosh, près de Jérusalem. Il en est le prieur lorsqu’il est nommé évêque
auxiliaire de Mgr Sabbah, le patriarche latin de Jérusalem. Il reçoit la consécration épiscopale des
mains de Mgr Sabbah et de Mgr Etchegaray le 09 novembre 2003. Ce dernier dira : «  un juif
converti  devenant  l’auxiliaire  d’un Palestinien  lequel  présidait  la  liturgie  en  hébreu,  quel  beau
symbole »

196



-Katsav Moshe (né en 1945) : président de l’État d’Israël de 2000 à 2007.

- Peres Shimon (1923-2016) : ministre des Affaires étrangères de 2001 à 2002, il a occupé plusieurs
postes ministériels  entre 1970 et  2002. Premier ministre d’Israël entre 1995 et 1996, il  succède
ensuite à Moshe Katsav en tant que président de l’État d’Israël de 2007 à 2014. Suite au décès
d’Ariel Sharon en 2014, il est le dernier de la génération des pères fondateurs de l’État d’Israël.

- Mgr Sabbah, Michel (né en 1933) : en 1987, alors que la tradition veut que ce soit un Italien qui
soit nommé à la tête du patriarcat latin de Jérusalem, le pape Jean-Paul II choisi de nommer cet
ecclésiastique palestinien. Il occupe cette fonction jusqu’en 2008 date à laquelle il démissionne pour
raison d’âge. Lors du siège de la basilique de la Nativité, il est en première ligne pour obtenir la
levée du siège et préside une messe de « reconsécration » avec le cardinal Etchegaray, le nonce et le
custode de Terre Sainte, Fr. Giovanni Battistelli.

-  Mgr Pietro  Sambi  (1938-2011) :  prononce  au Burundi  (1985-1991)  puis  en  Indonésie  (1991-
1998), il est nommé délégué puis nonce apostolique pour Jérusalem et la Palestine, fonction qu’il
occupe de 1998 à 2005. C’est en cette qualité qu’il est confronté au siège de la Basilique de la
Nativité en 2002, pendant lequel il accompagne le cardinal Roger Etchegaray, venu participer aux
négociations pour la levée du siège.

- Sharon, Ariel (1928-2014) : après avoir mené une carrière militaire pendant laquelle il participe
aux guerres israélo-arabes de 1948, de Suez, des Six-Jours et du Kippour, il occupe plusieurs postes
ministérielles avant de devenir Premier ministre d’Israël de 2001 à 2006.

Irak, la «     mission au bout de l’espoir (février 2003)  

- Annan, Kofi (1938-2018) : Secrétaire général des Nations Unies de 1997 à 2006.

- Aziz Tarek (1936-2015) : vice-Premier ministre d’Irak en 2003, il a occupé le poste de ministre
des Affaires étrangères irakiens entre 1983 et 1991.

- Mgr Coppola Franco (né en 1957) : actuel nonce au Mexique (depuis 2016), après avoir été nonce
apostolique en Afrique (Burundi, République centrafricaine, Tchad), il est, au début de sa carrière,
conseiller de nonciature pour les relations avec les États de la Secrétairerie d’État et accompagne
Mgr Etchegaray en Irak lors de sa mission pour tenter de sauver la paix.

- Mgr Delly, Emmanuel III Karim (1927-2014) : Patriarche chaldéen de Babylone et Archevêque de
Bagdad (2003-2012), il est au moment de l’intervention américaine en Irak, archevêque titulaire de
Kaskar dei Caldie.

- Mgr Filoni, Fernando (né en 1946) : nonce en Irak et en Jordanie de 2001 à 2006. C’est le seul
ambassadeur à demeurer sur place au plus fort du conflit alors que les autres ambassadeurs ont
quitté la région.

-  Hussein,  Saddam (1937-2006) :  président  de la  République d’Irak de 1979 à 2003, il  occupe
également le poste de Premier ministre de 1979 à 1991 puis de 1994 à 2003. Sa décision d’envahir
le Koweit en 1990 provoque la première Guerre du Golfe. La défaite de l’Irak n’entraîne pas la
chute de Saddam Hussein mais son arsenal militaire est démantelé. Lors de l’invasion de l’Irak en

197



2003, son régime s’effondre en quatre semaines. Il échappe à la capture dans un premier temps,
mais, rattrapé et capturé, il est jugé et pendu en 2006.

- Mgr Laghi, Pio (1922-2009) : ancien délégué apostolique à Jérusalem et en Palestine de 1969 à
1974, prononce à Chypre de 1973 à 1974, il devient ensuite nonce apostolique en Argentine de 1974
à 1980, où il participe notamment à la résolution de la crise du canal de Beagle entre le Chili et
l’Argentine. Il est ensuite délégué apostolique aux États-Unis de 1980 à 1990, se liant d’amitié avec
George H. Bush. Il est ensuite préfet de la Congrégation pour l’éducation catholique de 1990 à
1999. Avant le déclenchement de l’invasion de l’Irak en 2003, il est envoyé à Washington pour faire
part de la position défavorable de l’Église, s’inscrivant dans le processus de recherche de la paix
voulu par Jean-Paul II.

- Ramadan, Taha Yassine (1938-2007) : Vice-président de l’Irak de 1991 à 2003, il est jugé puis
exécuté en 2007.

198



Table des illustrations
 Illustration 1: Missions du cardinal Etchegaray (en rouge) et visites pastorales du pape Jean-Paul II 
(en jaune)..............................................................................................................................................2
 Illustration 2: Le cardinal Etchegaray lors de la célébration des 25 ans de pontificat de Jean-Paul II 
en 2003 (La Vie du 12 septembre 2019).............................................................................................25
 Illustration 3: La Chine du Guomindang dans les années 1930 (l'Histoire)......................................26
 Illustration 4: La Chine et ses marges (l'Histoire).............................................................................27
 Illustration 5: Les révolutionnaires prennent le pouvoir à la Havane,1953-1959 (L'Histoire).........49
 Illustration 6: rencontre entre Mgr Etchegaray et Fidel Castro au Palais de la Révolution de La 
Havane, le 30 décembre 1988 (J'ai senti battre le coeur du monde)..................................................56
 Illustration 7: Guerre d'Indochine (1946-1954).................................................................................65
 Illustration 8: Partition de Genève, 1954 (L'Histoire).......................................................................67
 Illustration 9: Le Vietnam de 1954 à 1964 (l'Histoire)......................................................................68
 Illustration 10: La guerre du Vietnam, 1964-1975 (l'Histoire)..........................................................71
 Illustration 11: Démembrement et occupation de la Yougoslavie (1941-1945)................................85
 Illustration 12: La Yougoslavie en 1989 (Le Monde Diplomatique).................................................90
 Illustration 13: La Yougoslavie en 1992-1993..................................................................................92
 Illustration 14: La Yougoslavie en 1995............................................................................................98
 Illustration 15: La Yougoslavie en 1998............................................................................................99
 Illustration 16: La Yougoslavie en 1999 (Le Monde diplomatique)...............................................101
Illustration 17: Carte du Rwanda (Le Monde diplomatique)...........................................................102
 Illustration 18: Génocide du Rwanda (7 avril-17 juillet 1994) (L'Histoire)....................................108
 Illustration 19: Le Liban (Le Monde diplomatique)........................................................................116
 Illustration 20: Accords Sykes-Picot, 1916 (l'Histoire)...................................................................119
 Illustration 21: Traité de San Remo, avril 1920 (L'Histoire)...........................................................120
 Illustration 22: Répartition religieuse au Liban...............................................................................122
 Illustration 23: Division de Beyrouth entre 1975 et 1990 (Henry Laurens, la question de Palestine, 
tome 5)..............................................................................................................................................134
 Illustration 24: Le Liban Sud au moment du retrait israélien (Henry Laurens, la question de 
Palestine, tome 5).............................................................................................................................135
Illustration 25: Résolution 181 de l'Onu (l'Histoire)........................................................................140
Illustration 26: L'Etat d'Israël après la guerre des Six Jours (l'Histoire)..........................................141
Illustration 27: L'Etat d'Israël à la veille de la conférence de Camp David, 1993 (l'Histoire).........143
 Illustration 28: le cardinal Etchegaray rencontre Yasser Arafat à Rammalah, le 02 mai 2002 (La Vie
du 12 septembre 2019).....................................................................................................................152
 Illustration 29: Carte de l'Irak (Le Monde diplomatique)...............................................................154
 Illustration 30: Mgr Etchegaray face à Saddam Hussein, Bagdad, 15 février 2003 (Le Monde du 18
février 2003).....................................................................................................................................160
 Illustration 31: Guerre d'Irak (2003-2011)......................................................................................163

199



Table des matières
Remerciements.....................................................................................................................................1
Historiographie : les évolutions de l’Église de France.........................................................................2

1.  Évolutions des pratiques religieuses...........................................................................................3
2.  L’Église face à la guerre.............................................................................................................5
3.  Les initiatives pastorales : l’exemple des prêtres-ouvriers.........................................................7
4.  Les héritages du christianisme....................................................................................................9

Introduction........................................................................................................................................13
I. La pourpre cardinalice en pays rouge.............................................................................................26

1. « À la grâce de Dieu » : le cardinal Etchegaray en Chine.........................................................26
1.1. Contexte.............................................................................................................................26

1.1.1. La Chine nationaliste (1912-1949).............................................................................26
1.1.2. La Chine de Mao (1949-1976)...................................................................................27
1.1.3. La Chine après Mao (1976-2000)..............................................................................29
1.1.4. La Chine populaire face aux religions........................................................................31

1.2. Un « homme-vêtu-de-rouge » en terre communiste..........................................................37
1.2.1. Première visite du cardinal Roger Etchegaray en 1980.............................................37
1.2.2. Seconde mission en Chine du 03 au 08 septembre 1993...........................................43
1.2.3. Troisième et quatrième visites en Chine du 13 au 21 septembre 2000 et du 22 
septembre au 07 octobre 2003..............................................................................................45

2. Un cardenal basco francès face au líder máximo......................................................................48
2.1. Cuba et l’Église cubaine depuis 1959................................................................................48
2.2. Les relations entre le régime castriste et l’Église catholique à Cuba.................................54
2.3. Le cardinal Roger Etchegaray à la Havane (décembre 1988-janvier 1989)......................56
2.4. Nouvelles rencontres avec Fidel Castro en décembre 1992 et novembre 1994.................58

3. Un « grand bienfaiteur dans l'histoire du Vietnam ».................................................................61
3.1. Contexte : le Vietnam de 1975 à 1990...............................................................................61
3.2. Mgr Etchegaray au Vietnam...............................................................................................78

3.2.1. Prise de contact triomphale (1-14 juillet 1989)..........................................................78
3.2.2. Retour au Vietnam......................................................................................................80

3.3. Le Vietnam et les catholiques des années 1990 aux années 2000......................................81
II. Discours de guerre contre dialogue de paix...................................................................................85

1. Les guerres de Yougoslavie (1992-1995)..................................................................................85
1.1. Contexte.............................................................................................................................85

1.1.1. La Yougoslavie de 1918 à 1945..................................................................................85
1.1.2. Les religions en Yougoslavie......................................................................................89
1.1.3. La Yougoslavie titiste (1945-1980)............................................................................90
1.1.4. Dislocation de la Yougoslavie (1990-2001)...............................................................91

1.2. Le cardinal Etchegaray en Croatie et en Bosnie (1991-1995)...........................................95
1.2.1. Mission en Croatie en 1991........................................................................................95
1.2.2. Autres missions pour les Balkans (1992-2001)..........................................................98

1.3. Après les visites de Mgr Etchegaray................................................................................100
2. Le génocide du Rwanda...........................................................................................................104

2.1. Contexte...........................................................................................................................104
2.2. « Le plus grand chemin de croix de ma vie : La mission de paix du cardinal Etchegaray 
au « pays des Mille-Collines » du 22 au 29 juin 1994............................................................112
2.3. Après le génocide : un long chemin vers le pardon et la réconciliation...........................115

III. La Terre Sainte ensanglantée......................................................................................................118
1. « Liban, tu ne mourras pas ! »..................................................................................................118

200



1.1. Contexte...........................................................................................................................118
1.1.1. Le Liban, des origines à l’indépendance..................................................................118
1.1.2. Le Liban, de l’indépendance à la guerre civile (1943-1975)...................................125
1.1.3. Le Liban, entre guerre civile et influences étrangères (1975-1985).........................130

1.2. La visite du cardinal Roger Etchegaray en juillet 1985...................................................137
2. « Un scandale pour la chrétienté, scandale pour l’humanité » : le siège de la basilique de la 
Nativité (printemps 2002)............................................................................................................141

2.1. L’État d’Israël et la Palestine depuis 1948.......................................................................141
2.1.1. La Palestine de 1948 à 2000.....................................................................................141
2.1.2. La paix impossible et la seconde Intifada (2000-2002)...........................................143
2.1.3. Relations entre le Vatican et l’État d’Israël..............................................................146

2.2. Mgr Etchegaray à Bethléem : obtenir la levée du siège de la Nativité............................149
3. Irak, février 2003 : la « mission au bout de l’espoir ».............................................................153

3.1. Contexte...........................................................................................................................153
3.2. Éviter la guerre : Mgr Etchegaray face à Saddam Hussein..............................................160
3.3. Une mission jamais achevée : les suites de la visite du cardinal Etchegaray..................163

Épilogue............................................................................................................................................168
Sources et Bibliographie...................................................................................................................172

Sources.........................................................................................................................................172
Bibliographie...............................................................................................................................176

Annexes............................................................................................................................................182
Annexe 1 : Homélie du cardinal Etchegaray le 11 février 1984 à Notre-Dame-du-Liban de 
Marseille (Source : L'Evangile aux couleurs de la vie, pp. 105-108)..........................................182
Annexe 2 : Cérémonie de remise du prix Hophouët-Boigny pour la recherche de la paix, Unesco,
21 septembre 2004. Discours du Cardinal Roger Etchegaray, président émérite du Conseil 
pontifical « Justice et Paix », Lauréat du prix 2003.....................................................................185
Annexe 3 : Le cardinal Etchegaray par François Ribere.............................................................189

Index des noms.................................................................................................................................190

201


	Remerciements
	Introduction générale
	les évolutions de l’Église de France
	1. L’Église face à la guerre
	2. Les initiatives pastorales : l’exemple des prêtres-ouvriers
	3. Les héritages du christianisme

	Introduction
	I. La pourpre cardinalice en pays rouge
	1. « À la grâce de Dieu » : le cardinal Etchegaray en Chine
	1.1. Contexte
	1.1.1. La Chine nationaliste (1912-1949)
	1.1.2. La Chine de Mao (1949-1976)
	1.1.3. La Chine après Mao (1976-2000)
	1.1.4. La Chine populaire face aux religions

	1.2. Un « homme-vêtu-de-rouge » en terre communiste
	1.2.1. Première visite du cardinal Roger Etchegaray en 1980
	1.2.2. Seconde mission en Chine du 03 au 08 septembre 1993
	1.2.3. Troisième et quatrième visites en Chine du 13 au 21 septembre 2000 et du 22 septembre au 07 octobre 2003


	2. Un cardenal basco francès face au líder máximo
	2.1. Cuba et l’Église cubaine depuis 1959
	2.2. Les relations entre le régime castriste et l’Église catholique à Cuba
	2.3. Le cardinal Roger Etchegaray à la Havane (décembre 1988-janvier 1989)
	2.4. Nouvelles rencontres avec Fidel Castro en décembre 1992 et novembre 1994

	3. Un « grand bienfaiteur dans l'histoire du Vietnam »
	3.1. Contexte : le Vietnam de 1975 à 1990
	3.2. Mgr Etchegaray au Vietnam
	3.2.1. Prise de contact triomphale (1-14 juillet 1989)
	3.2.2. Retour au Vietnam

	3.3. Le Vietnam et les catholiques des années 1990 aux années 2000


	II. Discours de guerre contre dialogue de paix
	1. Les guerres de Yougoslavie (1992-1995)
	1.1. Contexte
	1.1.1. La Yougoslavie de 1918 à 1945
	1.1.2. Les religions en Yougoslavie
	1.1.3. La Yougoslavie titiste (1945-1980)
	1.1.4. Dislocation de la Yougoslavie (1990-2001)

	1.2. Le cardinal Etchegaray en Croatie et en Bosnie (1991-1995)
	1.2.1. Mission en Croatie en 1991
	1.2.2. Autres missions pour les Balkans (1992-2001)

	1.3. Après les visites de Mgr Etchegaray

	2. Le génocide du Rwanda
	2.1. Contexte
	2.2. « Le plus grand chemin de croix de ma vie : La mission de paix du cardinal Etchegaray au « pays des Mille-Collines » du 22 au 29 juin 1994.
	2.3. Après le génocide : un long chemin vers le pardon et la réconciliation


	III. La Terre Sainte ensanglantée
	1. « Liban, tu ne mourras pas ! »
	1.1. Contexte
	1.1.1. Le Liban, des origines à l’indépendance
	1.1.2. Le Liban, de l’indépendance à la guerre civile (1943-1975)
	1.1.3. Le Liban, entre guerre civile et influences étrangères (1975-1985)

	1.2. La visite du cardinal Roger Etchegaray en juillet 1985

	2. « Un scandale pour la chrétienté, scandale pour l’humanité » : le siège de la basilique de la Nativité (printemps 2002)
	2.1. L’État d’Israël et la Palestine depuis 1948
	2.1.1. La Palestine de 1948 à 2000
	2.1.2. La paix impossible et la seconde Intifada (2000-2002)
	2.1.3. Relations entre le Vatican et l’État d’Israël

	2.2. Mgr Etchegaray à Bethléem : obtenir la levée du siège de la Nativité

	3. Irak, février 2003 : la « mission au bout de l’espoir »
	3.1. Contexte
	3.2. Éviter la guerre : Mgr Etchegaray face à Saddam Hussein
	3.3. Une mission jamais achevée : les suites de la visite du cardinal Etchegaray


	Épilogue
	Sources et Bibliographie
	Sources
	Bibliographie

	Annexes
	Annexe 1 : Homélie du cardinal Etchegaray le 11 février 1984 à Notre-Dame-du-Liban de Marseille (Source : L'Evangile aux couleurs de la vie, pp. 105-108)
	Annexe 2 : Cérémonie de remise du prix Hophouët-Boigny pour la recherche de la paix, Unesco, 21 septembre 2004. Discours du Cardinal Roger Etchegaray, président émérite du Conseil pontifical « Justice et Paix », Lauréat du prix 2003
	Annexe 3 : Le cardinal Etchegaray par François Ribere

	Index des noms

