
Maïté RECASENS

LES CONTRADICTIONS DE LA MÉMOIRE

Commémoration et oubli des Guerres de Religion à Toulouse

(1562-1862)

Mémoire de master 2 recherche – Histoire et civilisation moderne et contemporaine

Sous la direction de Valérie SOTTOCASA

Université Toulouse – Jean Jaurès

UFR Histoire, Histoire de l’art et Archéologie

Juin 2016

 

 

 



REMERCIEMENTS

Avant tout, je tiens à remercier ma directrice de recherches, madame Valérie Sottocasa pour

son  aide,  sa  disponibilité  et  sa  bienveillance.  De  même,  il  me  semble  indispensable

d’exprimer toute ma gratitude envers madame Valérie Dumoulin grâce à laquelle j’ai eu

l’idée de travailler sur la mémoire de la guerre civile de 1562 et qui m’a permis d’avoir

accès de nombreuses sources indispensables à cette étude.

Un  grand  merci  à  monsieur  Géraud  de  Lavedan  et  à  tous  les  archivistes  des  archives

municipales de Toulouse pour leur gentillesse et leur disponibilité. Je tiens aussi à évoquer

la générosité de monsieur Philippe Foro qui, apprenant le sujet de mes recherches, m’a fait

visiter la basilique Saint Sernin.

Je n’oublie pas Thomas Guiresse, étudiant en occitan à la faculté Toulouse II Jean Jaurès,

qui a généreusement proposé de traduire les chansons en occitan sur lesquelles je travaille.

De la même façon, je tiens à exprimer toute ma gratitude envers l’équipe occitaniste de la

bibliothèque municipale de Toulouse pour le temps qu’elle a bien voulu m’accorder.

Pour finir, merci à mes patients relecteurs, ma mère, ma sœur et Julien pour le temps

qu’ils m’ont accordé et à tant d’autres personnes que je ne peux nommer mais qui je l’espère

ont conscience de ma reconnaissance.

1



LISTE DES ABRÉVIATIONS

ADGH : Archives départementales de la Haute-Garonne

AMT : Archives municipales de Toulouse

BMT : Bibliothèque municipale de Toulouse

BnF : Bibliothèque nationale de France

BSHPF : Bibliothèque de la Société de l’histoire du protestantisme français

BUT1 : Bibliothèque universitaire de Toulouse 1 Capitole

2



INTRODUCTION

En 1562, les autorités toulousaines ordonnent « qu’il seroit fait annuellement le 17

mai, jour de la Délivrance de la Ville, une procession générale » en signe de reconnaissance

envers Dieu pour avoir sauvé la ville de la menace protestante1. En 1792, les révolutionnaires

toulousains écrivent que cette procession se fait « en mémoire de la perfidie qui avoit fait

périr plus de 4000 citoyens2 ». Ces deux points de vue s’opposent. Cela nous a amené à nous

intéresser aux contradictions de la mémoire. Délivrance ou massacre, la mémoire n’est pas la

même. Dans le premier cas, elle est un souvenir glorieux et victorieux que l’on célèbre. Dans

le second, il s’agit d’un acte barbare et déshonorant qu’il faut effacer. Les termes utilisés par

les auteurs renforcent cet antagonisme. La délivrance ramène à une action qui libère de la

servitude, du mal et débarrasse de ce qui gêne. Au contraire, la perfidie renvoie à un acte

fourbe, sournois et déloyal.

La mémoire est une redéfinition du passé, elle ne restitue pas la réalité d’une action

mais son ressenti.  Selon Philippe Joutard,  il  arrive même qu’une communauté « fonde sa

légitimité  et  son  identité  sur  le  souvenir  historique.  Mais,  dans  ce  cas,  la  mémoire  est

terriblement  simplificatrice :  elle  s’organise  autour  d’un  événement  fondateur,  les  faits

antérieurs ou postérieurs étant assimilés à celui-ci ou oubliés3 ». Dans le cadre de notre étude

l’événement fondateur de la mémoire est un épisode des Guerres de Religion. Travailler sur

cette  mémoire  entre  1562 et  1862,  c’est  essayer  de  comprendre  comment  la  Délivrance

devient massacre. Les évolutions de la mémoire sont considérées sur le temps long. Durant

trois cents ans, elles fluctuent à des rythmes différents. Ces fluctuations sont corollaires de

1 Annales de la ville de Toulouse depuis la reunion de la comte de Toulouse à la Couronne : avec un abrege de
l’ancienne  histoire  de  cette  ville  et  un  recueil  de  divers  titres  et  actes  pour  servir  de  preuves  ou
d’eclaircissement à ces Annales. Premiere partie a laquelle on a ajoute une dissertation sur l’or de Toulouse ;
& une table alphabetique des noms des Capitouls, dont les elections sont contenues dans ce volume. Par M.
G.  Lafaille,…[Illustrations  d’Antoine  Rivalz].  Seconde  partie  a  laquelle  on  a  ajoute  des  additions  à  la
premiere partie, & plusieurs pieces importantes concernant les fiefs nobles & roturiers de la senechaussee de
Toulouse & du reste du Languedoc, & l’exemtion de cette province des droits d’assise ou assignat, & autres  :
avec une Table alphabétique des noms des Capitouls dont les élections sont contenues dans ce volume.  A
Toulouse : chez Guillaume-Louis Colomyez : Jerome Posuel, Germain de la Faille, p. 244.

2 Gallica : URL : http://gallica.bnf.fr/ark     :/12148/bpt6k51963m. Délibération du conseil général de la commune
de Toulouse [Microforme] : concernant la suppression de la procession du 17 mai, pp. 9-10. Joint en annexes.
(Annexe X. pp. 269-291)

3 JOUTARD Philippe, « Mémoire collective » dans Dictionnaire des sciences historiques, Presses Universitaire de
France, Paris, 1986, p. 448.

3

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k51963m


changements profonds de la société toulousaine. À travers leur attachement ou leur rejet de la

commémoration d’un événement  des Guerres  de Religion,  les  Toulousains signifient  leur

identité.

Nous  connaissons  mal  les  débuts  de  la  réforme à  Toulouse  si  ce  n’est  que  son

implantation commence dès les années 1530 et que son Église s’organise vraisemblablement

en 15584. La « nouvelle opinion » se répand et s’établit rapidement au sein des élites de la

ville : ecclésiastiques, hommes de lois, médecins, libraires, étudiants, négociants, marchands

et artisans5. Vers les années 1550, les réformés sont assez nombreux pour manifester leur foi

au  grand  jour.  Dès  lors,  ils  provoquent  les  catholiques  en  interrompant  les  messes,  en

renversant les croix des carrefours ou en s’attaquant aux images religieuses. La ville est alors

confrontée  au  problème  de  la  coexistence  religieuse  car  sa  population  est  restée  très

majoritairement attachée au catholicisme.

Au  début  de  la  décennie  1560,  les  relations  entre  catholiques  et  réformés  se

dégradent  dans  le  Midi  toulousain  et  particulièrement  à  Toulouse.  Les  incidents  se

multiplient,  notamment lors du carême de 1561 pendant  lequel un marchand réformé est

massacré par les catholiques pour avoir crié à un prédicateur « tu mens, moine hypocrite »6.

De  nombreuses  villes  de  la  région  passent  à  la  Réforme : Montauban,  Castres,  Gaillac,

Lavaur,  Revel,  Pamiers,  L’Isle  Jourdain.  L’inquiétude  des  catholiques  face  à  l’avenir  de

Toulouse, capitale du Languedoc, grandit.  D’autant qu’il  leur semble que les réformés se

rendent  maîtres  des  institutions  locales.  En  effet,  une  trentaine  de  parlementaires,  une

quinzaine de magistrats  du présidial,  et  la  moitié  des capitouls  de 1561 sont  acquis à  la

nouvelle  religion7.  La  peur  des  catholiques  est  amplifiée  le  6  février  1562,  lorsque  le

parlement enregistre l’édit de janvier, autorisant l’exercice du culte réformé à l’extérieur des

villes. Dès le lendemain, ils voient des prêches s’organiser devant la porte Montgaillard et un

temple de bois être construit devant la porte Villeneuve.

Le  1er  mars  1562,  les  hommes  du  duc  François  d’Alençon  massacrent  des
4 SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute  toulousaine  de  mai

1562 »,  Chrétiens  et  sociétés.  XVIe-XXIe siècles,  [En  ligne],  20  |  2013,  mis  en  ligne  le  11  juillet  2014.
URL : http://chretienssocietes.revues.org/3536, p. 33.

5 TAILLEFER Michel (dir.), Nouvelle histoire de Toulouse, Toulouse, Privat, 2002, p. 128.
6 SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute  toulousaine  de  mai

1562 », op. cit., p. 40.
7 TAILLEFER Michel (dir.), Nouvelle histoire, op. cit., p. 132.

4

http://chretienssocietes.revues.org/3536


protestants célébrant la messe à Wassy. Ces derniers étaient pourtant en dehors de la ville,

comme l’autorise l’édit de janvier. En réaction, Louis de Condé appelle à prendre les armes

pour soustraire le roi de l’influence de ses mauvais conseillers. Sous son commandement, les

réformés  s’emparent  de  nombreuses  villes  de  France  souvent  grâce  à  la  complicité  des

responsables  municipaux.  En  moins  de  trois  mois,  la  plupart  des  villes  du  Languedoc

tombent  entre  les  mains  des  réformés.  Toulouse  résiste  mais  la  violence  entre  les  deux

groupes ne cesse d’augmenter. Le 4 avril, les obsèques d’une femme d’artisan du faubourg

Saint-Michel  donnent  lieu  à  une  émeute  anti-protestante8.  Les  ecclésiastiques,  les

parlementaires et les bourgeois toulousains décident d’engager des mercenaires. Les capitouls

essaient  de faire  expulser  ces hommes d’armes,  le  parlement  casse leurs  ordonnances de

police. Au mois de mai 1562, la tension est à son comble.

Toulouse connaît alors la plus grave crise religieuse depuis le XIIIe siècle. Blaise de

Monluc,  représentant  du roi  en  Gascogne,  découvre  la  trahison d’un des  capitouls  qui  a

promis d’ouvrir les portes de la ville à Condé. Il envoie alors une lettre au parlement de

Toulouse  pour  dénoncer  le  complot9.  Les  capitouls  nient  vainement  l’existence  d’un  tel

accord et deviennent suspects aux yeux des catholiques. La paranoïa s’empare de la ville10.

Les réformés réagissent à cette défiance :  le 11 mai, une réunion entre les chefs du parti

protestant  a  lieu  chez  le  viguier  Portal.  Sous  l’influence  du  ministre  Barrelles,  ancien

cordelier, ils décident de prendre l’hôtel de ville dans la nuit. Les capitaines Saux, Soupet et

Sauxen dirigent l’attaque du Capitole. Ils s’en emparent dans la pénombre de la nuit, sans un

bruit11.

Le lendemain, la ville se réveille dans une étrange atmosphère. Durant cette journée,

les deux partis se structurent, aucun combat n’a lieu. Les parlementaires exigent que tous les

catholiques se rassemblent au palais du Parlement et prennent les armes contre la sédition. Ils

doivent signifier leur catholicité en portant une croix blanche sur leurs habits et en mettant

une bougie à leurs fenêtres. De plus, les capitouls en fonction sont destitués par le parlement

qui en nomme de nouveaux, réputés pour leur attachement à la religion catholique. Rien ne

8 Ibid, p. 132.
9 SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute  toulousaine  de  mai

1562 », op. cit., p. 34.
10 DAVIES Joan, « Persecution and Protestantism : Toulouse, 1562–1575 »,  The Historical Journal, mars 1979,

vol. 22, no 01, p. 42.
11 Histoire de M.G. Bosquet, sur les troubles advenus en la Ville de Tolose l’an 1562. Traduite de latin en

françois, & divisée par chapitres, Tolose, Par R. Colomiez, imprimeur juré de l’université, 1595, p. 104.

5



permet de savoir si les capitouls de 1562 font réellement partie du complot. Selon Pierre-Jean

Souriac, « ils furent dépassés par les événements lors de la prise de leur hôtel de ville, et

durent se résigner à jouer le rôle des traîtres que leur assigna le Parlement. Ils durent fuir la

ville pour sauver leur tête, même s’ils n’avaient pas cautionné le coup de force. La radicalité

protestante exploita leur soutien, la radicalité catholique s’en servit de bouc émissaire et la

volonté d’en découdre des deux bords les priva de toute possibilité de justification12 ».

Du 13 au 16 mai,  la ville est  plongée dans une guerre civile.  Ces journées sont

rythmées  par  de  nombreuses  batailles,  des  escarmouches,  des  violences  et  des  pillages.

Jusqu’au 15 mai, forces catholiques et réformées s’équilibrent. Le 16 mai, les catholiques

reçoivent de nombreux renforts qui modifient le rapport numérique entre les deux camps et

contraignent les réformés à capituler. Les archives de mai 1562 ayant été détruites, nous ne

connaissons pas les conditions de paix. Les catholiques assurent que la trêve accordait la

cessation des combats pour quelques heures. En revanche, les protestants prétendent qu’elle

leur permettait de quitter la ville sans craindre pour leur vie jusqu’au lendemain, dimanche 17

mai.  Selon  Pierre-Jean  Souriac,  il  est  vraisemblable  que  la  version  protestante  soit  plus

proche de la réalité13. D’ailleurs, si quelques-uns partent le soir même, la plupart choisissent

de quitter Toulouse après la messe dominicale de Pentecôte. La Cène ayant été célébrée dans

l’hôtel  de  ville,  ils  partent  par  la  porte  Villeneuve.  Là,  des  catholiques  toulousains

accompagnés  de  paysans  des  campagnes  environnantes  les  massacrent.  Le  nombre  de

victimes varie selon les versions et peut atteindre quatre mille personnes. Il est toutefois plus

probable qu’environ deux cents personnes aient été tuées ce jour-là14.

Dès lors, Toulouse devient un bastion catholique et s’engage dans une répression

très  forte  à  l’encontre  des protestants15.  Les  Toulousains  sont  précurseurs du mouvement

ligueur : dès mars 1563, capitouls et parlementaires s’unissent « pour la défense de la religion

catholique »16.  En 1585, ils adhèrent à la Sainte Ligue,  formée par le duc de Guise pour

s’opposer à l’accession au trône d’Henri de Navarre. Les ligueurs restent maîtres de la ville

jusqu’en 1596, année où ils acceptent de reconnaître Henri IV comme roi légitime de France.

Durant trente ans, la ville est plongée dans une guerre civile quasi permanente. Pourtant, la

12 SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute  toulousaine  de  mai
1562 », op. cit., p. 35.

13 Ibid., p. 35.
14 Ibid., p. 35.
15 DAVIES Joan, « Persecution and Protestantism : Toulouse, 1562–1575 », op. cit., p. 31-51.
16 TAILLEFER Michel (dir.), Nouvelle histoire, op. cit., p. 136.

6



mémoire  toulousaine  ne  retient  que  les  événements  de  mai  1562  et  particulièrement  la

Délivrance de la ville.

La  volonté  des  autorités  urbaines  fait  perdurer  la  mémoire  de  la  Délivrance,

contrairement à celle des autres épisodes des Guerres de Religion.  Aux lendemains de la

rémission protestante une des premières décisions des autorités est d’instituer une procession

solennelle remerciant Dieu d’avoir délivré la ville de l’hérésie. Le 24 mai 1562, la première

procession de la Délivrance a lieu. D’autres réalisations mémorielles sont mises en œuvre par

les autorités. Bosquet, avocat de la ville, est mandaté pour retracer l’histoire de la sédition

dans un écrit. La tête du seul capitoul capturé et exécuté est placée devant le Capitole. À côté,

une  plaque  de  marbre  rappelle  les  méfaits  des  capitouls  destitués.  Dans  une  volonté

d’oubliance et de paix du corps social, Charles IX interdit ces diverses mesures par un arrêt

du conseil privé du 8 juin 156317. Pourtant, la tête et la plaque restent devant le Capitole

jusqu’en 1565, année où le  roi se rend dans la  ville,  l’œuvre de Bosquet  est  rééditée en

français en 1565 et 1595 et la procession est célébrée jusqu’en 1792.

À la fin de chaque Guerre de Religion, une amnésie volontaire est imposée par la

royauté pour permettre au corps social de retrouver sa cohérence. Cette mesure est plus ou

moins efficace selon les villes. Toulouse ne souhaite pas se réconcilier avec les protestants

mais clame haut et fort qu’elle a réussi à les chasser. La fête de la Délivrance est un moyen

pour  elle  de  signifier  son  identité  et  devient  un  moment  clef  de  sa  vie  cérémonielle.

D’ailleurs,  lorsque  les  dates  de  la  Pentecôte  et  de  la  Délivrance  concordent,  c’est  la

célébration de la  Pentecôte qui  est  décalée18.  La  fête,  en tant  que commémoration de la

Délivrance,  a un caractère immuable.  Ainsi,  de l’écriture de l’histoire à sa représentation

artistique, la Délivrance est un élément essentiel du passé toulousain.

En  1662,  le  centenaire  de  la  Délivrance  préoccupe  fortement  les  autorités  qui

organisent  une  cérémonie  somptueuse.  Cent  ans  après,  alors  que  les  Toulousains  se

désintéressent  de  la  fête  religieuse19,  le  bicentenaire  de  la  Délivrance  est  l’acmé  de  la

célébration  de  la  mémoire.  De  par  le  contexte  dans  lequel  elle  se  déroule  et  la  date

anniversaire, la fête est encore plus grandiose que celle de 1662. Au XVIIIe siècle, la ville de
17 SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute  toulousaine  de  mai

1562 », op. cit., p. 53.
18 AMT. AA 304, pièce 4.
19 CASSAN Michel, dir. par  BENNASSAR Bartolomé,  La fête à Toulouse à l’époque moderne : De la fin du XVIe

siècle à la Révolution, Association des publications de l’Université de Toulouse-Le Mirail, Toulouse, 1980,
p. 233.

7



Toulouse est peuplée d’environ cinquante mille personnes dont deux cents protestants. Selon

David Bien, les catholiques sont « tolérants par indifférence » à cause de l’effritement du

sentiment religieux20.

Pourtant, au début des années 1760, les Toulousains redécouvrent l’intolérance. La

commémoration de l’expulsion des protestants de la ville se déroule alors qu’ils développent

de nouveau une crainte de la menace protestante. D’autant que les catholiques associent les

protestants au désordre, à la trahison et à la révolte et que la récente guerre des camisards a

réactualisé cette image. L’intendant Saint-Priest s’engage dans une politique anti-protestante

dès les années 1750. Le parlement de Toulouse est une des cours de justice les plus sévères

de  France  contre  « ceux  de  la  religion  prétendue  réformée ».  Les  Toulousains  se  voient

rappeler  à  chaque  condamnation  de  protestants  que  leur  culte  est  interdit  depuis  la

Révocation de l’Édit de Nantes de 1685.

Les circonstances locales et nationales des années 1761-1762 exaltent l’intolérance

toulousaine. Engagée dans la guerre de Sept Ans depuis 1756, la France est opposée à des

puissances protestantes : l’Angleterre et la Prusse. Le conflit, désavantageux pour la France,

entraîne des conditions économiques et sociales éprouvantes pour sa population. La hausse

du  prix  des  grains  et  les  migrations  d’ouvriers  agricoles  vers  Toulouse  accroissent  les

frustrations locales. Les Toulousains désignent alors un bouc émissaire parfait : le protestant.

L’affaire Rochette, celle des frères Grenier et celle de Calas amplifient ce phénomène. À

Caussade,  petite ville au nord de Montauban, le pasteur Rochette et  deux gentilshommes

protestants, les frères Greniers, sont arrêtés. Des protestants tentent de sauver leur ministre,

tous sont arrêtés et conduits à Toulouse. Dans la ville, le bruit court qu’ils ont pris les armes

et saccagé Caussade21. Avant même que les prisonniers n’arrivent dans la ville, la rumeur se

répand  que  des  cavaliers  inconnus  sont  à  Toulouse  pour  sauver  les  protestants.  Malgré

l’exécution de Rochette et des frères Grenier, la crainte ne s’apaise pas.

La panique est à son comble lorsque l’affaire Calas éclate. Les détails de l’affaire

sont nombreux, les études de David Bien,  José Cubéro,  Janine Garrisson et  le master de

Matthieu Palat les développent22. Il est important de rappeler cette affaire pour mettre en
20 BIEN David D., L’affaire Calas, Eché., Toulouse, 1987, pp. 27-43.
21 Ibidem., pp. 79-85.
22 Ibidem ;  CUBERO José-Ramón,  L’affaire  Calas :  Voltaire  contre  Toulouse,  Paris,  Perrin,  1993,  331  p. ;

GARRISSON Janine,  L’affaire  Calas :  miroir  des  passions  françaises,  Paris,  Fayard,  2004,  262  p. ;  PALAT

Matthieu, mem. de maîtrise sous dir. de  SOTTOCASA Valéry,  L’opinion publique à Toulouse durant l’Affaire
Calas (1755-1770), Université de Toulouse-Le Mirail, UFR Histoire, histoire de l’art et arts plastiques, 1999,

8



avant son impact sur la paranoïa des années 1760. Le 13 octobre 1761 au soir, Marc-Antoine

Calas est retrouvé pendu dans sa maison. Les Calas crient à l’assassin avant de changer de

version et d’affirmer que Marc-Antoine s’est suicidé. Rapidement, son père, Jean Calas, et

l’intégralité de la maison – dont une servante catholique et un jeune invité, Gaubert Lavaisse

– sont  accusés du meurtre.  La rumeur d’un complot  se  développe :  les Calas  et  tous les

protestants se sont associés pour assassiner Marc-Antoine avant qu’il ne se convertisse au

catholicisme. Née quelques jours après l’affaire, cette rumeur est encouragée par l’attitude

des autorités. Notamment à cause d’un monitoire lu par les prêtres disant que Marc-Antoine

avait abandonné la religion protestante et allait se convertir au moment de son meurtre. Les

dires de Louis, un des fils des Calas, selon lesquels il a été maltraité du fait de sa conversion

accréditent cette thèse. Progressivement, les Toulousains sont persuadés de la culpabilité des

Calas. Marc-Antoine est enterré en grande pompe en 1761, tel un martyr catholique. Rochette

et les frères Greniers sont exécutés en février 1762, Jean Calas en mars.

Le contexte de guerre, la croyance en un complot protestant prêt à s’emparer de la

ville et les différentes affaires réactivent donc la peur et la haine des Toulousains face aux

protestants.  Ainsi,  la  célébration  des  deux  cents  ans  de  la  victoire  catholique  sur  les

protestants prend tout son sens.  Les autorités amplifient-elles les différentes actions pour

solliciter l’adhésion des Toulousains à la commémoration ? Ou est-ce le bicentenaire de la

Délivrance de la ville qui accroît les rumeurs ? Il est difficile de se positionner, peut-être est-

ce un mélange des deux. Quoiqu’il en soit, dans cette période de paranoïa, les Toulousains se

rattachent à leur passé pour signifier leur identité.

Voltaire,  en  partant  en  croisade  pour  la  réhabilitation  de  Calas,  s’appuie  sur  la

célébration du bicentenaire de la Délivrance pour dénoncer le fanatisme des Toulousains.

L’image de « Toulouse l’intolérante » se propage au sein des élites éclairées européennes.

Dès  lors,  la  mémoire  de  la  guerre  civile  de  1562  est  mise  à  mal  et  les  Toulousains

commencent  à  se  poser  la  question  de  la  tolérance  non  plus  par  indifférence  mais  par

idéologie. Trente ans après son apogée, cette cérémonie de l’Ancien Régime, venant d’un

vœu  capitulaire  et  célébrant  les  valeurs  de  l’Église,  se  heurte  à  la  Révolution : elle  est

interdite par une délibération du conseil général de la commune le 1er mai 179223. Toulouse,

traditionnellement  catholique,  devient  « ville  rouge »  sous  la  Révolution24.  Le  28  février

137 p.
23 Délibération du conseil général de la commune, op. cit. (Annexe X. pp. 269-291)
24 WOLFF Philippe, Histoire de Toulouse, Toulouse, Univers de France, 1994, chapitre X « la ville rose devient

9



1790,  la  municipalité  toulousaine  est  élue  pour  deux  ans  et  remplace  le  capitoulat.  Les

anciennes institutions sont supprimées et désavouées. Les équipes municipales toulousaines

sont confrontées à divers problèmes dont le plus important est sans doute la crise religieuse.

Entraînés dans la régénération de la France, la municipalité jacobine toulousaine souhaite

rompre avec l’Ancien Régime. Elle fait alors table rase de son passé et de sa mémoire. Dans

ce  cadre  de  tensions,  les  autorités  révolutionnaires  décident  d’interdire  la  fête  de  la

Délivrance.

La Révolution condamne la fête de la Délivrance au silence. La commémoration

tombe  dans  l’oubli  pendant  soixante-dix  ans.  Personnes  ne  s’empare  de  la  célébration

jusqu’en  1862,  année  du  tricentenaire  de  la  Délivrance.  Depuis  1852,  le  Second Empire

provoque  une  accalmie  politique  à  Toulouse  en  muselant  les  oppositions.  Le  conseil

municipal  est  dissous  au  lendemain  du  coup  d’État.  Les  maires  et  leurs  adjoints  sont

systématiquement nommés par les dirigeants de l’Empire.  La censure et l’étouffement du

conseil  municipal  ne  permettent  pas  de  mouvements  contestataires.  Le  ralliement  de  la

bourgeoisie  conservatrice  repose  sur  la  prospérité  économique  et  la  bienveillance  des

autorités municipales face aux catholiques. Au début du Second Empire, le catholicisme est à

son apogée.  Au niveau national comme au niveau local le nouveau pouvoir multiplie les

gestes envers l’Église. Dans les faubourgs toulousains, de nombreuses églises sont édifiées

ou restaurées. Les grandes processions se déroulent à nouveau dans le calme. En revanche,

dès  la  fin  des  années  1850 et  la  déclaration  de guerre  à  l’Autriche,  le  gouvernement  de

Napoléon  III  commence  à  surveiller  plus  étroitement  les  catholiques  et  l’Église.

L’archevêque de Toulouse, fervent opposant à la politique religieuse napoléonienne, restaure

dans ce contexte de tension la commémoration de la Délivrance.

une ville rouge (1789-1815), par Godechot », pp. 389-432.

10



Fête  de  la  Délivrance,  mémoire  des  Guerres  de  Religion  et  identité  urbaine

s’entremêlent à Toulouse. L’analyse de la commémoration met en avant ce que les autorités

désirent montrer de la mémoire et de l’identité de la ville. Cette identité est structurée autour

de valeurs religieuses provenant du souvenir de la Délivrance. Toulouse se définit comme un

bastion catholique. Son statut de capitale du Languedoc et de siège du diocèse, lui confère un

rôle de représentation de l’identité de la province. Pourtant, au tournant des années 1550, la

province est touchée par un éclatement confessionnel25. La célébration de la Délivrance est

un moyen pour Toulouse de nier cet éclatement et de valoriser le catholicisme au cœur du

croissant protestant. La ville brave la volonté royale et continue d’entretenir cette mémoire.

Le roi ne peut l’effacer à cause d’un consensus entre les autorités qui l’instituent et le peuple

qui la célèbre.

La mémoire de la Délivrance, notamment par le biais du rite commémoratif, permet

un consensus autour de l’identité toulousaine. Le bicentenaire de la Délivrance, apogée de la

fête,  est  un poste d’observation idéal pour comprendre les enjeux religieux, politiques et

mémoriels de la célébration.  Le succès de la procession de 1762 n’a d’égal que le nombre

d’écrits  traitant  de  l'« histoire  de  la  Délivrance »  imprimés  cette  année-là.  Les  différents

vecteurs de mémoire se recoupent à travers la procession. La fête aide à ne pas oublier et

permet de demander pardon. La procession, de par son tracé, relie les Toulousains aux lieux

de cette  mémoire.  Les nombreux écrits  traitant  de l'« histoire de la Délivrance »,  ou leur

réédition, cultivent une mémoire très catholique des « événements de mai ».  La Délivrance,

celle de 1562 et son rappel annuel du 17 mai, structure l’identité de « Toulouse la Sainte ».

À Toulouse, l’histoire officielle des Guerres de Religion est instituée à travers la

mémoire de la Délivrance. Cette histoire, confrontée à la Révolution, doit évoluer pour se

plier au roman national. Les évolutions de la mémoire et de ses contradictions montrent les

redéfinitions de l’identité urbaine de Toulouse. Évolutions qui se soldent par la mise en place

de l’oubli sur une mémoire qui a été structurante. Mémoires et oubli vont de pair dans notre

étude et il nous semble qu’ils obéissent aux mêmes règles et à la même volonté. Pour les

deux, il s’agit de la proclamation d’une identité par les autorités politiques et du consensus de

la population autour de celle-ci. L’oubli n’est pas l’inverse de la mémoire, c’est une de ces

manifestations. Plus généralement, c’est la redéfinition de l’identité des villes françaises sous

25 SOURIAC Pierre-Jean, Une guerre civile : affrontements religieux et militaires dans le Midi toulousain, 1562-
1596, Champ Vallon, Seyssel, 2008, p. 26.

11



la Révolution qui est remarquable à travers cette modification de la mémoire. Notre étude

aborde donc la question de la création de la mémoire officielle par des autorités locales mais

aussi, celle du roman national à partir de la Révolution.

Au prisme de la fête de la Délivrance, le consensus autour de l’identité toulousaine

peut  être  étudié.  La  mémoire  des  événements  de  mai  1562  met  en  avant  l’essence  de

« Toulouse  la  Sainte ».  La  commémoration  centralise  cette  identité  pour  l’imposer  aux

participants  du  rite  commémoratif.  En  1762,  elle  est  à  son  apogée  et  signifie  l’unité

toulousaine autour de la sainteté de la ville. Pourtant, le 1er mai 1792 les révolutionnaires

suppriment la fête et abolissent la mémoire des Guerres de Religion. Cette redéfinition de la

mémoire  toulousaine  ne  semble  pas,  étonnamment,  avoir  suscité  de  violences.  Deux

consensus contradictoires sont à étudier : après s’être unis autour de la commémoration, les

Toulousains  s’accordent  sur  son  rejet.  Élites  et  populations  ne  partagent  pas  la  même

mémoire de la Délivrance. Ils se retrouvent pourtant unis pour célébrer le bicentenaire en

1762 et pour supprimer la fête en 1792.

Le rejet  de la mémoire ne se situe pas dans le temps court  révolutionnaire mais

prend racine dans les trente années qui précédent l’interdiction. L’affaire Calas et Voltaire ont

une  influence  capitale  dans  la  pénétration  des  idées  des  Lumières  dans  la  ville,

particulièrement celle de la tolérance. La procession du 17 mai est toujours célébrée, mais

avec moins de pompe. Le traitement historiographique des Guerres de Religion en général et

de mai 1562 en particulier change. La fête de la Délivrance est présentée par une partie des

élites  françaises comme un archaïsme barbare et  intolérant.  La mémoire vient  ensuite  se

heurter à la mise en place du roman national et disparaît. Pourtant, en 1862 les catholiques

toulousains  s’en  emparent  à  nouveau  pour  signifier  leur  identité  et  s’opposer  au  régime

impérial. Finalement, entre mémoires et oubli, que révèle la mémoire de la Délivrance sur ce

que Toulouse veut dire d’elle ?

Pour  comprendre  les  contradictions  de  la  mémoire  toulousaine  des  Guerres  de

Religion,  nous  avons  décidé  de  travailler  sur  l’apogée  et  la  condamnation  d’une  de  ses

manifestations : la commémoration de la Délivrance. La première partie de notre étude est

consacrée à la construction du consensus autour de la mémoire de 1562 à 1762. Acmé de la

mémoire, le bicentenaire de la Délivrance signifie le consensus institutionnel autour de la

12



fête. L’identité de Toulouse en 1762 est proclamée par un peuple uni par la commémoration.

Elle met ainsi en scène une mémoire entretenue depuis plus de deux siècles.  La seconde

partie  de  notre  travail  est  consacrée  à  l’analyse  de  la  fin  de  ce  consensus.  Après  la

condamnation voltairienne, les Toulousains éclairés décomposent la mémoire des événements

de  mai  1562.  Ce processus  aboutit  lorsque  la  Révolution  impose  le  silence autour  de la

commémoration. Dernier sursaut avant un oubli séculaire, la mémoire refait pourtant surface

lors du tricentenaire de la Délivrance, en 1862.

13



ÉTUDE HISTORIOGRAPHIQUE

Avant de présenter notre démarche historiographique, il nous semble important de

définir les différents impératifs qui ont conduit à son élaboration. En premier lieu, notre étude

doit  s’est nourrie de lectures d’anthropologues, sociologues, psychologues, philosophes et

autres spécialistes des sciences sociales. Nous souhaitons ainsi inscrire nos travaux dans une

interdisciplinarité  essentielle  à  la  compréhension des faits  sociaux.  Cette  volonté découle

d’un présupposé scientifique : les sciences sociales doivent s’enrichir mutuellement. Elle est

aussi  le  fruit  de la  réalité  de notre  sujet.  La  discipline  historique  seule  n’aurait  pu nous

permettre  de  mener  à  terme  cette  étude.  L’histoire  de  la  mémoire  dispose  d’une

historiographie  très  développée  qui  s’appuie  sur  des  travaux  initiaux  de  sociologues  et

anthropologues.  La  notion  d’identité  est  plus  problématique  et  son  analyse  doit  être

rigoureuse. La difficulté de notre étude est de ne pas surinterpréter les sources en évoquant

une  symbolique  identitaire  lors  de  rites  religieux  ou  politiques.  Les  nombreux  travaux

d’anthropologues et de sociologues sur l’identité collective aident à éviter ces écueils.

Le  second  impératif  est  d’étudier  les  évolutions  de  la  mémoire  toulousaine  des

Guerres de Religion dans le temps long. L’analyse du traumatisme des événements de mai

1562 permet de comprendre les fluctuations de la représentation de l’identité de Toulouse

durant trois siècles. Il nous a fallu chercher les « traces » de la mémoire définies par Paul

Ricœur26.  Une  fois  définie,  cette  mémoire  a  été  analysée  en  prenant  en  compte  les

« sensibilités du passé » mises en avant par Philippe Joutard27. Ces sensibilités doivent être

comprises dans l’étude globale de la société. Leur contextualisation événementielle n’est pas

suffisante, ces évolutions doivent être replacées dans le paysage mental de la ville. Notre

étude s’efforce de comprendre les mentalités toulousaines durant deux, voire trois siècles.

Influencés par les recherches de Robert Muchembled, nous avons ainsi essayé de confronter

les mentalités populaires à la culture des élites28.

26 RICŒUR Paul, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, Éd. du Seuil, 2003, 689 p.
27 JOUTARD Philippe, La légende des Camisards : une sensibilité au passé, Paris, Gallimard, 1977, 439 p.
28 MUCHEMBLED Robert, Culture populaire et culture des élites dans la France moderne (XVe – XVIIIe siècles) ,

Essai, 2010, 398 p.

14



1. HISTORIOGRAPHIE DE LA MÉMOIRE

Décrire  sa  démarche  historiographique  équivaut  à  retracer  un  cheminement

intellectuel.  La  première  étape  du  nôtre  est  l’étude  de  l’histoire  de  la  mémoire.  Nos

recherches  analysent  différents  vecteurs  d’une  mémoire  traumatisante.  La  pluralité  des

mémoires nous a incité à chercher leurs contradictions. L’origine de notre questionnement est

d’ailleurs l’incompréhension de la suppression révolutionnaire de la fête de la Délivrance.

Cela nous a amené à étudier l’omniprésence du discours mémoriel lors de la commémoration

mais  aussi  son  silence  à  travers  l’oubli.  Le  point  crucial  de  notre  questionnement  est  la

dialectique autour de mémoires et oubli.

LA MÉMOIRE ET L’OUBLI

La  dissociation  entre  histoire  et  mémoire,  « divorce  libérateur »  applaudi  par

Tzvetan Todorov29, entraîne à partir des années 1970 une mutation de la mémoire nationale.

Dès lors,  la  mémoire tend à  se  substituer  à  l’histoire  et  le  témoin semble  avoir  plus  de

crédibilité que l’historien. Face à ce défi disciplinaire, l’histoire française tente de se libérer

de « l’hégémonie mémorielle30 » grâce à deux initiatives conjointes : les historiens décident

d’objectiver la mémoire en faisant son histoire et d’identifier voire légitimer leur pratique en

développant les  études  historiographiques.  L’histoire,  en  déplaçant  son  curseur  vers  les

représentations,  enfante une nouvelle  sous-discipline :  l’anthropologie historique.  Celle-ci,

étudiant notamment la mémoire collective et les représentations du passé partagées par un

groupe, se développe progressivement en histoire culturelle.

Selon Patrick-Michel Noël, doctorant à l’Université Laval, l’histoire de la mémoire

résulterait « d’un amalgame entre la réhabilitation historienne du vécu et une sociologie de la

mémoire  collective  inaugurée  par  Maurice  Halbwachs31 ».  En  effet,  ethnologues  et

29 TODOROV Tzvetan, Les abus de la mémoire, Paris, Arléa, 1998, 60 p.
30 NORA Pierre et CHANDERNAGOR Françoise, Liberté pour l’histoire, Paris, CNRS Éd, 2008, 58 p.
31 NOËL Patrick-Michel,  « Entre  histoire  de  la  mémoire  et  mémoire  de  l’histoire :  esquisse  de  la  réponse

épistémo-logique  des  historiens  au  défi  mémoriel  en  France »,  Conserveries  mémorielles.  Revue

transdisciplinaire de jeunes chercheurs, 15 avril 2011, no 9, p. 2-21.

15



sociologues  ont  travaillé  sur  la  mémoire  bien  avant  les  historiens.  En  1935,  Halbwachs

analyse déjà Les cadres sociaux de la mémoire. Son travail aboutit à un ouvrage publié à titre

posthume en 1950, la mémoire collective32. C’est cette notion de mémoire collective qui est

reprise par les historiens et en premier lieu par Pierre Nora qui la définit comme « ce qui reste

du passé dans le vécu des groupes, ou ce que les groupes font du passé33 ». En 1978, ce

dernier identifie l’histoire de la mémoire comme nouvel enjeu pour les historiens, à l’image

de ce  que les  mentalités  avaient  été  pour  la  génération précédente.  Une fois  ce chantier

ouvert,  les  historiens  élargissent  le  concept  de  mémoire,  notamment  en  y introduisant  la

mémoire nationale. C’est l’objet de l’étude colossale dirigée par Pierre Nora sur les lieux de

mémoire34.

La reconnaissance de l’objet mémoire est claire dès 1986, lorsque Philippe Joutard

inscrit la mémoire collective dans le Dictionnaire des sciences historiques35. Grand artisan de

l’histoire de la mémoire, cet historien est d’ailleurs un des auteurs qui a le plus marqué notre

étude. De sa thèse sur la mémoire de la guerre des Camisards36, soutenue en 1974, au récent

ouvrage sur l’Histoire et mémoires, conflits et alliance37, Philippe Joutard a bâti sa carrière

sur la mémoire – collective, orale ou nationale – et ses rapports ambigus et complexes avec

l’histoire.  En  analysant  la  mémoire  orale  au  sujet  de  la  guerre  des  Camisards,  Philippe

Joutard a démontré que des communautés ont fondé leur  légitimité autour d’un souvenir

historique. Sa thèse fait ressortir que la distinction entre mémoire collective – populaire et

orale – et  mémoire historique savante n’a pas lieu d’être.  Philippe Joutard encourage les

chercheurs non seulement à l’interdisciplinarité, dont il est un des précurseurs, mais aussi à

rechercher les « sensibilités du passé », l’opinion publique et plus largement les mentalités

collectives, pour comprendre la mémoire d’un événement. Nous aimerions répondre à cet

appel.

Un individu, comme une société, ne garde pas tout en mémoire ; globalement il ne

retient  presque rien.  Boris  Cyrulnik,  neurologue,  psychiatre,  ethnologue  et  psychanalyste

français relève dans un entretien mené par Denis Peschanski et édité en 2012 que le cerveau

humain dispose du même appareil pour construire la mémoire et imaginer38. La mémoire est
32 HALBWACHS Maurice, La mémoire collective, Nouvelle édition revue et augmentée, Paris, Albin Michel, 1997,

295 p.
33 NORA Pierre, Les lieux de mémoire, Nouv. éd., Paris, Gallimard, 1997, 4751 p.
34 Ibid.
35 JOUTARD Philippe, « Mémoire collective », op. cit., p. 447-449.
36 JOUTARD Philippe, La légende des Camisards : une sensibilité au passé, Paris, Gallimard, 1977, 439 p.
37 JOUTARD Philippe, Histoire et mémoires, conflits et alliance, Paris, La Découverte, 2013, 341 p.
38 PESCHANSKI Denis,  Entretien avec Boris Cyrulnik,  Mémoire et traumatisme : l’individu et la fabrique des

16



une recomposition du souvenir. Le récit qu’elle engendre n’est pas fidèle à la réalité mais

proportionnel  au traumatisme.  La mémoire fonctionne par réminiscences,  se situant entre

affirmation  et  oubli.  Boris  Cyrulnik  a  récemment  préfacé  un  ouvrage  dirigé  par  la

psychothérapeute  Joyce  Aïn  intitulé  Réminiscences  entre  mémoire  et  oubli…39.  Ces

différentes études mettent en avant la réciprocité entre la mémoire et l’oubli.

En 1792, la décision de décréter l’oubli perpétuel de la mémoire des Guerres de

Religion ressemble à un acte d’amnistie. Les historiographies de l’oubli et de l’amnistie sont

très lacunaires. L’histoire peine à retracer ce qui a été volontairement oublié. En 1997, Nicole

Loraux  publie  une  synthèse  de  ses  articles  et  contributions  sur  l’oubli  dans  la  mémoire

intitulée  La  cité  divisée40. Elle  présente  l’articulation  complexe  faisant  de  l’oubli  une

mémoire. Elle définit les lois d’amnistie comme l’obligation de se souvenir qu’il est interdit

de rappeler un fait. Dès lors, il s’agit d’une mémoire inversée. Dans le cadre de notre étude

nous nous sommes aussi inspirée des écrits de Saint Augustin41 et surtout de Paul Ricœur42.

Ces auteurs présentent l’oubli comme une redéfinition de la mémoire et non son absence.

Dans La mémoire, l’histoire et l’oubli, Paul Ricœur étudie les enjeux identitaires et

politiques des usages et des détournements ou abus de la mémoire et de l’oubli. Il définit

deux sortes d’oublis : l’un est source d’angoisse parce qu’« effacement des traces », l’autre

plus positif est dit « oubli de réserve ». Cette seconde idée fait référence à la théorie d’Henri

Bergson d’un oubli  réversible43.  Elle renvoie aussi  à l’idée d’inoubliable de la pensée de

l’inconscient de Freud. L’oubli est le négatif de la mémoire, il peut être l’objet des mêmes

abus. La « mémoire manipulée » permet de raconter les événements « en supprimant, et en

déplaçant les accents d’importance44 ». Le philosophe révèle le revers de l’oubli, notamment

lorsqu’il est institutionnalisé par l’amnistie. Celle-ci prive la mémoire collective des codes

permettant à la société de se réapproprier son passé et sa charge tragique.  Il n’y a pas de

« devoir de taire le mal, mais de le dire sur un mode apaisé, sans colère45 ». Seul ce discours

apaisé permet le pardon et la mise à distance définitive du passé.

grands récits, Paris, INA, 2012, 77 p.
39 AÏN Joyce Réminiscences : entre mémoire et oubli, Toulouse, Érès, 2010, 229 p.
40 LORAUX Nicole, La cité divisée : l’oubli dans la mémoire d’Athènes, Paris, Payot & Rivages, 2005, 348 p.
41 SAINT AUGUSTIN, ed. par BOCHET Isabelle, MADEC Goulven et COMBÈS Gustave, La cité de Dieu, Paris, Institut

d’études augustiniennes, 1993, 636 p.
42 RICŒUR Paul, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, Éd. du Seuil, 2003, 689 p.
43 BERGSON Henir, Matière et Mémoire, essai sur la relation du corps à l’esprit Paris, PUF, 1963, 521 p.
44 RICŒUR Paul, La mémoire, op. cit., p. 586.
45 Ibid., p. 589.

17



LA MÉMOIRE DES GUERRES DE RELIGION

La mémoire des guerres, notamment celle des deux Guerres Mondiales, occupe une

place particulièrement importante dans les études historiques. L’histoire de la mémoire des

Guerres de Religion, quant à elle, est plus récente. L’historiographie des Guerres de Religion

est florissante dès le XVIe siècle. Ce siècle et le suivant proposent une analyse politique des

conflits dans laquelle la religion n’est qu’un prétexte. Au XVIIIe siècle, principalement sous

l’influence  de  Voltaire  et  de  sa  condamnation  du  fanatisme,  un  renversement  a  lieu.

L’historiographie éclairée désigne alors la religion comme coupable. Les Guerres de Religion

ont profondément marqué la culture et les mentalités françaises. Des lieux de mémoire se

sont développés autour de celles-ci. David El Kenz démontre que la Saint-Barthélemy en fait

partie46.

L’étude de la mémoire des Guerres de Religion est inaugurée par les colloques de

2002  et  de  2006,  qui  ont  donné  lieu  à  deux  ouvrages  particulièrement  stimulants :  La

mémoire des Guerres de Religion : la concurrence des genres historiques, XVIe-XVIIIe siècles

et  enjeux  religieux,  enjeux  politiques  (1760-1830)47.  Ils  regroupent  de  nombreuses

thématiques et études s’inscrivant plus largement dans un programme de l’Agence Nationale

de la Recherche rassemblant Nanterre et La Sorbonne Nouvelle autour du thème « Conflits,

Guerres, Violences », dans une perspective interdisciplinaire (littérature, histoire et histoire

de l’art)48. Le premier tome permet de comprendre comment l’historiographie des XVIe et

XVIIe siècles peut être étudiée ; quels thèmes et genres sont choisis par les historiens ou les

chroniqueurs pour parler de ces événements et comment peut-on analyser ces choix.

Le second colloque, tenu en janvier 2007 à Paris 3, présente les enjeux historiques et

politiques  de  la  mise  à  l’écrit  de  la  mémoire  des  Guerres  de  Religion  de  1760 à  1830.

L’objectif  de ce colloque est  de « lancer un chantier  d’investigation » et  de proposer des

matériaux nouveaux pour  la  réflexion critique ;  réflexion qui  s’inscrit  dans  l’histoire  des

46 EL KENZ, « Les massacres au temps des Guerres de Religion », Encyclopédie en ligne des violences de masse,
[en ligne], publié le 4 janvier 2010, URL : http://www.massviolence.org/Les-massacres-au-temps-des-guerres-
de-Religion, ISSN 1961-9898.

47 BERCHTOLD Jacques et FRAGONARD Marie-Madeleine, La mémoire des Guerres de Religion : la concurrence
des genres historiques, XVIe-XVIIIe siècles actes du colloque international de Paris, 15-16 novembre 2002,
Genève, Droz, 2007, 376 p. et BERCHTOLD Jacques et FRAGONARD Marie-Madeleine, La mémoire des Guerres
de Religion (II) : enjeux religieux, enjeux politiques (1760-1830), Genève, Droz, 2009, 392 p.

48 GIMARET Antoinette, « De l’usage de la mémoire en temps de troubles : les Guerres de Religion vues par les
XVIIe et XVIIIème siècles, entre tensions politiques, clivages dogmatiques et Histoire nationale », Acta Fabula,
vol. 11, n°4, Essais critiques, avril 2010, URL : http://www.fabula.org/revue/document5624.php.

18

http://www.fabula.org/revue/document5624.php
http://www.massviolence.org/Les-massacres-au-temps-des-guerres-de-Religion
http://www.massviolence.org/Les-massacres-au-temps-des-guerres-de-Religion


représentations. Le but est de comprendre comment les images des Guerres de Religion ont

été  construites,  transférées  et  réactualisées  selon  l’évolution  du  contexte  politique  et

historique. La réflexion est double : il s’agit à la fois de comprendre en quoi la représentation

du passé correspond à une actualité politique et en quoi le présent peut conditionner l’écriture

de l’histoire.  Notons  que la  première partie  abordant  successivement  le  « paradoxe de la

tolérance » chez Voltaire, la « querelle janséniste au prisme des Guerres de Religion », « les

Guerres de Religion au prisme de l’intolérance catholique » et les « éloges académiques de

Michel  de  L’Hôpital  en  1777 »,  permet  de  décrypter  de  nombreux  éléments  de  notre

questionnement autour de l’évolution de la tolérance, entre 1762 et 1792, à Toulouse.

Ces travaux croisés avec l’ouvrage collectif dirigé par Philip Benedict sur L’identité

huguenote : faire mémoire et écrire l’histoire, XVIe-XXIe siècle, nous ont beaucoup influencé

dans l’établissement de l’historiographie de la Délivrance49. Les différentes contributions de

cet ouvrages s’articulent autour de la conscience collective de la minorité protestante et plus

particulièrement huguenote sur le temps long. La construction de l’identité protestante est

intimement liée avec sa mémoire et  son histoire.  Les relations entre identité,  mémoire et

histoire sont explicités en trois parties. Une première partie, centrée sur les XVIe et XVIIe

siècles, propose diverses études sur la mise à l’écrit des Guerres de Religion. L’analyse de

Denise Turrel  de l’histoire  de La Popelinière  nous a  été  particulièrement  utile.  Les  deux

autres  parties  se  concentrent  sur  la  même  temporalité,  du  XVIIIe au  XXIe siècle,  mais

différencient les pays du grand Refuge de la France. Le foisonnement de contribution permet

de recouper différentes approches épistémologique et historiographique. Valérie Sottocasa y

propose l’analyse des « mémoires emboîtées, mémoires sédimentée ». Elle montre comment

la mémoire des Camisards est venue se substituer à celle des martyrs du XVIe siècle dans la

conscience identitaire huguenote des Cévennes.

Différents travaux se sont intéressés à la réactualisation de la mémoire des Guerres

de Religion lors de la Révolution. L’étude qui nous a le plus inspiré est la thèse de Valérie

Sottocasa,  Mémoires  affrontées.  Protestants  et  catholiques  face  à  la  Révolution  dans les

montagnes  du  Languedoc,  soutenue  en  2002,  sous  la  direction  de  Georges  Fournier  et

Philippe  Joutard50.  Elle  analyse  la  mémoire  des  Guerres  de  Religion  et  son  impact  sur

l’engagement politique dans les montagnes du Midi, durant la Révolution. Pour comprendre
49 BENEDICT Philip,  DAUSSY Hugues et  LÉCHOT Pierre-Olivier,  L’identité huguenote : faire mémoire et écrire

l’histoire, XVIe-XXIe siècle, Genève, Droz, 2014, 660 p.
50 SOTTOCASA Valérie, Mémoires affrontées. Protestants et catholiques face à la Révolution dans les montagnes

du Languedoc. Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2005, 409 p.

19



l’importance  et  la  nature  des  troubles,  l’auteure  utilise  une  méthode  régressive.  Celle-ci

s’inspire directement de la méthodologie mise en œuvre dans les travaux de Jean Nicolas51.

L’objectif  est  de  comprendre  le  présent  dans  le  contexte  d’une mémoire  vive  des  temps

passés.  L’étude  mesure  l’importance  et  la  diversité  de  la  mobilisation  populaire  grâce  à

l’analyse des sensibilités dans les émotions collectives. Quelques autres travaux portent sur le

rapport  entre  confession et  politique sous  la  Révolution.  Par  exemple,  la  thèse  de Gilles

Charreyron,  Politique et  religion :  protestants  et  catholiques  de la Haute-Loire,  étudie le

clivage  politique  opposant  protestants  et  catholiques52.  Son  étude  met  en  avant  que  la

Révolution a sanctionné sur le plan politique les clivages religieux qui l’a précède.

LA COMMÉMORATION

Partant de la mémoire, notre historiographie se déplace vers la commémoration. Une

historiographie des commémorations pour le XIXe ou le XXe siècle serait aisée mais nous

travaillons sur la période moderne. Même le très récent ouvrage, dirigé par Bernard Cottret et

Lauric Henneton, sur les commémorations du XVIe au XXIe siècle n’aborde qu’en surface la

commémoration  à  l’époque  moderne53.  C’est  surtout  la  mémoire  –  et  non  pas  la

commémoration – d’événements fondateurs de l’identité protestante ou huguenote qui est

développée pour l’Ancien Régime. Ces études traitant de « commémorations » à l’époque

moderne abordent la mémoire et son entretien en oubliant qu’une commémoration est avant

tout  un  rite.  Défini  par  Jean  Cazeneuve,  un  rite  est  un  acte  répété  selon  des  « règles

invariables » par des individus ou un groupe54.

L’ouvrage de Bernard Cottret et Lauric Henneton délimite la commémoration à un

acte  fondateur  d’une  identité  laïque.  Dans  l’introduction,  ils  reprennent  la  définition  de

l’article de Philippe Raynaud : commémorer c’est « mettre en scène, emprunter aux formes

de la sacralisation religieuse ou héroïque les modèles d’une théâtralisation profane et d’une

51 NICOLAS Jean, Mouvements populaires et consciences sociales, XVIe-XIXe siècles, Actes du colloque de Paris,
24 au 26 mai 1984, Paris, Imago, 1985, 773 p.

52 CHARREYRON Gilles, Politique et religion : protestants et catholiques de la Haute-Loire, Clermont-Ferrand,
Institut d’études du Massif central , Nonette : Éd. Créer, 1990, 295 p.

53 COTTRET Bernard et  HENNETON Lauric,  Du bon usage des commémorations : histoire, mémoire et identité,
XVIe-XXIe siècle, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2010, 231 p.

54 CAZENEUVE Jean, Sociologie du rite, Paris, PUF, 1971, p. 12.

20



pédagogie vertuiste »55. Philippe Raynaud part du principe que l’on commémore en premier

lieu  les  « signes  de  l’émancipation  des  hommes  à  l’égard  de  la  religion »  bien  que  la

symbolique  et  les  rituels  soient  fortement  imprégnés  par  des  gestes  originairement

religieux56. La commémoration, emplie de « religion laïque » serait un objet contemporain,

célébrant « l’événement tenu pour acte fondateur de la communauté nationale57 ». Dans cette

optique, la société de l’Ancien Régime ne saurait réaliser des commémorations. Confondre

mise  en  scène  républicaine  et  rite  commémoratif  est  une  maladresse  de  cet  ouvrage

collaboratif. Elle révèle la dynamique de l’historiographie des commémorations.

En revanche, les différentes contributions de l’ouvrage permettent d’appréhender un

débat historiographique majeur : la commémoration est-elle la célébration du passé ou du

présent ?  À  propos  du  bicentenaire  de  la  Révolution  Française,  Mona  Ozouf  définit  la

commémoration. Elle voit dans cette célébration l’« affirmation obsessive du même58 ». Pour

elle, le phénomène appartient au domaine de l’émotion et non de la réflexion. Par le biais de

la  sensibilité,  la  mise  en  scène  commémorative  a  une  portée  identitaire.  Elle  renforce

l’identité collective en fusionnant les individus dans un tout communautaire. Le groupe se

célèbre  lui-même.  Les  individus  qui  le  composent  exaltent  un  passé  glorieux  et  donc

« mobilisateur pour forger l’avenir commun ». Dans sa contribution, Yves Bizeul répond à

Mona Ozouf : l’auteur rappelle que la commémoration signifie reconnaître l’autre du passé

comme son semblable tout en prenant en compte la distance temporelle qui le sépare du

présent.  Dans  cette  optique,  la  commémoration  mobilise  une  mémoire  culturelle  et

« communicationnelle59 ».  Elle  crée  des  échanges  entre  les  générations  et  les  différents

groupes sociaux en les ancrant dans un passé conjoint mais n’abolit pas les frontières entre

eux.

55 RAYNAUD Philippe, « La commémoration : illusion ou artifice ? », Le Débat, janvier 1994, vol. n°78, p. 103.
56 Ibid., p. 100.
57 Ibidem., p. 100.
58 OZOUF Mona,  « Peut-on  commémorer  la  Révolution  française ? »,  1789.  La  Commémoration,  Paris

Gallimard, 1999, p. 9-33.
59 COTTRET Bernard et HENNETON Lauric, Du bon usage des commémorations, op. cit., p. 55.

21



2. ÉTUDES SUR L’IDENTITÉ ET HISTORIOGRAPHIE DE LA FÊTE

L’historien est en difficulté lorsqu’il doit définir une historiographie de l’identité. La

discipline historique n’est pas formatrice de concept. Elle a tendance à se nourrir des études

des  disciplines  sœurs  de  sciences  humaines  et  sociales  pour  comprendre  les  enjeux  de

l’analyse de l’identité. En revanche, nos recherches se penchent sur l’identité d’un groupe

fondée  sur  une  mémoire.  Cette  étude  s’inscrit  dans  le  mouvement  lancé  par  la  thèse  de

Philippe Joutard en 1974 et malheureusement peu suivi par les historiens. Son analyse de la

légende des Camisards nous sert dès lors de référent historiographique. Par ailleurs, l’étude

de  la  fête  a  une  place  importante  dans  l’histoire  urbaine.  Différents  éléments  à  notre

disposition permettent de définir une historiographie de l’identité urbaine en rapport avec les

fêtes.

L’IDENTITÉ EN QUESTION

La notion d’identité apparaît pour la première fois aux États Unis d’Amérique dans

les années 1950, à partir des travaux du psychologue Érik Érikson60. Elle connaît de nos jours

une véritable  inflation.  Objet  de  plusieurs  traditions  théoriques,  son analyse  nécessite  de

recourir à la psychologie, la psychosociologie, la sociologie et l’anthropologie bien plus qu’à

l’histoire. Dès lors, l’historien met en œuvre une démarche pluridisciplinaire pour décrypter

son sujet. La sociologie de l’identité est marquée par les travaux de Michel Castra. Il définit

cette notion comme « l’ensemble des caractéristiques et des attributs qui font qu’un individu

ou  un  groupe  se  perçoivent  comme  une  entité  spécifique  et  qu’ils  sont  perçus  par  les

autres61 ». Dans le cadre de notre étude, il nous semble plus pertinent de reprendre les travaux

de Wittorski et sa définition de l’identité collective. La notion d’identité collective répond

« au besoin [d’un groupe] de se défendre vis-à-vis des contraintes qui lui sont imposées, mais

60 ERIKSON Erik Homburger et CARDINET Jean, Enfance et société, Neuchâtel Paris, Delachaux et Niestlé, 1959,
285 p.

61 CASTRA Michel,  « expertise »,  in  PAUGAM Serge (dir.), Les 100 mots de la sociologie,  coll. Que Sais-Je ?,
Presses universitaires de France, Paris, 2010, pp. 72-73.

22



aussi de revendiquer une définition autonome de son propre projet d’existence et enfin d’être

reconnu  dans  l’espace  social62 ».  De  plus,  nous  avons  décidé  de  recourir  au  concept

d’identité-située, défini par Alex Mucchielli en 199863. Le sociologue part du principe que

l’identité est le fruit d’un contexte précis et court. Notion éphémère, elle ne peut être définie

sur le long terme. Pour l’analyser Mucchieli propose prendre en compte tous les facteurs

extérieurs l’influençant, de la « situer » le plus précisément possible.

Le  rapport  entre  mémoire  et  identité,  peu  développé  en  histoire,  a  mobilisé  de

nombreuses  études  en  anthropologie,  particulièrement  dans  le  cadre  de  la  mémoire  de

l’esclavage. Depuis les années 1980-1990, les travaux des anthropologues de cette mémoire

font ressortir son aspect identitaire. Nous avons surtout été influencée par les recherches de

Christine  Chivalon,  spécialiste  de  l’espace  antillais.  La  mémoire  du  traumatisme  de

l’esclavagisme y est analysée comme structurant la société et son identité64. Dans la lignée de

ces recherches, les travaux de  Marie-José Jolivet et de Jean-Luc Bonniol s’intéressent à la

patrimonialisation de la mémoire par ces sociétés65.  Ils nous ont permis d’appréhender le

processus de fabrication des héros et des martyrs. D’ailleurs, ils analysent les mécanismes de

la construction des mémoires historiques. Héros et martyrs sont célébrés par la mémoire et

mis en scène par des rites festifs.

62 WITTORSKI Ricard,  « La  notion  d’identité  collective »,  dans  Mokhtar KADDOURI,  Corinne  LESPESSAILLES,
Madeleine MAILLEBOUIS, Maria VASCONCELLOS (eds), La question identitaire dans le travail et la formation :
contributions de la recherche, état des pratiques et étude bibliographique, Paris, L’Harmattan, 2008, pp. 195-
213.

63 MUCCHIELLI Alex,  L’identité,  8e  édition  mise  à  jour.,  Paris,  Presses  universitaires  de  France,  coll. « Que
sais-je ? », 2011, 127 p.

64 CHIVALLON Christine, L’esclavage, du souvenir à la mémoire, contribution à une anthropologie de la Caraïbe,
Paris, Karthala, 2012, 618 p.

65 JOLIVET Marie-José,  « la  construction  d’une  mémoire  historique  à  la  Martinique :  du  schœlchérisme  au
marronisme », in  cahiers d’études africaines, vol. 27, n°107-108, 1987, pp. 287-309 ;  COLLOMB Gérard et
JOLIVET Marie-José,  Histoires,  identités et  logiques ethniques : Amérindiens, Créoles et  Noirs marrons en
Guyane, Paris, Ed. du Comité des travaux historiques et scientifiques, 2008, 221p. ;  JOLIVET Marie-José et
REY-HULMAN Diana, Jeux d’identités : études comparatives à partir de la Caraïbe, Paris, L’Harmattan, 1993,
413 p. ;  BONNIOL Jean-Luc, « De la construction d’une mémoire historique aux figurations de la traite et de
l’esclavage dans l’espace public  antillais »  in  Jean-Luc Bonniol  et  Maryline  Crivello  (dir.), Façonner le
passé. Représentations et cultures de l’histoire (XVIe-XXIe siècle), Aix-en-Provence, Presses de l’Université
de  Provence,  2004,  pp.  263-284. ;  MICHEL Johann et  BONNIOL Jean-Luc,  Devenir  descendant  d’esclave :
enquête sur les régimes mémoriels, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2015, 304 p.

23



HISTOIRE DES FÊTES ET IDENTITÉ URBAINE

La fête devient un champ d’étude à part entière grâce au développement des sciences

humaines. L’ethnologie et l’anthropologie perçoivent les cérémonies comme des révélateurs

des  sociétés  les  élaborant.  En  1956,  Ludwig  Wittgenstein  définit  l’homme  comme  un

« animal cérémoniel »66.  Les historiens suivent cette tendance.  L’intérêt  pour les fêtes est

illustré lors du grand colloque sur les fêtes de la Renaissance organisé en trois sessions par

Jean Jacquot67. Trois volumes retranscrivent les différentes interventions qui permettent de

comprendre le phénomène dans sa globalité. L’intérêt pour la fête est accru par le contexte

des années 1968. Les historiens font alors ressortir la composante populaire des festivités et

de  la  société.  Le  « désenchantement »  qui  suit  mai  1968  définit  pour  Muchembled  un

tournant dans cette historiographie. La fête est dès lors étudiée à partir de nouvelles sources,

principalement judiciaires, comme dans les travaux d’Yves Marie Bercé68. La fête moderne

devient  le  reflet  d’un  « ordre  de  la  séparation,  qui  a  perdu  la  conscience  d’une  unité

citadine69 ».

En 1956, Jean Jacquot note que l’étude de la fête suppose une « familiarité avec

l’histoire de la politique, de la société, de la culture, des mentalités aussi bien que des arts70 ».

Dans le cadre de nos recherches, la compréhension de la fête est liée à l’étude de la ville.

L’historiographie  sociale  et  culturelle  des  cérémonies  urbaines  est  assez  développée.  La

plupart des historiens s’intéressant à la ville consacrent un ou plusieurs chapitres à l’étude de

la fête. L’ouvrage de Bernard Chevalier, Les Bonnes Villes de France du XIVe au XVIe, définit

la ville en fête et  le consensus culturel  autour des cérémonies71.  L’étude des célébrations

permet d’approcher l’identité urbaine. Bernard Chevalier définit les fêtes urbaines comme le
66 BOUVERESSE Jacques, « L’animal cérémoniel : Wittgenstein et l’anthropologie ». dans Actes de la recherche en

sciences sociales. Vol. 16, septembre 1977, pp. 43-54.
67 JACQUOT Jean (dir.), Les Fêtes de la Renaissance : journées internationales d’études, Abbaye de Royaumont,

8 – 13 juillet 1955, Paris, Éditions du Centre national de la recherche scientifique, 1956, 492 p. ; Les fêtes de
la Renaissance : IIe Congrès de l’Association internationale des historiens de la Renaissance (2e section),
Bruxelles,  Anvers,  Gand,  Liège,  2-7  septembre  1957,  Paris,  Éd.  du  Centre  national  de  la  recherche
scientifique, 1960, 518 p. ;  Les fêtes de la Renaissance, Paris, Éditions du Centre national de la recherche
scientifique, 1975, 661 p.

68 BERCÉ Yves Marie, Fête et révolte : des mentalités populaires du XVIe au XVIIIe siècle, Hachette , Paris, 1976,
253 p.

69 CHARTIER Roger,  CHAUSSINAND-NOGARET Guy,  NEVEUX Hugues,  ROY LADURIE Emmanuel  LE et  QUILLIET

Bernard, La ville des temps modernes, Édition revue et complétée., Paris, Éditions du Seuil, 1998, p. 189.
70 JACQUOT Jean (dir.), Les Fêtes de la Renaissance : journées internationales op. cit., p. 151.
71 CHEVALIER Bernard,  Les bonnes villes de France du XIVe au XVIe siècle,  Paris, Aubier-Montaigne, 1982,

345 p.

24



« sel et liant de l’urbanité » et donc le reflet de l’identité civique72. Ce que l’historien nomme

« urbanité » est défini comme « un art de vivre en ville qui se révèle comme un bien commun

citadin73 ».

Des  travaux,  dans  la  lignée  de  Bernard  permettent  de  s’intéresser  aux  pouvoirs

urbains des bonnes villes en mobilisant un concept supplémentaire,  celui de la « religion

civique ».  Le thème de la  religion civique semble la  chasse gardée de l’histoire  antique.

Pourtant,  la  thèse  de  Sylvie  Mouysset,  celle  Yann  Lignereux  ou  le  colloque  de  l’École

Française de Rome dirigée par André Vauchez permettent de penser l’identité urbaine dans ce

sens74. La religion civique est la reprise des phénomènes religieux par le pouvoir civil. Selon

André Vauchez « le problème qui se trouve au cœur de la notion de religion civique et celui

de l’appropriation de valeurs inhérentes à la vie religieuse par des pouvoirs urbains, à des fins

de légitimation, de célébration et de salut public75 ».

La thèse de Sylvie Mouysset, Le pouvoir dans la bonne ville, les consuls de Rodez

sous l’Ancien Régime, analyse le consulat ruthénois aux XVIe et XVIIe siècle. Cette étude

monographique  s’intéresse  à  la  conception  et  à  l’exercice  du  pouvoir  urbain  d’une  ville

moyenne  du  Sud-Ouest.  L’ouvrage  mêle  recherches  prosopographiques  sur  les  familles

consulaires et analyses des cérémonies du pouvoir. L’auteure présente ainsi la « bonne ville »

et  ses  modifications  durant  cent  soixante-dix  ans.  La  deuxième  partie  de  l’ouvrage  est

consacrée  à  l’action  consulaire.  Sylvie  Mouysset  insiste  sur  les  aspects  symboliques  de

l’administration. « Pères du peuple » et « gardiens de la chose publique », les consuls sont

l’instrument  d’une cohésion  sociale  urbaine,  appuyée sur  une religion civique76.  Quant  à

Yann Lignereux, il étudie la mise en place de l’« urbanitas d’un peuple religieux » à Lyon au

XVIIe siècle77. Lors de la réforme catholique, certaines villes structurent leur identité autour

de l’Église militante. Lyon en fait partie. L’ouvrage montre comment les mécanismes d’une

religion civique lui permettent de légitimer cette identité par le religieux pour faire face à
72 Ibid., p. 16.
73 Ibidem., p. 16.
74 LIGNEREUX Yann, Lyon et le roi : de la « bonne ville » à l’absolutisme municipal 1594-1654, Champ Vallon,

Seyssel (Ain), 2003, 846 p. ;  MOUYSSET Sylvie,  Le pouvoir dans la bonne ville : les consuls de Rodez sous
l’Ancien régime, Société des lettres, sciences et arts de l’Aveyron CNRS, Université de Toulouse-Le Mirail,
Rodez  Toulouse,  2000,  645 p. ; VAUCHEZ André,  La  religion  civique  à  l’époque  médiévale  et  moderne
(chrétienté et islam) : actes du colloque, Nanterre, 21-23 juin 1993, Rome, Ecole française de Rome, 1995,
571 p.

75 CHEVALIER Bernard, Les bonnes villes, op. cit. p. 2.
76 MOUYSSET Sylvie, « chapitre 5 : la ville unie en ses murailles » dans Le pouvoir dans la bonne ville, op. cit.,

pp. 219-278.
77 LIGNEREUX Yann, Lyon et le roi, op. cit., p 773.

25



l’absolutisme royal. La ville se soumet à la monarchie tout en revendiquant une identité très

précise : celle d’une ville élue par Dieu. Les consuls s’efforcent d’actualiser la sainteté de la

ville, notamment en développant le culte des saints et des martyrs.

3. HISTORIOGRAPHIE DE LA RÉVOLUTION FRANÇAISE

S’éloignant de la période moderne, notre étude tente de comprendre comment la

mémoire évolue au fil des siècles. Condamnée par les Lumières, la fête de la Délivrance est

interdite  sous  la  Révolution.  De  ce  fait,  il  nous  faut  étudier  les  débuts  de  la  période

révolutionnaire à Toulouse. De plus, la mémoire revient en 1862, au cœur du Second Empire.

Ces deux périodes ont donné lieu à des débats historiographiques avant même qu’elles ne

soient terminées. Il nous semblait donc essentiel, particulièrement au sujet de la Révolution

Française, d’en rendre compte et de montrer comment ils ont bouleversé l’écriture de ces

histoires.

LA LONGUE STRUCTURATION DE L’HISTOIRE DE LA RÉVOLUTION

L’historiographie  de  la  Révolution  est  développée  et  complexe.  La  Restauration

impose une histoire et une « pensée officielle » très hostile à la Révolution78. Pour beaucoup,

la destruction de la monarchie semble une punition divine et les révolutionnaires des envoyés

du  diable.  D’autres  s’appuient  sur  des  théories  complotistes  pour  expliquer  la  chute  de

l’Ancien Régime et discréditer l’héritage révolutionnaire. Dans ce courant, l’interprétation

d’Auguste Cochin est la plus virulente. Il dénonce notamment le rôle de la franc-maçonnerie

dans la Révolution française avec La crise de l’histoire révolutionnaire : Taine et M. Aulard

en 190979. Moins complotiste mais tout aussi critique, Hippolyte Taine publie entre 1875 et

1893 son ouvrage sur  les Origines de la France contemporaine80. Il condamne fermement

l’anarchie populaire révolutionnaire et la dictature jacobine ou napoléonienne. À la même

78 MARTIN Jean-Clément, Idées reçues. La Révolution française, Paris, Éditions Le Cavalier bleu, 2008, p. 84.
79 COCHIN Augustin,  La crise de l’histoire révolutionnaire :  Taine et  M.  Aulard, Paris,  H.  Champion,  1909,

103 p.
80 TAINE Hippolyte, les Origines de la France contemporaine, Paris, Hachette, 1875-1893, 12 vol.

26



période, une historiographie plus positive, dite « libérale » ou « fataliste » se développe grâce

à Adolphe Thiers et François-Auguste Mignet. Leurs histoire de la Révolution expliquent le

mouvement  révolutionnaire  par  des  transformations  économiques  et  sociales  auxquelles

l’Ancien Régime n’a pas su s’adapter81. Cette interprétation de la Révolution bourgeoise et

positive induit un dérapage lors de l’intervention du peuple. Il aurait engendré la violence de

la Terreur. La chute de Robespierre correspond alors au moment où la Révolution bourgeoise

reprend le contrôle.

Durant  la  seconde  moitié  du  XIXe siècle,  émerge  l’historiographie  républicaine.

Deux courants la divisent : d’un côté les « modérés » tel Edgar Quinet ou Jules Michelet et de

l’autre les socialistes et républicains Louis Blanc ou Alphonse Esquiros. Le véritable tournant

historiographique a lieu en 1886 avec la création de la chaire d’histoire de la Révolution

française à la Sorbonne. Il engendre l’école dite classique ou jacobine, nommée ainsi à cause

de  sa  vision  positive  de  la  période  révolutionnaire.  Elle  s’intéresse  particulièrement  à

l’édition  de  nombreuses  sources  de  toutes  les  provinces  françaises  et  à  leur  analyse

méthodique.  Son  représentant  est  Alphonse  Aulard,  directeur  de  la  revue  La Révolution

française dès 1887 et président de la Société d’Histoire de la Révolution française en 1904.

En  1937,  la  création  de  l’Institut  d’histoire  de  la  Révolution  française  permet  à  l’école

jacobine d’asseoir son influence dans l’historiographie française.

À l’aube du XXe siècle, l’histoire sociale et quantitative s’impose. Marc Bloch et

Lucien Febvre définissent une épistémologie différente de celle des méthodistes et fondent

l’école  des  Annales.  Dans  cette  école,  Georges  Lefebvre  s’intéresse  particulièrement

l’histoire sociale de la Révolution. Il initie l’étude du mouvement paysan avec son œuvre

majeure sur La Grande Peur82. Ernest Labrousse, quant à lui, propose une vision économique

et  sociale  de  la  période.  Dans  les  années  1960,  l’histoire  des  mentalités  se  greffe  à  ses

questions, notamment avec les études de Maurice Agulhon et de Michelle Vovelle. En 1985,

Michel  Vovelle  publie  La mentalité  révolutionnaire,  ouvrage  précurseur  recoupant  temps

long et temps court pour l’étude de la Révolution83.  Ruptures et  continuités entre Ancien

Régime et période révolutionnaire sont analysées pour savoir s’il existe une mentalité propre

81 THIERS Adolphe et BODIN Félix, Histoire de la Révolution française, Paris, Lecointe et Durey, 1823-1827, 10
vol. ;  MIGNET François-Auguste,  Histoire  de  la  Révolution  française  depuis  1789  jusqu’en  1814,  Paris,
Firmin-Didot, 1823, 2 vol.

82 LEFEBVRE Georges, La grande peur de 1789, Nouvelle édition., Paris, A. Colin, 1970, 272 p.
83 VOVELLE Michel, La mentalité révolutionnaire : société et mentalités sous la révolution française, Paris, Éd.

Sociales, 1985, 290 p.

27



à la Révolution. C’est,  entre autre, cette étude qui nous a permis de mettre en place une

méthodologie  pour  comprendre  l’interdiction  de  la  fête.  Méthodologie  qui  nous  a  fait

remonter le temps jusqu’au bicentenaire de la Délivrance et au contexte de l’année 1762.

Grâce  à  ce  tournant  historiographique  et  notamment  après  1968,  les  historiens

s’intéressent à la fête révolutionnaire. Cette historiographie naissante se démarque de celle de

la  fête  de  la  Renaissance  ou  de  l’Ancien  Régime.  En  1976,  Michel  Vovelle  publie  les

Métamorphoses de la fête84. Il s’interroge sur la dialectique, dans le champ des mentalités, du

temps court et du temps long. Province de tradition festive, la Provence doit s’adapter à la

Révolution. L’auteur tente de savoir quels sont les rapports entre la fête de l’Ancien Régime

et celle des révolutionnaires. La même année, Mona Ozouf publie La fête Révolutionnaire85.

Son  ouvrage  définit  le  « transfert  de  sacralité »  de  la  célébration  moderne  à  la  fête

révolutionnaire. La Révolution bouleverse le temps de la fête, son espace et les individus qui

y participent. L’intérêt des chercheurs semble autant se porter sur les formes et les enjeux des

célébrations révolutionnaires que sur leurs rapports avec la fête moderne.

Tout comme la Révolution elle-même, son historiographie s’est très vite heurtée à la

question religieuse. L’historiographie classique et jacobine est essentiellement consacrée à

l’étude  du  serment.  L’enquête  de  Timothy  Tackett  en  est  l’œuvre  majeure86.  En  1988,

paraissent  les  actes  du  colloque les pratiques  religieuses  dans  l’Europe  révolutionnaire

(1770-1820), tenu à Chantilly deux ans auparavant. Ils ouvrent les champs d’une recherche

consacrée aux monographies  de  fidèles  ou de  laïcs,  de  la  mutation  des  pratiques  ou des

sensibilités en France. L’enjeu est de reformuler la question de la « religion révolutionnaire »

et  de  la  « déchristianisation »  mais  aussi  de  comprendre  les  spécificités  locales.  Il  s’agit

d’analyser  les  faits  religieux  et  les  pratiques  religieuses  dans  leur  ensemble  durant  la

Révolution. Ces ouvertures sont à l’origine de plusieurs études, dont l’ouvrage de Michel

Vovelle sur la déchristianisation et les cultes révolutionnaires87.

L’historiographie  de  la  Révolution  atteint  son  acmé  lors  du  bicentenaire  de  la

Révolution. La commémoration de 1989 déchaîne les passions et médiatise les débats. De

nombreux  historiens,  à  l’image  de  Mona  Ozouf  se  questionnent  sur  le  bien  fondé  des
84 VOVELLE Michel,  Les Métamorphoses de la fête en Provence de 1750 à 1820, Paris, Aubier Flammarion,

1976, 300 p.
85 OZOUF Mona, La fête révolutionnaire : 1789-1799, Paris, Gallimard, 1988, 474p.
86 TACKETT Timothy, La Révolution, l’Église, la France : le serment de 1791, Paris, les Éditions du Cerf, 1986,

485 p.
87 VOVELLE Michel,  Piété baroque et déchristianisation en Provence au XVIIIe siècle,  Éd. du CTHS, Paris,

1997, 348 p.

28



commémorations. Les médias présentent l’école révisionniste et  son chef de file François

Furet, comme majoritaires dans les débats. Les premières remises en question de l’histoire

jacobine  viennent  d’écoles  historiques  anglo-saxonnes.  En  France,  François  Furet,  Denis

Richet et Jean Tulard reprennent ces théories et fondent l’école révisionniste. Albert Soboul,

Jacques Godechot  et  Michel Vovelle s’opposent vigoureusement  à leurs théories.  S’opère

alors  une véritable  rupture  épistémologique chez les  historiens  de la  Révolution.  L’école

positiviste est plurielle mais son approche revient globalement à considérer la Révolution

comme  un  « tout  politique ».  Histoire  sociale,  économique,  culturelle  ou  encore  des

mentalités sont écartées de ces analyses. Dans la continuité des écoles du XIXe siècle, les

études révisionnistes sont hostiles à la Révolution.  Elles mettent en avant ses dérives,  sa

violence et ses échecs.

Après la commémoration du bicentenaire de la Révolution, les travaux universitaires

à  propos de cette  période  se font  plus  rares.  Le  débat  historiographique,  si  vif  en  1989,

s’estompe faute de combattants. L’école révisionniste n’est quasiment plus représentée. En

revanche, l’école jacobine reste active, notamment grâce à la publication des Annales de la

Révolution française.  Dans ce contexte,  de nombreuses questions réapparaissent.  Dans le

cadre de notre étude, un ouvrage nous semble être une base solide concernant les origines

religieuses et intellectuelles de la Révolution88. Dale Kenneth Vale Kley tente de savoir si la

Révolution française a été anti-chrétienne, plus précisément anti-catholique ou s’il existe une

filiation entre religion et Révolution. Timothy Tackett, innove quant à lui avec son étude des

acteurs de la révolution en publiant Par la volonté du peuple : comment les députés de 1789

sont devenus révolutionnaires en 1997. Il montre qu’il ne faut pas chercher les origines de la

Révolution dans l’analyse générale de la société mais se pencher sur « la Révolution des

individus »89. Ces différents ouvrages, alliés aux études de Michelle Vovelle, nous ont permis

de comprendre la transition entre Ancien et nouveau Régime.

88 VAN KLEY Dale Kenneth, Les origines religieuses de la Révolution française : 1560-1791, Nouvelle édition.,
Paris, Ed. du Seuil, 2006, 572 p. ;  MORNET Daniel,  Les origines intellectuelles de la Révolution française :
1715-1787, Lyon, la Manufacture, 1989, 631 p.

89 TACKETT Timothy,  Par la volonté du peuple : comment les députés de 1789 sont devenus révolutionnaires,
Paris, A. Michel, 1997, 360 p.

29



4. HISTORIOGRAPHIE DE TOULOUSE

La  dernière  étape  de  notre  cheminement  est  l’historiographie  locale,  plus

précisément celle de Toulouse pour l’époque moderne mais aussi la période révolutionnaire

et celle du Second Empire. Si l’histoire de la ville intéresse les historiens dès le XIXe siècle

avec les œuvres de Jean-Batiste Aldeguier et d’Alexandre Du Mège, force est de constater

que de nos jours son historiographie semble bien lacunaire.

SYNTHÈSES SUR L’HISTOIRE DE LA VILLE

L’historiographie de Toulouse est marquée par la parution de nombreuses synthèses

abordant l’histoire de la ville de ses origines à l’époque contemporaine. La première histoire

générale  est  publiée  par  Henri  Ramet  en  193590.  L’œuvre,  composée  de  deux  tomes  et

intitulée  Histoire de Toulouse,  propose une analyse événementielle. Elle présente les dates

marquantes politiquement et institutionnellement. L’intérêt de l’auteur pour les institutions

locales est remarquable dès 1926, année où il publie une étude sur le Capitole et le Parlement

de Toulouse91. En 1958,  une nouvelle  synthèse écrite  par  Philippe Wolff  vient  remplacer

l’œuvre  de  Ramet92.  Wolff  est  professeur  des  universités  titulaire  de  la  chaire  d’histoire

médiévale et de la France méridionale à Toulouse. Son ouvrage donne une vision nouvelle de

l’histoire de la ville, plus sociale et économique.

Michel  Taillefer,  professeur  d’histoire  moderne  à  l’université  de  Toulouse  II-Le

Mirail, dirige en 2002, une Nouvelle histoire de Toulouse93. Elle présente les avancées de la

recherche,  intégrant  l’histoire  de  l’art  et  celle  des  mentalités,  et  supplante  les  anciennes

synthèses. L’ouvrage divise la période moderne en quatre chapitres. Le premier se concentre

sur la Renaissance, le second sur les Guerres de Religion, le troisième sur le Grand Siècle et
90 RAMET Henri,  Histoire de Toulouse. Tome 1. Des origines au XVIe siècle, Monein (Pyrénées-Atlantiques),

Pyremonde/Princi  Negue, 2008, 306 p.  et Histoire de Toulouse.  Tome II  du XVIe au XIXe siècle,  Cressé
(Charente-Maritime), Éd. des régionalismes, 2011, 315 p.

91 RAMET Henri,  Le  Capitole  et  le  Parlement  de  Toulouse,  Monein  (Pyrénées  Atlantiques),  France,
Pyremonde/Princi Negue, 2008, 165 p.

92 WOLFF Philippe (ed.), Histoire de Toulouse, Toulouse, France, Privat, 1974, 548 p.
93 TAILLEFER Michel (ed.), Nouvelle histoire de Toulouse, Toulouse, France, Privat, 2002, 383 p.

30



ses  contradictions  et  le  dernier  sur  la  « ville  des  Lumières ».  La période révolutionnaire,

comprise entre 1788 et 1800, est étudiée dans un seul et court chapitre. Après un chapitre sur

la première moitié du XIXe siècle, les réflexions deviennent thématiques. La période de 1852

à 1914, traitée par Jean-Marc Olivier, est analysée en trois chapitres où histoire économique

et  sociale,  urbaine  et  politique  sont  abordées.  L’historien  ne  présente  que  peu  les

bouleversements du Second Empire.

HISTORIOGRAPHIE DE TOULOUSE MODERNE ET RÉVOLUTIONNAIRE

En 2000, Michel Taillefer publie une synthèse plus spécifique à l’époque moderne

nommée Vivre à Toulouse sous l’Ancien Régime94. Cette œuvre originale permet de découvrir

la vie quotidienne des Toulousains durant la période moderne. L’auteur utilise ses travaux de

recherches, ceux des étudiants qu’il a encadrés et de différents historiens spécialistes. Cela

permet d’avoir  accès non seulement à un savoir  actualisé mais aussi  à  une bibliographie

particulièrement  riche.  L’auteur  mobilise  à  la  fois  l’histoire  urbaine,  économique,

institutionnelle,  démographique,  sociale,  religieuse  et  intellectuelle.  Clair  et  précis,  cet

ouvrage  nous  a  été  particulièrement  utile.  Loin  de  l’histoire  événementielle,  il  s’agit  de

l’histoire de la culture matérielle à Toulouse. Hormis ce récent livre, il n’existe que très peu

d’ouvrage à propos de l’histoire de Toulouse à l’époque moderne.

L’étude  des Guerres  de  Religion  toulousaines  intéresse  les  historiens.  En  1979,

l’historienne  américaine  Davies  Jones  publie  un  article  définissant  une  sociologie  des

protestants toulousains du XVIe siècle. Elle repose principalement sur les listes de protestants

établies durant les Guerres de Religion par les autorités judiciaires et municipales95. Quelques

autres articles sont publiés dans les années 1990 dont ceux de Carole Delprat ou de Thierry

Mailles relevant le rôle des magistrats toulousains durant les Guerres de Religion96. Soutenue

en  2003,  la  thèse  de  Pierre-Jean  Souriac, Une  société  dans  la  guerre  civile :  le  Midi

94 TAILLEFER Michel, Vivre à Toulouse sous l’Ancien Régime, Toulouse, France, Ombres blanches, 2014, 412 p.
95 DAVIES Joan, « Persecution and Protestantism : Toulouse, 1562–1575 »,  The Historical Journal, mars 1979,

vol. 22, no 01, p. 31-51.
96 DELPRAT Carole, « Les magistrats du parlement de Toulouse durant la Ligue ». In : Annales du Midi : revue

archéologique,  historique  et  philologique  de  la  France  méridionale,  Tome  108,  N°213,  1996.  pp.  39-
62. ; MAILLES Thierry,  « Les relations politiques entre le Parlement de Toulouse et  les capitouls,  de 1540
environ à 1572 », dans POUMARÈDE Jacques,  THOMAS Jack, Les Parlements de Province, pouvoirs, justice et
société du XVe au XVIIIe siècle, Toulouse, Framespa, 1996, p. 511.

31



toulousain  au temps des troubles de religion (1562-1596), propose une étude très complète

devenue  la  référence  majeure  de  cette  historiographie97.  De  nombreuses  pages  sont

consacrées aux conflits religieux de la ville. L’auteur a aussi publié huit articles et chapitres

d’ouvrages à propos des Guerres de Religion toulousaines98. Pourtant, l’histoire religieuse de

la ville lors des XVIe et XVIIe siècles est relativement peu développée. La très récente thèse

d’Estelle  Martinazzo à  propos  de  la  réforme catholique  dans  le  diocèse  de  Toulouse au

XVIIe siècle  a  comblé  un  grand vide  historiographique  en 201299.  De plus,  l’ouvrage  de

l’historien de l’art Pascal Julien propose une étude spécifique de l’histoire de la basilique

Saint-Sernin pendant l’Ancien Régime.

L’analyse  de  la  commémoration  de  la  Délivrance  nous  a  amené  à  chercher  des

études  sur  la  fête  toulousaine.  En  1980,  Michel  Cassan  propose  une  thèse  sur  la  fête  à

Toulouse  sous  l’Ancien  Régime100.  Comptabilisant  et  définissant  toutes  les  fêtes  que

Toulouse connaît à l’époque moderne, l’ouvrage est une base de travail importante pour la

compréhension de notre sujet. Michel Cassan différencie les fêtes officielles – politiques ou

religieuses  –  des  fêtes  populaires  et  en  donne  les  principales  caractéristiques.  Leur

organisation est étudiée scrupuleusement. L’auteur définit l’espace et le temps de la fête dans

la ville rose. De plus, il met en évidence la baisse de l’intérêt populaire et institutionnel face à

la fête au XVIIIe siècle.

La  vie  publique  toulousaine  est  aussi  étudiée  par  Robert  Schneider  avec  deux
97SOURIAC Pierre-Jean,  Une société dans la guerre civile : le Midi toulousain au temps des troubles de religion
(1562-1596), thèse de doctorat, université de Paris IV-Sorbonne, 2003, 3 vol. ; édité sous le titre Une guerre
civile. Affrontements politiques et religieux en Midi toulousain (1562-1596), Seyssel, Champ Vallon, 2009.
98SOURIAC Pierre-Jean « Les fantasmes d’une menace. La peur d’une frontière intérieure à Toulouse au temps des
guerres de Religion », in Bethancourt, Francisco, Crouzet, Denis (dir.), Les frontières religieuses dans le monde
moderne, Paris, PUPS, 2013, p. 31-52. ; « Financer sa cause. Argent et pouvoir municipal à Toulouse durant les
guerres de Religion », in Bernadette Suau, Jean-Pierre Amalric, Jean-Marc Olivier (dir.), Toulouse, une métropole
méridionale, Toulouse, Framespa, 2009, vol. 1, p. 355-370. ; « Hommes de guerre dans le Midi toulousain au
temps des guerres de Religion : essai d’identification », in Philippe Contamine (dir.), Hommes et terres du Sud,
Paris, CTHS, 2009, p. 74-96. ; « L’engagement militaire des campagnes toulousaines au temps des guerres de
Religion », Sociabilité et politique en milieu rural, Renne, P.U.R., sous presse. ; « Du corps à corps au combat
fictif :  quand  les  catholiques  toulousains  mettaient  en  scène  leurs  combats  contre  les  protestants », Les
affrontements religieux, Rennes, P.U.R., sous presse. ; « Politique urbaine et engagement militaire. Toulouse et
Amiens face à la proximité de la guerre au XVIe siècle », in Carpi, Olivia et Nivet, Philippe, Guerre et politique
en  Picardie  aux  époques  moderne  et  contemporaine,  Amiens,  Encrage,  2007,  p.  25-39. ;  « Les  chemins  de
l’intransigeance. Radicalité catholique et engagement politique à Toulouse durant les guerres de Religion (1562-
1596)", Moreana, vol. 43, n°166-167, décembre 2006, p. 83-114 ; « Les “urgeans” affaires de la ville. Défendre
Toulouse durant la première guerre de religion, 1562-1563 », Revue d’histoire urbaine, n°3, juin 2001, p. 39-65. ;
« Guerres religieuses, histoire et expiation : autour de l’émeute toulousaine de mai 1562 », Chrétiens et sociétés.

XVIe-XXIe siècles, 20 septembre 2013, no 20, p. 31-62.
99 MARTINAZZO Estelle, La Réforme catholique dans le diocèse de Toulouse (1590-1710), thèse de doctorat sous

la direction de Serge BRUNET, Histoire, Université Paul Valéry – Montpellier III, 2012, 719 p.
100 CASSAN Michel, La fête à Toulouse à l’époque moderne : De la fin du XVIe siècle à la Révolution, thèse de 3e

cycle sous la direction de Bartolomé BENASSAR Université Toulouse II-Le Mirail, France, 1980, 328 p.

32



ouvrages publiés en 1995 public life in Toulouse et the ceremonial city101. Le second ouvrage

nous a particulièrement intéressé. Robert Schneider y analyse les cérémonies toulousaines en

utilisant le journal de Pierre Barthès. Pour lui, les célébrations politiques et religieuses de

Toulouse au XVIIIe siècle sont le reflet des Guerres de Religion qui ont traumatisé la ville.

Elles ont été instaurées dès le XVIe siècle et mettent en exergue un catholicisme triomphant

et ostentatoire. Le journal de Barthès permet d’avoir accès à la facette officielle de la vie

publique,  puisque  le  bourgeois  reproduit  les  ordonnances  et  placards,  mais  aussi  à  la

perception populaire. Les deux derniers chapitres de l’ouvrage abordent les cérémonies que

mentionne  Barthès.  Dévotions  publiques  et  cérémonies  religieuses,  de  grande  ou  petite

ampleur,  sont  analysées  séparément  des  fêtes  séculaires  et  politiques.  Robert  Schneider

compare toutefois les processions religieuses aux fêtes politiques. Il les analyse comme deux

langages en compétition et propose une voie de compréhension du rôle des cérémonies dans

la vie publique.

L’historiographie de Toulouse moderne est assez déséquilibrée, le XVIIIe siècle y est

plus représenté. Georges Frêche initie l’étude du siècle en 1974 avec Toulouse et la Région

Midi-Pyrénées au siècle des Lumières102. Les travaux de Michel Taillefer marquent ensuite

profondément  cette  historiographie.  Après  avoir  soutenue  une  thèse  sur  les  Lumières

toulousaines dans l’Académie des sciences, inscriptions et belles-lettres, il publie entre 1984

et 2004 différentes études à propos de la vie intellectuelle et culturelle de la ville103.  Ses

différents travaux précis, rigoureux et clairs en font un historien accessible à tous. Ses œuvres

peuvent  être  utilisées  à  tous  les  niveaux.  Il  publie  notamment  des  études  sur  la  franc-

maçonnerie et sur les sociabilités dans le midi104. Son influence dans l’historiographie de la

ville est reconnue. Une journée d’étude,  « Mémoires de Toulouse » – Hommage à Michel

Taillefer, lui a été dédié en 2014 à titre posthume.

Il  nous  semble  que  l’intérêt  des  historiens  pour  le  XVIIIe  siècle  et  sa  vie

intellectuelle a été en partie motivé par l’affaire Calas. Elle a occasionné de très nombreux

101 SCHNEIDER Robert Alan,  The ceremonial city : Toulouse observed, 1738-1780, Princeton (N.J.), États-Unis
d’Amérique, Princeton University Press, 1995, 202 p. et Public life in Toulouse, 1463-1789 : from municipal
republic to cosmopolitan city, Ithaca, Etats-Unis d’Amérique, 1989, 395 p.

102 FRÊCHE Georges,  Toulouse et  la région Midi-Pyrénées au siècle des  Lumières :  vers  1670-1789,  Éditions
Cujas, Paris, 1974, 982 p.

103 TAILLEFER Michel, L’Académie des sciences, inscriptions et belles lettres au XVIIIe siècle, thèse 3e cycle sous
la direction de Jacques GODECHOT, Toulouse, 1975, 531 p.

104 TAILLEFER Michel  et  ROCHE Daniel,  Études  sur  la  sociabilité  à  Toulouse  et  dans  le  Midi  toulousain  de
l’Ancien Régime à la Révolution, Toulouse, Presses universitaires du Mirail, 2014, 524 p. ; TAILLEFER Michel,
La Franc-maçonnerie toulousaine sous l’Ancien régime et la Révolution : 1741-1799, Villeurbanne, France,
E.N.S.B, 1984, 312 p.

33



ouvrages de 1762 à nos jours. Janine Garrisson propose une étude de cette historiographie,

publiée en 2004, sous le titre de  l’affaire Calas, miroir des passions françaises105. Dès le

Traité sur la tolérance à l’occasion de la mort de Jean Calas de Voltaire l’historiographie du

XVIIIe siècle  innocente  Calas.  La  Révolution  Française  le  définit  comme  un  martyr  de

l’Ancien Régime. Après la Révolution et l’Empire, l’affaire Calas dessine la frontière entre

les partisans de l’Ancien Régime et ceux du nouvel État.

Le  débat  historiographique est  celui  de la  culpabilité  de Jean Calas.  Le  Duc de

Mège, poursuivant l’Histoire du Languedoc de Vic de Vaissette, accrédite sa culpabilité sous

un fond d’anti-protestantisme. Sa version est soutenue par Mary Lafon qui publie en 1845

une histoire politique, religieuse et littéraire du midi de la France106. Ces deux auteurs ont

pour point commun un catholicisme conservateur poussé à l’extrême. La tonalité du discours

est  diamétralement  opposée  chez  les  auteurs  protestants.  Les  plus  influents  dans

l’historiographie de l’affaire sont le pasteur Coquerel et  Napoléon Peyrat.  Ils  innocentent

Calas et  dénoncent l’intolérance et  le fanatisme de Toulouse.  Dès lors et  jusque dans les

années  1960,  deux  courants  d’opinion  s’affrontent  avec  vigueur  par  savoir  si  Calas  est

coupable. Notons cependant quelques périodes de silence autour de l’affaire, entre 1865 et

1898 mais aussi entre 1913 et 1925. Nous ne reviendrons pas sur le traitement de l’affaire

avant 1960, travail déjà produit par Janine Garrisson. En revanche, nous souhaitons définir

notre posture face à l’historiographie du XXe siècle.

La grande majorité des journalistes, universitaires et érudits considère l’innocence

de Calas comme acquise. Dès lors, leur intérêt se focalise sur le contexte de l’affaire. En

1987,  la  traduction  de  l’ouvrage  de  David  Bien,  œuvre  innovante  et  majeure  dans

l’historiographie de l’affaire, paraît en France107. Elle permet de comprendre le contexte de

peur dans lequel se trouvent les Toulousains dans les années 1760. Pour David Bien, la ville

tolérante  « par  indifférence »  envers  les  protestants  redécouvre  l’intolérance  au  cœur  du

XVIIIe siècle. Étonnement, son analyse définit les années 1760 et la condamnation de Calas

comme « anachronique ». Pour finir, l’étude de David Bien détermine l’impact de l’affaire

sur l’imprégnation de la tolérance dans la ville. Suite à cet ouvrage, José Cubéro propose un

imposant  travail  de  contextualisation  de  l’affaire  et  reprend  les  différentes  pièces  de

105 GARRISSON Janine, L’affaire Calas : miroir des passions françaises, Paris, France, Fayard, 2004, 262 p.
106 LAFON Mary, Histoire politique, religieuse et littéraire du midi de la France, Paris, Gyot, 1845, 4 vol.
107 BIEN David D., L’affaire Calas : hérésie, persécution, tolérance à Toulouse au 18e siècle, traduit par Philippe

Wolff, Toulouse, France, Eché, 1987, 220 p.

34



l’instruction menée contre Calas108. Pour finir, le récent mémoire de Mathieu Palat présente

une étude de l’opinion publique toulousaine durant l’affaire109. Il montre comment la rumeur

a fabriqué un coupable. Nous pensons nous situer dans la lignée de ces différentes études,

bien  que  nous  remettions  en  question  quelques  conclusions  de  David  Bien  dans  notre

mémoire.

Le  traitement  succinct  de  la  Révolution  toulousaine  dans  la  synthèse  de  Michel

Taillefer  est  à  l’image  du nombre  réduit  d’études  lui  étant  consacrées.  À l’approche  du

bicentenaire  de  la  Révolution,  trois  ouvrages  à  propos  de  la  Révolution  dans  le  Midi

Toulousain  sont  publiés.  Le  premier,  synthèse  proposée  par  Jacques  Godechot,  est

aujourd’hui  encore  la  référence  majeure  de  cette  historiographie110.  Michel  Taillefer  et

Georges Fournier proposent aussi des ouvrages111. L’histoire religieuse révolutionnaire n’est

rapportée que par la thèse de Jean-Claude Meyer. Cette étude monographique nous paraît à

de nombreuses reprises contestable, dépassée. L’auteur se focalise sur la crise engendrée par

la Constitution Civile du Clergé. De plus, son explication de la suppression de la procession

du 17 mai, longue de quatre lignes, est particulièrement simpliste, voire erronée.

Ces  nombreux  travaux  éclairent  les  différents  aspects  de  notre  questionnement.

Notre  travail  s’inscrit  ainsi  dans  une  historiographie  riche.  Pour  autant,  nous  souhaitons

développer une réflexion inédite autour de la mémoire catholique des Guerres de Religion

toulousaines et de son impact sur l’identité de Toulouse. Dans le cadre de l’historiographie de

la ville, elle tente de répondre à un manque historiographique autour de l’entrée toulousaine

en Révolution.  L’étude des contradictions de la mémoire des Guerres de Religion permet

ainsi de comprendre la transformation de « Toulouse la Sainte » à « Toulouse la rouge ».

108 CUBERO José-Ramón, L’affaire Calas : Voltaire contre Toulouse, Paris, France, Perrin, 1993, 331 p.
109 PALAT Mathieu, L’opinion publique à Toulouse pendant l’affaire Calas, Mémoire de master 1 sous la direction

de Valérie Sottocasa, Toulouse II-Le Mirail, UFR Histoire, Arts et Archéologie, s.l., 2009, 136 p.
110 GODECHOT Jacques, La Révolution française dans le Midi toulousain, Toulouse, Privat, 1986, 320 p.
111 FOURNIER Georges,  Journées  révolutionnaires  à  Toulouse,  Nîmes,  Éditions  Chambon,  1989,  155  p. ;

TAILLEFER Michel, La Révolution en pays toulousain, Toulouse, Éditions Loubatières, 1989, 57 p.

35



PREMIÈRE PARTIE

LE CONSENSUS TOULOUSAIN AUTOUR DE LA

FÊTE DE LA DÉLIVRANCE

(1562 – 1762)

36



Selon Pascal Julien, il existe à Toulouse « une coutume jamais démentie, celle de

s’adresser aux corps saints, lorsque la ville se trouvait menacée par les armes, mais aussi en

cas  d’épidémie,  fléau  qui  sévissait  régulièrement »112.  En  ces  occasions,  les  capitouls

invoquent les saints par le biais d’un vœu. Cet acte solennel est accompagné d’une promesse.

Il s’agit d’un don, de la fondation d’une confrérie, de l’élévation de reliques ou encore de

l’instauration d’une procession. Durant la guerre civile de 1562, au cœur des combats, alors

que la basilique Saint-Sernin est encerclée par les protestants, un vœu est prononcé : pour

délivrer la ville,  les capitouls institués par le parlement promettent d’instaurer une messe

annuelle célébrant les saints de l’abbatiale et d’y participer. Après la Délivrance de la ville, le

parlement ajoute une autre mesure : il demande qu’une procession générale soit établie en

signe de remerciement.

Le 24 mai 1562 a lieu pour la première fois la fête de la Délivrance en présence de

tout le parlement et des capitouls. Pour faire oublier la défiance des institutions municipales

de 1562, les capitouls de 1564 décident de relier la fête à leur institution grâce au soutien du

pape. Ils envoient un émissaire à Pie IV pour demander l’instauration de deux jours de fête,

les 12 et 17 mai. La procession générale est fixée le 17 mai, jour de la Délivrance de la ville.

Michel  Taillefer  définit  la  procession  du  17  mai  parmi  les  trois  processions  les  plus

importantes de la ville, avec celle de la Pentecôte et de la Fête-Dieu.

Dans cette  première  partie,  nous allons  essayer  de comprendre  le  consensus  qui

existe  autour  de  la  commémoration  de  la  Délivrance.  Expression  d’une  mémoire

traumatisante, elle transmet différents messages à propos de l’identité urbaine. Rite collectif,

elle suscite l’adhésion du peuple et de l’élite toulousain. Il s’agira donc de montrer à travers

cette analyse que la fête est une construction à la fois institutionnelle, identitaire et culturelle.

112 PASCAL Julien, D’ors et de prières : art et dévotions à Saint-Sernin de Toulouse XVIe-XVIIIe siècles, Aix-en-
Provence, Publications de l’Université de Provence, 2004, p. 243.

37



CHAPITRE PREMIER

1762, L’APOGÉE D’UNE FÊTE INSTITUTIONNELLE

Cérémonie  extraordinaire  et  annuelle,  la  fête  de la  Délivrance est  un usage fixé

depuis 1564. L’historien souhaitant l’analyser ne dispose que de très peu de sources décrivant

son fonctionnement coutumier. Nous ne connaissons que les différents incidents qui ont pu la

toucher. Ce manque est regrettable. À l’inverse, le fait que nous ayons accès à de nombreux

documents à propos du bicentenaire est significatif. Sa préparation a été créatrice d’archives

officielles :  deux  procès-verbaux  de  la  commission  spéciale  pour  le  vœu séculaire,  trois

mémoires traitant  de la  procession,  une ordonnance capitulaire,  deux arrêts  du parlement

ainsi que des lettres envoyées à l’intendant ou aux ministres. La création d’archives procède

d’une volonté des autorités municipales : dans la comptabilité capitulaire nous avons trouvé

la mention de la mise au propre d’un « mémoire pour messieurs les commissaires chargés par

le conseil de ville de régler tout ce qui conserne (sic) l’année séculaire de la Délivrance de la

ville  pour  déposer  aux  archives »113.  Cette  commande  dénote  la  volonté  des  autorités

d’encadrer ce moment et de laisser une trace des mesures prises pour son organisation. Elle

fait aussi ressortir le rôle central des capitouls et du conseil de ville dans la préparation de la

fête de la Délivrance.

L’analyse  de  la  préparation  du  bicentenaire  soulève  la  question  de  l’autorité

capitulaire.  La  fête  doit  être  gérée  par  les  institutions  municipales  mais  d’autres  acteurs

interfèrent dans la prise de décisions. Pour mettre en place le jubilé séculaire, les moyens mis

en  œuvre  par  la  ville  sont  remarquables.  L’organisation  de  cette  fête  commémorative  se

démarque de celle des autres années et traduit des enjeux dans la représentation de la ville et

de ses organisateurs. Nous allons donc nous demander pourquoi les différentes institutions

toulousaines prêtent autant d’importance à cette fête et comment elles justifient l’organisation

mise en place.

113 AMT. CC 2729, f° 243.

38



1. UNE FÊTE CAPITULAIRE

La municipalité présente la Délivrance comme la fête capitulaire par excellence. Les

capitouls ont fait de cette célébration celle de leur grandeur. Pour preuve un poème qu’ils font

écrire en 1634 et reporté dans les Annales manuscrites de la ville – testament et mémoire de

l’administration municipale :

« Sous le règne des vigoureux Capitouls de Toulouse en l’an 1634, au sujet de
la  ville  restaurée  et  vengée  après  que  les  hérétiques  l’aient  occupée  par
trahison.

Ce poème relate chronologiquement les sept maux que nous connûmes le 17e
jour du mois de mai de l’an 1562.

Alors que Pheobus venait de lancer dans le ciel ses chevaux et toute la faune
butineuse, Toulouse, en proie à la guerre civile, trahie par les hérétiques et la
fourberie fut prise afin d’être libérée de l’ennemi.

Voilà pourquoi celle-ci remercie, chaque année et ce jusque la fin des temps,
Dieu  dans  un  poème où  se  mêlent  le  pouvoir  de  la  ville,  sa  richesse,  sa
grandeur et ses ennemis extirpées de son sein.114 »

Le poète,  écrivant  pour  glorifier  les  capitouls,  présente  explicitement  la  célébration  de  la

Délivrance comme celle de la ville et de ses dirigeants.  Dès lors, nous pouvons considérer

qu’il  s’agit  d’une  fête  politique.  Pourtant,  les  rites  de  la  Délivrance  sont  ceux  de

l’Église : messes,  processions,  vénération  des  reliques.  Célébration  capitulaire  à  la  fois

religieuse et politique, la Délivrance est à première vue organisée par les capitouls. L’acte le

plus important de l’organisation de son bicentenaire est d’ailleurs l’ordonnance capitulaire du

29 avril 1762115. Elle règle la quasi-intégralité du déroulement de la fête de la Délivrance et est

signée « par messieurs les capitouls »116. Pour autant, ils ne sont pas les seuls à décider de son

organisation qui met en valeur les structures du pouvoir toulousain.

114 AMT. BB 279, pp.18-19.
115 AMT. BB 160, p. 309-314 et BB 167, f°11. Il s’agit du même document, le premier est manuscrit, le second

est le placard. Retranscrit in extenso en annexes. Annexe I, pp. 243-246
116 AMT. BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).

39



RELIGION CIVIQUE ET ORGANISATION DE LA FÊTE

Pour  analyser  l’implication  des  capitouls  dans  l’organisation  de  la  fête,  il  faut

comprendre qu’il existe à Toulouse une religion civique. Cette notion, souvent délaissée par

les modernistes, renvoie à la reprise des phénomènes religieux par le pouvoir civil. Elle est

définie par André Vauchez comme « l’appropriation de valeurs inhérentes à la vie religieuse

par des pouvoirs urbains, à des fins de légitimation, de célébration et de salut public »117. À

Toulouse, la religion civique est le fait de l’administration municipale, plus précisément des

capitouls. Il s’agit d’une « communauté intermédiaire » au sens wéberien, entre l’Église et le

pouvoir central118. Elle forme un tout capable de reprendre des symboles religieux structurant

leur image face aux autres, sans être remis en question par le clergé.

Le  capitoulat  repose  sur  quatre

fonctions coutumières : la justice, la police, la

réparation des édifices de la ville ainsi que la

prise  en charge des  hôpitaux et  des  pèlerins.

Les capitouls tirent une part de leur légitimité

de leur rôle de défenseurs de la religion : lors

de leur prise de fonction, ils prêtent serment de

« bien  et  dûment  défendre  la  religion

catholique,  apostolique  et  romaine,  de

maintenir la ville sous l’obéissance du roi, de

procurer le bien et avantage de la ville et de

conserver ses privilèges »119. Ils se considèrent

comme les  responsables  spirituels  de  la  cité.

D’ailleurs,  ils  utilisent  des  outils

propagandistes  pour  symboliser  aux yeux  de

leurs concitoyens la religiosité de la ville. Le

tableau  de  Jean  Charette  ci-contre  est  le

117 Ibid., p. 2.
118 Ibidem., p. 2.
119 TAILLEFER Michel, Vivre à Toulouse op. cit., p. 62.

40

Illustration  1:  Jean  Chalette, Portrait  des  Capitouls
nommés par arrêt du Parlement le 28 novembre 1622
ou Le Christ en croix et les Capitouls de 1622-1623,
Huile sur toile, Musée des Augustins, Toulouse.



portrait officiel des Capitouls de 1622, année de la paix de Montpellier – traité mettant fin à

une rébellion protestante et fixant une nouvelle victoire catholique. Il s’agit d’une commande

des capitouls qui désiraient un tableau de dévotion à exposer dans la chapelle du consistoire.

L’œuvre met en avant une filiation entre les capitouls, protecteurs de la religion et le Christ,

sauveur de l’humanité.

Par le biais de l’organisation des fêtes, les capitouls ont l’occasion de montrer leur

puissance. La procession générale du 17 mai est un moment clef de la mise en scène du

pouvoir religieux et politique. Spectateurs et participants ont devant leurs yeux la preuve du

lien entre les capitouls et l’Église. D’autant qu’en arrêtant la guerre civile grâce à leur vœu,

les capitouls de 1562 ont montré que leur administration pouvait assurer le salut de la ville. Il

s’agit du point de départ d’un véritable devoir sotériologique inhérent à la charge capitulaire.

La participation du corps municipal à la vie religieuse est un témoignage de l’intérêt qu’il

porte à son rôle de responsable spirituel. Nous pouvons apercevoir la redéfinition des champs

d’action respectifs  de l’Église et  des autorités municipales,  associée à  la  religion civique

décrite par André Vauchez : « tout se passe comme si le culte divin, en raison même des

répercussions qu’il pouvait avoir sur le destin de la cité, avait fini par être considéré comme

un  service  public  aussi  vital  pour  elle  que  l’organisation  du  ravitaillement  ou  de  la

défense120 ». La célébration annuelle de la Délivrance de la ville est une démonstration de

leur engagement face à ce devoir. Cette démonstration est particulièrement développée lors

des fastueuses cérémonies du bicentenaire.

120 VAUCHEZ André, La religion civique, op. cit., p. 4.

41



LES LIENS ENTRE LES CONFRÉRIES ET LE POUVOIR MUNICIPAL

La mainmise des capitouls sur de nombreux domaines religieux ne signifie pas que

le clergé est évincé de la prise de décision mais plutôt que les autorités municipales ont le

pouvoir de décision. Lorsqu’il y a religion civique, le clergé perd le « monopole de la gestion

du sacré » en faveur du pouvoir civil qui s’émancipe du pouvoir religieux121. À l’analyse de

l’organisation  du  bicentenaire,  il  nous  semble  que  les  ecclésiastiques  toulousains

s’accommodent  de cet état  de fait.  Cela est  sûrement encouragé par  l’absentéisme quasi-

constant des archevêques et l’omniprésence des capitouls. Le clergé toulousain délègue son

pouvoir  aux  confréries  religieuses  et  les  laisse  préparer  la  fête  célébrant  la  victoire  de

l’orthodoxie religieuse. Plutôt que de renier la mainmise des capitouls sur le religieux, il en

tire profit.

La  préparation  du  bicentenaire  de  la  Délivrance  occupe  très  tôt  les  institutions

municipales. Plus d’un an avant la célébration, des commissions s’emparent du sujet : les

délibérations du 3 février et 24 mai 1761 ordonnent à la confrérie de la table des Corps-

Saints122 l’impression d’images saintes, de cartes et d’un livre de prières à l’intention des

fidèles123. Les confréries sont dites « table » pour rappeler « qu’elles étaient rattachées, dans

chaque église, à une chapelle et à un autel particulier »124. La confrérie des Corps-Saint est

dirigée par soixante-douze bayles et six ouvriers laïques. Les bayles sont des représentants de

la communauté chargés de la défense de ses intérêts. D’ailleurs, la plupart des capitouls sont

bayles avant d’être élus et occupent ensuite des positions importantes dans la confrérie. La

principale charge des bayles est la préservation des reliques qu’ils ne peuvent jamais quitter,

même lors de leurs expositions. Ils doivent en assurer l’accès aux fidèles et aux pèlerins, à

des heures et dates précises. En plus de cette surveillance, ils participent aux solennités, aux

processions et à leur organisation.

La confrérie est la première institution toulousaine à s’adresser aux capitouls pour

l’organisation du bicentenaire par le biais d’un mémoire très complet développant diverses

doléances.  L’une  d’entre  elles  concerne  la  restauration  des  reliques  conservées  dans
121 Ibid., p. 2.
122 Généralement, elle est nommée confrérie des Corps-Saints, table des Corps-Saints, confrérie de la table des

Corps-Saints ou confrérie Saint-Sernin des Corps-Saints.
123 AMT. GG 839, p. 6 du procès-verbal du renouvellement du vœu.
124 JULIEN Pascal, D’ors et de prières, op. cit., p. 14.

42



l’abbatiale. La confrérie essaie de prouver qu’elles sont la propriété de la ville et non de la

basilique. Pour savoir à qui revient de payer les réparations, il faut en effet définir qui de

l’administration laïque ou ecclésiastique possède les corps saints. L’argumentation démontre

que  Saint-Sernin  est  seulement  dépositaire  des  reliques  grâce  à  un  événement  tiré  des

Annales manuscrites de la ville, document officiel écrit par les capitouls eux-mêmes.

En 1525,  alors  que  le  roi  François  1er,  très  malade,  est  emprisonné à  Pavie  par

Charles Quint, il fait le vœu d’aller en pèlerinage à Toulouse si les corps saints de l’abbatiale

intercèdent en sa faveur pour lui rendre la santé et la couronne125. Exaucé, le roi s’y rend en

1533. Il est ébloui par une pièce du trésor de la basilique : le camée d’Auguste. François 1er

souhaite  l’offrir  à  Clément  VII  comme cadeau pour  le  mariage  de sa fille,  Catherine de

Médicis, et du dauphin Henri. Une polémique entre pouvoir laïque et ecclésiastique divise

alors la ville : qui possède le trésor, les capitouls ou les chanoines ? François 1er décide de

garder le joyau en attendant que la situation soit réglée, celui-ci ne retourna jamais à Saint-

Sernin. En 1762, la confrérie des Corps-Saints détourne les faits et analyse différemment la

réaction royale. Elle prétend que le roi a considéré le chapitre comme dépositaire et les corps

de ville comme propriétaire du camée. De ce fait, les capitouls sont responsables des objets

saints que renferme l’abbatiale.

Pour  donner  plus  de  poids  à  leur  argumentation,  ils  ajoutent  qu’en  1662,

l’administration  municipale  qui  a  pourvu  aux  réparations  des  châsses.  Deux  arguments

supplémentaires  sont  avancés  pour  que  les  capitouls  payent  la  rénovation  des  châsses.

D’abord, la ville a fait de nombreuses dépenses pour acquérir les reliques qu’elle a déposées

dans l’église. Ensuite, lors d’épidémies ou d’intempéries, elle seule décide et organise les

processions avec les reliques. Ainsi, « il résulte que le chapitre n’est tenu qu’à la vénération

du reliquat et une conservation du reliquaire »126. Le chapitre ne réagit pas à ces déclarations.

Cette absence de réponse face à cette aliénation du trésor de la basilique nous semble venir de

l’acceptation du rôle capitulaire dans la vie religieuse.

125 JULIEN Pascal, D’ors et de prières, op. cit., p 30.
126 AMT. BB 250, registre non folioté. (Annexe II, p. 247).

43



LA REMISE EN QUESTION DU POUVOIR CAPITULAIRE

Si les rapports de forces entre clergé et  municipalité sont lissés par une religion

civique,  il  n’en  va  pas  de  même  avec  les  autres  pouvoirs  présents  dans  la  ville.  Au

XVIIIe siècle, le capitoulat a perdu de sa puissance. Les capitouls sont toujours à la tête de la

ville rose mais la « République » toulousaine s’efface peu à peu dès la fin du XVIIe  siècle.

Notamment parce qu’ils partagent avec le parlement le pouvoir de justice, la cour souveraine

est leur rival le plus direct. Michel Taillefer fait remarquer qu’« imbus de leur supériorité

sociale et politique, les parlementaires veillent à la faire reconnaître en toute occasion par les

capitouls », particulièrement lors des cérémonies publiques où ils exigent d’avoir une place

prépondérante127.

Lors de l’organisation du bicentenaire de la Délivrance, le parlement impose deux

dispositions. En premier lieu, le 8 mai 1762, suite à une requête du procureur général du roi,

il décide de modifier le trajet de la procession128. Ce très politique changement de trajet fait

passer le  cortège par la  place du Salin,  c’est-à-dire  devant  le Parlement.  En second lieu,

l’arrêt du 10 mai 1762 est encore plus représentatif de la lutte de pouvoir entre les deux

institutions129.  Il  permet  aux  chirurgiens,  selon  leur  demande,  de  ne  pas  participer  à  la

procession générale. Cela va à l’encontre de l’ordonnance capitulaire du 29 avril 1762 qui

ordonne expressément à tous les corps de métier d’assister à la procession130. De plus, le

Parlement  menace  les  capitouls  « a  peine  de  1000 l.  d’amande  et  autre  arbitraire ;  le

moyennant  de  ordonner  que l’arrêt  qui  interviendra sur  la  présente requette  sera exécuté

nonobstant toutes oppositions ». Les autorités municipales n’ont pas le droit à la parole. Dans

les faits, le parlement décide du cours de la procession et de ceux qui y participent.

Le  pouvoir  capitulaire  se  heurte  aussi  aux  représentants  du  pouvoir  royal  et  en

premier lieu à l’intendant auquel il doit rendre des comptes. La centralisation et l’affirmation

du pouvoir monarchique ont affaibli la position des capitouls. Toulouse est certes la seule

métropole où l’intendant ne vit pas mais elle n’échappe pas à son contrôle. D’autant qu’à

partir de 1705 un subdélégué de l’intendant s’y installe de façon permanente. Le conseil de

127 TAILLEFER Michel, Vivre à Toulouse, op. cit., p. 76.
128 1B1654 f°303-304.
129 1B1654 f°313-315.
130 AMT. BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).

44



bourgeoisie est obligé de demander l’aval de l’intendant Saint-Priest pour l’organisation du

bicentenaire. Une courte lettre contenant toutes les décisions prises à cette occasion lui est

envoyée le 19 mars 1762131. Dans sa réponse succincte, envoyée aux capitouls le 28 mars,

l’intendant approuve toutes les décisions prises par les commissions, excepté le coût du feu

d’artifice qui se voit divisé de moitié.

« Vu la présente requette la délibération cy énoncée du présent mois et l’avis
du Sieur de Joubert  sindic général  de la  province.  Nous avons autorisé la
délibération dud[it] jour 12 du présent mois pour être exécuttée en tout son
contenu sous néanmois à l’égard de l’article concernant le feu d’artifice dont
la  dépense ne pourra excéder la  somme de six cent livres à  laquelle  nous
l’avons réglée sous peine pour les suppliants de répondre en leur propre de
l’excedent.132 »

L’intendant est le seul représentant royal intervenant dans la politique municipale. Toulouse

est exemptée du logement des gens de guerre et dépourvue de garnison. Elle ne subit donc

quasiment  pas  la  pression  du  commandant  en  chef,  exerçant  son  autorité  dans  trois

domaines : l’armée, le pouvoir juridictionnel – administration de la justice – et le pouvoir de

police. Pourtant, dès le milieu du XVIIIe siècle, les troupes royales stationnent régulièrement

dans la ville. Dès lors, des tensions entre le pouvoir municipal et militaire engendrent de

nombreuses altercations133. Lors de la préparation du bicentenaire de la Délivrance Trivio,

lieutenant général du régiment de Berry, se dresse contre la volonté capitulaire134.

Quelques  jours  avant  le  début  du  jubilé  séculaire  le  lieutenant  général  décide

d’augmenter « les gardes ordinaires », de mettre toutes les troupes du roi « sous les armes »

durant la journée du 17 mai et de faire escorter le Saint-Sacrement par deux compagnies de

grenadiers135. Suite à cette décision – remettant en question les prérogatives capitulaires dans

l’organisation  de  la  fête  mais  aussi  durant  les  cérémonies  –  les  capitouls  échangent  de

nombreuses lettres avec le lieutenant général pour réaffirmer leur autorité136. Ils insistent sur

l’illégalité du comportement de Trivio : le guet a été érigé en compagnie militaire, c’est donc

à lui d’encadrer la procession. De plus, le règlement de 1759 sur les processions interdit aux

troupes royales d’assister à la procession du 17 mai137.

131 AMT. BB 250, registre non folioté. Nous avons reproduit la partie de la délibération concernant le vœu en
annexes. Annexe II, p. 247

132 AMT. BB 250, registre non folioté. (Annexe II, p. 247)
133 TAILLEFER Michel, Vivre à Toulouse, op. cit., chapitre 2 « les institutions municipales », pp. 60-84.
134 Le régiment de Berry est un régiment de cavalerie créé en 1673.
135 AMT. FF 548, f° 132 et 150 à 156.
136 AMT. FF 548, f° 132 et 150 à 156.
137 Signé par le maréchal duc de Richelieu et le premier président du parlement, celui-ci stipule que les troupes

royales ne peuvent assister qu’à la Fête-Dieu.

45



Trivio souhaite sûrement se servir de la procession pour être vu par un grand nombre

de personnes dans une position de puissance138. Mais ce faisant, le lieutenant s’affranchit de

la tradition toulousaine. Le pouvoir capitulaire est ainsi entravé par le représentant du pouvoir

militaire.  Les capitouls ne supportent pas la remise en question de leurs prérogatives,  du

statut  de la  compagnie militaire  du guet  et  de la  spécificité  de la  procession. D’ailleurs,

l’affaire prend des proportions nationales : les capitouls envoient des lettres au commandant

de la province et à des ministres d’États alors que Trivio contacte le commandant général des

troupes du Languedoc.

La préparation du bicentenaire de la Délivrance mobilise de nombreux acteurs et fait

ressortir les structures des pouvoirs de la ville. Les capitouls, à la tête d’une religion civique,

ont un rôle très important dans la vie religieuse de la cité. Leur rôle de protecteur du salut des

Toulousains leur donne aussi le devoir de pouvoir aux réparations des lieux de cultes et des

objets saints. Lors de l’organisation de la fête, une entente cordiale semble se dégager de

leurs interactions avec les confréries religieuses. Pourtant, bien qu’ils contrôlent une grande

partie de la vie politique et religieuse, ils sont soumis à diverses pressions. Le parlement,

l’intendant et le lieutenant général des troupes de Berry entravent leurs décisions. Guidés par

des  intérêts  politiques  ou personnels,  ces  hommes et  institutions  empêchent  les  capitouls

d’organiser seuls la fête. La commémoration de la Délivrance nécessite la participation d’un

très  grand  nombre  de  personnes  et  les  moyens  mis  en  œuvre  sont  à  l’image  de  cette

mobilisation.

138 N’oublions pas que sous l’Ancien Régime un homme ne reste pas militaire toute sa vie et peut prétendre à
atteindre une fonction administrative élevée.

46



2. LES MOYENS MIS EN ŒUVRE

La préparation du bicentenaire de la Délivrance commence dès l’année 1761. De très

nombreuses réunions ont lieu pour ne rien laisser au hasard.  Souhaitant  une organisation

rigoureuse, les capitouls décident de faire appel au conseil de bourgeoisie. Réuni dès le 12

février,  celui-ci  prend  des  décisions  faisant  apparaître  de  nouveaux  acteurs  dans

l’organisation. Une commission spéciale dite « du vœu séculaire » est élue pour s’occuper

exclusivement du bon déroulement de la fête. D’autres commissions sont mises en place pour

l’habillement du guet ou la fabrication d’un nouveau dais à l’occasion de la fête. Nous avons

comptabilisé cinq commissions délibérant sur le sujet, une réunion entre les représentants de

la table des Corps-Saints et les capitouls, deux conseils de bourgeoisie et deux assemblées

générales. L’organisation commence réellement le 11 février 1762, à quelques mois de la

procession. Les intendants et régents des Corps-Saints rencontrent alors les capitouls. À partir

de ce moment et durant quatre mois, la cadence est très soutenue avec au moins une réunion

par mois.

LES MESURES RELIGIEUSES

Répondant  au  souhait  de  la  confrérie  des  Corps-Saints,  la  commission  du  vœu

séculaire délibère qu’une « supplique de messieurs les capitouls de Toulouse à notre Saint

Père le pape Clément XIII » serait  envoyée pour renouveler  le  jubilé  et  le  monter  à une

octave, c’est-à-dire une période de huit jours complets durant laquelle la fête continuerait

d’être  solennisée139.  Écrite  par  les  capitouls,  la  supplique  présente  trois

doléances : l’extension  du  jubilé,  le  renouvellement  du  vœu  et  l’exposition  du  Saint-

Sacrement.

L’extension du jubilé en une octave est directement en rapport avec l’exposition du
139 AMT. BB 250, registre non folioté. (Annexe II, p. 247).

47



Saint-Sacrement. Traditionnellement, la fête de la Délivrance a lieu pendant deux jours : le 12

et le 17 mai. Les corps saints et le Saint-Sacrement ne peuvent être portés à la vénération que

lors de ces deux journées. La demande de rallonger le temps du jubilé a pour but d’obtenir

huit jours continus de fête pour que l’exposition des objets saints ne soit pas interrompue. De

plus, le jubilé de 1564 accorde des indulgences pour les deux journées aux églises de Saint-

Étienne et Saint-Sernin. Une octave permet que les indulgences soient octroyées durant une

huitaine. Les capitouls veulent démontrer au pape que huit jours sont indispensables pour

confesser  la  foule  de  fidèles  venue  assister  au  bicentenaire  de  la  Délivrance.  Pour  le

convaincre, ils rappellent le grand nombre de reliques que conserve l’abbatiale et la nature de

la fête qui va être célébrée. Toulouse compte honorer la religion catholique et sa victoire sur

l’hérésie. Pour cela, elle a besoin de l’appui de sa sainteté. Voici un passage de la supplique :

« Il nous a paru encore, Très-Saint Père, que dans une ville aussi grande &
aussi peuplé que la nôtres, qu’attendu le grands nombre d’étrangers, qu’une
telle circonstance y attirera, deux jours ne suffiroient pas, pour qu’ils pussent
tous participer aux grâce spirituelles que vos saints prédécesseurs ont attaché à
cette fête ; que pour cela il falloit au moins huit jours, & faire une octave, qui
sera célébrée dans l’église de Saint-Sernin, dépositaire d’un trésor si sacré,
laquelle commencera le 16 mai, jour auquel nous renouvellerons, au nom de
la ville, le vœu ci-devant fait, & pendant laquelle le Très-Saint-Sacrement y
sera exposé.140 »

Le pape envoie sa réponse le 6 mars 1762 et « étend à huit jours, à commencer du 16 mai,

jusques au 23 inclusivement, toutes & chacunes (sic.) les indulgences & les grâces » accordées

par Pie IV en 1564 et cela « pour tous les temps à venir141 ».

Les capitouls demandent que les corps saints de Saint-Sernin et le Saint-Sacrement

soient exposés pendant toute la durée de l’octave. La basilique conserve de nombreuses et

prestigieuses reliques. Plusieurs sont selon Pascal Julien « indirectes » parce que ce ne sont

pas des ossements de saints : il s’agit d’une partie de la robe de la Vierge, d’un éclat de la

robe sur laquelle elle a accouché, d’une Sainte Épine de la couronne du Christ ou d’une

pierre ayant servi à la lapidation de Saint-Étienne,  patron de la cathédrale toulousaine142.

Saint-Sernin possède aussi des fragments d’os et de crânes des Saints Innocents, de Pierre et

de Paul. La plus grande fierté de l’église est de posséder vingt-sept corps saints dont six

apôtres, treize martyrs et huit saints. Plusieurs de ces corps, dont ceux des apôtres Jacques-le-

Mineur, Philippe, Simon, Jude et Barnabé, sont dits complets. Selon le souhait des capitouls,
140 AMT. GG 839, pp. 25-26 du procès-verbal du renouvellement du vœu. Le jubilé de 1564, la supplique des

capitouls au pape en 1762 et la réponse du pape, joints au procès-verbal, ont été retranscrits en annexes.
Annexe III, pp. 248-251.

141 AMT. GG 839, p. 19 du procès-verbal du renouvellement du vœu. (Annexe III, pp. 248-251.).
142 JULIEN Pascal, D’ors et de prières, op. cit., pp. 9-10.

48



chacune des reliques que nous venons d’énumérer est portée lors de la procession du 17 mai

1762.

Comme nous l’avons dit précédemment, la confrérie des Corps-Saints demandent

aux capitouls de participer, voire de pourvoir entièrement, à la réparation des châsses des

corps saints.  Les châsses reliquaires sont des coffrets  de bois,  de pierre  ou de métal qui

renferment les reliques des saints. Elles sont conservées dans le sanctuaire, sur l’autel ou dans

des niches creusées dans les murs de la basilique et en sont rarement extraites « en raison de

leur poids parfois considérable143 ». Lors de la procession du bicentenaire, toutes sont portées

dans le cortège. Certains de ces reliquaires sont des bustes ou des membres en bois, d’autres

sont des sarcophages ou des coffres. Tous sont peints et parfois ornés d’or, d’argent ou de

cuivre. Les boursiers du collège de Saint-Raymond demandent eux aussi que la ville paye la

restauration  de  la  châsse  de  Saint-Raymond.  Leur  argumentation  est  beaucoup  plus

simple : ils n’ont aucune entrée d’argent et ne peuvent donc pas pourvoir aux réparations. La

commission spéciale du vœu, approuvée par le conseil de bourgeoisie, propose de donner

deux mille livres à la table des Corps-Saints et cent aux boursiers. Elle crée une commission

de six experts élue pour s’occuper de la restauration des châsses.144.

LA PRÉPARATION DE LA VILLE

Selon Michel Cassan, « chaque année les capitouls financent la pose des tapisseries

suspendues autour de la maison de ville les jours de fêtes processionnelles et prennent à leur

charge  la  réfection  du  dais145 ».  Le  soin  porté  à  ces  deux domaines  est  particulièrement

développé  à  l’occasion  du  bicentenaire.  L’hôtel  de  ville,  lieu  du  pouvoir  capitulaire,  est

entièrement tapissé, à l’extérieur comme à l’intérieur. Grâce à une facture des charpentiers

nous savons que le portail de la Batterie, le « partour » de la cour, l’arrière-cour – passage

vers le grand consistoire –, la façade, le vestibule, la galerie, la basse-cour, la cour donnant

accès au passage de la galerie et le portail ont été tapissés146. Pour cela il a fallu mettre en

place des  « charpentes » et  des « cartons » dans  le  Capitole.  De plus,  la  basse-cour et  la

143 Ibid., p. 38.
144 AMT. BB 250, registre non folioté. (Annexe II, p. 247).
145 CASSAN Michel, La fête à Toulouse, op. cit., p. 136.
146 AMT. CC 2792, f°53.

49



façade sont ornées de cadres en bois de sapin destinés à recevoir les emblèmes de la ville.

Quant  au  dais,  les  capitouls  en  commandent  un  nouveau  pour  l’occasion.  Le  conseil  de

bourgeoisie accorde aux capitouls le soin du choix des « étoffe, galon, crépine, franges et

autres fournitures relatives au dais147 ». Draps et franges en or sont commandés à des artisans

parisiens et lyonnais. Pour que la confection soit plus rapide, le travail est confié à deux

artisans toulousains. Le dais est un des symboles de la puissance et du faste capitulaire. Il

semble que les capitouls aient abusé de cet apparat puisque le conseil de bourgeoisie les

exhorte à ne s’en servir qu’à l’occasion des processions du 17 mai et de la Fête-Dieu et à ne

jamais le prêter148.

Le soin des capitouls se porte aussi sur les illuminations,  au total dix-neuf mille

lanternes sont disposées dans la ville. L’hôtel de ville est particulièrement bien éclairé : cinq

cent soixante-sept chandeliers et vingt lanternes illuminent les salles. De plus, la façade et la

galerie  sont  éclairées  par  neuf  « pots  à  feu 149».  Des  guirlandes  et  rubans  entourent  les

emblèmes,  éclairés par trois cents lampions.  Au milieu de la place Royale,  un temple de

plâtre est construit pour servir de réceptacle au feu d’artifice prévu pour le soir du 17 mai.

Celui-ci profite de l’éclairage des lampions posés sur la façade. Nous avons produit une carte

permettant de voir quelles salles du Capitole ont été décorées. Malheureusement, à cause du

manque de sources, nous ne sommes pas sûre qu’elles soient les seules pourvues d’emblème,

de tapisserie ou d’illuminations. De plus, si les délibérations demandent de tapisser toutes les

façades du Capitole, les charpentiers mentionnent la façade donnant sur la place. Nous ne

pouvons donc pas être certaine qu’elles aient toutes été tapissées.

147 AMT. BB 250, registre non folioté. (Annexe II, p. 247).
148 Ibid.
149 AMT. CC 2792, f°47.

50



51

Illustration 2: Décoration du Capitole pour le bicentenaire de la Délivrance 



L’ordonnance  du  29  avril  1762  exige  que  les  habitants  de  la  ville  participent  à

l’embellissement des rues. Les Toulousains ont l’habitude de tapisser leurs maisons pour les

jours de grandes fêtes. Les capitouls leur demandent de le faire « le plus honorablement »

c’est-à-dire avec des tapisseries et non « des bandes d’étoffes ou autres marchandises150 ». Ils

doivent aussi veiller à la propreté des rues en nettoyant ou en repavant le devant de leur

maison.  L’entorse  à  une  de  ces  dispositions  est  punie  de  cent  livres  d’amende.  Les

Toulousains sont exhortés à allumer des feux de joie sur le seuil de leurs maisons le soir du

17 mai.

La participation des habitants ne se résume pas à la décoration de la ville, ils doivent

être  spectateurs  de la  fête.  Les  marchands et  les  artisans  ont  interdiction de « tenir  leurs

boutiques ouvertes, ni de rien vendre ou acheter » le jour de la procession solennelle sous

peine de cent livres d’amende. Les maîtres et les bayles151 des corps de métiers doivent se

rendre  le  16  dans  l’après-midi  à  Saint-Sernin  pour  poser  leur  pavillon,  « garnis  le  plus

magnifiquement possible152 ». Les capitouls mentionnent aussi « l’ordre, le rang et la forme »

dans lesquels les corps de métiers doivent défiler le lendemain et leur donnent les cierges et

les flambeaux qu’ils doivent porter durant la procession. L’ordre prescrit par l’ordonnance est

révélateur de l’extraordinaire de cette année.

« 9°.  N’entendons  néanmoins  par  l’ordre  cy  dessus  marqué  adjuger  aux
différents corps des mettiers des préséances les uns sur les autres ny intervertir
celles quy s’observent entre eux ; comme aussy dans le cas ou nous associons
deux  differents  corps  pour  porter  ou  accompaigner  le  même  pavillon,
n’entendons préjudicier à leurs droits respectifs ; voulant que ce quy est réglé
par notre présente ordonnance n’ayt lieu que pour cette fois seulement, sans
tirer  à  conséquence,  et  que chaque corps rentre dans ses  droits  aux  autres
processions ordinaires153 »

Ainsi, la procession du bicentenaire de la Délivrance bouleverse l’ordre des choses.

Chaque année lors de la procession du 17 mai, Toulouse connaît une affluence de

personnes  venant  participer  aux  festivités.  Pour  le  bicentenaire,  le  nombres  d’étrangers

entrant dans la ville est décuplé. Face à cet afflux massif d’étrangers, les autorités prennent

plusieurs mesures : le parlement rallonge le trajet de la procession alors que le lieutenant

général Trivio envoie plusieurs missives demandant le renforcement des moyens de sécurité.

Nous pouvons nous demander si ces deux actes ont réellement pour but de sécuriser la ville.

150 AMT, BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).
151 Les bayles des corps de métier, élu par les maîtres, sont chargés de la défense des intérêts de la communauté.
152 AMT, BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).
153 Ibid.

52



Peut-être chacun cherche-t-il à se mettre en avant : il s’agit pour les parlementaires de faire

passer le cortège devant le Parlement et pour Trivio d’assister à la procession dans un rôle de

premier  plan.  L’ordonnance du 29 avril  insiste  sur  le  devoir  des  officiers  municipaux de

sécuriser la ville lors de la fête154. Ainsi, les capitouls décident d’augmenter le corps militaire

du guet de quarante-cinq personnes155. De plus, durant la journée du 17 mai, les portes de la

ville doivent rester fermées et les portiers ont interdiction de les ouvrir sous peine de cent

livres d’amende et de la destitution de leur emploi.

À QUEL PRIX ?

Dans sa thèse, Michel Cassan détermine le coût de la fête à Toulouse. En général, ce

coût n’est jamais excessif, les capitouls ne dépensent que « quelques centaines de livres afin

de  décorer  la  façade  de  l’hôtel  de  ville156 ».  Une  seule  exception  est  remarquable :  le

bicentenaire de la Délivrance.  En utilisant la comptabilité officielle des capitouls, Michel

Cassan calcule que cette fête a coûté « la somme importante de 7 000 livres157 ». L’historien

ajoute qu’il a été impossible pour lui de distinguer le coût de la fête du 17 mai des autres

processions religieuses car les capitouls payent une seule fois les maîtres tapissiers pour la

Pentecôte, le 17 mai et la Fête-Dieu. Cette remarque nous étonne, car nous avons trouvé des

mentions de paiement des bayles du corps des tapissiers dans la comptabilité officielle158.

Nous avons confronté la comptabilité officielle aux pièces à l’appui des comptes159.

Les capitouls n’ont pas signalé certaines des dépenses occasionnées par la fête dans leur

comptabilité. Prenons l’exemple du feu d’artifice. Il n’est mentionné qu’une seule fois dans

les comptes officiels.  Son coût s’élève à six cents livres pour le « paiement des ouvriers

chargés de la décoration du feu artifice160 ». Un peu plus loin, il est mentionné que cinq cent

cinquante-sept livres et onze sous ont été dépensés en poudre à canon à l’occasion de la

procession. Il nous semble que cette dépense ne peut être dissociée du prix du feu d’artifice.

154 AMT. BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).
155 AMT. CC 2792, f° 45.
156 CASSAN Michel, La fête à Toulouse, op. cit., p. 137.
157 Ibid., p. 137.
158 AMT, CC 2242, f°57-58. Source utilisée par Michel Cassan.
159 Ibid., f° 33, 33bis, 35, 37, 37bis, 39, 43, 44, 45, 47, 51, 53, 55, 57, 59, 61, 63, 77, 153, 243.
160 Ibidem., f° 57.

53



Nous  avons  trouvé  dans  les  pièces  à  l’appui  des  comptes  divers  documents  qui  font

augmenter le prix du feu d’artifice de façon exponentielle : trente-six livres pour des frais

divers au sujet du feu d’artifice ; vingt-sept livres et dix-huit sous pour le plâtre servant à

fabriquer le temple ; un total de quatre cent trente-huit livres pour les fusées et le paiement de

quatre cent soixante-deux livres à Toscani et Bertalli, artificiers de la ville161. Le feu d’artifice

aurait  alors  coûté  mille  cinq  cent  soixante-trois  livres  et  dix-huit  sous,  sans  prendre  en

compte la poudre à canon.

Si les capitouls ne mentionnent que six cents livres c’est en raison de l’injonction de

l’intendant. Celui-ci leur a demandé de ne pas dépenser plus de cette somme, ou de payer le

surplus de leur poche. Pourtant, les dépenses que nous avons trouvées sont toutes effectuées

par le trésorier de la ville. Nous pensons donc que l’argent utilisé est celui de la ville. Les

capitouls  ont  désobéi  à  l’intendant  et  ont  dissimulé  cette  utilisation  abusive  des  fonds

municipaux. D’autant que les dépenses effectuées pour la fête sont particulièrement élevées.

Pour  le  feu  d’artifice,  ils  dépassent  même  la  somme  de  mille  deux  cents  livres  fixées

initialement et revue à la baisse par Saint-Priest. D’autres dépenses ne sont pas mentionnées

dans la comptabilité officielle : par exemple, la confection d’un cœur en argent sur lequel est

inscrit le renouvellement du vœu capitulaire.

Nous avons calculé le prix de la procession du 17 mai 1762. Ce résultat prend en

compte deux éléments pouvant être remis en question. Nous avons considéré que comme le

conseil de bourgeoisie décide d’avancer l’achat de nouveaux habits pour le guet d’une année,

cette dépense peut être comptabilisée dans le prix de la fête. D’autant que les capitouls font

venir les galons de Lyon et utilisent de magnifiques draps. Le coût officiel de ces vêtements

s’élève à cinq mille huit cent neuf livres sept sous et huit deniers. Le second élément est le

prix du dais. Nous n’avons pas trouvé son coût total mais simplement une facture de cent

livres pour l’argent et la dorure du dais162. De ce fait, nous avons utilisé le prix fixé par la

« commission du dais » soit trois mille six cents livres. Si nous considérons que le prix de

l’habillement du guet doit entrer dans le calcul et que le coût de fabrication du dais n’a pas

été dépassé, la procession a coûté quinze mille cinq cent vingt-trois livres, deux sous et huit

deniers. Si nous déconnectons le prix de l’habillement du guet de celui de la fête elle revient

à neuf mille sept cent treize livres et quinze sous. Michel Cassan fait s’élever à neuf mille

161 Pour la somme de 462 livres, nous avons additionné les différents versements au sujet du feu d’artifice pour le
jubilé séculaire donnés aux artificiers de la ville entre avril et juin 1762.

162 AMT. CC 2792, f°41.

54



neuf cent vingt livres le coût officiel des fêtes processionnelles religieuse en 1762. Il calcule

que cela représente 1,09 % de la dépense totale annuelle des capitouls. En confrontant son

calcul  avec le  coût  que nous avons défini  pour  le  bicentenaire,  nous pouvons considérer

qu’en 1762 la fête de la Délivrance représente entre 1,06 % et 1,70 % de cette dépense.

Tous les aspects de la fête sont préparés : demandes de grâces particulières au pape,

prévision de l’aspect extérieur de la ville, injonction au peuple de participer aux festivités,

l’administration municipale ne laisse rien au hasard. En comparaison des autres années, le

temps passé à organiser la fête et le nombre de documents d’archives conservés par la ville

sont exceptionnels. Rien n’est trop grand ni trop beau. Son coût est exorbitant, c’est la fête la

plus chère que Toulouse n’ait jamais célébré. L’administration municipale masque d’ailleurs

ses dépenses pour ne pas être condamnée par l’intendant.  Ce dispositif  très important du

bicentenaire de la Délivrance traduit différents enjeux.

55



Tableau 1 : Le coût de la fête de la Délivrance de 1762

Comptabilité officielle163 Pièces à l’appui des comptes164

Feu d’artifice 600 l. + 36 l. pour le sieur Broyer de Conter + 27 l.
18 s.  pour  le  plâtre  ayant  servis  à  la
construction du temple + 438 l. pour les fusées
+  100 l.  à  Toscani  et  Bortalli,  artificiers,  en
acompte + 72 l. pour M. Hardy dessinateur du
feu d’artifice + 48 l. aux artificiers + 150 l. pour
le sieur Lucas + 92 l. pour solde des comptes
avec les artificiers165.
Soit un total de 963 l. et 18 s.

Poudre à canon 557 l. 11 s.

Habillement du guet 5 809 l. 7 s. 8 d.

Réparation des châsses de la
confrérie des Corps-Saints

2 200 l.166

Réparation de la châsse du collège
Saint-Raymond

100 l.

Paiement des bayles du corps des
tapissiers

172 l.

Don de cire pour les corps de
métiers lors de la procession

564 l.

Frais pour les diverses
illuminations

520 l. 11 s.

Paiement d’hommes pour
l’augmentation de la compagnie du

guet

33 l. 15 s.

Paiement des bayles du corps des
charpentiers

74 l.

Prix du cœur en argent 100 l.

Confection du dais 3 600 l.167 Dont 145 l. 4 s.

Paiement des flambeaux et cierges
pour les capitouls, assesseurs et

portiers

124 l. 16 s.

Paiement de la tapisserie pour
l’hôtel de ville

55 l. (soit 35 l. de plus que les autres années)

Mise à l’écrit d’un mémoire 3 l.

Total 14 023 l. 9 s. 8 d. 1 499 l. 13 s.

Total cumulé 15 523 l. 2 s. 8 d.

Total cumulé sans le prix de
l’habillement du guet

9 713 l. 15 s.

163 AMT. CC 2242, f°57-58.
164 AMT. CC 2792, f° 33, 33bis, 35, 37, 37bis, 39, 43, 44, 45, 47, 51, 53, 55, 57, 59, 61, 63, 77, 153, 243.
165 Ces chiffres sont précédés d’un plus parce qu’ils s’ajoutent à la comptabilité officielle.
166 Notons que la commission spéciale du vœu avait prévu de ne donner que 2000 livres.
167 AMT. BB 122, f°44. Prix fixé à partir de la commission spéciale du dais.

56



3. LES ENJEUX DU BICENTENAIRE

Les autorités municipales mettent en place un dispositif imposant pour la célébration

du bicentenaire. L’ordonnance du 29 avril 1762 permet de déterminer les justifications de ce

dispositif. Elle est précédée par une réquisition adressée aux capitouls, écrite par « maître de

Pijon, avocat du roi en la ville & sénéchaussée168 ». L’auteur érige une image méliorative de

la ville et de ses représentants. Il commence par présenter brièvement l’émeute de 1562 dans

le but de glorifier Toulouse et sa religiosité, puis dresse une liste de doléances à propos de la

police extérieure de la ville durant le jubilé. Les capitouls reçoivent très favorablement les

requêtes de maître de Pijon, à tel point que son réquisitoire est joint au placard. Les champs

lexicaux de la joie, de l’honneur, du bonheur et de l’enthousiasme sont très développés dans

chacun des écrits sur l’organisation de la procession que nous avons eu l’occasion de lire.

Outre  cette  effervescence,  diverses  justifications  apparaissent  dans  la  réquisition  de

l’avocat : grandeur  de  la  procession  et  de  Toulouse,  importance  du  jubilé  séculaire,

concurrence avec le centenaire,  volonté d’ordre et  de solennité.  Avec l’ordonnance du 29

avril, ceux dont il est question et ceux qui ont la parole sont les capitouls. Dans les faits, nous

avons  vu  que  l’organisation  du  bicentenaire  leur  échappe  à  diverses  reprises  mais  leurs

discours tendent à effacer cette réalité pour les placer en maîtres de la fête.

LE JUBILÉ SÉCULAIRE

Maître de Pijon commence par faire ressortir l’importance de la procession. La fête

du 17 mai célèbre la Délivrance de la ville de Toulouse, « marque éclatante de faveur et de

protection » de la part de Dieu169. Les Toulousains doivent prendre part à cette célébration,

deux cents ans après cette Délivrance, en témoignage de reconnaissance envers leurs ancêtres

qui « voulant éterniser leurs homages, établirent qu’il seroit fait tous les ans le 17 may une

procession  générale  en  action  de  grâce  de  leur  heureuse  Délivrance170 ».  Le  vœu  des

capitouls de 1562 pèse sur leur ville et leurs descendants. Le bref papal accordé en 1564,
168 AMT. BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).
169 Ibid.
170 Ibidem.

57



renforce sa légitimité puisque les deux jours de fêtes ont été accordés de façon irrévocable.

Rappeler le zèle des capitouls de 1564, qui ont sollicité ce bref, permet de placer ceux de

1762  dans  leur  lignée.  La  gloire  des  autorités  du  XVIe siècle  rejaillit  sur  leurs  dignes

successeurs lorsqu’ils renouvellent le vœu et envoient une supplique au pape pour obtenir un

nouveau jubilé.

L’ordonnance du 26 avril transcrit, après la réquisition de maître de Pijon, la réponse

des  capitouls.  Enthousiastes,  ils  reprennent  les  mêmes  arguments  que  l’avocat  dès  leurs

premiers mots : « convaincus d’ailleurs que le temps de [leur] administration ne sçauroit être

marqué par un événement plus cher à [leurs] concitoyens et plus glorieux pour [eux] ». Ils

veulent  mettre  en  avant  leur  filiation  avec  les  capitouls  du  XVIe siècle.  La  procession,

rappelant le sacrifice et le zèle de leurs pères, doit « ralumer la reconnoissance et la piété

dans  tous  les  cœurs ».  Les  différents  efforts  entrepris  sont  justifiés  comme  des  œuvres

pieuses. Au terme de l’ordonnance, l’apparat que revêt la ville pour le 17 mai doit « exciter la

curiosité,  mais  pour  ranimer la  piété  et  la  reconnoissance ;  c’est  dans  cet  esprit  que  [les

capitouls ont] sollicité auprès de [leur] saint Père le pape une indulgence de huit jours en

forme de jubillé quy comancera le 16 may et finira le 23 ». La supplique des capitouls met

ainsi en évidence leur volonté de religiosité.

L’importance du jubilé séculaire est amplifiée par le contexte religieux du milieu du

XVIIIe siècle. Bien que Toulouse s’affirme comme profondément catholique, Michel Taillefer

situe l’essoufflement de l’Église et de son emprise dans la ville vers les années 1740171. De

plus, Michel Cassan démontre que les Toulousains se désintéressent de la fête religieuse au

XVIIIe siècle172.  Les capitouls écrivent dans leur supplique que  « l’expérience,  Très-Saint

Père,  ne  [leur]  ayant  que  trop  fait  sentir  que  la  religion  s’affoiblit  avec  le  temps »,  ils

considèrent le bicentenaire de la Délivrance comme une chance de rappeler aux Toulousains

la reconnaissance qu’ils doivent à Dieu. Pour « ranimer la dévotion des fidèles envers les

saints dont nous possédons les sacrées dépouilles, qui dans tous les temps ont été regardés

comme les patrons tutélaires de cette ville » les capitouls demandent que tous les corps saints

soient présents lors de la procession et qu’ils soient portés à la vénération durant tout le temps

du jubilé173. Ce faisant, ils désirent remettre la fête de la Délivrance à sa place, c’est-à-dire

celle d’une procession religieuse démontrant la piété de la ville.

171 TAILLEFER Michel (dir.), Nouvelle histoire de Toulouse, op. cit., p. 169.
172 CASSAN Michel, La fête à Toulouse, op. cit., p. 233.
173 AMT. BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).

58



La fête de 1762 doit être à l’image du centenaire : grandiose et pieuse. Le procès-

verbal dressé par les capitouls en 1770 rapporte le discours des intendants et régents de la

confrérie des Corps-Saints :

« Il est dans l’esprit de la religion & dans l’usage de l’Église de donner le plus
grand éclats aux années séculaires, quand elles sont destinées à conserver la
mémoire  des  événemens  qui  ont  manifesté  la  puissance  de  Dieu  par  des
miracles de sa bonté & de sa miséricorde ; ceux de vos pères qui gouvernèrent
la  ville  en  l’année  1662,  pénétrés  de  cet  esprit,  ne  négligèrent  rien  pour
retracer aux yeux des peuples, par les images les plus sensibles, l’événement
que nous avons à célébrer comme eux ; ils crurent par là affermir de plus en
plus notre sainte religion, nourrir dans les cœurs des peuples l’amour de la
patrie  &  l’affection  pour  les  gouvernement.  Des  motifs  si  intéressans
échapperoient-ils à votre zèle pour le bien public ?174 »

L’Église donne beaucoup d’importance aux jubilés séculaires car les fidèles se sentent plus liés

au souvenir qu’ils célèbrent lors des anniversaires des centenaires.

Maître de Pijon exhorte les capitouls de 1762 de rendre la fête la plus solennelle

possible en prenant exemple sur le centenaire.  La quasi-totalité des décisions prises pour le

bicentenaire est justifiée par la volonté de se conformer à l’esprit de 1662 pour exalter la

religion et la grandeur de la ville. La commission spéciale pour le vœu séculaire s’y réfère

sans cesse. Il nous semble que l’objectif des Toulousains n’est pas simplement d’imiter leurs

aïeux. Si la confrérie des Corps-Saints ou l’avocat du roi font référence au centenaire, c’est

toujours dans l’objectif de mettre les autorités municipales face à leurs responsabilités. Ils

sont dans l’obligation de célébrer en grande pompe les deux cents ans de la Délivrance. Très

sensibles  à  cette  argumentation,  les  autorités  sont  animées  par  la  volonté  de  créer  un

événement  grandiose.  Veulent-elles  simplement  sublimer  la  ville  ou  concurrencer  leurs

prédécesseurs ? Peut-être les deux à la fois. Une chose est sûre : elles décident à plusieurs

reprises de surpasser les mises en œuvre du centenaire.

Lorsque le conseil de bourgeoisie prend connaissance du rapport de la commission

spéciale du vœu, il accepte toutes les décisions à deux exceptions prêtes. La première est le

droit des capitouls de s’occuper de la décoration du dais. La seconde reprend la question du

feu de joie devant l’hôtel de ville. La commission spéciale, se référant à l’ordonnance de

1662, avait demandé que le soir du 17 mai des feux de joie soient allumés devant toutes les

maisons et sur la place Royale. Le conseil de ville décide :

« qu’il y aura illumination généralle dans toute la ville et des feux de joie
devant chaque maison le soir du dix-sept may prochain et que la façade de

174 AMT. GG 839, p. 4 du procès-verbal du renouvellement du vœu.

59



l’hôtel  de  ville  sera  illuminée  qu’enfin  pour  se  conformer  à  l’esprit  de
l’ordonnance de 1662 et rendre aussy solemnelle qu’on le pourra, la fette sera
célébrée en mémoire de la Délivrance miraculeuse de la ville, il sera tiré un
feu d’artifice à la place Royale175 »

Bien que  la  délibération prétende se conformer  à  l’esprit  du centenaire,  il  nous  semble

qu’allumer un feu de joie ou tirer un feu d’artifice ne revient pas à la même chose. Cela

démontre la volonté des autorités d’organiser une fête plus grandiose encore que celle qui

avait eu lieu cent ans auparavant. D’autant que le budget attribué pour le feu d’artifice est

particulièrement important malgré les injonctions de l’intendant.

LA POMPE ET LA SOLENNITÉ

L’ordonnance capitulaire justifie l’ornement de la ville en disant qu’il doit « relever

le brillant de cette fette176 ». Les capitouls désirent maîtriser l’espace urbain, c’est pourquoi

ils se préoccupent des décorations de l’hôtel de ville, de l’éclairage de la ville, de la propreté

des rues ou encore de l’érection d’un temple en plâtre pour tirer le feu d’artifice. La ville doit

être embellie, somptueuse. La beauté de la ville – et de la fête – est un but en soi. Nous

n’allons pas dresser une liste exhaustive des décisions prises par les autorités municipales

pour l’embellissement de Toulouse, d’autant que nous avons déjà parlé de la décoration de

l’hôtel de ville, mais en voici quelques exemples. La compagnie militaire du guet ne peut

assister à la procession avec ses vieux habits. Le conseil de bourgeoisie déplore cela dès le 12

février : « cette cérémonie exige beaucoup de soint et des attentions qu’il convient d’ailleurs

pour cette cérémonie que la compagnie du guet soit habillée decement et comme suivant

l’usage elle ne devroit lettre que l’année prochaine, néanmoins il seroit a propos d’avancé

led[it] habillement177 ». Le moment clef dans la démonstration de la beauté de la ville et de la

fête est la procession du 17 mai. Pour la rehausser, les châsses en or, argent et cuivre de

Saint-Sernin  et  de  Saint-Raymond  sont  toutes  réparées  et  les  autorités  municipales

fournissent aux corps de métiers des flambeaux et des cierges.

Cette volonté de beauté peut être expliquée par la nécessité de solennité : il n’y a pas

une seule demande ou délibération dans laquelle nous n’ayons lu le mot « solennelle ». Au

175 AMT, BB 54, f° 162.
176 AMT. BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).
177 AMT, BB 54, f° 159.

60



terme de l’ordonnance placardée dans Toulouse, l’année séculaire de la Délivrance doit être

célébrée avec une « solemnité extraordinaire178 ». Cette ordonnance précise que, dans ce but,

toutes les reliques de l’église Saint-Sernin doivent être exposées à la vénération publique et

les pavillons portés par tous les corps de métiers. La nécessité de solennité est aussi reliée à

l’imitation  du  centenaire  puisque  dans  leur  supplique  au  pape  les  officiers  municipaux

écrivent :

« En 1662, première année séculaire de cet  événement  si  glorieux  pour la
religion, les capitouls qui étoient pour lors en place, renouvellèrent le vœu que
leurs prédécesseurs avoient fait en 1562, & ils célébrèrent cette fête d’action
de grâce avec la même solemnité & la même pompe que dans le premier
temps.179 »

La solennité et la pompe de la procession permettent de relier les Toulousains du

XVIIe ou XVIIIe siècle à ceux de 1562. Comme l’ont fait les capitouls de 1662, ceux de 1762

veulent faire revivre à Toulouse l’atmosphère de la première procession.

LA NÉCESSITÉ D’ORDRE

Lors de la fête, aucune action ne doit venir interférer avec l’ordre établi.  Robert

Schneider estime que toute déviation au script ou défaut de la performance représentent « un

échec plus général de l’ordre rituel de la société elle-même180 ». La procession ne doit jamais

être interrompue. À sa tête marchent les réveils matin puis les bedeaux des corps religieux

qui sonnent des clochettes « pour s’avertir & s’arrêter de suite pour éviter l’interruption181 ».

D’ailleurs, les capitouls jugent nécessaire de mentionner les très rares cas d’échec du rituel

dans les Annales manuscrites de la ville. C’est le cas en 1708, « année [où] il ne se passa rien

de memorable ny digne de remarque, excepté que le dix-septieme du mois de may le tems

estant nebuleux et  disposé à la pluye » la procession n’eut pas lieu182.  Le lendemain,  les

capitouls se déplacent au Parlement qui rend un arrêt reportant la procession au dimanche

suivant en insistant sur le fait que « chacun attant de la volonté de la cour qu’il soit satisfait à

un devoir si  juste  et  si  pretieux qu’il  n’a jamais esté  interrompu ».  Un autre  exemple se

178 AMT. BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).
179 AMT. GG 839, p. 25 du procès-verbal du renouvellement du vœu. (Annexe III, pp. 248-251.).
180 SCHNEIDER Robert A., The ceremonial city, op. cit., p. 12. Citation dans la langue d’origine : « any deviation or

failure to perform according to script represents a more general failure of the ritual ordering of society itself ».
181 AMT. GG 839, p. 9 du procès-verbal du renouvellement du vœu.
182 AMT. BB 282, pp. 237-238.

61



retrouve en 1739, année où les célébrations de la Pentecôte et de la Délivrance tombèrent le

même jour. Les Annales manuscrites décrivent un réel consensus autour de la préséance de la

fête  de la  Délivrance183.  En effet,  c’est  la  procession  de la  Pentecôte qui  est  décalée  de

quelques jours pour que celle de la Délivrance se déroule le 17 mai.

L’ordre de la procession est aussi assuré par la répétition des mêmes actions pour

chaque cérémonie. Toutes les sources décrivant le bicentenaire insistent à la fois sur son côté

extraordinaire et sur les gestes coutumiers qui s’y déroulent. Les cérémonies formalisent les

comportements des participants et des spectateurs. Grâce à leur fréquence chacun connaît son

rôle. Cette formalisation est liée à la répétition de mots, de gestes ou de chansons qui sont

soumis  à  des  règles  précises.  Robert  Schneider  emprunte  à  divers  anthropologues  des

concepts clefs permettant de comprendre l’« aspect structurel des processions »184. Ces rituels

sont une clef de la représentation du pouvoir : ils ont un langage symbolique et une fonction

sociale.  Les  cérémonies  religieuses  et  politiques  ont  les  mêmes  codes,  ce  sont  des

« performances théâtrales », spatialement et temporellement définies.

Le rituel doit ainsi être assuré tous les ans, le 17 mai, et se dérouler normalement. Il

n’est alors pas étonnant que les autorités municipales aient voulues que le bicentenaire soit le

plus ordonné possible. Cette volonté se retrouve non seulement dans les mesures mises en

œuvres en cette occasion mais aussi dans la description capitulaire de la fête transcrite dans le

procès-verbal du renouvellement du vœu. Les ordonnances prises pour préparer la fête et la

description officielle du rituel font ressortir les mêmes enjeux : solennité, ordre et pompe.

Maître  de  Pijon  souligne  le  devoir  des  officiers  municipaux  de  mettre  « le  citoyen  et

l’étranger  en  sûreté »,  les  garder  des  « vices  et  des  dangers  de  la  multitude »  et  des

« dissentions de la vanité185 ». Quant au procès-verbal du renouvellement du vœu, il met en

avant  une  commémoration  « faite  dans  un  très-bon  ordre  et  sans  interruption186 ».  Ce

document, véritable miroir de la représentation de l’idéalisation du déroulement de la fête est

au centre de notre analyse.

Le  procès-verbal  omet  de  nombreux  détails  à  propos  du  déroulement  réel  du

bicentenaire. En ne mentionnant pas que les chirurgiens ont demandé au parlement de ne pas

participer à la procession, il évite de briser la vision unificatrice de la fête. Il serait difficile de
183 AMT. BB 283, pp. 408-409.
184 SCHNEIDER Robert A., The ceremonial city, op. cit., p. 139.
185 AMT. BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246)
186 AMT. GG 839, p. 8 du procès-verbal du renouvellement du vœu.

62



justifier qu’une corporation a volontairement souhaité être exclue de la fête. Nous n’avons

malheureusement pas trouvé les raisons de cette requête. Une autre omission nous semble

plus  importante,  il  s’agit  de  l’affaire  qui  opposa  les  capitouls  et  le  régiment  de  Berry.

Pourtant, la procession générale du 17 mai est interrompue durant environ une demi-heure à

cause  des  agissements  de  Trivio187.  L’ordre  est  alors  troublé,  voire  brisé.  D’autant  que,

contrairement à l’usage, les deux compagnies de grenadiers ont traversé l’hôtel de ville et les

troupes se sont rangées sur la grande place188. Racontant les altercations entre les troupes de

Trivio et les capitouls, Pierre Barthès décrit une atmosphère de tension. Le silence du procès-

verbal relève la volonté de donner une image unifiée de la fête et de nier l’échec de l’ordre

rituel et le manque d’autorité capitulaire.

Dès le 16 mai, une pluie drue s’abat sur Toulouse. Pierre Barthès dit que ce jour-là

« on désespéra de voir la procession qu’on résolut de renvoyer a cause du mauvais tems » et

que les autorités demandent des prières pour le retour du beau temps189.  Le temps est  si

mauvais  que  lorsque  la  pluie  s’arrête  rien  n’est  prêt.  Barthès  décrit  un  moment  de

précipitation  des  différents  acteurs  du  cortège.  Les  capitouls  ne  mentionnent  ni  les

intempéries, ni qu’une partie des rites ont dû être annulé. En effet, les caprices du temps sont

vus comme la manifestation de la désapprobation divine ; reconnaître que la pluie a empêché

de célébrer une partie de la fête religieuse serait problématique. À l’inverse, justifier l’arrêt

de la pluie par une grâce divine légitime l’acte religieux. Ce n’est pas de la pluie dont parle le

procès-verbal mais uniquement de son interruption, qu’il qualifie de « miracle spécial de la

toute puissance de Dieu190 ».

Le couronnement de la fête de la Délivrance aurait dû être le feu d’artifice. Les

capitouls ont dépensé pour celui-ci, comme nous l’avons expliqué mille cinq cent soixante-

trois livres, désobéissant ainsi à l’intendant. Le retour de la pluie durant la soirée du 17 mai a

contrarié ce projet. Pour ne pas reconnaître que les intempéries ont empêché de tirer le feu

d’artifice, le procès-verbal n’en mentionne pas une seule fois l’existence. Il nous semble que

ce non-dit a plusieurs raisons : d’abord, la volonté de ne pas parler des dégâts de la pluie ;

ensuite, le cadre temporel du procès-verbal qui ne décrit que le déroulement des huit journées

de l’octave alors que le feu d’artifice est repoussé jusqu’au 1er juin ; enfin, le choix de cette

187 Les heures perdues, op. cit., f°78.
188 Ibid.
189 Les heures perdues, op. cit., f°75.
190 AMT. GG 839, p. 8 du procès-verbal du renouvellement du vœu.

63



date. Pierre Barthès précise que si les capitouls ont attendu quinze jours pour allumer le feu

d’artifice c’est à cause d’une mésentente avec les soldats du régiment de Berry. Ces derniers

auraient  clamé haut  et  fort  que ce seraient eux et  non les  administrateurs de la ville qui

allumeraient  l’édifice191.  Les  troupes  étant  parties  de  Toulouse  le  29  mai,  les  capitouls

décident de tirer le feu d’artifice trois jours après.

L’organisation du bicentenaire revient aux autorités municipales. Les capitouls, à la

tête d’une véritable religion civique, organise la fête pour montrer leur puissance politique et

spirituelle. Ils partagent et délèguent leur pouvoir avec le conseil de bourgeoisie. Diverses

personnes  tentent  d’imposer  leur  autorité  aux  officiers  municipaux.  Ces  derniers  sont

contraints  de  se  plier  aux  volontés  du  parlement  et  de  l’intendant  mais  tentent,  avec  le

concours des officiers parlementaires,  de s’opposer au pouvoir  militaire.  L’enjeu de cette

organisation est double : il s’agit à la fois d’imposer son autorité et d’obtenir une place de

premier plan lors de la fête. Les luttes de pouvoir qui en ressortent sont autant des luttes entre

institutions qu’entre hommes de pouvoir. Le bicentenaire de la Délivrance est préparé avec

beaucoup de soin : de la demande d’une octave aux décorations de la ville, rien n’est laissé au

hasard. Le coût de la fête est exorbitant. Il équivaut à 1,06 % ou 1,70 % de la dépense totale

de  la  ville  en  1762.  Les  capitouls  font  du  bicentenaire  un  de  leurs  principaux  centres

d’intérêt. La célébration doit être grandiose pour permettre de fêter le jubilé séculaire avec la

même pompe qu’en 1562 et 1662. Elle doit ranimer la dévotion des Toulousains et montrer

que Toulouse est une ville profondément catholique. Les organisateurs de la fête mettent en

place un dispositif très développé pour assurer l’ordre et la solennité de la célébration. Tout

est prévu et contrôlé, durant les huit jours du jubilé chacun a sa place et son rôle. Huit ans

après, lors de l’écriture du procès-verbal de l’événement les capitouls omettent toutes les

ruptures à l’ordre rituel. L’image que revoit la commémoration est importante parce qu’elle

sanctionne l’identité de la ville et de ses administrateurs.

191 Les heures perdues, op. cit., f°85

64



CHAPITRE DEUX

L’IDENTITÉ DE « TOULOUSE LA SAINTE » AU PRISME DU

BICENTENAIRE DE LA DÉLIVRANCE

La mémoire a besoin de repères précis pour subsister. Tous les ans, à la même date,

la commémoration a lieu. En reprenant la date d’un événement, elle s’inscrit dans un temps

cyclique et le fait  revivre. Le système commémoratif ne s’épanouit pleinement que lors du

« mélange  de  rituel  et  de  festif  que  produit  l’instant  cérémoniel192 ».  La  cérémonie  fait

participer activement tous les individus d’une société ou d’un groupe à la célébration de la

mémoire. La fête de la Délivrance est un rite commémoratif dans le sens où il célèbre un

événement fondateur pour la communauté toulousaine. Le 17 mai 1562, la ville de Toulouse

chasse  l’hérésie  et  sauvegarde  son  orthodoxie  religieuse.  Commémorer  cet  acte  permet

d’affirmer et d’exalter une identité urbaine. Chaque année, la supériorité du catholicisme et

du pouvoir sotériologique capitulaire est rappelée en grande pompe à travers la procession du

17 mai. Commémorer, c’est mettre en scène le passé et le partager dans un présent mettant en

avant une identité collective.

192 COTTRET Bernard et HENNETON Lauric, Du bon usage des commémorations, op. cit., p. 14.

65



1. LE LANGAGE CÉRÉMONIEL

La fête de la Délivrance est la commémoration d’un événement clef de l’histoire

toulousaine.  Le  langage  qu’elle  emploie  semble  le  démontrer.  Fête  de  l’extraordinaire

toulousain  et  de  l’Église  militante,  la  célébration  de  la  Délivrance  mélange  volontés

commémoratives et religieuses. La fête est instaurée dans le cadre de la Réforme catholique.

Elle  célèbre  la  victoire  militaire  et  morale  du  catholicisme  sur  la  nouvelle  religion.  Au

XVIe siècle, la papauté a besoin de cérémonies glorifiant la grandeur de l’Église. Le bref

papal  de  1564  place  ainsi  la  célébration  dans  le  giron  de  l’Église  militante.  Face  aux

hérétiques « novateurs », la réforme tridentine souhaite signifier sa fidélité au passé193. En

tant que cérémonie de l’Église militante, le bicentenaire de la Délivrance doit éduquer les

fidèles et susciter un regain de ferveur. La décence et la gravité des cérémonies doivent être

visibles à travers les serments, la décoration et la mise en scène. Dès lors, il s’agit d’adopter

un  langage  compréhensible  par  tous  utilisant  à  la  fois  les  émotions  et  l’intellect  des

spectateurs.

ÉVEILLER LES SENS ET LES ÉMOTIONS

Lors des fêtes religieuses, le monde du sensible doit toucher les fidèles et les amener

à la  dévotion.  Nous avons décidé d’étudier  l’aspect  sensoriel  pour  répondre à l’appel  de

Bernard Dompnier : « sans doute les historiens sont-ils encore trop timorés dans l’emploi du

concept d’affect, auquel recourent beaucoup plus volontiers les spécialistes de la musique,

voire de la littérature. Les cérémonies visent bien cependant à agir sur les sens des fidèles et à

susciter des émotions en rapport avec la tonalité de la célébration, ou plutôt chaque moment

de celle-ci »194.

Pendant toute la durée de l’octave, l’intérieur des églises sollicite les sens. Lors des

messes  une  multitude  d’encens  parfume  les  édifices  religieux  décorés  avec  des  fleurs

fraîches,  éveillant  à  la  fois  l’odorat  et  la  vue.  L’ouïe  est  elle  aussi  tout  particulièrement
193 DOMPNIER Bernard,  Les  cérémonies  extraordinaires  du  catholicisme  baroque,  Clermont-Ferrand,  Presses

universitaires Blaise-Pascal, 2009, p. 591.
194 Ibidem., p. 587.

66



stimulée. Au cours du jubilé, la basilique Saint-Sernin résonne au son de l’orgue et des Veni

Creator, Tantum ergo et  Te Deum.  Les actes de dévotion sont rehaussés par le « bruit de

l’artillerie  et  de la  mousqueterie »195.  Lors de la  procession du 17 mai,  chaque étape est

accompagnée  de  chants  religieux,  même  hors  des  édifices  religieux.  L’arrivée  de  la

procession est signalée par le son des clochettes des réveils matin. À leur suite, hautbois,

trompettes, symphonies et fanfares accompagnent la marche. Lors de la halte au Capitole un

Regina Cœli retentit  dans l’édifice.  Durant  tout le  temps de la procession,  nous pouvons

imaginer qu’aucune minute de silence n’a lieu. Musiques religieuses ou festives et bruit de la

guerre retentissent tout au long de la journée du 17 mai. La procession se meut dans un

espace où les édifices et les rues sont ornés de guirlandes, d’illuminations et de tapisseries,

ravissant ainsi également la vue. Tout est mis en œuvre pour le plaisir des sens. Le besoin de

renouveler  les  vêtements  du  guet  s’explique  par  cette  volonté  d’harmonie  et  de  beauté.

L’éclat du cortège est amplifié par la participation du clergé en habits d’apparat. Par la beauté

des vêtements, l’ornement de l’espace parcouru et des lieux de culte, la procession doit être

un moment éblouissant. Alors que sous l’Ancien Régime la ville est un endroit sale, puant, où

résonnent des bruits dissonants et désagréables, la fête la bouleverse pour créer un monde

enchanteur et merveilleux.

La solennité de la procession est rehaussée par la présence des reliquaires, dont les

châsses ont toutes été réparées. D’or, d’argent et de cuivre, elles brillent à la lumière des

quatre flambeaux et cierges portés à leurs côtés. Les reliques sont au cœur de la procession.

Initialement, le pape Pie IV prévoyait qu’il serait sorti « six corps saints qui reposent dans

l’église  de  Saint-Sernin  avec  les  autres  reliques  des  Saints  qui  sont  dans  les  églises

paroissiales de la ville196 ». Lors de la procession du 17 mai 1762, quarante-quatre reliques

sont portées. Lorsque le cortège entre dans la cathédrale, les huit plus grandes châsses sont

placées  dans  le  sanctuaire,  « sur  des  tables  couvertes  de  tapis  de  Turquie  avec  des

luminaires », les autres bustes et  châsses sont déposés « à leurs places ordinaires197 ». Le

culte rendu aux saints doit avoir lieu durant les huit jours de l’octave. Hormis pendant la

procession,  les reliques se trouvent à Saint-Sernin.  Les bayles de la confrérie des Corps-

195 Relation exacte et circonstanciée de la procession faite à Toulouse le 17 mai 1762. À l’occasion du vœu
séculaire de ladite ville lors de l’expulsion des huguenots. Avec la description du feu d’artifice tiré le même
jour,  les autres réjouissances,  & un abrégé historique de la même ville,  de l’imprimerie de Jean-Joseph
Douladoure, rue de la porterie. M. DCC. LXII. avec permission., p 21.

196 AMT. GG 839, p. 19 du procès-verbal du renouvellement du vœu. (Annexe III, pp. 248-251.).
197 AMT. GG 839, p 9 du procès-verbal du renouvellement du vœu. (Annexe III, pp. 248-251.)

67



Saints  doivent  permettre  aux  fidèles  d’accéder  à  toutes  ces  reliques  et  de  célébrer  les

saints198.

Les reliques ont un rôle important dans la stimulation des émotions des fidèles. Avec

la réforme tridentine, la religion catholique a normalisé la vie religieuse et la réaction des

fidèles.  Selon  Nicolas  Guyard,  « les  élites  religieuses  et  les  autorités  catholiques  ont  pu

prescrire et proscrire ce qui pouvait être ou non ressenti, exprimé, fait, autour des reliques,

dans un temps et un espace qu’elles maîtrisent donc199 ». Les fidèles disposent tout de même

d’une  marge  de  manœuvre  et  d’une  capacité  de  réaction,  d’appropriation  ou  de  refus  et

peuvent « construire leurs propres relations émotionnelles avec les reliques, en gardant une

certaine liberté dans l’expression des émotions ressenties dans un contexte collectif ». En

observant  une  procession,  le  spectateur  doit  exprimer  des  émotions  associées  aux

reliques : ferveur, joie, humilité dans la prière, respect face au sacré. Nicolas Guyard explique

que la capacité à ressentir ces émotions en présence des reliques permet de démontrer sa

piété. Le rituel imposant des normes dans les comportements des spectateurs, il est difficile

de définir si l’émotion suscitée par la procession ou l’exposition des reliques est une réponse

à un ressenti individuel ou à une demande des autorités ecclésiastiques.

Deux objets  saints  sont particulièrement mis  en valeur :  le  Saint-Sacrement  et  la

Sainte Épine de la couronne du Christ. Le Saint-Sacrement a un enjeu symbolique fort, c’est

un objet saint très important dans la liturgie catholique. Il permet aux catholiques d’affirmer

leur identité depuis la Réforme protestante. Durant toute la durée de l’octave, il est porté à la

dévotion ; sa bénédiction ouvre et clôt la fête. Il est au cœur de toutes les cérémonies du

bicentenaire et surtout de la procession. Le 17 mai,  il  est posé sous le dais porté par les

capitouls. Pour donner plus d’éclat à la cérémonie, ils l’ont restauré avec des galons et des

franges d’or. Bien qu’aucun document capitulaire ne le mentionne, nous savons grâce aux

factures que les artisans n’ont pas réussi à finir le dais à temps. Celui-ci est utilisé pour la

première fois lors de la Fête-Dieu de 1762. C’est donc avec un dais ayant soixante ans que les

gouverneurs de la cité défilent lors de la procession du 17 mai. En accompagnant le Saint-

Sacrement, les capitouls montrent leur place de premier ordre. Seules les élites politiques ou

religieuses de la ville peuvent s’en approcher. En donnant l’ordre aux grenadiers d’encercler

le Saint-Sacrement, Trivio se mêle à ces élites.

198 JULIEN Pascal, D’ors et de prières, op. cit., p. 23.
199 GUYARD Nicolas,  « La  relique  et  l’émotion :  nouvelles  approches  sociologiques. »,  dans  Hypotheses [en

ligne]. Mis en ligne le 13/02/2015. URL : http://reliques. hypotheses. org/128

68

http://reliques.hypotheses.org/128


La proximité avec le Saint-Sacrement permet aussi aux capitouls de démontrer leur

dévotion. Ils mettent en scène leur dévouement à la religion tout au long de la fête qu’ils

inaugurent par un acte de piété : le don du cœur au reliquaire de la Sainte Épine. Ce don est

théâtralisé à l’extrême : le cœur est porté dans un bassin, posé sur l’autel, donné puis appendu

au reliquaire par l’abbé200. La musique de la messe vient accentuer le caractère solennel de

cet acte. Ainsi, les deux objets saints qui se démarquent le plus durant l’octave sont mis en

relation avec les capitouls. Ces derniers ont préparé la fête de sorte qu’elle les glorifie et

montre leur piété.

DES SYMBOLES INTELLIGIBLES PAR TOUS

Face à la façade de l’hôtel de ville, l’architecture de la récente place Royale montre

la  modernité  de  la  ville201.  Située  au centre  de Toulouse et  carrefour  entre  les  différents

édifices religieux, elle est un passage obligé des étrangers venus pour la fête. De plus, le

cortège processionnel la traverse à deux reprises. La place et le Capitole sont deux lieux

symbolisant le pouvoir capitulaire, ils ont un rôle central dans le langage de la cérémonie : ils

expriment le faste et la piété de la ville. En mai 1762, comme en 1662, les capitouls font

« curer la basse-cour de l’hôtel de ville202 ». Le soir du 17 mai, les nombreuses illuminations

éclairant la place Royale mettent en évidence le bâtiment qui est visible même en plein cœur

de  la  nuit.  La  décoration  de  cette  place  permet  de  comprendre  les  différents  éléments

identitaires mis en avant par la commémoration. Tous sont compréhensibles par l’ensemble

de la population et reflètent à la fois l’allégeance de la ville aux rois de France, sa religiosité

et sa richesse.

La  mise  en  scène  montre  une  ville  fidèle  à  la  monarchie.  Un  détail  dans  la

décoration de la place signifie l’allégeance de la capitale du Languedoc au roi. Un « portrait

du  roi  en  transparent  formé  par  une  décoration  lumineuse »  surplombe  le  portail  de

l’édifice203. De plus, « on avoit placé aux quatre coins de la cour des arcades les portraits des

rois Henri III, Henri IV, Louis XIV & Louis XV, avec les portraits des capitouls distingués,

200 AMT. GG 839, p. 8 du procès-verbal du renouvellement du vœu.
201 La construction de la place Royale débute vers 1750.
202 AMT, CC 2117, f° 213.
203 Les heures perdues, op. cit., f°84.

69



qui  sont  dans  le  petit  consistoire204 ».  Par  cette  figuration  des  derniers  rois  et  leur

juxtaposition  avec  celle  des  capitouls,  les  autorités  revendiquent  leur  allégeance  à  la

monarchie. Lors des Guerres de Religion, Toulouse, ville ligueuse, a désavoué Henri III au

profit de Charles X. En effaçant les oppositions du XVIe siècle, les capitouls s’inscrivent dans

une  tradition  de  fidélité.  Le  spectateur  du  XVIIIe siècle  est  loin  de  se  douter  que  des

processions et des épitaphes ont rendu hommage à Jacques Clément, assassin d’Henri III.

Cette partie des décorations permet aux capitouls d’affirmer leur prestige, leur autorité et leur

allégeance pour asseoir leur légitimité.

De plus, des inscriptions glorifient la foi de la ville et sa fidélité à Dieu. Des phrases

en latin et des devises, visibles depuis la place Royale, ornent la façade du Capitole. Elles

exaltent la puissance du catholicisme et rappellent sa victoire de 1562 face aux hérétiques. La

première  inscription :  Relligio  tutamen  arcis est  traduite  par  Pierre  Barthès  comme  « la

religion décore et  deffens cette  place205 ».  Pourtant,  le  terme latin  tutamen se  réfère à  la

protection ou la défense et non à la décoration. Une meilleure traduction serait « la religion

défend cette ville ». À travers le développement de l’apparat de la fête, la religion devient à la

fois  protectrice  et  décoratrice.  L’importance  de  la  célébration  de la  Délivrance  n’est  pas

seulement dans la profondeur du message qu’elle véhicule, mais aussi dans sa forme. Il nous

semble que c’est pour cette raison que la traduction de Barthès est incorrecte. Cette erreur

révèle  aussi  que  seule  une  élite  éduquée  peut  comprendre  le  message  véhiculé  par  les

inscriptions. Il en va de même pour l’appréciation du décor du feu d’artifice. Dessiné par le

sieur  Hardy,  ingénieur  et  directeur  des  travaux publics  de  la  ville  et  décoré  par  le  sieur

Cammas, architecte et peintre, et les frères Bordes, il est érigé au centre de la place Royale. Il

a la forme d’un temple antique que Pierre Barthès appelle un « théâtre206 ». Bien que le feu

d’artifice soit tiré le 1er juin 1762, il nous semble indissociable de la mise en scène de la fête.

D’autant  que Pierre  Barthès parle  de la  journée du 1er juin comme de la  « clôture de la

fête207 ».

Une planche reproduisant le décor d’une des faces du temple permet de visualiser

l’édifice208.  Le  temple  a  une  structure  classique  avec  une  architecture  symétrique,  des

colonnes et des urnes de style antique. D’une hauteur de cinquante et un pieds, il surplombe
204 Relation exacte, op. cit., p 54.
205 Les heures perdues, op. cit., f°84.
206 Ibid., f°83.
207 Ibidem., f°83.
208 Cette représentation se trouve actuellement au Musée du Vieux Toulouse.

70



la place209. Un trompe l’œil crée l’impression d’un escalier et de « parties en relief » sur le

socle de l’édifice210. Pour rendre le temple plus imposant, il est en marbre et les reliefs sont

rehaussés  d’or  ou  de  bronze.  Sur  chaque  face  de  la  structure  quatre  épitaphes  en  latin

glorifient la religion. Elles sont placées au-dessus des trophées de l’Église : on remarque une

croix, un calice et un ostensoir. De plus, quatre statues de marbre blanc représentent les pères

de l’Église : Saint-Jérôme, Saint-Augustin, Saint-Ambroise et Saint-Grégoire. Des attributs et

des devises en caractères d’or, permettent au spectateur de les distinguer « par les écritures ».

Deux figures allégoriques de dix pieds de hauteur211, placées au sommet de l’édifice,

surplombent le mot  Religioni gravé en majuscules rehaussées d’or. Les deux personnages

sont sculptés dans un plâtre imitant le marbre et habillés de draps de toile. Une brochure,

éditée pour les étrangers venus dans la ville à l’occasion du bicentenaire de la Délivrance,

décrit  et  commente ces deux allégories212.  La première est  celle de la Religion :  il  s’agit

d’une femme belle, avec un doux visage, dont l’attitude révèle son « zèle ardent » et sa « joie

céleste213 ». Ces vêtements sont modestes, elle est couverte d’un voile et d’un manteau. Elle

tient dans la main droite une croix et dans la main gauche un calice avec une hostie. Ce sont

ces attributs qui l’ont aidé à vaincre « l’Hérésie & le Schisme ». Cette figure, vaincue, se

trouve écrasée sous les pieds de la statue de la Religion et maintenue à terre par la longue

croix qu’elle tient dans sa main. L’allégorie de l’Hérésie est représentée sous les traits d’un

homme  au  désespoir  « frémissant  de  sa  défaite  et  déchirant  le  Livre  où  il  a  puisé  ses

erreurs214 ».

Robert Schneider définit le temple du feu d’artifice comme une association entre

l’antiquité  et  la  célébration  du  catholicisme  militant.  Selon  lui,  l’élite  toulousaine  prend

plaisir  à  voir  cette  structure  néo-classique,  la  considérant  comme  une  œuvre  de  « bon

goût215 ».  D’ailleurs,  les  galeries  des  fenêtres  du Capitole  sont  remplies  de  « quantité  de

dames et de seigneures de distinction invités par messieurs les capitouls, [qui] virent avec

plaisir  et  fort  à  leur  aise,  tout  ce  que  l’art  de  la  pÿrrotecnie  peut  inventer  et  mettre  a

209 Relation exacte, op. cit., p. 40. Cela revient à une quinzaine de mètres.
210 Ibid., p. 41.
211 Soit un peu plus de trois mètres.
212 Relation exacte, op. cit.
213 Ibid., p. 47.
214 Ibidem., p. 47.
215 SCHNEIDER Robert  A.,  The  ceremonial  city,  op.  cit.,  p.  122.  Citation  dans  la  langue  d’origine  « Those

Toulousain  who  considered  themselves  cultivated,  who  were  in  the  know  concerning  the  rising  cult  of
neoclassicism in mid-eighteenth-century France, could thus look upon the structure and take pleasure in the
fact that such a religion and civic exercise was at least in good taste. ».

71



excecution216 ». Les sens et la culture des spectateurs sont mis en éveil.

Le  moment  du  feu  d’artifice,  moins  codifié  que  le  reste  de  la  fête,  permet  aux

capitouls  de  décider  des  individus  qui  auront  une  place  de  choix  pour  contempler  le

spectacle. En invitant des personnes à voir le feu des fenêtres de l’hôtel de ville, les capitouls

imposent leur préséance. Les élites ne sont pas les seules à profiter du spectacle, chacun peut

comprendre  le  message  délivré  par  le  temple  qui  reprend  les  symboles  du  christianisme

militant. Les deux allégories surplombant l’édifice sont facilement reconnaissables, Religion

est dans une posture victorieuse avec une croix qui écrase Hérésie. C’est une image classique

qui s’est développée après les Guerres de Religion, le peuple la connaît. Il est intéressant de

noter que Pierre Barthès définit la figure de l’Hérésie comme Calvin lui-même217. La plupart

des fusées sont placées dans les urnes de style antique, quatre sont placées sous les figures de

la Religion et de l’Hérésie. Ainsi, l’ensemble de statues est particulièrement mis en valeur par

le feu d’artifice qui l’éclaire à de multiples reprises218. Le feu d’artifice fait ainsi partie d’une

complexe théâtralisation d’un idéal urbain.

216 Les heures perdues, op. cit., f°87.
217 Ibid., f°86.
218 Relation exacte, op. cit., pp 49-53. La brochure décrit en cinq les figures des fusées, il s’agit principalement

de « serpentaux », de soleils, d’étoiles, de cascades et d’« arbres indiens ».

72



73

Illustration 2: Décoration d’une des quatre faces du feu d’artifice, dessinée par M. Hardy
en 1762



2. LA CITÉ IDÉALE

Selon Bernard Chevalier, « l’urbanité telle que nous l’avons rencontrée, c’est une

manière particulière de concevoir le monde, de prier, de processionner, mais aussi de se loger,

de se nourrir,  de fraterniser et de s’ébattre, par laquelle les villes se distinguent du fonds

commun propre à la société tout entière219 ». Au travers de la fête, c’est l’essence de cette

urbanité qui se manifeste. La ville en fête exprime ses valeurs, ses modèles et sa vision du

monde. De ce fait, la fête représente autant qu’elle façonne la ville. Les autorités mettent en

place un spectacle montrant une image idéalisée de la ville et de son corps social. Le moment

clef de cette représentation est, encore une fois, la procession du 17 mai. Par sa visibilité dans

l’espace public, elle permet d’affirmer la cohésion et de la force du groupe. De plus, le trajet

signale à tous les édifices importants d’une ville propre et ordonnée. L’analyse de la mise en

scène de l’espace urbain et du corps de ville indique comment les autorités imaginent une

ville utopique.

L’ESPACE URBAIN

La fête prend vie dans divers lieux de culte : l’église conservant les reliques, celle

désignée comme station par le  jubilé  ou encore celles  bénéficiant  d’une indulgence.  Ces

édifices  sont  au  cœur  d’une  « complexe  géographie  du  sacré »  qui  réorganise

symboliquement l’espace dans une nouvelle hiérarchie220. Lors de la fête, l’espace urbain est

celui du sacré, en rupture avec le quotidien. La célébration de la Délivrance a d’autant plus

une « fonction de marquage et d’appropriation des territoires » qu’elle prend sens dans une

procession générale qui traverse la ville221. Les décorations mettent en scène l’apparat de la

ville : tapissée et colorée, Toulouse met en avant sa richesse, emplie de symboles religieux,

elle manifeste sa piété. Travestie, elle s’habille et se farde comme ses habitants.

Le cortège de la  procession passe par  les  lieux essentiels  de la  vie  religieuse et

politique toulousaine : la basilique, la cathédrale, la place du Salin – où siège le parlement –

219 CHEVALIER Bernard, Les bonnes villes, op. cit., pp. 263-4.
220 DOMPNIER Bernard, Les cérémonies extraordinaires du catholicisme baroque, op. cit., p. 589.
221 Ibidem., p. 589.

74



et  l’hôtel  de  ville222.  La  procession  générale  part  de  Saint-Étienne  pour  rejoindre  Saint-

Sernin, où sont déposées les reliques, avant de retourner à la cathédrale. La « fête-cortège »

est définie par Michel Cassan comme un espace clos223. La procession générale l’est d’autant

plus  que  le  point  de  départ  et  d’arrivée  du cortège  sont  identiques :  la  cathédrale  Saint-

Étienne. Le cortège s’arrête à trois reprises : dans la cathédrale, l’hôtel de ville et la basilique.

Symboliquement, l’espace est polarisé autour de ces trois édifices. La fête marque l’espace et

lui  assigne une fonction.  La cathédrale et  la basilique sont  les lieux des  Te Deum,  de la

translation des reliques, des œuvres pieuses. L’hôtel de ville est celui des réjouissances et de

la démonstration de l’identité des autorités politiques. Quant à la place du Salin, il faut noter

que  c’est  une étape qui  a  été  ajoutée en 1762 et  qui  n’a  d’autre  but  que de signifier  la

puissance du parlement.

222 Le trajet exact est décrit dans un arrêt du parlement. 1B1654 f°303-304.
223 CASSAN Michel, La fête, op. cit., p. 198.

75

Illustration 4 : Trajet de la procession générale de la Cathédrale à la Basilique 



La procession doit montrer un corps social hiérarchisé et ordonné. Cette impression

d’ordre est renforcée par la composition symétrique du cortège. L’ordonnance du 29 avril

précise la forme que doit prendre le défilé des quarante-six corps de métiers : chaque corps

est représenté par douze artisans, quatre portent le pavillon et sont encadrés par huit autres

portant quatre grands flambeaux de cire blanche et quatre cierges224. Pour s’en assurer, les

capitouls fournissent les flambeaux et les cierges. La répétition de cet agencement donne une

impression d’harmonie. D’autant que tout le cortège est structuré autour de groupes de chiffre

pair : deux, quatre ou huit personnes. La Sainte Épine est portée par quatre jacobins qui sont

entourés de quatre flambeaux et quatre cierges. La croix de chaque chapitre est accompagnée

de « deux acolytes portant deux chandeliers en argent »225. Le premier président marche à la

tête du parlement mais n’est pas seul, il est accompagné par le second président, à sa gauche.

UNE SOCIÉTÉ IDÉALISÉE

Le  point  culminant  du  bicentenaire  est  la  procession  générale  du  17  mai.  La

particularité d’une procession générale n’est pas la taille du cortège mais la volonté d’inclure

tous les rangs de la communauté urbaine. Artisans, délégation de l’hôpital des pauvres, haut

clergé ou parlementaires sont associés pour former un tout. Lors de la procession générale,

l’union du peuple de Dieu doit être visible. Ce tout relève plus de la représentation d’un idéal

que de la structure sociale de la ville. Reprenant des anthropologues et des historiens, Robert

Schneider définit les processions générales toulousaines comme un « modèle pour » plus que

comme un « modèle de » la société226. Dans cette vision idéalisée de la structure de la ville,

les cortèges montrent la place de chacun. La ville devient un idéal d’ordre social à la fois

ordonné et hiérarchisé, stratifié et unifié.

La structuration des cortèges est représentative de l’ordre voulu par les autorités.

C’est l’ordonnance capitulaire d’avril 1762 qui décide de « l’ordre, le rang et la forme » du

défilé des corporations227.  Lors de la procession du 17 mai,  le cortège est  ouvert  par les

enfants et les pauvres de l’hôpital général Saint-Joseph de la Grave, suivit de ses directeurs et
224 AMT, BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).
225 AMT. GG 839, p. 10 du renouvellement du vœu.
226 Ibid., p. 133. Citation dans la langue d’origine : « The general procession was less a faithful ‘‘model of’’ the

urban community than a ‘‘model for’’ an ideal version of what it once was. ».
227 AMT, BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).

76



prêtres. Créé en 1647, l’hôpital s’inscrit dans le mouvement du « Grand Renfermement » des

pauvres, ayant pour but de les soigner, les nourrir, les instruire et surtout, conformer leur

moralité pour qu’ils puissent vivre dans la société sans causer de troubles. Au XVIIe siècle, le

pauvre n’est plus un intercesseur privilégié entre les hommes et Dieu, il fait peur. La présence

des pauvres à la tête des cortèges montre que cette vision n’a pas disparue au XVIIIe siècle.

Michel  Cassan explique aussi  que les  bourgeois  pourvoyant  à  l’entretien des  pauvres  de

l’hôpital général « défilent à leurs côtés afin de faire reconnaître leurs bonnes œuvres, d’être

loués en tant qu’évergètes et de recueillir l’approbation de la population228 ».

À la suite des pauvres, vient le corps religieux de la ville. Le clergé défile sous la

croix près des religieux des Augustins déchaussés en signe de pénitence, des corps de villes et

des personnages importants. La procession est une représentation de la marche du peuple de

Dieu vers la Terre promise229. Les chapitres de Saint-Étienne et de Saint-Sernin sont à sa tête,

encadré par quatre flambeaux aux « armes de la ville », leurs bannières et croix230. De cette

façon,  ils  expriment  leur  attachement  à  l’espace  urbain  dans  lequel  ils  se  meuvent.  Les

pèlerins et le clergé régulier et séculier, « nombreux autant qu’on puisse l’exprimer », les

talonnent231. Lors de la procession du 17 mai 1762, le clergé des paroisses de Saint-Nicolas,

de Saint-Pierre, du Taur et de la Dalbade ne sont pas regroupés sous la bannière du chapitre

de Saint-Sernin ;  contrairement à l’usage,  ils  défilent séparément232.  Il  s’agit  à la  fois  de

montrer  les  nombreuses  paroisses  de  la  ville  et  de  donner  un  effet  de  masse  au  clergé

toulousain. D’ailleurs un chant en occitan parle de cette « longue file de religieux » et de

leurs  différentes  croix233.  Les  quarante-six corps  de métiers  succèdent  aux religieux.  Les

officiers municipaux leur emboîtent le pas, suivis par la cour du parlement, les secrétaires du

roi, les trésoriers de France et l’Université. Le corps de la bourgeoisie, composé des anciens

capitouls, ferment la marche.

Michel  Cassan  relève  la  tension  et  la  violence  qui  entourent  l’organisation  des

cortèges et l’explique en montrant que la place dans le défilé « sanctionne la situation sociale

de chacun et lui confère une sorte de légitimité »234. Se trouver dans le cortège est porteur
228 CASSAN Michel, La fête, op. cit., pp. 45-46.
229 CHEVALIER Bernard, Les bonnes villes, op. cit., p. 257.
230 AMT. GG 839, p. 10 du renouvellement du vœu.
231 Les heures perdues, op. cit., f°78.
232 AMT. GG 839, p. 10 du renouvellement du vœu.
233 Descripciu de la poucessiu generalo de Toulouso, que se fa le dex é sept dél mes de may, à l’aunou de sa

delibrenço.  URL :  http://gallica.bnf.fr/ark     :/12148/bpt6k56932936 Imprimé  anonyme,  sans  date  ni  lieu
d’édition.

234 Michel Cassan, La fête, op. cit., p. 44.

77

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k56932936


d’une très forte valeur symbolique. Les individus en faisant partie sont séparés du reste de la

population. Nicolas Guyard explique, dans son article sur « la procession, la relique et la

ville », qu’à Toulouse seul les participants officiels ont le droit de prendre les reliquaires et de

les replacer dans les sanctuaires235. Les personnes dont il est question sont les représentants

des corps de métier. À chaque corporation correspond un saint protecteur et donc un corps

saint. La proximité avec le sacré dépend du statut social et se manifeste par la présence dans

le cortège ou dans l’église. Selon Nicolas Guyard, les soldats du guet encerclent le cortège

comme un cordon « marquant une frontière entre actifs et passifs », entre centre et périphérie.

Une  procession  est  donc  un  acte  politique  qui  permet  de  différencier  les  élites

sociales, politiques et économiques du peuple et de les hiérarchiser les unes par rapport aux

autres.  De  ce  fait,  à l’intérieur  du  cortège  chacun  est  reconnaissable  grâce  à  son  habit

d’apparat et à des objets symbolisant sa charge : les magistrats ont tous revêtu leur robe, les

corps de métiers portent leur pavillon, les huissiers une verge et les capitouls le dais à huit

bâtons aux armes de la ville. La brochure imprimée pour les étrangers ainsi que des chants

occitans permettent de savoir à quelles personnes correspondent vêtements et symboles. Ces

éléments distinctifs représentent la fonction, le rang et le prestige de ceux qui les portent. Le

costume de cérémonie des capitouls est représentatif : c’est une tenue rouge et noire, couleurs

de la ville. Elle est composée de trois pièces : une robe longue à larges manches, un manteau

et  un chaperon236.  Le manteau est  dit  « comtal »  car  il  est  supposé être  le  vêtement  des

anciens comtes de Toulouse. Cet habit d’apparat, porté à plusieurs reprises lors de l’octave,

place les capitouls dans une tradition ancienne et leur donne prestance et prestige.

235 GUYARD Nicolas, « La procession, la relique et la ville : enjeux de recherche et cadres conceptuels »,  dans
Hypotheses [en ligne]. Mis en ligne le 16/01/2015. URL : http://reliques. hypotheses. org/121

236 TAILLEFER Michel, Vivre à Toulouse, op. cit., p. 65.

78

http://reliques.hypotheses.org/121


LA REPRÉSENTATION DE L’ATTITUDE POPULAIRE

Que ce soit  dans les sources officielles  décrivant la  fête ou dans les  tableaux la

représentant, l’aspect populaire de la fête est éclipsé. Le peuple n’est cependant pas absent.

La description de l’engouement populaire sert à montrer l’union du corps social autour de

mêmes valeurs. Jean II Michel peint vers 1700 une œuvre intitulée la procession des corps

saints à Toulouse, représentant la fête de la Délivrance 237. Ce tableau est une représentation

de l’ordre idéalisé du monde urbain. Un cortège ordonné et symétrique se meut de Saint-

Étienne à Saint-Sernin, faisant une halte par l’hôtel de ville. L’espace urbain, tapissé, fleuri et

propre est reconstitué : la cathédrale, le Capitole et la basilique sont représentés sur le même

plan.  L’artiste  insiste  sur  l’aspect  solennel  et  religieux  de  la  procession.  Dans  cette

représentation idéalisée de la fête, le peuple est renvoyé à un rôle purement décoratif.

237 Le tableau se trouve au musée des Augustins, il s’agit de l’illustration que nous avons choisie pour la page de
garde de notre mémoire.

79

Illustration 5 : Détail en bas à gauche du tableau de Jean II Michel 



Ces deux détails du tableau

permettent d’appréhender la version

idéale du peuple en fête. Au passage

des  corps  saints,  le  peuple

s’agenouille ou s’allonge en signe de

dévotion et de soumission. En bas à

gauche  du  tableau,  le  peintre  a

représenté en marge du cortège, des

nobles  ayant  déposé  leurs  armes

devant  leurs  genoux pour  prier.  Au

centre  de  la  procession,  une

multitude de personnes est agenouillée ou allongée, priant. En bas à droite, des femmes et des

enfants prient, eux aussi dans une posture d’adoration. Les habits et les coiffes des femmes

montrent leur rang inférieur, elles représentent le bas peuple en adoration. Dans ce tableau, le

rôle  du  peuple  est  de  rehausser  la  beauté  de  la  procession  en  adoptant  une  posture  de

dévotion.

La joie festive est exclue des représentations, pourtant il nous semble avoir trouvé

quelques indices de son existence. Les spectateurs sont beaucoup plus nombreux et suivent le

cortège en chantant les louanges de la fête en occitan. Loin de l’image de calme et d’ordre

représentée  par  les  capitouls  ou  le  tableau,  la  procession est  aussi  un temps de  festivité

populaire. Un document d’archive nous permet d’imaginer l’attitude réelle de la population :

il  s’agit  d’un  placard  reprenant  une  ordonnance  du  procureur  du  roi  datant  du  22  mai,

soutenue  par  les  capitouls  le  26  mai.  L’ordonnance  ayant  été  écrite  cinq  jours  après  la

procession générale, nous pouvons penser qu’elle se réfère à des événements ayant eu lieu à

cette  occasion.  Elle  aborde des  questions  de  sécurité  lors  des  processions  et  interdit  aux

spectateurs de monter sur les toits pour regarder les cortèges à cause d’« une triste expérience

[qui]  a  appris  recemment qu’une imprudence  aussi  aveugle  a  été  suivie  d’effets  les  plus

tragiques ».  Des  tuiles  sont  tombées,  peut-être  ont-elles  blessé  ou  tué  quelqu’un.  Ce

document remet en question l’image du peuple sagement assis en marge de la procession. La

mise  en  scène  omet  cette  réalité  pour  montrer  une  identité  collective  une  entre  tous  les

Toulousains.

80

Illustration 6 : Détail en bas à droite du tableau de Jean II Michel



3. MONTRER UNE IDENTITÉ IMMUABLE

Construction de l’imaginaire urbain, la victoire catholique du 17 mai 1562 a façonné

une identité collective et  urbaine.  Il  s’agit  d’un « nous » se regroupant  tous les ans pour

célébrer sa victoire sur un « autre » monstrueux. Cette identité est située dans un temps et un

espace  très  précis :  celui  de  la  commémoration.  La  commémoration  en  est  une

représentation :  il  s’agit  de  l’union des  Toulousains  de toutes  les  époques  autour  de leur

religiosité. Émane ainsi le mythe de « Toulouse la Sainte », cité élue de Dieu dont l’hérésie

ne franchit pas les murailles. Les mythes servent à expliquer des phénomènes cosmiques ou

sociaux238. Ici, il s’agit de l’affirmation de la sainteté de la cité mais aussi de la négation de

tout ce qui a pu se passer durant les Guerres de Religion au profit de la victoire du 17 mai

1562.

UN ACTE COLLECTIF

Étymologiquement  « con-mémorer »  signifie  se  rappeler  ensemble.  L’acte  de

commémorer ne peut supporter qu’une partie du groupe soit à la marge. Ne pas participer à

une commémoration semble porter atteinte à la cohésion du groupe. Il s’agit d’une mise à

l’écart volontaire, un acte déviant. Pour éviter la violence d’une rupture du corps social lors

de sa mise en scène, les commémorations attachent beaucoup d’importance à la participation

de  tous.  Le  caractère  collectif  du  rituel  est  d’autant  plus  nécessaire  qu’il  s’agit  d’une

cérémonie à caractère expiatoire qui ne prend sens que lors d’un acte collectif.

La théâtralisation de la cérémonie cherche à faire appel à toute la population. Sa

participation est à la fois volontaire, ritualisée et contrainte. Il est très difficile de connaître la

part entre volonté de participer à la mise en scène et obligation d’en faire partie. Lorsque

Pierre  Barthès  parle  de  la  décoration  des  parvis  des  maisons,  il  reprend  l’ordonnance

capitulaire du 29 avril qui exhorte les Toulousains à embellir les rues de la ville sous peine de

238 CABANTOUS Alain  et  DELEBARRE Michel,  Mythologies  urbaines :  les  villes  entre  histoire  et  imaginaire,
Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2004, p. 10.

81



100 livres d’amende mais ajoute qu’elle :

« n’influa  sur  personne  tout  le  monde  concourant  avec  nos  magistrats  a
l’embelissement  des rues  par où devoit  passer notre divin libérateur et  ses
amis nos intercesseurs auprès de luy par les prières et les mérites desquels a
pareil jours 17e may 1562 cette ville fut délivrée des hérétiques et de l’hérésie
qui destruisoit avec une fureur vrayment infernale tous les monumens que la
piété de nos pères avoient élevés239 ».

Pourtant,  nous  ne  pouvons  pas  savoir  si  l’attitude  des  Toulousains  est  réellement  la

démonstration de leur dévotion ou s’il s’agit d’une réponse à la contrainte mise en place par

les institutions. L’étude de Michel Cassan montre que le peuple de la ville rose avait l’habitude

de décorer les maisons lors des grandes fêtes240. Cet acte peut relever de la tradition. Peut-être

est-ce un mélange de tous ces facteurs.

Qu’elle  soit  spontanée  ou  imposée,  la  participation  à  la  commémoration  est

encadrée.  Diverses  brochures,  s’adressant  à  la  fois  à  l’élite  et  à  un  public  populaire,

participent  à  la  normalisation  des  comportements.  Deux  sortes  d’imprimés  peuvent  être

définis : les guides à l’intention des fidèles venant célébrer le bicentenaire et les écrits dits

historiques  portant  sur  la  Délivrance.  Ces  documents  participent  à  la  publicité  de  la

commémoration. Ils commencent tous par un récit des événements de mai 1562 servant à

exalter les valeurs de la ville célébrée. Ainsi, ils renseignent sur l’événement commémoré et

définissent l’attitude à avoir lors de la célébration. Certains ont une fonction didactique très

marquée.

C’est le cas de la brochure imprimée aux frais de la confrérie des Corps-Saints sur

ordre des capitouls en 1761 : Antiennes et oraisons à l’usage de ceux qui auront la dévotion

de  visiter  les  sacrées  reliques  qui  reposent  dans  l’église  abbatiale  Saint-Sernin  de

Toulouse241. La visite aux reliques de la basilique « s’accomplissait en récitant les Oraisons

dévotes,  suite  de  prières  permettant  de  gagner  les  indulgences  attachées  aux  sept  autels

privilégiés de l’église »242. À Toulouse, l’usage d’imprimés pour aider les fidèles remonte à

1519. Hormis pour le bicentenaire de la Délivrance, ce sont les bayles des Corps-Saints qui

décident de leur publication. Ces imprimés sont illustrés de gravures du calendrier liturgique

et des saints de l’église. À partir du XVIIe siècle, les bayles décident de rédiger ces livres de

239 Les heures perdues, op. cit., f° 84
240 CASSAN Michel, La fête à Toulouse, op. cit., p. 177.
241 Antiennes et oraisons à l’usage de ceux qui auront la dévotion de visiter les sacrées reliques qui reposent

dans l’insigne église abbatiale Saint-Sernin de Toulouse. Par la Confrérie des Corps-Saints, à Toulouse, Chez
Me. Jean-Henry Guillemette, 1762, 234 p.

242 JULIEN Pascal, D’ors et de prières, op. cit., p. 247.

82



prières en français. À la différence des imprimés de 1519, 1537, 1602, 1627, 1644, 1673,

1676 et 1696, celui de 1762 contient une préface « historique » dans laquelle la bulle de

Pie IV et  l’histoire  de la  Délivrance  sont  reprises243.  Il  permet  aux fidèles  de  réellement

profiter de l’octave accordée par le pape car ils ont le manuel pour atteindre l’indulgence.

Cette brochure écrite en français et latin s’adresse essentiellement à l’élite lettrée. Elle permet

de savoir comment se comporter face aux reliques pour faire acte de dévotion.

Un autre exemple réside dans la brochure nommée La Délivrance de Toulouse, ou

attentat horrible commis par les Hérétiques calvinistes, contre l’Église de Jésus-Christ, dans

ladite  ville  de  Toulouse,  l’année  1562244.  Quatre  chansons  en  occitan  ont  pour  fonction

d’éduquer le peuple qui chante l’histoire de l’événement commémoré, décrivent le cortège et

exaltent  les  reliques.  Nous  pouvons  imaginer  que  l’objectif  est  de  supplanter  les  chants

populaires par des chansons pieuses. Elles donnent les codes permettant d’être le spectateur

idéal.  Par  exemple,  un  couplet  dit :  « Approchez  cousins,  cousines/  Ouvrez  les  yeux,  /

Pressez-vous bien des épaules,/ Enlevez les chapeaux :/ Rangez-vous sans bruit/ Levez la

tête ;/ Tenez surtout le vieux bavard,/ La procession s’apprête245 ». De plus, elles signifient

les moments où il doit être attentif. La troisième chanson, décrivant les reliques, commence

par ces vers : « Ici il faut une grande attention, / Peuple dévot246 ». Pour finir, elles expliquent

quelle posture il faut avoir face aux différentes reliques : « Mettons-nous tous a gauche, / En

dévotion, / Chapelets en main, genoux a terre, / Adorant Dieu / C’est le Saint-Sacrement247 ».

Nous pouvons mettre en avant le lien entre ce passage de la chanson et le tableau de Jean II

Michel qui représente le peuple exactement dans cette position.

L’utilisation  de  l’occitan  diffuse  l’information  à  une  partie  de  la  population  qui

comprend mal  le  français.  Cela permet  de faire  participer  le  peuple à la  fête  tout  en lui

inculquant les normes de conduite qu’il doit suivre en tant que spectateur. La ville en fête
243 Ibid., pp. 21-34 ; La comparaison se base sur la description du contenu des livres faite par Pascale Julien dans

son livre biblio pp. 247-248
244 La Délivrance de la ville de Toulouse,  ou attentat horrible commis par les hérétiques calvinistes,  contre

l’Église de Jésus-Christ dans la ville de Toulouse, l’année 1562… , [suivi par] Estrenos mignounos de 17 del
mes de may, cansous, Toulouse, J.M. Guillemette, 1762, in.-8, 24 p.

245 Ibid., p 14. Chansons reproduites in extenso en annexes, traduction de Thomas Guiresse, texte d’origine : « A
certo cousis è cousinos/ Oubrés les éls/ Pressats-bous pla de las esquinos,/ Quitats capéls :/ Bandats, rengats
bous sensé brut,/ Lebats la testo ;/ Tenets sur-tout le beil cousut / La proucessieu s’apresto. ». (Annexe IV,
pp. 252-251).

246 Ibidem.,  p.  17.  Traduction  Thomas  Guiresse,  texte  d’origine :  « Assy  que  cal  l’attencieu  graudo,/Poblé
débot ». (Annexe IV, pp. 252-251).

247 Ibidem.,  p.  22.  Traduction  Thomas  Guiresse,  texte  d’origine :  « Metten-nous  toutis  à  l’esquerro,  /  En
debouciu, / Capels en ma, genouils en terro, / Adouren Diu : / Es dedins le Sant Sacromen ».  (Annexe IV,
pp. 252-251).

83



exprime des valeurs « qu’elle ne tarde pas à imposer à un monde paysan convaincue de sa

rusticité248 ».  Les  élites  essayent  de  normaliser  les  comportements  pour  éviter  les

débordements liés à l’enthousiasme populaire mais aussi qu’une part du corps social ne se

retrouve en marge de la commémoration.

MARCHER DANS LES PAS DE SES ANCÊTRES

La mémoire est réactualisée par des brochures qui donnent la version officielle de

l’histoire  de  la  Délivrance249.  Rédigés  pour  le  bicentenaire,  les  écrits  doivent  exalter  la

dévotion et légitimer la célébration. De ce fait, ils ne décrivent pas seulement la guerre civile

de 1562 mais montrent que l’instauration de la procession est le premier soin des catholiques

après la Délivrance de la ville.

« La ville de Toulouse se trouvant en liberté, le parlement avec les capitouls,
demandèrent une procession générale pour remercier Dieu de la victoire que
l’on  venoit  de  remporter  sur  l’hérésie,  &  supplier  la  divine  majesté  de
conserver la ville, à l’avenir, dans la pureté de la religion catholique ; elle fut
célébrée le 24 dud[it] mois de mai avec toutes les cérémonies qui pouvoient
rendre cette action plus auguste & plus magnifique, le parlement y assista en
robe rouge ; les capitouls, & tous les autres officiers de justice ne manquèrent
pas de s’y trouver. Pendant le cours de la procession, le Public remplissoit les
rues, les places de la ville, d’acclamation de joye, de voir la ville affranchie de
cette  horrible  persécution,  &  depuis  ce  tems-là  on  a  continué  la  même
procession  toutes  les  années  le  17 du  mois  de  mai  qui  est  le  jour  ou  les
hérétiques furent chassez de Toulouse, comme nous avons dit250 »

Le premier rôle de ces brochures est de justifier l’existence du rite commémoratif.

Chacune d’entre elles reprend la même description de dévotion et de joie festive lors de la

toute première célébration. Le lecteur doit comprendre que le rituel auquel il participe prend

racine dans un passé glorieux. Il doit pouvoir sentir la solennité des premiers temps de la fête

pour la reproduire. De plus, la gloire de la fête rejaillit sur ses créateurs. Les brochures ne

248 CHEVALIER Bernard, Les bonnes villes, op. cit., p. 263.
249 Histoire de la Délivrance de Toulouse arrivée le 17 mai 1562. Où l’on verra la conjuration des huguenots

contre les catholiques, leurs différens combats, la défaite des huguenots et l’origine de la procession du 17
mai, le dénombrement des reliques de l’Église Saint-Sernin, le tout tiré des annales de ladite ville. Nouvelle
édition faite sur l’imprimée de Toulouse de 1762 chez Michel Sens libraire rue Saint-Rome. Avec permission.
Augmenté de quelques notes, Amsterdam, Marc Michel Rey, 1765, petit in-8, 52 p. ; La Délivrance de la ville
de Toulouse, ou attentat horrible, op. cit. ; La Délivrance de la ville de Toulouse du dix-septième mai 1562.
Ou  description des differents combats des catholiques contre le hérétiques, lors de leur entrée dans cette
ville ; détaillée avec l’ordre marqué dans les mémoires de ce temps ;… et à la victoire remportée par les
défenseurs de la vraie religion, Toulouse, J. Rayet, 1762, in.-8, 20 p.

250 La Délivrance de la ville de Toulouse, ou attentat horrible, op. cit., pp. 18-19.

84



manquent  jamais  de  dire  que  ce  sont  les  capitouls  et  le  parlement  qui  ont  institué  la

procession.

À l’origine, la procession a pour but de remercier Dieu et de laver Toulouse des

horreurs de la guerre civile. Le cortège se déploie dans l’espace urbain pour signifier le lien

entre passé et présent.  Les brochures précisent que le trajet du cortège est invariable :  « la

procession  ne  change jamais  de cours,  elle  suit  les  ruës  principales  qui  ont  été  les  plus

foulées,  & qui ont servi de théâtre  aux fidéles citoyens de la  ville  de Toulouse251 ».  Les

personnes participant à la procession ou suivant le cortège pensent marcher dans les pas des

hommes du XVIe siècle et expier les péchés des hérétiques. Le 8 mai 1762, au vu du grand

nombre d’étrangers entrant dans la ville, le parlement change l’itinéraire de la procession et

la  fait  passer  par  la  place  du  Salin.  Les  parlementaires  toulousains  s’assurent  que  les

étrangers  voient  le  Parlement  et  l’associent  à  la  lutte  contre  le  protestantisme.  Le  trajet

emprunté par la procession a une fonction plus politique qu’expiatrice. D’ailleurs, le cortège

n’emprunte pas rues de la Daurade et de Saint-Pierre bien que les combats y aient été très

violents en 1562.

Dans  son  mémoire,  Marie  Perny  évoque  la  transfiguration  de  la  violence  des

événements de mai 1562 à travers certains symboles repris par la fête252. Durant la procession

le son de l’artillerie résonne à de très nombreuses reprises, elle y voit un rappel du bruit de la

guerre. Ajoutons à cela que lors de la guerre civile le parlement demande aux catholiques de

déposer  des  bougies  à  leurs  fenêtres  pour  se  faire  reconnaître.  Pour  la  célébration  de  la

Délivrance,  contrairement  aux  autres  fêtes,  l’ordonnance  capitulaire  demande  que  des

illuminations  soient  faites  aux  fenêtres.  De  cette  façon,  les  catholiques  du  XVIIIe siècle

reproduisent les même gestes que ceux de 1562.

Que ce soit réel ou fantasmé, les Toulousains pensent marcher dans les traces de

leurs aïeux. Le lien entre les hommes du XVIe et leurs descendants est visible : la mise en

scène  fait  revivre  les  combats  par  le  biais  du  trajet.  Ce  lien  est  renforcé  par  l’esprit

d’expiation qui va de pair avec la procession de la Délivrance. Elle doit laver la ville des

péchés commis en 1562. L’épicentre de l’espace en fête est le Capitole, lieu le plus souillé par

les protestants. Sur l’édifice orné de guirlandes de lauriers, des devises latines exaltent le

251 Ibid., p. 2.
252 PERNY Marie,  La Ville-Spectacle sous l’Ancien Régime : l’exemple de Toulouse (1562-1808), mémoire de

maîtrise sous la direction de Michel  TAILLEFER et de Sylvie  MOUYSSET, Université de Toulouse-Le Mirail,
UFR Histoire, histoire de l’art et archéologie, 2004, p. 127.

85



courage  des  catholiques  lors  de  l’émeute  de  1562253.  Couronnes  de  lauriers  et  épitaphes

servent  à  montrer  la  supériorité  d’un catholicisme destiné  à  remporter  la  victoire  sur  les

ennemis de la religion.

La  commémoration  de  la  Délivrance  doit  faire  revivre  l’épisode  à  la  fois

traumatisant  et  glorifiant  des  guerres  civiles  à  Toulouse.  Dans  ses  vers  au  sujet  de  la

procession centenaire de Toulouse, Charles de Lancelot, un avocat toulousain, demande à la

cérémonie : « Retrace-nous ce tems de discorde & de trouble/ Où l’infidèle fut détruit,/ Qu’en

te  voyant  notre  zèle  redouble/  qu’il  paroisse  tel  que  lorsqu’on  t’établit »254.  La

commémoration du bicentenaire est importante parce que l’anniversaire centenaire exalte la

mémoire. Il crée un lien supplémentaire entre les individus et les événements célébrés. Les

personnes prenant part à la commémoration connaissent leur chance de vivre un anniversaire

centenaire. Le temps de la procession, les repères spatio-temporels sont définis par la mise en

scène. Les portes de la ville sont fermées et les portiers ont interdiction de laisser quelqu’un

entrer sous peine de cent livres d’amende et de la destitution de leurs emplois255. L’espace

d’une journée, Toulouse devient un îlot déconnecté du reste du monde. Cela permet une plus

grande confusion des temps.

Il  nous semble que les brochures écrites à l’occasion du bicentenaire essaient de

solliciter  la  participation  populaire  en  renforçant  cette  confusion.  Deux  imprimés256

présentent  la  sédition  avec  de  nombreux  détails  que  nous  n’avons  trouvés  dans  aucune

histoire de Toulouse, du Languedoc ou des Guerres de Religion en France257. Peut-être est-ce

le même auteur pour les deux brochures. La question est de savoir où le ou les auteurs ont

trouvé leurs informations. Nous pensons qu’il s’agit du discours populaire repris et mis à

l’écrit par les élites pour susciter l’adhésion à la commémoration. En reprenant une vision

populaire, les élites s’assurent d’être comprises par le peuple.

Pour exalter la mémoire, les deux brochures renforcent le lien générationnel entre le

lecteur  et  les  Toulousains  du  XVIe siècle.  Les  auteurs  de  ces  écrits  utilisent  le  pronom

253 Les heures perdues, op. cit., f° 84-84.
254 Vers au sujet de la procession centenaire de Toulouse, faite le lundi 17 Mai 1762. Par Monsieur Charles de

Lancelot, avocat au Parlement. Toulouse, Jean-Henry Guillemette, 1762. In-4°, p. 2.
255 AMT. BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246)
256 La Délivrance de la ville de Toulouse, ou attentat horrible, op. cit., ; La Délivrance de la ville de Toulouse du

dix-septième mai 1562, op. cit.
257 Histoire de M.G. Bosquet, sur les troubles advenus en la Ville de Tolose l’an 1562 ., op. cit. ;  Annales de la

ville de Toulouse depuis la reunion de la comte de Toulouse à la Couronne […] Par M. G. Lafaille  ;  VIC

Claude, VAISSÈTE Joseph et DU MÈGE Alexandre, Histoire générale de Languedoc, Nîmes, Lacour, 1993.

86



« nous » pour parler des catholiques. De plus, ils établissent un parallèle entre les ennemis du

passé et du présent. Le bicentenaire de la Délivrance a lieu à la fin de la guerre de Sept Ans.

La France est en guerre contre des puissances protestantes, la Prusse et l’Angleterre, et l’issue

du conflit lui est très défavorable. Cela engendre une crise économique et sociale dans le

royaume de France. Le peuple en pâtit et cela anime sa haine contre les protestants. Les deux

brochures ouvrent leur histoire de la Délivrance en parlant de l’implantation de la réforme en

Angleterre.

« L’Angleterre qui a été des plus illustres portions du troupeau de Jésus-Christ
par  le  grand  nombre  de  Saints  personnages  qu’elle  a  porté  soûpire
présentement sous les chaînes de l’hérésie ; & ce dragon effroyable sorti du
puits de l’abîme, comme dit Saint Jean, captive l’esprit de ce pauvre peuple
avec tant de force, qu’il le porte tous les jours à la sédition.258 »

Cette mise en perspective de l’histoire du protestantisme en Angleterre permet de

relier deux ennemis pour n’en faire qu’un : l’anglais et  le protestant.  En cette période de

guerre, l’anglophobie est à son apogée, surtout chez les élites. Peut-être s’agit-il des opinions

de  l’auteur  qui  ressortent  derrière  une  apparente  version  populaire.  Quoiqu’il  en  soit  le

rapprochement entre protestants et pays étrangers, voire ennemi est classique. Dans sa thèse

sur la légende des camisards, Philippe Joutard montre que de nombreux mythes ont été crées

autour de ce lien259. Cela permet de discréditer doublement les protestants. Traître à Dieu et

au roi, ils tentent de renverser l’Église catholique et la royauté mais sont incapables d’agir

seul. Ils doivent faire appel à des pays ennemis de la France.

Dans les brochures, un des épisodes les plus développés de la guerre civile de 1562

réactualise la croyance que les écrits de Calvin donnent l’ordre aux protestants de tuer leurs

enfants plutôt que de les laisser se convertir au catholicisme. En 1762, les Toulousains le

croient d’autant plus qu’ils voient dans l’affaire Calas la preuve qu’une famille protestante

peut mettre à mort son enfant au moment où il souhaite embrasser la religion catholique. Cet

épisode se déroule  dans la chaleur des combats du 14 mai 1562 : un groupe de protestants

posté  à  la  fenêtre  d’une  maison  rue  des  couteliers  tire  sur  les  catholiques.  Ces  derniers

décident de mettre le feu à la maison pour contrer cette attaque mais :

« Il y avoit un misérable père qui tenoit entre ses bras trois petites filles, & qui
aima mieux les faire brûler que de les donner aux catholiques qui vouloient les
sauver : enfin le feu pressa si vivement qu’il réduisit tout en cendre »

À travers les brochures qui décrivent l’histoire de la Délivrance,  c’est  la haine et

258 La Délivrance de la ville de Toulouse, ou attentat horrible, op. cit., p 1.
259 JOUTARD Philippe, La légende des Camisards : une sensibilité au passé, Paris, Gallimard, 1977, p 78.

87



l’intolérance des Toulousains qui est réactualisée.  Cela donne encore plus de sens au rite

commémoratif.  Les hommes du XVIIIe siècle sont animés par les mêmes sentiments que

leurs prédécesseurs. D’autant qu’ils pensent devoir lutter contre le même fléau puisqu’ils sont

certains que les protestants préparent un complot pour se venger.

« TOULOUSE LA SAINTE »

Image  de  la  cité  idéale,  ordonnée,  hiérarchisée  et  unie,  la  commémoration

sanctionne une identité existante : celle de la catholicité d’une ville se pensant « Sainte ». Il

s’agit d’une identité collective située lors de la célébration de la force du catholicisme face à

l’hérésie.  Dans  les  documents  municipaux,  la  sainteté  de  la  ville  est  démontrée  par  les

événements de mai 1562. La commémoration est donc le temps du consensus autour de ce

que sont les Toulousains. Nous avons vu que la cohésion est engendrée par l’émotion, elle

l’est aussi par la construction identitaire de « Toulouse la Sainte ». La quantité imposante de

reliques conservées dans la basilique, de communautés ecclésiastiques et de confréries, vaut à

Toulouse  l’épithète  de  « Sainte ».  Dans  son  livre  sur  la  basilique,  Pascal  Julien  cite  un

bourgeois valencien de la fin du XVe siècle qui « souligna que partout en Espagne, pour la

détention des apôtres, on appelait la ville ‘‘Toulouze la Saincte’’260 ». Après les Guerres de

Religion, Toulouse structure son identité autour de sa catholicité. Elle se revendique comme

un bastion catholique imprenable. La fête de la Délivrance en est une mise en scène et le

bicentenaire  l’apothéose.  Il  existe  donc  une  relation  de  réciprocité  entre  identité  et

commémoration : la fête célèbre une identité existante tout en imposant aux participants un

sentiment d’appartenance au groupe et à son identité.

À  l’occasion  du  bicentenaire  de  la  Délivrance,  la  basilique  et  ses  reliques  sont

célébrées par l’Ôde à Saint-Sernin, de Charles de Lancelot261. L’auteur retrace l’histoire de

l’abbatiale, de sa création à la procession du 17 mai 1762. Il commente son poème à l’aide de

notes qui développent ses références historiques. L’avocat se définit d’ailleurs plus comme

« historien  fidèle  que  poète262 ».  Pour  lui,  la  fête  de  la  Délivrance  est  un  moyen  pour

260 JULIEN Pascal, D’ors et de prières, op. cit., pp. 40-41.
261 Ode sur St Sernin, à Toulouse, chez Me J. H. Guillemette, Avocat, Imprimeur-Libraire, Juré de l’Université,

vis-à-vis de l’Église St Rome, 1762. 15 p. Poème de Carles Lancelot, avocat de Toulouse.
262 Ibid., p. 7.

88



Toulouse de signifier son identité au monde : « Si l’on dresse un feu d’Artifice / C’est pour

apprendre à l’Univers  /  Qu’il  faut que l’on se réjouisse /  Quand de tels  biens nous sont

offerts263 ». Ce grand bien, cette célébration du bicentenaire de la défaite huguenote permet à

Charles de Lancelot de légitimer l’épithète de la ville.

« Quelle autre Ville est comparable/ A cette éminente Cité !/ Ni qui l’égale en
sainteté ;/  C’est  dans ce genre qu’elle prime, /  Son titre est  aussi  légitime/
Qu’il est ravissant & flâteur »

Un autre avocat met en valeur ce trait de l’identité urbaine : il s’agit de maître de

Pijon dans  sa réquisition  adressée aux capitouls.  Il  présente  la  ville  de  Toulouse  comme

« célèbre dans toute l’Europe par son zelle pour la foy et par les grands saintz dont elle révère

les  reliques264 ».  Cette  citation  est  tirée  de  l’Histoire  du  Calvinisme  écrite  par  Monsieur

Maimbourg, catholique acharné, en 1682. Son œuvre est très critiquée par Pierre Bayle. Les

deux avocats célèbrent leur ville pour sa religiosité dévoilée par ses nombreuses reliques et la

célébration du bicentenaire de la Délivrance. Cette religiosité est exaltée par les écrits des

Toulousains qui souhaitent placer la fête du bicentenaire de la Délivrance dans une histoire

longue du catholicisme à Toulouse. La célébration du bicentenaire ne met pas simplement en

scène la religiosité et la structure de la ville, elle redéfinit son histoire à travers le prisme de

la religion. L’identité de Toulouse est structurée autour de sa sainteté. Tout est fait pour que

les  Toulousains et  les visiteurs voient la représentation de « Toulouse la  Sainte » lors du

jubilé séculaire.

Dans la même optique, la brochure imprimée pour les étrangers retrace brièvement

l’histoire  de Toulouse,  de ses  origines  romaines  à  l’année 1762.  Capitale  du Languedoc,

Toulouse est une ville centrale du royaume de France. Une longue succession de dates et

d’événements dresse un portrait mélioratif de son histoire. L’imprimé rappelle que ce sont les

rois qui lui ont conféré son importante : Philippe le Bel crée le parlement en 1320, Henri II la

bourse commune des marchands en 1549. Toulouse est aussi présentée comme une ville de

culture : l’Académie des Jeux Floraux est la plus ancienne d’Europe et la société des sciences

devient une Académie Royale en 1745. La brochure exalte aussi la modernité de l’espace

urbain et vante notamment la toute nouvelle façade de l’hôtel de ville. Mais ce qui y est le

plus développé est l’histoire religieuse de la ville. Celle-ci doit montrer que Toulouse est et a

toujours été un bastion catholique digne d’être dit « Saint ». Saint-Sernin, « premier évêque

263 Ibidem.., p. 4.
264 AMT. BB 167, f°11. (Annexe I, pp. 243-246).

89



de  Toulouse  et  apôtre »,  apporte  la  religion  catholique  en  245  à  Toulouse265.  Dès  leur

christianisation,  les  Toulousains  ne  se  détournent  plus  du  droit  chemin :  l’arianisme  est

détruit « jusquaux moindres traces », le catharisme reste « à ses portes » et le calvinisme subit

son « entière destruction le 17 mai 1562266 ».

La fête de la Délivrance mobilise à la fois les sens et l’intellect pour solliciter les

fidèles et les mettre en posture de dévotion. Le langage utilisé est compréhensible par tous

pour que personne ne soit en marge de la commémoration. La mise en scène vise à montrer

une ville  unie,  hiérarchisée et  ordonnée.  Cette  idéalisation de la  cité  montre  le  « modèle

pour » la société toulousaine. À travers cette glorification, ce sont souvent les capitouls qui

sont mis en avant. « Toulouse la Sainte » est une ville prêtant allégeance au roi, pieuse et

riche. En faisant appel à toute la population, la commémoration donne une vision unitaire de

la société. Elle met en scène une double cohésion sociale : dans le présent et avec le passé. La

cérémonie doit amplifier le sentiment d’appartenance au groupe et la volonté de dire cette

appartenance. Elle crée un espace-temps durant lequel les individus sont intégrés à la norme

par le biais d’une identité collective elle-même mise en scène. Le groupe célèbre de façon

unitaire  les  événements  de mai  1562.  Reste  un problème de définition :  qu’est-ce que la

Délivrance ?  Il  est  difficile  de  savoir  s’il  s’agit  de la  réduction  des  Guerres  de Religion

toulousaine à un seul événement victorieux, de l’affirmation de la puissance protectrice des

capitouls ou encore de la célébration de Toulouse la Sainte. Peut-être les années ont-elles

permis l’amalgame de ces différents éléments. Quoi qu’il en soit, ce consensus identitaire

repose sur une construction mémorielle et intellectuelle qu’il s’agit de définir.

265 Relation exacte, op. cit., p. 13.
266 Ibid., pp. 13-14.

90



CHAPITRE TROIS

LES TRANSMISSIONS DE LA MÉMOIRE (1562 – 1762)

Les Guerres de Religion marquent un changement dans l’écriture de l’histoire. Les

hommes du  XVIe siècle mettent leurs plumes au service de leur combat et transforment les

« faits »  des  Guerres  de  Religion  en  « événements ».  Selon  Jérémie  Foa  et  Paul-Alexis

Mellet,  « la  mise  en  forme  de  l’événement,  loin  d’être  un  simple  reflet,  acquiert  une

dimension performative, elle crée l’événement » ; comme Pierre Nora le démontre pour mai

1968,  « l’information  colle  à  l’événement  au  point  d’en  faire  partie  intégrante267 ».  Les

enjeux  des  Guerres  de  Religion  se  ressentent  dans  les  batailles  comme  sur  le  papier  et

perdurent parfois durant des siècles. Crise religieuse, politique et sociale majeure de l’époque

moderne,  leurs  épisodes  deviennent  fondateurs  d’une  mémoire.  Quelle  soit  celles  des

vainqueurs ou des vaincus, des héros ou des martyrs, cette mémoire devient souvent la base

d’une  identité  collective.  Philippe  Joutard  montre  dans  son  ouvrage  sur  la  légende  des

Camisards comment la révolte protestante a pu nourrir des siècles de mémoire. Dans la même

lignée,  Valérie  Sottocasa  a  montré  que  la  Révolution  est  vécue  par  les  populations  des

montagnes du Languedoc comme un rejeu des Guerres de Religion. La mémoire toulousaine,

structurée autour des événements de mai 1562, est tout autant puissante. Elle est mise à l’écrit

aux lendemains de la guerre civile par Georges Bosquet. La politique capitulaire entretient

cette mémoire entre le XVIe et le XVIIIe siècle. Dès lors, il s’agit de comprendre dans quelle

mesure la mémoire est engendrée par un entretien capitulaire et des réminiscences.

267 NORA Pierre, « L’histoire toute crue », Le Nouvel Observateur, spécial littéraire, 20 novembre-20 décembre
1968,  p.  4-6,  cité  par  MELLET Paul-Alexis  et  FOA Jérémie,  Le  bruit  des  armes :  mises  en  formes  et
désinformations en  Europe pendant  les  guerres  de  Religion,  1560-1610 actes  du colloque international,
Tours, 5-7 novembre 2009, Paris, H. Champion, 2012, p. 25.

91



1. L’HISTOIRE DE LA DÉLIVRANCE AU TEMPS DES GUERRES DE

RELIGION

Présent  à  Toulouse en mai  1562,  Georges  Bosquet  est  l’auteur  de  Hugunœurum

haereticorum tolosae cinivratorum profligatio, principale source de l’histoire des événements

de mai 1562. Jurisconsulte et avocat au parlement de Toulouse, son récit est commandé par le

parlement et en partie payé par le trésorier municipal de Toulouse en décembre 1562268. La

première édition est écrite en latin et date de 1563269. L’ouvrage est interdit par le roi mais

continue à circuler grâce à l’édition en français de 1565 et sa réédition de 1595270. Elle a été

réédité  à  de  nombreuses  reprises,  notamment  en  1862  pour  le  tricentenaire  de  la

Délivrance271. Georges Bosquet y présente les événements avec tout le zèle catholique.  La

mémoire officielle est structurée autour de sa version dès l’année 1562. D’autant qu’elle est

soutenue par les Commentaires de Blaise de Monluc.

Le  récit  des  Annales  manuscrites  de  la  ville est  quasiment  identique  à  celui  de

Bosquet272. D’après Pierre-Jean Souriac, l’auteur de la chronique de l’année 1562 est soit

Bosquet lui-même, soit un notaire municipal l’ayant lu273. Nous aimerions cependant noter

une différence de taille entre les deux récits, la seule que nous ayons relevée : le nombre de

morts  recensé  après  le  17  mai.  Les  Annales  dénombrent  « quatre  mil  cinq  cent  d’iceulx

ennemis  en  nombre  vérifié,  sans  comprendre  une  infinité  d’autres  ensepvelis  par  les

champ.274 ». La description de Bosquet est tout autre : « en cette guerre sainte furent tués

268 AMT. CC 1937, f°134.
269 Hugunœurum haereticorum tolosae  cinivratorum profligatio.  A Georgio  Bosqueto  jurisconsulto  Tolosano

Senatu Advocato memoriae prodita, Tolosae, Jacobi Colomerii, 1563.
270 Histoire de M.G. Bosquet, sur les troubles advenus en la Ville de Tolose l’an 1562. Traduite de latin en

françois,  & divisée par chapitres,  Tolose,  Par R. Colomiez, imprimeur juré de l’université,  1595, 166 p.
Disponible en ligne sur Tolosana.

271 Recueil de pièces historiques relatives à l’histoire de la Délivrance, Histoire de M.G. Bosquet. Histoire de la
Délivrance de la ville de Toulouse. Description de la possession générale de Toulouse. Lettres patentes et
arrêts du conseil privé donnés par Charles IX. Briefve narration de la sédition advenue en Tholose, 1562 ,
Paris, Auguste Abadie, 1862, 199p Pour notre étude nous nous sommes servis de cette transcription parce que
l’auteur y note les passages où la traduction du latin peut être remise en question en citant le texte dans sa
langue d’origine.

272 AMT. BB 274, chronique 238, pp. 291-305.
273 SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute  toulousaine  de  mai

1562 », Chrétiens et sociétés. XVIe-XXIe siècles, 20 septembre 2013, no 20, p. 38.
274 AMT. BB 274, chronique 238, p. 302.

92



dans la ville de Tolose environ cent catholiques et plus de deux cents hérétiques ». Il ajoute

plus  loin  que  seulement  cinquante-trois  corps  sont  retrouvés  après  le  massacre.

Vraisemblablement, le récit de Bosquet est plus proche de la vérité. Pierre-Jean Souriac pense

qu’environ deux cents protestants ont péri durant ces six jours275.

LA JUSTIFICATION DE LA VIOLENCE CATHOLIQUE

L’analyse des libelles des Guerres de Religion de Tatuana Debbagi Baranova révèle

que les laïques catholiques dénoncent les protestants pour « prendre part au combat spirituel

contre l’hérésie » au même titre que les clercs avec leurs prêches276. Selon Monica Barsi, dès

le début des Guerres de Religion se produit  une crise identitaire profonde où chacun doit

« trouver les mots pour dénoncer l’erreur de ceux qui parlent au nom d’une foi renouvelée au

sein de la même nation et de la même religion ». L’ouvrage de Bosquet est une prise de

position  triple :  politique,  religieuse  et  personnelle.  Il  le  dédit  à  Charles  IX,  glorifie  le

catholicisme de sa ville et se place dans le camp – victorieux – des catholiques toulousains.

L’avant-propos précédant l’œuvre permet de comprendre l’état d’esprit de l’auteur.

En voici la première phrase :

« J’écris,  comme  témoin  oculaire,  la  guerre  civile,  impie  et  malheureuse
entreprise  des  huguenots,  sur  la  ville  de  Tolose ;  de laquelle  par  la  divine
providence, les catholiques victorieux ont été délivrés277 ».

Bosquet  définit  l’événement  comme une guerre  civile,  c’est-à-dire  la  déchirure  du  corps

social. Les coupables sont dès les premiers mots dénoncés : les huguenots sont à l’origine du

drame toulousain de 1562. À la manière d’un chiasme, le point-virgule central de la phrase

apparaît comme la séparation qui met protestants et catholiques face à face. L’hérésie fait

tomber la ville dans la décadence la plus totale mais la « divine providence » délivre les

catholiques. Les protestants sont présentés comme des séditieux dont le projet a été mis à mal

par Dieu. Leur échec est justifié par leur hérésie. La violence est voulue par Dieu, elle purifie

la ville. L’objectif du récit de Bosquet est de justifier cette violence catholique. La fin du
275 SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute  toulousaine  de  mai

1562 », op. cit.
276 DEBBAGI-BARANOVA Tatiana  et  CROUZET Denis,  À coups  de  libelles :  une  culture  politique au temps  des

guerres de religion, 1562-1598, Droz, Genève, 2012, p. 105.
277 Histoire de M.G. Bosquet, sur les troubles advenus en la Ville de Tolose l’an 1562. Traduite de latin en

françois, & divisée par chapitres, Tolose, Par R. Colomiez, imprimeur juré de l’université, 1595, p. 13. Avant
propos retranscrit en annexe. (Annexe V, p. 262.)

93



conflit est marquée par une trêve signée le 16 mai jusqu’au lendemain matin « toutefois sans

intermission d’armes278 ». Ce passage est crucial. Ainsi, le lecteur considère que le massacre

des protestants du 17 mai 1562 n’est pas une entorse à un traité. Il ne s’agit pas d’un crime

injustifiable mais d’un acte de guerre. L’auteur insère une anecdote de six lignes entre la

mention de la trêve et celle des massacres et emprisonnements. Il décrit une escarmouche

opposant catholiques et protestants. À première vue inutile, cet épisode sert à prouver que

chacun a conscience que la guerre n’est pas finie.

L’œuvre de Georges Bosquet ne se contente pas de justifier la violence toulousaine

du 17 mai 1562, elle légitime la virulence des catholiques français. L’auteur contextualise la

sédition dans une France persécutant les catholiques. Son récit décrit une invasion lente du

royaume et  de  la  région toulousaine  par  les  protestants. Il  associe  l’implantation  de  ces

derniers en France et les incidents qu’elle engendre, qu’il nomme « révoltes », « perfidie »,

« invasions » ou encore « calomnie »279. Pis encore, il accuse les protestants de s’empresser

de prendre « le sceau et quasiment le sceptre » dès que les Guises quittent la cour. Porteurs de

désordres, ils sont sur le point de renverser la couronne et sa religion. Les catholiques sont

acculés, leurs violences à l’égard des protestants est donc légitime.

Dans  cet  état  d’esprit,  l’édit  de  tolérance  de  janvier  est  dénoncé  comme  une

persécution  des  catholiques280.  Cette  thèse  est  développée  dans  le  quatorzième  chapitre,

nommé « liberté de conscience – hérétiques déclarés – catholiques persécutés ». La réédition

de 1862 note que le traducteur a supprimé sept pages de la relation latine « consacrées au

développement de cette thèse : Tuer les hérétiques est un devoir 281». Durant les Guerres de

Religion, se développent de nombreux courants de pensée considérant que l’Église ou ses

fidèles doivent extraire les protestants du corps social. Cette destruction est nécessaire et doit

se  faire  par  la  conversion  ou  la  mort.  Les  fidèles  se  préparent  à  l’arrivée  proche  de

l’apocalypse et tentent de purifier leur ville pour être sauver par le Christ. Bosquet qualifie

d’ailleurs à plusieurs reprises les événements de mai 1562 de « guerre sainte ».

L’édit de janvier interdit la violence entre confessions et tente de mettre en place une

coexistence. Cela va à l’encontre de la pensée de Bosquet qui identifie les protestants comme

des ennemis à détruire. L’édit royal brime les catholiques dans leur volonté de purification.

Pour Bosquet plutôt que d’être applaudi, celui qui a « seulement osé lever la langue contre le
278 Recueil de pièces historiques relatives à l’histoire de la Délivrance, Histoire de M.G. Bosquet. op. cit., p. 114.
279 Ibid, pp. 16 ; 20 ; 28 ; 33.
280 Ibidem., op. cit., p. 50.
281 Ibidem., op. cit., p. 51.

94



plus abject d’iceux » est condamné comme séditieux. Il s’agit dès lors de persécution des

catholiques puisque l’édit leur impute « le crime duquel [les protestants] étoit grièvement

punissable », c’est-à-dire la sédition.

LES ACTEURS DU CONFLIT CHEZ BOSQUET

Bosquet, comme les hommes du XVIe siècle, a une vision très politique du conflit.

Les  objectifs  de la  « conjuration » ou « sédition » toulousaine sont clairs :  les protestants

veulent mettre en place une « nouvelle forme de République »282. Cette vision politisée du

conflit se retrouve dans la dénonciation des responsables de la chute de la cité. La culpabilité

repose sur des traîtres qui ont « sous espèce de religion, secrètement conjuré l’entière ruine

des humains »283. Notons que la religion ne semble qu’un prétexte et la destruction une fin en

soi. La faute des séditieux est d’autant plus grave que ceux qui la commettent devaient être

les « gardes » et les « pères » du peuple, les capitouls. L’auteur les compare aux antéchrists et

faux prophètes dénoncés par le verset 19 du chapitre 2 de l’évangile selon Jean : « ils sont

sortis de nous, mais n’étaient pas des nôtres, parce que s’ils eussent été des nôtres, fussent

toujours demeurés avec nous de présence et de volonté284 ». L’auteur s’attaque au capitoulat

dès qu’il aborde la question toulousaine :

« Tolose  était  régis  de  certain  mélange  de  capitouls  composés  de  trois
espèces :  Catholiques,  Huguenots  et  Temporiseurs  […]  et  encore  d’une
quatrième, savoir de l’ancienne hérésie […] qui ébauchèrent et commencèrent
élancer à la foi et religion catholique285 »

Les capitouls  ont  le  devoir  d’assurer  l’ordre dans  la  ville  mais  y  introduisent  le

désordre. Derrière eux se cachent Théodore de Bèze et Genève : le théologien est dénoncé

comme le  réel  promoteur  de la  sédition.  Bosquet  évoque une de ses  lettres  incitant  à  se

soulever et se ranger derrière le prince de Condé, notamment en lui donnant de l’argent. Il

s’agit de montrer que la sédition a été orchestrée depuis l’étranger. Les capitouls obéissent

plus  volontiers  aux ordres  d’un pasteur  qu’à leur  roi.  Ils  ne signent  des  ordonnances  de

pacification de la ville que pour feindre de se préoccuper de la sûreté publique. Alors que le

parlement et les catholiques – pourtant persécutés – sont sincères dans leur volonté de trouver

282 Ibidem., p. 59.
283 Ibidem., p. 13.
284 Ibidem., p. 14.
285 Ibidem., p. 105.

95



une solution pacifique, les protestants et les capitouls ont pour principale préoccupation de

mettre en place leur sédition à l’insu de tous.

Le  récit  de  Bosquet  dénonce  une  fraction  ennemie  dirigée  par  les  capitouls  et

l’étranger :  les  protestants.  Il  les  nomme  « huguenots »,  « hérétiques »,  « rebelles »,

« séditieux »,  « ennemi »,  « traîtres »,  « vautour »,  « harpies  infernales »,  etc.  Ce sont  des

hommes  fourbes,  méchants  et  cruels.  Déloyaux,  ils  se  déchirent  même  entre  eux.  Par

exemple,  pendant  le  conflit  les  capitouls  regrettant  de  participer  la  sédition  deviennent

comme fous, tels des « bêtes sauvages enfermées », « larmoyant comme femmes ».  Face à

eux se trouve le peuple catholique, présenté comme un véritable acteur de la guerre. Alors

que  les  protestants  viennent  de  prendre  la  ville  dans  la  nuit,  le  parlement  demande aux

catholiques de se réunir pour combattre, de porter une croix blanche sur leurs vêtements et de

laisser  des  bougies  sur  leurs  fenêtres.  Loin  de  céder  à  la  panique  le  peuple  réagit

vaillamment :

« sans nulle appréhension de la mort, comme s’il alloit combattre les yeux
fermés,  à  la  coutume  des  Andabates,  perçant  les  maisons,  chargeant  de
cailloux et autres défenses les toits et fenêtres d’icelle, et venant au combat au
seul nom du tout-puissant, duquel voyoit dépendre son salut286 ».

Gladiateurs d’un côté et monstres de l’autre, deux images très stéréotypées se mettent en

place. L’auteur se reconnaît dans le groupe catholique qu’il montre uni et fort. Pour désigner

les protestants Bosquet emploie le pronom « eux », pour désigner les catholiques « nous ».

Les protestants sont des traîtres, violents par essence qui tentent de détruire l’ordre établit. Ce

n’est  pas  par  hasard  que  cette  facette  monstrueuse  est  particulièrement  développée  par

l’auteur :  un  monstre  ne mérite  aucunement  de vivre.  En déshumanisant  ses  adversaires,

Bosquet légitime leur mise à mort. De leur côté, les catholiques se défendent avec honneur.

Cet antagonisme est particulièrement visible dans la description des personnages du conflit.

Prenons deux exemples : le ministre Barrelle et le catholique Pierre Delpech.

Les  ministres  toulousains  sont  définis  comme  une  « engence  de  vipères  et  de

satrapes ». Si Barrelle, Jean Cormère de son vrai nom, succède à Molinet, ministre « ayant

l’oreille coupée pour ses insignes larcins », il semble bien pire. Cet ancien cordelier apostat

est un étranger espagnol et un pêcheur qui « assouvi ses sacrilèges appétits ». Coupable de

tous les vices, il est tout puissant au yeux des protestants : « [tout] dépendoit de sa volonté

286 Ibidem., p. 87.

96



comme d’un oracle divin287 ». Homme diabolique, il d’ériger le temple protestant après la

Porteneuve,  dans  « un lieu perpétuel  appelé  Enfer ».  Il  est  l’âme de la  sédition et  de sa

violence. Quand les protestants apprennent que leur complot a été découvert, il prône la prise

de l’hôtel de ville s’opposant alors fermement au viguier Portal. Durant la sédition, il fait

jeter le capitaine Saux jugé trop clément avec des catholiques dans le « lieu plus austère et

difficile [du capitole], appelé l’Infernet288 ». Le pensant allié avec les catholiques, il le laisse

croupir dans un cachot. Après la retraire des protestants, les catholiques l’y découvrent et

l’exécutent. Pour Bosquet, la paranoïa du ministre est responsable de sa mort. L’éloquence

quasi  diabolique  de  Barrelles  génère  des  destructions  de  lieux  saints  et  de  saintes

personnes : églises  pillées  et  brûlées,  cloches  descendues,  sœurs  violemment  enlevées  de

leurs  monastères,  prêtres  brutalisés  puis  bannis.  Pire,  par  l’intermédiaire  de  Barelle  trois

d’entre eux deviennent apostats.

Cette figure diabolique s’oppose à celle, non moins stéréotypée, de Pierre Delpech,

« citoyen très fidèle et zélé catholique, né au public, entendu à la trafique, versé ès bonnes

lettres,  médiocrement  riche,  prudent,  vaillant  et  hardi,  grand  ennemi  des  hérétiques289 ».

Homme tempéré et  catholique idéal,  Pierre Delpech est détesté par les protestants.  Avant

même le début de la sédition ces derniers ont peur de la menace qu’il représente. Un complot

à son encontre a lieu le 10 mai. Le capitoul Ganelon lui demande de le rejoindre durant la

nuit. Se doutant du piège, l’homme envoie vingt soldats et son laquais qui tombent dans une

embuscade tendue par plus de cent écoliers. Constatant l’absence de Delpech, ils se mettent à

hurler : « Oh ! Mort Dieu ! Si tenions votre maître, papiste, nostre grand ennemi !290 ». Lors

de la guerre civile, Delpech est omniprésent dans les scènes de combat et de décisions. Le 15

mai, les protestants proposent au parlement un traité de paix pour ne pas détruire la ville. Le

premier président demande à Delpech, devenu capitaine, son avis. Celui-ci refuse de négocier

en « rétorquant au mépris de l’ennemi » qu’« il aimerait mieux mourir ». Il assure que « le

salut de lui et des siens ne lui [est] si cher qu’il voulût permettre que la foi catholique avec le

reste des citoyens en fût anéantie291 ». Comme le montre son attitude, le combat catholique

n’est pas simplement militaire, il faut sauver la ville de la guerre et de l’hérésie. Ainsi, il ne

peut transiger avec un ennemi dont l’existence signifie la damnation de toute la communauté.

287 Ibidem., p. 54.
288 Ibidem., p. 94.
289 Ibidem., p. 77.
290 Ibidem., p.78.
291 Ibidem., pp. 98-99.

97



LA RÉPONSE PROTESTANTE

Lancelot de la Popelinière écrit lui aussi sa version de l’histoire de la Délivrance. Le

gentilhomme poitevin affirme être présent à Toulouse lors de la guerre civile mais nous ne

pouvons  le  confirmer.  Son  récit  et  celui  de  Théodore  de  Bèze,  publié  dans  l’Histoire

ecclésiastique des Églises Réformées de France, sont strictement identiques292. Selon Pierre-

Jean Souriac, soit La Popelinière a copié la chronique de Thèodore de Bèze, soit il en est

l’auteur293. Les événements relatés par ces chroniques sont globalement les mêmes que chez

Bosquet, seules les justifications et les prises de positions diffèrent. Nous pensons que leur

auteur a lu le texte du catholique toulousain. Décrivant l’atmosphère de la ville, inspiré de la

description des capitouls de Bosquet, il dénonce trois fractions chez les parlementaires :

« la cour du Parlement [était] lors composée de trois diverses humeurs. Car les
uns estoient promoteurs de la sedition, les autres favorisoient du costé de la
religion, les autres estans neutres quant à la religion ne demandoient que la
paix294 »

Ainsi, l’auteur protestant retourne les arguments de Bosquet contre les parlementaires, qu’il

montre divisés et porteurs de désordre. Dans cet extrait, les séditieux sont les catholiques et

leur violence est injustifiable. Coupables et victimes changent de camps. Quasi-identique à

celle du catholique toulousain, la rhétorique est cependant inversée.

Dans cette  version,  les  protestants  sont  constamment persécutés.  Les  catholiques

sont des monstres, certains vont jusqu’à violer deux jeunes filles devant les yeux de leur

mère295. L’auteur justifie la prise de la ville et donc la sédition, par leur peur d’être massacrés.

Il précise qu’elle se déroule dans le calme, « avec telle modération qu’aucun ne fut tué ni

mesmes blessé296 ». Les protestants ripostent sans violence aux agressions des catholiques et

sont guidés par la volonté de ne pas verser le sang. Les exactions dénoncées par Bosquet sur

les lieux saints ou le clergé sont niées. L’auteur affirme même que lorsque les protestants

entrent dans la prison des Cordeliers ils y délivrent un « pauvre moine qui avoit été mis […]

il  y avoit  deja  de sept à huict  ans pour avoir  esté accusé d’estre  Lutherien297 ».  Le récit

292 L’Histoire ecclésiastique des Églises Réformées de France est une compilation mise en place par Théodore de
Bèze à la fin des années 1570 grâce à la participation de nombreux informateurs.

293 SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute  toulousaine  de  mai
1562 », op. cit., p. 39.

294 Lancelot de La Popeliniere, L’histoire de France, Abraham, 1581, p. 308.
295 Ibid., p. 313.
296 Ibidem., p. 312.
297 Ibidem., p. 310.

98



dénonce la destruction catholique des archives produites par les protestants lors des six jours

d’occupation  du  capitole.  Ainsi,  les  catholiques  sont  malhonnêtes.  Ce manque de  source

permet aux vainqueurs de cacher leurs méfaits et empêchent les vaincus de se défendre.

La destruction des documents d’archives permet aux catholiques de dissimuler leur

trahison. Selon le chroniqueur protestant, le traité mis en place le 16 mai promet « que ceux

de  la  religion  laissan  leurs  armes  &  harnois  qui  estoient  en  la  maison  commune,  se

retireroient en paix & toute seureté298 ». Le massacre du 17 mai est dénoncé comme une

entorse  à  la  trêve,  un  crime  impardonnable.  Dans  la  version  protestante  les  huguenots

toulousains sont des martyrs, les catholiques de terribles persécuteurs. Les récits protestants

en général et Le martyrologe de Jean Crespin en particulier adoptent ce point de vue. Dès que

ce  dernier  aborde  la  question  toulousaine,  il  décrit  une  ville  qui  « de  long  temps  [a]

ensanglanté  ses  mains  au  sang  des  fidèles,  qui  y  ont  esté  rudement  persécutez  par  le

parlement299 ».

L’écriture des « faits-d’armes-en-train-de-se-faire » pendant les Guerres de Religion

répond à « des ‘‘mécanismes de légitimation du ‘‘fait’’, ou à l’inverse, ‘‘l’impardonnable-en-

construction’’, c’est-à-dire les procédés par lesquels on fait basculer un ‘‘fait d’armes’’ du

côté du ‘‘fait divers, un acte de guerre du côté de l’imprescriptible’’300 ». Le récit de Bosquet,

peut-être parce qu’il est celui d’un vainqueur, légitime les actions des catholiques comme des

faits d’armes. Le juriste toulousain exprime dès la préface son désir de « laisser par écrit le

nom de ceux qui ont méprisé la gloire » de Toulouse, de ses institutions et de sa religion.

Selon nous, il cherche à faire naître chez son lecteur l’orgê aristotélicien, c’est-à-dire « le

désir,  accompagné  de  douleur,  d’une  vengeance  résultant  d’une  insulte  perçue  comme

provenant de ceux qui n’ont pas le droit d’insulter l’individu lui-même ou les siens301 ». Dès

les premières lignes, le rythme de son récit est rapide et suscite chez son lecteur l’envie de

réduire l’hérésie à néant.

Les  auteurs  protestants  cherchent  à  susciter  d’autres  sentiments  moraux.  La

Popelinière centre son discours autour de l’intolérable. La description est progressive. Elle

montre  tout  d’abord  la  nature  pacifique  des  protestants  puis  sidère  le  lecteur  quand  il
298 Ibidem., p. 314.
299 CRESPIN Jean,  Histoire des  martyrs  persecutez  et  mis  à mort  pour la  verité  de l’Evangile… Livre  XVIII

Genève, Paul Marceau, 1608, p. 609.
300 MELLET Paul-Alexis et FOA Jérémie, Le bruit des armes, op. cit., p. 25.
301 Cité et  commenté par  KONSTAN David,  « Y a-t-il  une histoire des  émotions ? »,  dans  Violentes émotions.

Approches comparatistes, ss. la dir. de P. Borgeaud et A.-C. Rendu-Loiseil, Droz, 2009, p. 18.

99



comprend le sort qu’il leur est réservé. L’auteur fait appel à l’indignation du lecteur. Pour

reprendre les mots de Charles Ramond, « l’indignation, ou ‘‘ sentiment de l’injustice ’’, est le

‘‘ sentiment  moral ’’  qui  répond  le  plus  vraisemblablement  au  “mépris”  ou  ‘‘ déni  de

reconnaissance ’’ 302».  Qu’il  lise  les  historiens  catholiques  ou  protestants,  le  lecteur  doit

ressentir de la compassion pour les acteurs mis en valeur. Au moment de l’expulsion et du

massacre  des  protestants,  il  est  soit  libéré de sa colère,  soit  indigné  par  la  trahison.  Les

catholiques créent des héros à célébrer, les protestants des martyrs à venger.

Hormis dans l’enceinte de la ville, la version protestante est la plus utilisée par les

historiens français.  Par exemple,  l’Histoire Universelle du protestant Augrippa d’Aubigné

comme celle  du catholique  modéré Jacques-Auguste  De Thou présentent  toutes  deux les

événéments de mai 1562 à la manière de La Popelinière303. Pierre Jean Souriac note que

l’« ambition [des historiens français] n’était pas tant d’écrire une histoire qu’utiliser le passé

proche pour défendre une cause, ils véhiculèrent tout au long des guerres civiles l’image de

Toulouse  sanguinaire  et  intransigeante »304.  L’indignation  des  lecteurs  de  ces  historiens

favorise dès le XVIe siècle l’image de Toulouse l’intolérante.

302 RAMOND Charles « Le retour des sentiments moraux dans les théories de la reconnaissance. De la grammaire
morale  des  conflits  sociaux’ à  la  ’grammaire  des  sentiments  moraux’ »,  Indice,  Revista  Eletronica  de
Filosofia, 2011, vol. 3 (2011/1), p.18.

303 D’AUBIGNE Agrippa, Histoire universelle, André Thierry (éd.), Genève, Droz, 1982, t. 1, p. 3 pour la préface,
et  t. 7,  p. 29  et  suivantes :  « Chapitre  III :  Les  esmotions  de  Languedoc  et  de  Guyenne,  notamment  de
Thoulouse ». ; DE THOU Jacques-Auguste, Histoire  universelle.  Depuis  1543  jusqu’en  1607.  Traduite  de
l’édition latine de Londres, Londres, 1734, t. IV (1560-1564), p. 375-383.

304 SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute  toulousaine  de  mai

1562 », Chrétiens et sociétés. XVIe-XXIe siècles, 20 septembre 2013, no 20, p. 44.

100



2. LA TRANSMISSION DE LA MÉMOIRE

L’Édit  de Nantes met un terme aux Guerres de Religion en instaurant l’amnistie

nécessaire à la concorde. À Toulouse, l’oubli n’est pas effectif. La mémoire des Guerres de

Religion se polarise autour d’un événement fondateur : la guerre civile de mai 1562. Cette

reconstruction  immédiate  de  l’histoire  des  troubles  toulousains  permet  de  focaliser  la

mémoire sur un événement glorieux. Elle pose un voile sur la réalité des Guerres de Religion

toulousaine ; paranoïa, condamnations sans preuves, violence de l’ultra-catholicisme et de la

Ligue, désobéissance au roi de France sont ainsi masquées. Seul le souvenir de la victoire

catholique du 17 mai 1562 est maintenu, notamment pour permettre la légitimation de la

fonction capitulaire. En libérant la ville, les capitouls deviennent ses gardiens spirituels et

temporels. Dès lors, leur intérêt est de favoriser le consensus autour de la mémoire de la

Délivrance par  de multiples  vecteurs :  commémoration,  commandes artistiques ou encore

renouveau des Annales de la ville.

PROGRAMMES ARTISTIQUES ET MÉMOIRE

Les capitouls, par le biais de l’art et l’architecture toulousains, mettent en valeur la

catholicité de la ville et sa détestation de l’hérésie. Nous avons déjà présenté le Portrait des

Capitouls nommés par arrêt du Parlement le 28 novembre 1622 ou Le Christ en croix et les

Capitouls de 1622-1623 de Jean Chalette créant un lien entre « Toulouse La Sainte » et ses

administrateurs305.  Ce  tableau  est  commandé  en  1622,  au  lendemain  de  la  paix  de

Montpellier, pour rappeler le rôle de Toulouse et de ses administrateurs dans la victoire royale

sur les protestants. Plus encore que la religiosité de la ville, la défaite protestante est un thème

récurrent de l’art toulousain. Initialement mise en scène dans l’écrasement de l’Hérésie par le

roi,  elle  est  traitée  à  de  nombreuses  reprises  par  Artus  Legoust,  Jean  Chalette  ou  J.E.

Lasne306.  Exposés  dans  la  ville,  ces  tableaux et  statues  composent  le  paysage  urbain  de
305 Voir infra, p. 40.
306 Louis XIII terrassant l’Hérésie, statue en marbre, (initialement prévue pour décorer l’Arsenal de Toulouse

cette œuvre a été détruite durant la Révolution ; seule reste la tête), Artus Legoust, Musée des Beaux-arts de

101



l’époque moderne.

En 1662, pour célébrer le centenaire

de  la  Délivrance,  les  capitouls  commandent

une  statue  représentant  la  défaite  de

l’hérésie307. La composition de la statue, très

dynamique, montre la Vierge présentant Jésus

à  son  adversaire,  allégorie  de  l’Hérésie.

L’enfant  semble  vouloir  s’échapper  de  ses

bras pour s’abattre sur ce monstre. Marie, le

visage serein écrase le corps du diabolique et

terrifiant  personnage qui  se  tord  de douleur.

Ce n’est plus la royauté mais l’Église qui est

victorieuse  face  à  l’hérésie.  L’œuvre  est

placée dans la niche d’une maison du côté sud

de la place du Pont-Neuf. Sa vue influence les

visiteurs  dès  leur  entrée  dans  la  ville.  Elle

signifie la haine de Toulouse face à l’hérésie

et sa capacité à la vaincre. Sous les traits de

Marie, l’allégorie de la Religion nous semble

aussi être celle de « Toulouse la Sainte » elle-

même. Il nous paraît intéressant de nous demander si cette allégorie glorifiant auparavant le

catholicisme de la royauté ne représente pas maintenant l’orthodoxie de la ville. Cette œuvre

sert de modèle aux personnages trônant sur le temple de 1762. La commémoration impose

l’image de Toulouse écrasant l’Hérésie.

Les capitouls demandent au début des années 1680 à différents artistes de décorer

les murs de l’hôtel de ville en y faisant apparaître les dates clefs de l’histoire toulousaine308.

Raymond Lafage, artiste toulousain, propose une série d’esquisses à partir de 1683 parmi

Toulouse, en 1620 ; Louis XIII foulant la rébellion et l’hérésie, gravure de J.-E. Lasne d’après Jean Chalette
en 1623 ; Louis XIV enfant, en saint Michel terrassant le dragon de l’hérésie, Jean Charette ou Pader Hilaire,
musée Paul Dupuy, en 1643.

307 DROUET Gervais, Vierge à l’Enfant foulant aux pieds le démon de l’Hérésie,  1662, Musée des Augustins,
Toulouse.

308 ECLACHE Michèle, PELIGRY Christian, PENET Jean (dir.), Images et fastes des capitouls à Toulouse, Toulouse,
1990, p. 185.

102

Illustration 3: Gervais Drouet, Vierge à l’Enfant foulant
aux  pieds  le  démon  de  l’Hérésie,  1662,  Musée  des
Augustins, Toulouse.



lesquelles une représentation de la Délivrance309. Il meurt avant d’achevé son œuvre. Son

disciple Antoine Rivalz prend sa suite et propose un tableau en 1727310. Nous n’avons pas

réussi  à  comprendre  pourquoi  cinquante  années  se  sont  écoulées  entre  cette  commande

initiale et sa réalisation. Pierre-Jean Souriac voit dans cette obstination longue de cinquante

ans la preuve que le projet « tenait au cœur de l’élite toulousaine311 ». Cela ne nous convainc

qu’à moitié. Il nous faudrait pousser notre étude pour comprendre les raisons réelles de ce

délai entre commande et production.

309 LAFAGE Raymond, Les huguenots chassés de Toulouse, v. 1683. Plume et lavis, Musée Paul Dupuy, Toulouse.
310 RIVALZ Antoine,  L’expulsion  des  huguenots  de  Toulouse,  1727.  Huile  sur  toile,  Musée  des  Augustins,

Toulouse.
311 SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute  toulousaine  de  mai

1562 », op. cit. p. 42.

103

Illustration 4 : Antoine Rivalz, Expulsion des huguenots de Toulouse, 1727 



Rivalz représente la Délivrance de Toulouse par l’expulsion violente des protestants.

Selon le modèle de l’esquisse de Lafage, l’esthétique globale de l’œuvre est d’inspiration

néo-classique. Selon Pierre-Jean Souriac, le tableau de Lafage fait de Toulouse « dans son

histoire l’égale de Troie ou de Rome »312. La scène se passe dans la frontière de la ville.

Débutant  à  la  Porteneuve,  elle  continue  sur  le  pont  puis  franchit  le  fossé  qui  mène aux

faubourgs.  Cette porte,  par laquelle les protestants ont fui le 17 mai,  est  symbolique des

événements de mai 1562. Ils ont construit leur temple juste à sa sortie et les renforts venus les

secourir pendant la guerre civile, entrent par ce passage. Elle a d’ailleurs été murée suite à la

Délivrance. Tout autour, les remparts évoquent majestueusement la ville.

Une lumière divine se répand sur le peuple toulousain, représenté par des hommes

forts chassant les protestants. Ils traversent la porte et surplombent la muraille pour combattre

les hérétiques. Un détail doit attirer le regard du spectateur. Sous la porte, un des catholiques

les mieux éclairés porte un casque orné d’une croix blanche. Dès la prise de l’hôtel de ville,

le parlement demande de prendre les armes et de porter des croix blanches pour stipuler son

appartenance à la religion catholique. Elles deviennent également, dès la fin du XVIe siècle,

un moyen de différencier les catholiques des protestants dans l’art.  Rivalz utilise aussi la

lumière pour séparer les deux camps. Les catholiques, situés dans la ville, sont éclairés par

des rayons de soleil en signe de soutien céleste. En revanche, le ciel qui couvre les protestants

est rempli de nuages.

Le mouvement de repli des protestants est brutal. Hommes, femmes, jeunes et vieux

sont violemment expulsés. Le tableau transmet la violence de la guerre civile. Au centre de la

composition se trouve une jeune femme vêtue de rose pale, cheveux épars. Elle essaie de

protéger ses enfants en les entourant  de ses bras.  Les hommes, quant à eux,  tombent  en

essayant de sauver leur bien le plus précieux, la Bible. C’est dans la Bible qu’ils ont puisée le

fond  de  leur  hérésie,  ils  ne  l’abandonnent  pas.  Cette  dynamique  est  amplifiée  par  le

mouvement des catholiques armés de piques et de bâtons, s’abattant sur les protestants. La

détresse de ces derniers est mise en avant par la marée de mains tendues vers le ciel. Derrière

eux,  les  branches  des  arbres  ressemblent  aussi  à  des  mains  tendues  et  amplifient  cette

impression. La mort est omniprésente.

Les commandes capitulaires entretiennent la mémoire des événements de mai 1562.

Elles présentent le mythe de « Toulouse la Sainte » délivrée par la volonté divine. Le roi, la

312 Ibid., p. 48.

104



Vierge ou ses  habitants  servent  à la  punition de Dieu sur les protestants.  Les  différentes

représentations que nous avons présentées permettent aux capitouls d’affirmer l’identité de la

ville.  La  Délivrance  décrite  par  Bosquet  semble  leur  source  d’inspiration.  Pourtant,  le

discours ultra-catholique de ce Toulousain commence à s’effriter au début du XVIIIe siècle.

UNE NOUVELLE VERSION DE LA DÉLIVRANCE ?

Au début du XVIIIe siècle, La Popelinière et quelques historiens protestants entrent

dans un récit officiel toulousain. Germain de La Faille, capitoul puis syndic de la ville, écrit

une œuvre dont l’ambition est de remplacer les anciennes Annales manuscrites. Il présente la

guerre  civile  de  1562  dans  le  second  tome  de  ses  Annales  de  la  ville,  correspondant  à

l’histoire  de  Toulouse  de  1515  à  1610313.  Les  trois  principales  sources  de  l’auteur  sont

Bosquet, Monluc et La Popelinière. Il remet toutefois en question l’objectivité de l’historien

protestant.  Pierre-Jean  Souriac  considère  qu’il  existe  deux  versions  de  l’histoire  de  la

Délivrance, une très catholique et toulousaine, une autre protestante et française. Selon lui,

ces  versions  sont  imperméables  entre  elles.  Il  nous  semble  qu’au  contraire  il  existe  une

porosité entre les discours : La Popelinière a lu Bosquet et s’en inspire dans son récit et La

Faille reprend les auteurs protestants. L’évolution de l’écriture de l’histoire de la Délivrance

est autant due aux historiens toulousains que français.

Pour autant, les récits ne deviennent pas identiques. La Faille confronte les versions

dans  un  souci  d’impartialité  mais  reste  globalement  dans  la  lignée  de  Bosquet.  La

responsabilité du conflit repose uniquement sur la traîtrise des capitouls et des protestants. Il

introduit le chapitre sur l’année 1562 avec ces mots :

« Cette  année  est  une  des  plus  mémorables  de  l’histoire  de  Toulouse  des
derniers tems. On y verra cette grande Ville sur le point d’être ruïné de fond
en comble, par une conjuration de ses propres citoyens. Ce que ne firent les
Vandales, ny les Goths, les Sarazins, ny les Normans, les huguenots nez dans
Toulouse  furent  à  deux  doigts  de la  faire.  Tous les  huit  capitouls  estoient
huguenots ou fauteurs de ce parti.314 »

En revanche, contrairement au récit du XVIe siècle les protestants et les catholiques

313 Annales de la ville de Toulouse depuis la reunion de la comte de Toulouse à la Couronne , op. cit., passage sur
la Délivrance : tome 2, pp. 212-246.

314 Ibid., p 212.

105



semblent confondus dans le même fanatisme et entraînés par la même folie. Pour la première

fois  un  auteur  toulousain  fait  référence  aux  exactions  commises  par  les  deux  camps.

Conscient du désaccord entre historiens protestants et catholiques, La Faille restitue le débat

sur les conditions de la trêve. Sous une apparente objectivité, l’auteur met en avant la version

catholique.

« les religionnaires laisseroient leurs armes dans l’hôtel de ville, se retireroient
en paix & en toute seureté où bon leur sembleroit, & demeureroit dans la ville
qui voudroit : ce qui fut cause qu’on fit trêves jusqu’au midy du lendemain
jour de la Pentecôte. […] C’est ce qu’en a écrit la Popelinière, & après luy les
autres  historiens  huguenots,  qui  donnant ces  articles  pour une paix arrêtée
entre les deux partis, & consentie même par le parlement, traitent de perfidie
& de  violement  du  droit  des  gens,  la  tüerie  que  les  catholiques  firent  le
lendemain ; & ils veulent qu’on ait la même opinion des grandes éxécutions à
mort  que  le  parlement  fit  faire  les  jours  suivans.  Mais  Georges  Bosquet,
l’annaliste de l’hôtel de ville, Brusaud, & tous les autres écrivains catholiques
le racontent autrement. Ils disent que ces articles n’estoient qu’un projet, qui,
ayant été présenté au parlement dans une grande assemblée, où avoient esté
appellez les principaux de la noblesse, & les plus distinguez de la bourgeoisie
de cette ville, fut rejetté. Je ne décide point, & je laisse la liberté à chacun d’en
croire ce qu’il voudra. L’histoire des troubles qui suivirent après à de bien plus
grands manquemens de foy de part é d’autre. Je diray seulement, qu’outre que
cette trêve semble marquer que l’acord n’avoit pas esté tout à fait conclu315 »

En 1759, l’Histoire de la ville de Toulouse de Jean Raynal reprend globalement la

version de La Faille316. Ces historiens, toulousains et proches du capitoulat, font appel aux

récits protestants dans un souci de méthode historique. La Faille cite d’ailleurs les auteurs sur

lesquels il s’appuie et spécifie toujours leur religion. De la même façon, il met en avant son

utilisation de sources de première main. Ces nouveaux récits ne remettent cependant pas la

mémoire en question. Histoire et mémoire sont deux discours différents qui ne répondent pas

aux mêmes mécanismes. Les œuvres d’arts commandées par les capitouls ont pour vocation

de transmettre la mémoire et de signifier l’identité de Toulouse. Les écrits de La Faille ou de

Raynal se veulent historiques et confrontent les différentes sources à leurs dispositions. Pour

autant, l’histoire ne s’est pas affranchie de la mémoire. Les récits restent ceux de Toulousains

catholiques glorifiant la religiosité de leur ville. Leur inclination à créditer Bosquet laisse

entrapercevoir l’influence de la mémoire dans la subjectivité des historiens.

315 Ibidem., p 236.
316 Histoire de la ville de Toulouse, avec une notice des hommes illustres, une suite chronologique et historique,

des evêques et archevêques de cette ville, et une table générale des Capitouls, depuis la réunion du comté de
Toulouse à la Couronne, jusqu’à présent : par Me J. Raynal, avocat au Parlement, A Toulouse, Aux dépens de
Jean-François Forest… M. DCC XIX. Avec approbation & privilege du Roi, 1759, pp. 230-241.

106



3. L’IMPOSSIBLE MISE À DISTANCE

En  lisant  les  Annales  manuscrites  de  la  ville,  nous  découvrons  de  nombreuses

allusions à sa puissance religieuse et à sa capacité à vaincre l’hérésie317. Toutes sont reliées

plus  ou  moins  explicitement  aux  événements  de  mai  1562.  De  même,  les  cérémonies

religieuses toulousaines invoquent ce mythe fondateur pour exalter la puissance des saints

tutélaires de Toulouse.  Entre 1562 et  1762, de nombreux éléments viennent rappeler aux

Toulousains  cet  événement  traumatisant.  Nous  avons  essayé  de  faire  une  typologie  des

retours de mémoire. Tout d’abord, la ville et ses administrateurs amalgament les individus

susceptibles de nuire à la cohésion sociale à des ennemis intérieurs s’attaquant à la religion.

Ensuite, la paranoïa face à l’encerclement géographique de Toulouse est réactualisée dès que

des troubles liés aux protestants éclatent. Enfin, chaque victoire spirituelle ou militaire de

l’orthodoxie toulousaine permet de réaffirmer la protection divine de la ville.  Les années

1760 voient ces différents mécanismes se développer. L’engouement autour du bicentenaire

de  la  Délivrance s’explique  en  partie  par  cette  survivance de la  mémoire.  Incapables  de

mettre  à  distance  la  mémoire  des  Guerres  de  Religion,  les  Toulousains  vivent  en guerre

contre l’hérésie.

LES RÉMINISCENCES DE LA MÉMOIRE

La  perception  d’un  ennemi  à  l’intérieur  des  murs  de  la  ville  est  facteur  de

réactualisation  de  la  mémoire  des  troubles  de  1562.  La  chronique  de  1634 identifie  ces

individus comme un « tas de gueux & de feneantz, […] & ung tas de putains & femmes

perdues & debauchées qui ne servoit qu’à perdre la jeunesse318 ». Coupables de nombreux

vices, ils troublent la religiosité de la ville. Les capitouls les expulsent toujours violemment

de l’enceinte de Toulouse. De nombreux passages des  Annales soulignent le lien entre le

bannissement  de  ces  ennemis  intérieurs  et  la  mémoire  de  mai  1562.  La  chronique  de

317 À titre d’exemple, nous avons retranscrit quelques passages en annexes (Annexe VI, pp. 263-264.)
318 AMT. BB279, p. 12.

107



1686 l’explicite :

« Mais parce que une ville est d’autant mieux policée qu’on y garde avec plus
de fidelité les loix divines et humaines et que l’heresie qui est une rebellion
contre tout ce qu’il y a d’elevé dans le ciel et sur la terre, est la source de tous
les  desordres  qui  p[e]uvent  troubler  le  repos public ;  nous avons cru qu’il
estoit de nostre devoir de contribuer à l’aneantir et conserver à Toulouse le
titre de Sainte qu’elle a toujours merité et qu’elle a conservé depuis tant de
siècles par la pureté de la religion. C’est le motif qui nous a portés à faire la
recherche de ceux qui se sont egarés du sein de l’église, pour les obliger à
revenir à leur mère en un temps auquel la pieté de Louis le Grand atire par ses
vertus vrayement Chrestienes et heroiques toute sorte de prosperité, et sur sa
personne sacrée, et sur ses sujets. »

Cette obsession toulousaine face à la possibilité d’un ennemi intérieur se développe dès mai

1562.  Depuis  le  début  des  Guerres  de  Religion,  les  autorités  traquent  violemment  ces

adversaires  invisibles.  Listes  de  suspects,  internement  à  domicile,  condamnations  sans

preuves, la paranoïa des autorités durant ces guerres a atteint des proportions phénoménales.

Cette peur de la mise en danger du corps social par les protestants est si violente, qu’elle reste

encrée dans les réactions toulousaines. Ils voient en chaque personne s’éloignant des normes

sociales et religieuses, un ennemi à bannir.

Capitale  catholique  dans  un  pays  protestant,  Toulouse  est  atteinte  depuis  le

XVIe siècle  d’une  « fièvre  obsidionale »  traduite  par  le  sentiment  d’être  assiégée  par  les

protestants. La carte suivante, tiré du chapitre « espace perçu, espace réel : l’omniprésence

protestante comme fondement d’un sentiment obsidional » de la thèse d’Estelle Martinazzo

permet  de  visualiser  l’importance  de  l’encerclement  toulousain  par  des  puissances

protestantes319.

319 MARTINAZZO Estelle, Toulouse au Grand siècle, op. cit., p. 45.

108



Deux années sont particulièrement symptomatiques de cette paranoïa : 1628 et 1761.

En 1628, les Annales manuscrites consacrent de très nombreuses pages – quasiment la moitié

de  la  chronique  –  à  la  description  de  l’insurrection  protestante  de  La  Rochelle  et  à  la

campagne  de  Rohan.  Les  Toulousains  sont  effrayés  à  l’idée  d’être  attaqués  par  les

protestants :

« [Les] villes de notre voisinage, tenoit incessament en allarme noz habitans,
car nous ne pouvions sortir de nos murailles sans courir hazard d’estre faict
prisoniers par ceux de la ville de Montauban qui venoient jusques dans nos
faubourgs et empeschoient par ce moien toute sorte de commerce, et mesme
ceux du plat pays d’aporter dans la ville les choses necessaires en si grande
abondance  qu’ils  avoient  accoustumé,  ce  qui  ne  pouvoit  que  beaucoup
incomoder une grande ville qui ne peut subsister que par le secours de ses
voisins320 »

Le traumatisme de la défaite de la nuit du 11 mai 1562 et de la prise de la ville est ainsi

réactualisé. Cette mémoire empêche les Toulousains de voir dans les Guerres de Religion un

événement du passé. La peur entraîne l’intolérance et la nécessité de détruire les protestants.

Les Toulousains sont obsédés par une éventuelle invasion.

320 AMT. BB 278, p. 270. (Annexe VI, pp. 263-264.)

109

Illustration 5: Carte d’Estelle Martinazzo à propos de l’encerclement protestant de Toulouse sous le régime de
l’édit de Nantes 



Parallèlement, la mémoire de la victoire du 17 mai 1562 est exaltée. La ville voit en

elle  un  bastion  catholique  protégé  par  Dieu.  Lorsqu’en  1628  les  catholiques  reprennent

Pamiers à Rohan les capitouls font noter qu’une nouvelle fois la ville a réussi à surmonter le

péril de l’hérésie :

« Le soing particulier [que les saints] ont eu de notre ville a veritablement
paru lorsqu’ils ont repoussé visiblement de nos murailles les ennemis de la
religion, mais elle en a ressanty bien plus utillement les effets quand par un
grand nombre de bons prelats qu’ils luy ont procuré de la misericorde de Dieu
ils ont deffendu les ames de ses habitans contre les enemis invisibles de leur
salut. »

Cette citation montre le lien entre les victoires catholiques et les saints protecteurs de la ville.

Leur puissance est d’ailleurs exaltée par les cérémonies religieuses toulousaines. En 1665, lors

de l’élévation des reliques de Saint-Edmond, l’évêque fait un discours dans lequel il dit que

« ce sont eux qui comme fidelles gardes, ont tousjours veillé à nos portes pour empescher que

l’Heresie qui y a tant de fois heurté, n’y ait iamais treuvé d’entrée.321 »

La  ville  se  perçoit  comme  un  bastion  catholique  imprenable  et  hermétique  à

l’hérésie.  Elle  interprète  l’intégralité  de  son  histoire  comme  une  preuve  de  son  élection

divine. Ce sentiment est amplifié par son rôle dans la répression du protestantisme. Plus que

l’activité du parlement ou des confréries religieuses, sa présence militaire lors des conflits

contre les protestants est déterminante. Elle génère la croyance en un devoir de protection du

catholicisme. Bénéficiant d’une protection divine, Toulouse doit soumettre la province et le

pays à l’orthodoxie religieuse.  En 1628, comme lors du siège de Montauban en 1621, la

puissance royale fait appel à l’arsenal de la ville pour assiéger Pamiers, où s’est replié Rohan.

Les Annales manuscrites mettent en avant les raisons encourageant les capitouls à participer

au siège. Cette mobilisation prouve l’allégeance de la ville au roi mais « encore bien plus

[du] soin qu’elle a tousjours eu de faire paroistre l’ardeur qu’elle a pour le maintien de la

religion  et  la  haine  inreconciliable  qu’elle  porte  à  l’heresie322 ».  Ennemi  héréditaire  de

l’hérésie, Toulouse est toujours prête à la combattre. De la même façon, en 1704 lors de la

révolte  des  Camisards,  le  consistoire  décide  d’ « arrester  certains  personnages  qui  avoint

relation avec les fanatiques du Bas Languedoc323 ».

321 BnF. 4-LK7-9731, p. 20.
322 AMT. BB 278, p. 270. (Annexe VI, pp. 263-264.)
323 AMT. BB282, p. 362-363.

110



LE CAS DES ANNÉES 1760

Lors  des  années  1760,  les  Toulousains  ressentent  ces  différents  types  de

réminiscences  de  la  mémoire.  À  Caussade,  petite  bourgade  au  nord  de  Montauban,  le

ministre Rochette est arrêté le 13 septembre 1761. Armés de bâtons, quelques fidèles tentent

de le délivrer mais sont immédiatement appréhendés. Parmi ces hommes se trouvent trois

nobles, les frères Greniers. La mémoire des troubles des Guerres de Religion est réactivée

dans le montalbanais.  Ce petit  incident devient la « sédition de Caussade » :  les autorités

municipales décident de sonner le tocsin, fermer les boutiques et les tavernes, repousser le

marché,  distribuer  des  fusils  et  ordonnent  de laisser  une lumière allumée à la  fenêtre  de

chaque maison durant la nuit. Ces gestes sont ceux des Guerres de Religion puis des Guerres

de Rohan. La population les connaît bien. Dans un délire collectif, les autorités caussadaises

parlent de cinq à six mille protestants combattants furieusement les catholiques.

À Montauban comme à Toulouse,  on croit  à  une sédition aussi  violente  que les

Guerres de Religion. Apprenant la nouvelle, le subdélégué Amblard informe l’intendant que

des protestants tentent de s’infiltrer dans Toulouse par petits groupes. Inquiet et ne sachant

comment réagir,  l’homme demande des  instructions.  Les  capitouls  tentent  d’identifier  les

intrus. Au même moment, le ministre Rochette, les frères Greniers et les paysans caussadais

sont amenés à Toulouse pour y être jugés. Persuadé qu’un complot entre les intrus et les

prisonniers est sur le point d’éclater dans la ville, les Toulousains paniquent. De leur côté, les

protestants essaient de sauver le ministre. Paul Rabaut par l’intermédiaire du duc Fitz-James,

du duc de Richelieu et de madame Adélaïde, s’investit particulièrement pour le faire libérer.

Court  Gebelin  écrit  un  ouvrage  polémique  nommé  Les  toulousaines argumentant  sur

l’impossibilité  de condamner Rochette.  Ces  interventions convainquent  définitivement  les

autorités  toulousaines  de  l’existence  d’un  complot  protestant.  Le  parlement  de  Toulouse

réagit vigoureusement à cette menace imaginaire : Rochette est pendu, les frères Greniers

décapités, les autres sont bannis ou condamnés aux galères à vie.

Les  affaires  Rochettes  et  Grenier  marquent  les Toulousains en leur  rappelant  les

Guerres de Religion.  Comme en 1562, des ennemis se sont introduits dans Toulouse. Au

même moment,  l’affaire  Calas éclate.  Déjà persuadés que les protestants vont essayer de

détruire la ville, les Toulousains sont alors certains qu’elle est déjà infectée par l’hérésie et

111



ses démons. Ils doivent donc prouver une fois de plus qu’ils sont protégés par Dieu et capable

de  détruire  toutes  les  hérésies.  Tandis  que  Toulouse  commémore  le  deux-centième

anniversaire de sa Délivrance, elle doit prouver qu’elle est toujours aussi impitoyable face

aux protestants.

LA MÉMOIRE LORS DU BICENTENAIRE

Lors du bicentenaire de la Délivrance, les imprimés en rapport avec la célébration

rappellent aux lecteurs les événements de mai 1562. Nous allons concentrer notre analyse sur

trois  brochures.  Ce  choix  repose  sur  un  critère  très  simple :  ne  sont  analysées  que  les

« histoires  de  la  Délivrance »  et  non  les  écrits  sur  la  procession324.  L’Histoire  de  la

Délivrance de Toulouse arrivée le 17 mai 1562 reprend mot pour mot la version de La Faille,

enlevant simplement les passages où l’auteur cite des historiens protestants. Les deux autres

imprimés présentent la sédition à partir d’un discours populaire repris et mis à l’écrit par les

élites pour susciter l’adhésion à la commémoration. Pour nous, cela prouve que les élites ont

peur  que  le  peuple  ne  comprenne  plus  la  signification  de  la  fête.  Déjà,  en  1708,  un

ecclésiastique  écrit  dans  une  brochure  qu’il  est  regrettable  que  les  Toulousains  ne  la

connaissent pas :

« il  y  a  peu  de  personnes  dans  Toulouse  qui  fussent  en  état  de  répondre
[correctement] à leur enfans, à leurs domestiques, ou aux étrangers, s’ils leur
demandoient les raisons pour lesquelles on fait une procession si solemnelle,
qui est regardé avec admiration de toute la catholicité. 325»

Les  brochures  écrites  à  l’occasion  du  bicentenaire  ne  sont  pas  le  fruit  de

réminiscences spontanées de mémoire. Elles rappellent que la fête de la Délivrance n’est pas

simplement celle de la catholicité de la ville. Il s’agit de rééduquer le peuple et sa mémoire.

324 La Délivrance de la ville de Toulouse,  ou attentat horrible commis par les hérétiques calvinistes,  contre
l’Église de Jésus-Christ dans la ville de Toulouse, l’année 1562… , [suivi par] Estrenos mignounos de 17 del
mes de may, cansous Toulouse, J.M. Guillemette, 1762, in.-8, 24 p. ; La Délivrance de la ville de Toulouse du
dix-septième mai 1562. Ou description des differents combats des catholiques contre le hérétiques, lors de
leur entrée dans cette ville ; détaillée avec l’ordre marqué dans les mémoires de ce temps ;… et à la victoire
remportée par les défenseurs de la  vraie religion, Toulouse,  J.  Rayet,  1762, in.-8,  20 p. ;  Histoire de la
Délivrance  de  Toulouse  arrivée  le  17 mai  1562.  Où l’on verra  la  conjuration des  huguenots  contre  les
catholiques, leurs différens combats, la défaite des huguenots et l’origine de la procession du 17 mai, le
dénombrement des reliques de l’Église Saint-Sernin, le tout tiré des annales de ladite ville. Nouvelle édition
faite  sur  l’imprimée  de  Toulouse  de  1762  chez  Michel  Sens  libraire  rue  Saint-Rome.  Avec  permission.
Augmenté de quelques notes, Amsterdam, Marc Michel Rey, 1765, petit in-8, 52 p.

325 BnF. 8-LI31-234, p. 4.

112



Les autorités lient les ennemis du présent et du passé en accablant les anglais et en rappelant

les  infanticides  protestants.  Loin de reprendre les  longs développements  de La Faille  ou

Bosquet, les brochures ne rapportent que les anecdotes diabolisant les protestants.

Ainsi, deux portraits antithétiques sont dressés, les protestants et les catholiques. Les

protestants  sont  appelés  le  plus  souvent :  « hérétiques »,  « ennemis »  ou « ennemis  de la

religion », « rebelles ». Ce sont des séditieux qui s’opposent aux lois divines et terrestres. En

tant qu’ennemis, aucune marque de considération envers eux n’est possible. D’autant qu’ils

sont animés par la « fureur », la « rage », la « violence » et la « cruauté ». Les événements

développés par les  brochures doivent  montrer  tous ces traits  de caractère.  De ce fait,  les

auteurs insistent sur leurs blasphèmes et profanations des lieux saints :

« Ce fut dans ces divins sanctuaires que leur impiété parut extrême, car ils ne
furent  pas  contens de prophaner  les  églises  par  des  blasphèmes  horribles ;
mais encore ils renversèrent les autels, brisèrent les tabernacles, brûlèrent les
omages,  emportèrent les châsses des saintes reliques, & lièrent cruellement
ces religieux pour les emmener prisonniers à l’hôtel de ville326 »

Reprenant la vision de Bosquet, les brochures décrivent un complot protestant qui met la ville

à feu et à sang. Elles retranscrivent les terribles aveux du capitaine Saux consignés dans les

Annales de La Faille pour démontrer cette volonté de destruction. Selon lui, le complot visait à

exterminer tous les catholiques de plus de huit ans et  à détruire la ville pour en faire une

extension  de  Montauban.  En  parallèle  les  catholiques  –  « nous »  –  sont  animés  par  leur

« zèle », leur « piété » et leur « courage ». Ils sont guidés par la « vigueur » et non la rage.

Dans les deux brochures s’adressant au peuple, des éléments populaires sont ajoutés

à cette description assez classique des événements de mai 1562. Elles mettent en scène des

catholiques prenant part à une guerre sainte, prêts à « mourir ou vaincre ». Face à eux, les

protestants sont lâches, enfantins et colériques. Leurs coups de canon viennent de pulsions

destructrices. Pour amplifier ces traits, les brochures introduisent dans le récit des éléments

jusqu’alors inconnus. Par exemple, le 13 mai « par une trahison inhumaine, il se servoient

d’une certaine poudre qui faisoit son coup sans bruit ; de force que cet artifice leur donnoit la

liberté de tuer les catholiques sans les avertir327 ». Cette poudre qui permet de tuer en silence

est  à  l’image  de  leur  perfidie.  Ce  mythe  populaire  amplifie  l’impression  d’un  complot

exécuté dans la noirceur de la nuit, sans un bruit. Les protestants semblent aidés par le diable

et capables d’exploits surhumains. Dans la même journée, ils ferment les rues, pillent les

326 La Délivrance de la ville de Toulouse, ou attentat horrible, op. cit., p. 7.
327 Ibid.., p. 5. Le récit est sensiblement identique dans La Délivrance de la ville de Toulouse du dix-septième mai

1562, op. cit, p. 10.

113



maisons du quartier  Saint-Georges  et  renversent  « plus  de cent  pipe de vin » à  terre.  En

détruisant le vin, les séditieux privent le peuple d’un bien précieux pour survivre.

La description des condamnations après le 17 mai est aussi étonnante. Bosquet ou

La Faille détaillent très longuement les différentes mises à mort des chefs de la sédition. La

version des deux brochures  est  toute  autre.  Elles  n’évoquent  pas  le  sort  de Barrelles,  de

Portal, du capitaine Saux ou des autres leaders de la sédition mais celui de ceux dont les actes

ont nuis au peuple.

« on en trouva une quantité si grande qu’on fut obligé de pendre seulement les
plus criminels pour épouvanter les autres. Le 25 le nommé Denis fut pendu, il
servoit  aux  hérétiques pour  pervertir  le  petit  peuple par  argent ;  le  26,  on
pendit  deux cordonniers  à  la  place de  la  bourse,  qui  pilloient  les  maisons
pendant la sédition.328 »

Ici, les « plus criminels » sont ceux qui portent atteinte au peuple en profitant de ses faiblesses.

Il s’agit soit de la mémoire populaire soit d’une mise en perspective de la mémoire que les

élites jugent apte à toucher le peuple.

À la suite des textes français des brochures, les chansons en occitan transmettent une

autre  mémoire.  Celle-ci  ne  repose  plus  du  tout  sur  la  version  de  l’élite.  D’ailleurs,  le

deuxième couplet de la première chanson, sur les origines de la procession, présente le cadre

temporel de la sédition :

« Au temps d’Henri IV / Les Huguenots / Menaçaient de nous battre / Comme
des piraux : / Ces diables couraient sur nous / En longue file / Prêts à tous
nous massacrer / Dans notre grande ville.329. »

Nous sommes bien  loin  des  considérations  de Bosquet,  La  Faille  ou Raynal  sur  l’édit  de

tolérance et ses conséquences. Selon Philippe Joutard, la mémoire collective « s’enracine dans

un lieu avant de se situer dans la temporalité »330. La chanson montre une mémoire qui est

spatialement juste : la ville. En revanche, l’année n’est pas mentionnée. Elle place la guerre

civile durant le règne d’Henri IV alors qu’elle a lieu en 1562, sous celui de Charles IX. La

mémoire populaire des Guerres de Religion est liée à Henri IV. Bien qu’elle ait survécu aux

édits interdisant sa pérennisation, elle a été bouleversée par la propagande royale postérieure à

l’Édit de Nantes.

328 La Délivrance de la ville de Toulouse du dix-septième mai 1562, op. cit, p. 16.
329 La Délivrance de la ville de Toulouse, ou attentat horrible, op. cit., p. 12. Traduction Thomas Guiresse, texte

d’origine :  « Al temps del  Regné d’Henry Quatre,/  Les  Higounaux/ Manassabon de nous abattre/  Coumo
piraux// Aquels diables courion sur nous/ En lounguo pilo, / Prestis a nous massacra tous /Dins nostro grande
Ville. »

330 JOUTARD Philippe, La légende des Camisards, op. cit. 1977, p. 303.

114



Les troisième et quatrième couplets décrivent les événements de mai 1562. Ils se

concentrent sur les malheurs des catholiques. Contrairement au discours violent de Bosquet –

réactivé par les brochures en français –, ils ne font pas appel à la haine des lecteurs mais

mettent  en  scène  des  catholiques  pris  au  piège  dans  leur  ville.  Les  protestants  y  sont

diabolisés. Il s’agit quasiment du combat entre le bien et le mal :

« Nos aïeux apeurés / Dans la Cité / Le cœur contraint et l’œil en larme / Ils
faisaient pitié : / Vieillards et Jeunes, Filles, Enfants / S’en vont au Temple, /
Et se dévouent au Saint-Corps / Pour nous donner l’exemple.

Leurs prières sont exaucées / Sur le moment, /  Et les troupes de l’enfer se
cassent / Tambour battant : / Les Huguenots y sont battus / A plate couture, /
Ils n’ont jamais vu, les têtus, / Une telle déconfiture.

Pour que nous conservions la mémoire / D’un tel beau jour, / Nos aieux de
grande gloire / Après un tour : / Ils créèrent à jamais / Pour chaque année / La
procession du mois de mai / En tout lieu tant vanté. »

Les catholiques réussissent à vaincre leur ennemi grâce à Dieu. Les batailles ayant eu lieu à

Toulouse ne sont pas évoquées mais le récit présente le mythe de « Toulouse la Sainte », ville

élue et  sauvegardée de l’hérésie par  l’intercession des saints.  La fête  de la  Délivrance est

présentée comme la  célébration de cette  victoire  divine.  Après cette  brève description des

origines  de  la  commémoration,  les  couplets  deviennent  un  véritable  manuel  populaire.  Ils

indiquent l’attitude à adopter durant la procession et permettent de décrypter les symboles de

la fête. Les cadres de la mémoire populaire et sa vision de la guerre civile de 1562 sont repris

pour normaliser les comportements et centraliser l’identité toulousaine.

Les  récits  composés  pour  la  commémoration  du  bicentenaire  ne  reprennent  pas

exactement les mêmes modalités selon leurs destinataires. Nous remarquons, sans surprise,

que la mémoire n’est pas unique mais plurielle. Ses modalités diffèrent selon le milieu social

qui  se  souvient.  Le  discours  populaire  n’évoque  pas  les  mêmes  acteurs  que  l’histoire

officielle. De même, les cadres temporels sont précis dans la brochure adressée à l’élite, flous

pour un public populaire. Plutôt que d’éduquer le peuple à la version officielle des Annales

de la ville, les brochures reprennent leur mémoire.  En les imprimant en latin, français et

occitan les autorités assurent la publicité de la commémoration et réactualisent la mémoire

dans toutes les catégories sociales. Cela nous semble venir d’un problème de compréhension

de la fête de la Délivrance. Si celle-ci est particulièrement importante dans la définition de

l’identité des capitouls et de la sainteté de la ville, elle n’est plus au cœur des préoccupations

du peuple. Dans son étude sur la fête à l’époque moderne à Toulouse, Michel Cassan montre

le bicentenaire comme un moment d’exception et de regain de la ferveur populaire autour de

115



la fête. Ce regain n’est pas simplement un retour de mémoire accompagnant les anniversaires

centenaires.  Tout  est  pensé  pour  que  chacun,  de  l’élite  au  petit  peuple,  y  adhère.  Cette

adhésion  est  sollicitée par  les  autorités  et  amplifiée par  l’atmosphère de peur  face à  des

supposés complots protestants. Les Toulousains veulent signifier au monde la puissance de

leur dévotion. En tant que peuple élu de Dieu, ils ne permettront pas que la ville tombe dans

les mains de l’hérésie.

116



CONCLUSION DE LA PARTIE

La  célébration  de  la  Délivrance  est  la  fête  capitulaire  par  excellence,  son

organisation échappe pourtant aux capitouls en 1762. Les luttes de pouvoirs internes à la ville

interfèrent dans la préparation de la fête. Chacun tente d’imposer son autorité et d’avoir une

place prépondérante lors de la procession. Pour mettre en scène la religiosité de la ville, les

autorités  municipales  demandent  au  pape  l’extension  du  jubilé  en  une  octave,  préparent

l’aspect esthétique de la fête et exhortent le peuple à participer à l’embellissement de la ville.

Les  capitouls  souhaitent  restituer  à  la  commémoration  la  pompe  de  celle  de  1562.  Un

dispositif très développé assure l’ordre et la solennité des huit jours de la célébration. Malgré

les différentes altercations entre les pouvoirs urbains, un consensus institutionnel autour de la

fête apparaît. Sa préséance sur toutes les autres célébrations est remarquable.

La commémoration de la Délivrance signifie l’identité de Toulouse. À travers la

procession générale, la ville se travestit pour signifier son idéalisation. Elle est religieuse,

ordonnée, hiérarchisée et unie. Le cortège est l’image idéalisée de son corps de ville et passe

par les lieux clefs de la puissance religieuse et civile. La commémoration bouleverse le temps

quotidien et l’espace urbain pour que chacun soit réceptif aux divers symboles de la fête. Elle

reprend toujours le même langage, l’élite et le peuple comprennent ses symboles. L’odorat,

l’ouïe et la vue des spectateurs sont sans cesse sollicités. Émotion et intellect permettent aux

Toulousains de comprendre qu’ils commémorent un moment glorieux de leur passé. Unis, ils

revivent les combats et la victoire de leurs aïeux. La commémoration crée une confusion des

temps. L’intégralité de la société doit participer au rite commémoratif pour ne pas rompre son

ordre rituel. Une telle rupture briserait la cohésion sociale en niant l’identité de la ville. Ainsi,

durant près de huit jours, la commémoration témoigne d’un consensus identitaire.

Les autorités municipales entretiennent la mémoire de la Délivrance pour rappeler

leur  rôle  sotériologique.  L’œuvre  de  Bosquet  établit,  dès  1563,  la  vérité  historique  des

événements de la guerre civile. Persécutés par les protestants, les catholiques toulousains ont

combattu  l’hérésie  jusqu’à  la  détruire.  Cette  version  est  entretenue  par  les  commandes

artistiques capitulaires. Les statues érigées pour le centenaire et le bicentenaire présentent une

117



femme, allégorie  de la  Religion mais aussi  de « Toulouse la Sainte »,  détruisant  celle  de

l’Hérésie. Le tableau d’Antoine Rivalz montre la capacité de la ville à chasser hors de ses

murs la menace protestante. L’historiographie toulousaine du XVIIIe siècle pose un regard

plus critique sur les événements, comparant la version de Bosquet à celle des protestants.

Ce  renouveau  de  l’histoire  n’influence  pas  la  mémoire.  Effrayés  par  leur  encerclement

géographique, les Toulousains connaissent des réminiscences de la mémoire de mai 1562 dès

qu’ils se sentent agressés. Ils sont obsédés par leur devoir de maintenir l’orthodoxie religieuse

dans leur ville et sur le territoire qu’elle domine. Lors du bicentenaire de la Délivrance, les

affaires Rochette, Greniers et Calas réveillent leur paranoïa séculaire. Ce retour de mémoire

est encadré par diverses brochures s’adressant à toutes les catégories sociales de la ville. Les

Toulousains  comprennent  leur  présent  à  la  lumière  des  événements  de  mai  1562.  La

commémoration leur permet de signifier leur identité mais aussi de montrer leur puissance

face à l’hérésie. Le contexte et l’anniversaire séculaire renforcent le consensus autour de la

mémoire.  « Toulouse la  Sainte »,  a  son apogée,  est  alors violemment critiquée à  cause de

l’affaire Calas. Dès lors, le consensus mémoriel et identitaire se brise.

118



DEUXIÈME PARTIE

LA RUPTURE DU CONSENSUS,

MÉMOIRES ET OUBLI DE LA

DÉLIVRANCE

(1762 – 1862)

119



L’étude de la commémoration de la Délivrance révèle la structuration de l’identité

toulousaine autour de la sainteté de la ville. Pendant plus de deux cents ans, « Toulouse la

Sainte »,  ville élue,  se célèbre en rendant hommage à ses saints protecteurs.  La dévotion

envers ces figures et leurs reliques est encore très puissante au XVIIIe siècle. La capacité de

la ville à détruire l’hérésie est inhérente à ce culte. Le lien charnel entre les Toulousains et

leurs saints protecteurs est renforcé par de nombreuses processions. La procession du 17 mai

est le rite majeur de cette célébration. La commémoration de la Délivrance insiste plus sur la

sainteté et l’élection divine de la ville que sur les événements de mai 1562.

Le consensus autour de la fête et de l’identité de la ville se brise pourtant en 1792.

Les révolutionnaires décident de supprimer la commémoration et sa mémoire. Cette mise en

place de l’oubli sanctionne la fin de l’identité de « Toulouse la Sainte ». La redéfinition de

l’identité toulousaine se déroule dans le temps court de la Révolution française. Elle prend

également racine dans un processus de marginalisation intellectuelle s’opérant depuis trente

ans. Ce processus est déclenché par l’affaire Calas et l’offensive voltairienne contre l’identité

de la ville. La définition voltairienne du fanatisme toulousain semble intolérable pour l’élite

de toulousaine. La Délivrance devient l’incarnation de cet intolérable. La mémoire des élites

toulousaine évolue. En 1792, elles ne peuvent plus supporter le rappel annuel des événements

de  mai  1562.  À la  manière  d’une  amnistie,  les  autorités  révolutionnaires  exhortent  les

toulousains « ne pas oublier d’oublier331 ». L’oubli n’est pas la suppression définitive de la

mémoire mais  son envers.  Aussi,  en 1862, l’anniversaire séculaire réveille le  souvenir  et

Toulouse célèbre la Délivrance.

Les mémoires et l’oubli de la Délivrance permettent de comprendre comment les

Toulousains  souhaitent  se  définir.  Ville  sainte  ou  tolérante,  novatrice  ou  traditionnelle,

l’identité de Toulouse se cristallise dans les débats autour de la célébration. Dans un premier

temps, nous allons analyser la recomposition mémorielle qui suit l’affaire Calas. Puis, nous

nous focaliserons sur l’interdiction révolutionnaire. Pour finir, nous étudierons le retour de la

mémoire de 1862.

331 RICŒUR Paul, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, Éd. du Seuil, 2003, p. 587.

120



CHAPITRE QUATRE

DU BICENTENAIRE À LA RÉVOLUTION,

LA RECOMPOSITION DE LA MÉMOIRE

Le bicentenaire a été l’occasion de résurgences de la mémoire et de l’identité de

« Toulouse la  Sainte ».  Rejouant  les Guerres de Religion,  les Toulousains ont  signifié au

monde leur suprématie face à l’hérésie et le protestantisme. Ils ont mis fin à la « sédition de

Caussade », exécuté Rochette, les frères Greniers et Calas.  Le supplice de Calas ayant eu

lieu, Voltaire crée l’affaire Calas. Pour le philosophe seule l’intolérance toulousaine a conduit

le protestant à la potence.  Cette image de « Toulouse l’intolérante » ne touche pas la ville

pour la première fois mais existe depuis le XVIe siècle. Dès 1532, Pantagruel de Rabelais

visite la ville de Toulouse et la quitte à cause de son fanatisme. Ce discours est relayé par

Pierre Bayle, « la ville de Toulouse est sans contredit l’une des plus superstitieuses d’Europe,

sa  haine  des  Huguenots  est  la  plus  étrange  du  monde332 ».  Accablés  de  toute  part,  les

Toulousains ne réagissent pas. Seule l’œuvre de Voltaire marque les consciences, à cause de

sa portée européenne, du personnage de Voltaire333 et surtout du développement des idées des

lumières à Toulouse. L’élite décide alors que la tolérance doit devenir une valeur identitaire

de la ville. Ce changement de valeur induit une évolution dans la mémoire des Guerres de

Religion et plus spécifiquement celle des événements de mai 1562.

332 BAYLE Pierre, Biographie toulousaine, tome 1, Paris, 1823, p. 42-52.
333 Bien que l’œuvre soit publiée anonymement, la compagne d’opinion que mène Voltaire à ce moment précis

pour réhabiliter Calas fait que le lecteur se doute fort de l’identité de l’auteur.

121



1. CALAS ET VOLTAIRE OU L’INTOLÉRANCE DES TOULOUSAINS

Depuis 1762, l’affaire Calas passionne et déchire. Nous ne souhaitons pas en donner

un  énième  éclairage  mais  rendre  compte  de  cette  affaire  et  de  ses  implications  dans

l’évolution de la mémoire. Pour innocenter Jean Calas, Voltaire a détourné le sens de la fête

de la Délivrance. Devenue sous sa plume célébration de la barbarie, elle permet de dénoncer

le fanatisme des Toulousains. Le philosophe veut prouver que la condamnation de Calas n’a

été guidée que par l’intolérance de ses juges à l’égard des protestants. Sa volonté de retrouver

une place à la  cour,  la  crise engendrée par la suppression de l’Encyclopédie  en 1759, la

polémique autour des Philosophes de Palissot en 1760, les procès et la suppression en 1763

de la Compagnie de Jésus, entraînent la virulence de l’auteur. Le  Traité sur la tolérance à

l’occasion de la mort de Jean Calas  est truffé de notes mettant en avant que le moment

d’écrire et de prendre conscience de la situation religieuse française est venu334. Voltaire crée

un véritable mouvement d’opinion grâce à son  Traité.  Dès lors,  la commémoration de la

Délivrance devient, aux yeux du monde éclairé, la preuve du fanatisme toulousain.

334 VOLTAIRE, Traité de la tolérance, à l’occasion de la mort de Jean Calas, (édition originale), 1763, 183 p.

122



L’AFFAIRE CALAS

Les  Calas  sont  des  Nouveaux Convertis,  c’est-à-dire  des  protestants  revêtant  un

catholicisme de façade. Le père, Jean Calas, est un négociant toulousain bien intégré dans la

ville. Il a quatre fils dont un, Louis Calas est réellement converti au catholicisme, et deux

filles.  Voulant  devenir  avocat,  un  autre  de  ses  fils,  Marc-Antoine  Calas  a  besoin  d’un

certificat de catholicité difficile à obtenir dans sa situation. Le 13 octobre 1761, Jean Calas,

sa femme, trois de ses fils – dont Marc-Antoine – et un ami de la famille invité ce soir-là,

Gaubert Lavaysse, dînent ensemble. Marc-Antoine, se sentant mal, quitte la table le premier.

À la fin du repas, Jean raccompagne son invité à la porte. C’est alors que les deux hommes

découvrent  Marc-Antoine  mort.  Le  jeune  homme ne  porte  aucune trace  de  coups,  il  n’a

qu’une marque livide au niveau du cou. Cachée par sa cravate,  elle semble signifier  que

l’homme est mort par strangulation, sûrement en se pendant. Pourtant, le soir du drame la

famille assure l’avoir découvert étendu à terre.

Le lendemain, Jean Calas avoue avoir trouvé son fils pendu et justifie ce mensonge

par la crainte du déshonneur face à son suicide. Dès lors, les capitouls considèrent que Jean

Calas est coupable de la mort de son fils. Selon eux, le motif du meurtre est religieux : Marc-

Antoine a été tué parce qu’il souhaitait se convertir au catholicisme. Il est d’ailleurs inhumé

en catholique par les pénitents blancs, sous l’influence de Louis Calas qui se sert de l’affaire

pour exprimer une rancœur familiale. Toute la famille Calas et Gaubert Lavaysse sont passés

à la question et condamnés. Après un appel devant le parlement de Toulouse, seul Jean Calas

est  convaincu de l’assassinat.  Roué vif,  il  est  ensuite  étranglé  et  brûlé.  Pourtant,  aucune

preuve tangible ne pouvait le condamner. D’ailleurs, les capitouls étaient dans un premier

temps partagés à propos de sa culpabilité. Sa condamnation n’est pas le fruit d’une enquête

mais d’un mouvement d’opinion partagé entre les élites et le peuple.

L’affaire  Calas  est  engendrée par  un ensemble d’événements  qui  réactualisent  la

mémoire  des  troubles  religieux  du  XVIe siècle  au  XVIIIe siècle.  Elle  est  nourrie  de  la

paranoïa engendrée la « sédition de Caussade » et les affaires contre Rochette et les frères

Grenier. Dans ce contexte qui réveille l’anti-protestantisme toulousain, les juges ne peuvent

123



envisager l’innocence de Calas. Ils pensent d’ailleurs que la doctrine calviniste encourage le

meurtre  des  enfants  voulant  se  convertir  au  catholicisme.  Les  peurs  et  les  préjugés  ont

condamné Calas.  L’étude  de  l’opinion  publique  menée  par  Mathieu  Palat  révèle  que  les

rumeurs toulousaines autour de la culpabilité du père de Marc-Antoine ne relèvent pas de

l’expression de la haine religieuse. Il précise que les Toulousains ont cru les diverses rumeurs

horrifiantes à propos du père infanticide,  parce que si  les « catholiques vivaient  avec les

protestants, ils connaissaient les hommes mais pas leur religion335 ». Alors, Jean Calas est-il

coupable ?  Encore  aujourd’hui,  nous  ne  pouvons  le  savoir.  D’autant  que  l’instruction

judiciaire à son encontre a été faussée par la certitude de sa culpabilité. En revanche, pour

Voltaire pas de place au doute : Calas est innocent.

VOLTAIRE ET « TOULOUSE L’INTOLÉRANTE »

Le Traité sur la tolérance à l’occasion de la mort de Jean Calas de Voltaire, n’a du

traité  que  le  nom  et  ne  démontre  rien ;  « il  préfère  la  discontinuité,  le  dialogue,  la

confrontation des discours, la fiction336 ». Le philosophe argumente peu à propos de l’affaire

Calas, l’exposé des faits ne sert qu’à prouver son innocence. Sa condamnation est définie

comme un « meurtre » commis « avec le glaive de la justice ». Les deux premiers chapitres

sur  l’affaire  Calas  sont  suivis  par  différents  « cercles »,  définis  par  François  Bessire  et

Sylvain Menant : le premier cercle situe l’affaire dans le contexte historique et géographique

des affrontements entre protestants et catholiques ; le second, c’est-à-dire le cœur du Traité,

s’étend à l’histoire universelle ;  le dernier utilise des chapitres courts  et des fictions pour

établir, illustrer, développer et rappeler les arguments précédents.

L’ouvrage  montre  que  l’universalité  de  la  tolérance  a  été  pervertie  par  le

christianisme à l’origine des querelles religieuses et du fanatisme. Il condamne fermement

l’intolérance grâce à de nombreuses maximes telle que « l’intolérance a couvert la terre de

carnage ». Ces carnages sont en premier lieu les massacres des Guerres de Religion et surtout

celui de la Saint-Barthélemy. Cette pensée influence la description voltairienne de Toulouse.

Particulièrement lors de la mention de l’épisode de la Délivrance qui devient une preuve de

335 PALAT Mathieu, L’opinion publique à Toulouse pendant l’affaire Calas, op. cit., 136 p.
336 BESSIRE François, MENANT Sylvain, Traité sur la tolérance de Voltaire, Paris, 2000, 159 p.

124



l’intolérance séculaire toulousaine. Pour le philosophe, l’affaire Calas est clairement un rejeu

des  événements  des  Guerres  de  Religion  toulousaines :  les  Toulousains  n’ont  pas  évolué

depuis. Voici une des premières phrases du Traité :

« Ce peuple est superstitieux et emporté ; il regarde comme des monstres ses
frères qui ne sont pas de la même religion que lui. C’est à Toulouse qu’on
remercia Dieu solennellement de la mort de Henri III,  et qu’on fit serment
d’égorger le premier qui parlerait de reconnaître le grand, le bon Henri IV.337 »

Les Toulousains focalisent la mémoire des Guerres de Religion sur la Délivrance.

Voltaire  rappelle  qu’elles  ne  s’y résument  pas.  Il  évoque l’épisode  ligueur  de  la  ville  et

précise que les Toulousains n’ont pas toujours prêté allégeance à leurs rois. La Ligue est pour

le philosophe l’apothéose du fanatisme catholique des Guerres de Religion. Les Toulousains

y ont eu un rôle de premier plan, ce sont donc de mauvais sujets, dirigés par leur haine et non

par leur devoir. Le philosophe souligne que Jacques Clément – assassin d’Henri III – a été

célébré à Toulouse comme un martyr.  Pourtant,  sous l’Ancien Régime, les régicides sont

punis  très  sévèrement :  « amende  honorable,  poing coupé,  tenaillement  des  membres  sur

lesquels sont versés du plomb, de l’huile bouillante, de la poix résine, de la cire et du soufre

fondus, écartèlement des membres réduits en cendres jetées au vent, confiscation des biens,

bannissement des parents hors du royaume, maison rasée et suppression du patronyme338 ».

Tué  et  défenestré  par  la  garde  royale  quelques  minutes  après  avoir  commis  son  crime,

Jacques Clément n’a pas subi ce sort. Son cadavre est en revanche écartelé, brûlé et réduit en

cendres. Au même moment, à Toulouse le parlement demande une procession en son honneur

et des épitaphes lui sont dédiées. Cette célébration permet à Voltaire de remettre en question

la  capacité  de  jugement  des  Toulousains.  D’autant  qu’après  avoir  célébré  un  régicide

fanatique, ils n’ont pas été capables de voir en Henri IV la figure du bon roi.

La critique voltairienne transforme le catholicisme toulousain en fanatisme. Dans sa

lutte contre « l’infâme » Voltaire ne peut comprendre une identité urbaine structurée autour

de la religion.  D’ailleurs, les véritables coupables du supplice de Calas semblent être les

pénitents. Il note que « quelques magistrats étaient de la confrérie des pénitents blancs. Dès

ce moment la mort de Jean Calas parut infaillible339 ». Son accusation envers les capitouls,

notamment David de Beaudrigue, est surtout une dénonciation des confréries de pénitents.

C’est  d’ailleurs  celle  des  pénitents  blancs  qui  a  donné à  Marc-Antoine  une sépulture  de

337VOLTAIRE, Traité, op. cit., p. 4.
338 DOYON Julie,  « Nicolas Le  Roux, 1er août  1589.  Un  régicide  au  nom  de  Dieu.  L’assassinat

d’Henri III », Crime, Histoire & Sociétés, vol. 12, n°1, 2008, pp. 117-120.
339 VOLTAIRE, Traité, op. cit., p 7.

125



catholique et de martyr. Cet enterrement est une condamnation tacite du père Calas qui aurait

tué son fils à cause de sa conversion.

En  attaquant  les  pénitents,  Voltaire  dévalorise  l’ensemble  de  la  vie  religieuse

toulousaine. En 1575, durant les Guerres de Religion, Toulouse voit naître la confrérie des

« pénitents bleus » n’acceptant que la noblesse de robe et d’épée. À sa suite sont créées les

pénitents « blancs », « noirs » et « gris ». Le principal objectif des confréries de pénitents est

de combattre l’hérésie. Très appréciés par la population, les pénitents ont un rôle primordial

dans une ville obsédée par sa religiosité : ils aident à l’expiation des pêchés de ses habitants.

Habillés avec des costumes de couleur recouvrant la tête avec un capuchon, pieds nus et une

croix sur l’épaule, ils se distinguent tout particulièrement lors des nombreuses processions.

Le 17 mai, les confréries sont placées juste après le clergé et marchent en grand nombre. Une

partie  importante  de  leur  activité  est  consacrée  à  la  charité.  Les  élites  toulousaines  sont

membres de ces confréries.

Le chapitre II du  Traité, « conséquences du supplice de Calas », ne parle que des

pénitents340. Comment comprendre le lien entre le titre de ce chapitre et la dénonciation des

confréries ?  Il  nous  semble  que  Voltaire  montre  du  doigt  les  confréries  pour  induire  la

nécessité de les contrôler, voire de les supprimer. Pour lui, elles entretiennent l’intolérance,

comme si elles avaient « fait vœu de haïr [leurs] frères ». Pour prouver leur dangerosité, il

établit un lien entre les pénitents et la Ligue : « il y a eu des temps, on ne le sait que trop, où

des confréries ont été dangereuses. Les frérots, les flagellants, ont causé des troubles. La

Ligue commença par  de telles  associations341 ».  Pour  Voltaire,  les  Toulousains  n’ont  pas

évolué mentalement depuis le XVIe siècle, ils sont restés intolérants et influencés par la haine

des confréries des pénitents.

Le  philosophe  complète  son  portrait  de  Toulouse  en  parlant  de  la  fête  de  la

Délivrance :

« Cette ville solennise encore tous les ans, par une procession et par des feux
de joie, le jour où elle massacra quatre mille citoyens hérétiques, il y a deux
siècles.  En  vain  six  arrêts  du  Conseil  ont  défendu  cette  odieuse  fête,  les
Toulousains l’ont toujours célébrée comme les Jeux floraux.342 »

Une fois de plus, Voltaire fait ressortir la désobéissance des Toulousains face aux édits royaux.

340 VOLTAIRE, Traité, op. cit., chapitre reproduit en annexes (Annexe VII, p. 265)
341 VOLTAIRE, Traité, op. cit., p. 18.
342 Ibid., p. 5.

126



La  commémoration  de  la  Délivrance,  interdite  par  le  roi,  perdure  depuis  des  siècles.  La

proscription royale a été encouragée par la genèse de la fête. Elle commémore un massacre et

non  la  Délivrance  de  la  ville.  Ainsi,  la  célébration  cultive  le  fanatisme.  Les  Toulousains

désobéissent au roi pour fêter la mort de quatre mille concitoyens. Le chiffre annoncé par

Voltaire est tiré des  Annales manuscrites  et des versions protestantes.  Seul un auteur, Louis

Maimbourg, fervent catholique, le mentionne343. Voltaire s’est donc renseigné à propos des

événements de mai 1562. Seuls les arguments qui l’intéressent sont retenus. Il ne rapporte pas

les  événements  de  mai  1562  dans  leur  intégralité  et  ne  laisse  aucune  place  aux  débats

historiographiques.

343 MAIMBOURG Louis, Histoire du calvinisme, Chez Sébastien Mabre-Cramoisy, Paris, 1682, p. 243

127



Dans le second cercle de son développement, Voltaire fait apparaître la fête de la

Délivrance comme l’archétype de la violence catholique :

« Y en a-t-il un seul [autre culte que la religion chrétienne] qui ressemble à la
fête annuelle qu’on célèbre encore dans Toulouse, fête cruelle, fête abolissable
à jamais, dans laquelle un peuple entier remercie Dieu en procession, et se
félicite d’avoir égorgé, il y a deux cents ans, quatre mille de ses concitoyens ?
Je le dis avec horreur, mais avec vérité : c’est nous, chrétiens, c’est nous qui
avons été persécuteurs, bourreaux, assassins ! Et de qui ? de nos frères. »

Pour le philosophe, seule la religion catholique engendre des croyants capables de tuer leurs

frères et de s’en réjouir. Le Traité fait de la mort de protestants un prétexte récurrent à la fête

toulousaine. Le philosophe prétend que Calas a été exécuté au moment même de la célébration

du bicentenaire de la Délivrance et que cela a donné lieu à des manifestations de joies.

« Ce qui surtout prépara son supplice, ce fut l’approche de cette fête singulière
que  les  Toulousains  célèbrent  tous  les  ans  en  mémoire  d’un  massacre  de
quatre mille huguenots ; l’année 1762 était l’année séculaire. On dressait dans
la ville l’appareil de cette solennité : cela même allumait encore l’imagination
échauffée du peuple ;  on disait  publiquement que l’échafaud sur  lequel  on
rouerait les Calas serait le plus grand ornement de la fête ; on disait que la
Providence amenait elle-même ces victimes pour être sacrifiées à notre sainte
religion.344 »

Jean Calas est exécuté le 10 mars 1762, soit deux mois avant la célébration du bicentenaire.

Pourtant, le lecteur du Traité pense que Toulouse a célébré un massacre par une mise à mort.

Le discours de Voltaire est excessif et souvent faussé. Le plaidoyer pour Calas met

en exergue la haine et la superstition des Toulousains. Il redéfinit l’histoire des Guerres de

Religion toulousaines et détermine une nouvelle symbolique autour la commémoration de la

Délivrance. En France, mais aussi en Europe, la vision de Toulouse ville « fanatique » se

répand.  Dès  lors,  la  fête  de  la  Délivrance  est  dénoncée  comme  archaïque  et  barbare.

L’identité de « Toulouse la Sainte » est fondée sur sa croyance en son élection divine et en sa

capacité  à  vaincre  l’hérésie.  Pour  Voltaire  cela  équivaut  à  légitimer  une  identité  par  le

fanatisme. Sa campagne contre la ville impose l’image de « Toulouse l’intolérante ».

RÉHABILITATION DE CALAS ET DÉNONCIATION DE LA DÉLIVRANCE

En 1765, année de la réhabilitation de Calas, un écrit imprimé à Amsterdam reprend

344 VOLTAIRE, Traité, op. cit., pp. 8-9.

128



les arguments de Voltaire pour critiquer la mémoire toulousaine de la Délivrance. Le texte est

précédé d’un « avertissement de l’éditeur345 » présentant l’intolérance séculaire de la ville de

Toulouse. Dès les premières pages, l’éditeur décrit une ville fanatique « depuis les croisades

de  Saint  Dominique  jusqu’au  supplice  de  Calas346 ».  Les  événements  de  mai  1562  sont

commentés en ce sens, le fanatisme catholique a fait sombrer Toulouse dans la guerre civile.

Deux cents ans après, ce même fanatisme pousse les Toulousains à célébrer en grande pompe

un « événement qui devroit les couvrir de confusion & de honte347 ». Pour l’éditeur, il est

temps d’ « inspirer le courage de s’arracher dans la pratique à des préjugés348 ». Ainsi décide-

t-il  de  répondre  aux  allégations  des  Toulousains  à  propos  de  l’histoire  de  mai  1562  en

annotant  une  brochure  du  bicentenaire.  Dix-neuf  notes  mettent  en  lumière  la  vision

protestante face à un document reprenant la version de La Faille. Les « lettres patentes et

arrêts  du  conseil  donnés  par  Charles  IX  à  l’occasion  des  troubles  de  Toulouse »  et  un

« catalogue de pièces concernant le procès des Srs Calas » sont joints à la fin de l’imprimé349.

Cette  publication  veut  restaurer  la  vérité  sur  les  événements  de  mai  1562  pour

montrer au « public combien il doit se tenir en garde contre les imputations odieuses dont

certaines gens ne cessent de noircir la Réforme350 ». Chaque commentaire est justifié par une

source de référence. Les écrits sont aussi bien protestants que catholiques. L’éditeur mobilise

les Annales de la ville de Toulouse de la Faille, l’Abrégé de l’histoire du Languedoc de Dom

Vaissette  et  la  version  de  La  Popelinière.  Nous  avons  insisté  sur  l’importance  de  la

légitimation de la violence pour les catholiques et de sa dénonciation pour les protestants.

Dans la même logique, les textes protestants décrivent leurs actions comme de la légitime

défense. La brochure met en valeur cette opposition en reprenant un discours ultra-catholique

pour y opposer des arguments protestants.

Les  notations  déplacent  le  point  de  vue  par  rapport  au  texte  commenté :  les

coupables deviennent les victimes et inversement. Reprenant la version de La Popelinière ou
345 Histoire de la Délivrance de Toulouse arrivée le 17 mai 1562. Où l’on verra la conjuration des huguenots

contre les catholiques, leurs différens combats, la défaite des huguenots et l’origine de la procession du 17
mai, le dénombrement des reliques de l’Église Saint Sernin, le tout tiré des annales de ladite ville. Nouvelle
édition faite sur l’imprimée de Toulouse de 1762 chez Michel Sens libraire rue Saint Rome. Avec permission.
Augmenté de quelques notes,  Amsterdam, Marc Michel Rey,  1765, in-8,  pp. 3-9. Il  s’agit de la réédition
annotée d’une brochure imprimée en 1762, reprenant mot pour mot la version de La Faille. Extraits reproduits
en annexes (Annexes VIII, pp. 206-208)

346 Ibid.., p. 3.
347 Ibidem.., p. 8.
348 Ibidem.., p. 8.
349 Ibidem.., pp. 42-52.
350 Ibidem.., p. 7.

129



de  De  Bèze,  la  brochure  présente  les  protestants  comme  fidèles  au  roi.  Ils  réagissent

simplement aux agressions des catholiques. Les exactions dénoncées par La Faille sont niées.

Les  religieux  emprisonnés  lors  des  opérations  sont  des  « prisonniers  de  guerre » que  les

protestants capturent parce qu’ils prennent les armes. Le texte original nomme les protestants

« séditieux ».  Une  note  répond  à  cette  accusation :  les  séditieux  sont  les  catholiques

puisqu’ils désobéissent à l’édit de janvier. En ne respectant pas la loi, ce sont eux les premiers

agresseurs et donc les responsables de la guerre civile. D’autant que selon l’éditeur, c’est

Catherine de Médicis elle-même qui a demandé à Condé, prince du sang, de venir en aide aux

protestants. Les catholiques sont « rebelles aux édits du roi, appellent des troupes pour se

maintenir dans le droit de violer les ordonnances du souverain & pour assurer l’impunité de

leur pillages & de leur sédition351 ». Monluc, particulièrement mis en valeur par les brochures

de 1762, est présenté comme « fameux par son faux zèle, ses cruautés et son caractère féroce

autant  que  par  sa  bravoure352 ».  C’est  la  « fureur »  et  la  « cruauté »  qui  animent  les

catholiques.  Le  portrait  traditionnellement  réservé  aux  protestants  par  l’historiographie

toulousaine et retourné contre eux.

Plus généralement, les notes détournent les arguments des catholiques en faveur des

protestants. Par exemple, la brochure reprend longuement l’anecdote concernant l’incendie

de la maison de Garnier dont nous avons déjà analysé la portée. Rappelons simplement qu’il

s’agit  d’un  épisode  permettant  aux  catholiques  de  signifier  la  « rage »  des  protestants.

Quelques-uns d’entre eux sont retranchés dans une maison et tirent par une fenêtre sur les

catholiques. N’arrivant pas à les arrêter, les catholiques décident de mettre le feu à la maison.

Ils tentent toutefois de sauver les petites filles que Garnier tient dans ses bras. Celui-ci refuse

de les quitter et le feu emporte toute la maisonnée. La note rajoutée par l’éditeur retourne la

situation sur un ton polémique.

« Est-ce par dérision que l’auteur cite la triste avanture de Garnier comme un
exemple de la rage des protestants ? Il faut être bien préoccupé pour ne pas
voir que l’enragé dans cette affreuse exécution étoit le conseiller Barravi.353 »

La brochure renforce le côté pathétique de la scène ; plusieurs soldats catholiques postés sous

les fenêtres de Garnier sont abattus sans pouvoir se défendre. En changeant le point de vue du

lecteur, l’éditeur montre que ce sont Garnier et ses compagnons qui sont sans défense et mis à

mort.

351 Ibidem.., p. 16.
352 Ibidem., p. 19.
353 Ibidem., p. 19.

130



Le  texte  original  prétend  que  le  capitaine  Saux  aurait  avoué  la  volonté  des

protestants de détruire la ville et de massacrer les catholiques. Une note répond qu’ « aucun

auteur  digne  de  foi  ne  parle  de  cet  aveu  du  capitaine  Saux  que  son  absurdité  réfute

suffisamment354 ». L’enjeu de cet aveu est important, il justifie la réaction catholique comme

de la légitime défense. Au contraire, si les protestants sont pacifiques, le massacre n’est que

barbarie. Ainsi, les victimes de la sédition sont soit les protestants, soit les catholiques. Cette

note met en lumière le débat historiographique. Une fois de plus, la question de la trêve est

relevée. L’éditeur, sans surprise, dénonce les catholiques qui défendent la théorie d’une trêve

avec la possibilité de combattre et de tuer.

Nous ne savons pas quel a été l’impact à Toulouse de cette brochure imprimée à

Amsterdam. En revanche, nous pouvons remarquer le lien entre l’affaire Calas et la prise de

parole de l’éditeur protestant. Les annexes proposées par la réédition de 1765 sont des lettres

royales du XVIe siècle mais aussi des documents sur l’affaire. Sous l’influence de Voltaire,

les  protestants  s’opposent  aux  arguments  classiques  de  l’historiographie  toulousaine.  La

mémoire  de  la  Délivrance  devient  une  préoccupation  européenne.  Cela  a  d’ailleurs  une

influence sur les élites toulousaines.

354 Ibidem., p. 37.

131



2. TOLÉRANCE ET INTOLÉRANCE À TOULOUSE

Considérant les Toulousains du XVIIIe siècle comme tolérants par « indifférence »,

David Bien qualifie les années 1760 d’ « anachroniques ». Sans nier l’anti-protestantisme de

la ville, l’historien démontre que ses habitants ne sont pas intolérants face à leurs concitoyens

protestants. Les protestants sont minoritaires – environ deux cents – et malgré les tensions et

les antagonismes entre les deux communautés, intégrés à la société. Leur présence n’effraie

plus, d’autant que depuis le milieu du siècle le sentiment religieux s’effrite sensiblement. La

tolérance par indifférence découle aussi de la diminution de l’anxiété face au salut. Selon

David  Bien,  l’hérésie  et  sa  menace  n’excitent  plus  le  peuple  toulousain.  Pourtant,  les

Toulousains redécouvrent l’intolérance au tournant des années 1760. Pour David Bien c’est

ce mouvement qui fait condamner Calas sans preuve mais avec certitude.

Nous sommes globalement d’accord avec cette analyse mais souhaitons revenir sur

quelques affirmations. Premièrement, la période de 1760 ne nous paraît pas anachronique. En

la  décrivant  ainsi  pour  expliquer  l’affaire  Calas,  l’historien nous semble  influencé  par  le

Traité sur la tolérance qui définit les Toulousains de 1762 comme des hommes archaïques.

Voltaire fait de la question de l’intolérance toulousaine une référence. Les études d’historiens,

même  de  nos  jours,  sont  influencées  par  cette  vision  que  nous  souhaitons  remettre  en

question. Deuxièmement, pour nous la tolérance n’est plus entièrement indifférente dès le

milieu des années 1750 puisque des textes condamnent les excès des Guerres de Religion. En

revanche, l’affaire Calas détermine le changement de valeur de la ville et fait des Toulousains

éclairés des hommes tolérants par volonté.

132



LA CONDAMNATION DE JEAN CALAS : UN « ANACHRONISME » ?

David  Bien  qualifie  les  années  1760  d’anachroniques.  Sans  doute  le  pense-t-il

comme le « décalage entre le moment où survient un fait et le moment où devrait ou aurait dû

se produire ce fait ainsi survenu »355. Il explique ainsi l’existence d’un fait, intervenu dans

une époque et un contexte précis, en le considérant en retard sur son temps. Pourtant, les

Toulousains  ne  vivent  pas  une  psychose  collective  deux  cents  ans  après  les  Guerres  de

Religion.  Ils  répondent  à  différents  événements.  Loin  d’apparaître  sans  explication,  les

affaires Rochette, Grenier et Calas sont le fruit d’un contexte et d’une chronologie ancrée

dans le XVIIIe siècle. La France est engagée dans la Guerre de Sept Ans, qui l’oppose à des

nations  protestantes.  Les  Toulousains  ressentent  la  crise  économique  et  démographique

engendrée  par  cette  guerre  et  ses  défaites.  D’ailleurs,  nous  avons  relevé  des  traces

d’anglophobie dans les brochures à propos du bicentenaire. Au niveau local depuis les années

1750, la politique anti-protestante de l’intendant du Languedoc ainsi que celle du parlement

de Toulouse, entretiennent la perception de la dangerosité des protestants. Les cérémonies de

baptêmes forcés, exécution de ministres et autres condamnations rappellent aux catholiques

que le protestantisme est interdit. Les protestants remettent en cause l’ordre de la société. Ils

sont assimilés à la rébellion et à la barbarie du XVIe siècle.

En replaçant les événements des années 1760 dans le temps long, il est possible d’en

comprendre les logiques. En 1761, le comportement des Toulousains ressemble à celui des

leurs aïeux pendant les Guerres de Religion. Il n’est pas engendré par un anachronisme mais

par une résurgence de la mémoire. Les habitants de la ville peinent à considérer les Guerres

de Religion comme un événement du passé. Certains mécanismes de guerre imprègnent les

sociétés  et  les  empêchent  de  rentrer  en  paix.  La  sortie  de  guerre  n’est  pas  simplement

marquée par un armistice ou un traité. La mémoire du traumatisme et l’entretien de la haine

ne permet pas aux toulousains de considérer les paix de religion. D’ailleurs, la récente guerre

des Camisards a fortement marqué les consciences toulousaines en prouvant la persistance

des Guerres de Religion356.
355 Définition  du  centre  national  des  ressources  textuelles  et  lexicales  d’« anachronisme »

http://www.cnrtl.fr/definition/anachronisme.
356 Notons qu’en cherchant des imprimés toulousains sur les protestants nous nous sommes rendu compte de la

133

http://www.cnrtl.fr/definition/anachronisme


Les Guerres de Religion ne sont pas terminées avec l’Édit de Nantes. Les Guerres de

Rohan de 1621 à 1629, sont la neuvième Guerre de Religion selon de nombreux historiens.

La France, particulièrement le Midi, connaît-elle la paix de religion après ce dernier conflit ?

Il nous semble que non, que les paix de religion ne sont pas effectives au XVIIe et au XVIIIe

siècle. Nicolas Offenstadt considère la Seconde Guerre Mondiale comme la prolongation de

la Première357. Le traité de Versailles ne permettant pas un équilibre européen, la guerre n’est

pas réellement finie. Les deux Guerres Mondiales sont un même événement, entrecoupé par

un simulacre de paix. Durant l’entre deux guerres de nombreux indices montrent que la paix

n’est pas effective. Pourtant, sans batailles rangées nous pensons ce temps comme une pause

du conflit, un temps de paix. Nous nous proposons de reprendre cette analyse pour la France

des XVIIe et XVIIIe siècles. La période envisagée est bien plus longue, il ne s’agit pas de

vingt mais de plus de deux cents ans. Pourtant, il nous semble que le profond traumatisme

des  Guerres  de  Religion  a  des  conséquences  sont  séculaires.  De  nombreux  événements

contribuent à les perpétuer : la fuite au Désert, les dragonnades, les interdictions de métiers,

la  révocation de  l’édit  de Nantes,  les  baptêmes  forcés,  les  condamnations  à  morts  et  les

diverses affaires liées au protestantisme. L’interdiction du protestantisme ne permet pas de

mettre en place un équilibre garantissant paix et concorde. Au contraire, l’État met en place

une politique puissante pour tenter de détruire « ceux de la nouvelle religion ». Les Guerres

de Religion perdurent dans la lutte des autorités contre le protestantisme autant que dans les

esprits traumatisés des Français. D’ailleurs lors de la Révolution, certaines régions de France

rejouent les conflits des Guerres de Religion358.

Sous  l’Ancien  Régime  Toulouse,  capitale  catholique  d’un  pays  protestant,  a

conscience de la persistance des conflits confessionnels. La mise en scène de sa religiosité est

d’ailleurs influencée par cet état de fait. Une capitale doit être la représentation du territoire

qu’elle domine. En développant son image de ville sainte, de bastion catholique, elle occulte

l’importante présence protestante du territoire qu’elle représente.  Dans ces conditions, les

Toulousains sont effrayés à l’idée que les Guerres de Religion reprennent. D’autant que la

relative paix de religion a été mise en place grâce à l’oubliance décrété par l’édit de Nantes,

non effective dans la ville. Les Toulousains savent que s’ils n’ont pas oublié leur victoire, les

très grande quantité d’écrits à propos des Camisards ayant été édités dans la ville durant la guerre.
357 Intervention de Nicolas Offenstadt lors de la journée d’étude intitulée Sortir de la guerre. Récits, mémoire et

silence de l’Antiquité à nos jours, organisée le 25 mars 2016 par FRAMESPA à l’université Toulouse Jean
Jaurès.

358 SOTTOCASA Valérie, Mémoires affrontées, op. cit.

134



protestants se souviennent aussi de leur défaite. C’est une des raisons de leur paranoïa autour

de l’imminente vengeance protestante.

Toulouse tolère les protestants qui sont dans ses murs et qu’elle contrôle mais reste

terrorisée  par  son  encerclement  géographique.  La  menace  de  l’hérésie  sur  son  salut  ne

l’inquiète plus mais celle des protestants sur son intégrité l’apeure. Les protestants ne sont

pas dangereux par essence mais potentiellement capables de rompre l’équilibre de la société.

Elle maintient son rôle de gardienne de l’orthodoxie. Tous ces éléments ne relèvent pas de

l’anachronisme mais sont dus à l’incapacité de lire les Guerres de Religion comme un fait du

passé. Elles sont rejouées tous les ans par des hommes pensant reproduire les gestes de leurs

aïeux lors de la commémoration du 17 mai. En définitive, l’entretien de la mémoire de la

Délivrance,  spontané  ou  encadré,  empêche  les  Toulousains  de  mettre  à  distance  le

traumatisme.  D’ailleurs,  selon  Mathieu  Palat,  l’affaire  Calas  ne  relevant  pas  de  la  haine

religieuse,  elle n’est pas un anachronisme359.  Elle est  la riposte de « Toulouse la Sainte »

contre  une  attaque  imaginaire.  La  ville  supplicie  Calas  pour  prouver  que  rien  ne  peut

atteindre son intégrité.

LES « LUMIÈRES » TOULOUSAINES ET LA TOLÉRANCE

Durant  l’affaire  Calas,  les  Toulousains  ne  sont  pas  fanatiques  mais  effrayés.

Pourtant, les années 1760 semblent un tournant dans leur vie intellectuelle : ils deviennent

tolérants  par  philosophie.  Selon  Jacques  Godechot,  « les  '' Lumières ''  pénètrent  dans  la

région toulousaine [à partir de 1770] par l’intermédiaire des livres, des journaux, de la franc-

maçonnerie,  des  académies  et  diverses  associations  littéraires  et  même  religieuses360 ».

Tolérants mais coupables de la mort de Calas aux yeux de toute l’Europe, les Toulousains

décident  de faire  leur  mea culpa.  Personne ne remet  en cause  l’analyse voltairienne  des

événements de mai 1562. Au lieu de ça, une grande partie de l’élite toulousaine s’excuse de

la mémoire de la Délivrance. Dès lors, il s’agit de prouver que la ville a changé. En 1769, une

lettre de l’abbé Audra assure à Voltaire :

359 PALAT Mathieu, L’opinion publique à Toulouse pendant l’affaire Calas, Mémoire de master 1 sous la direction
de Valérie Sottocasa, Toulouse II-Le Mirail, UFR Histoire, Arts et Archéologie, 2009, p. 24.

360 GODECHOT Jacques, 1986, La Révolution française dans le Midi toulousain, Toulouse, Privat,, 1986, p. 47.

135



« Vous ne sauriez croire combien augmente dans cette ville le zèle des gens
bien, et leur amour et leur respect pour [vous]. Quant au parlement et à l’ordre
des avocats, presque tous ceux qui sont au-dessous de trente-cinq ans sont
pleins de zèle et de lumières, et il ne manque pas de gens instruits parmi les
personnes  de  condition…  il  est  vrai  qu’il  s’y  trouve  plus  qu’ailleurs  des
hommes  durs  et  opiniâtres,  incapables  de  se  prêter  un  seul  moment  à  la
raison :  mais  leur  nombre  diminue chaque jour,  et  non seulement  toute  la
jeunesse du parlement, mais une grande partie du centre et plusieurs hommes
de la tête vous sont entièrement dévoués. Vous ne sauriez croire combien tout
a changé depuis la malheureuse aventure de l’innocent Calas361 »

L’abbé présente une ville qui a ouvert les yeux sur son fanatisme après l’affaire Calas. Cette

lettre est écrite à Voltaire durant l’affaire Sirvens. En tout point similaire à l’affaire Calas, elle

condamne un protestant pour le meurtre de sa fille en 1764. Voltaire s’en empare et tente de

réhabiliter Sirvens et sa femme qui ont fui pour échapper à l’échafaud. Dans sa lettre, l’abbé

assure à Voltaire que Sirvens peut venir sans peur dans la ville et sera réhabilité par la cour

souveraine. En effet, au milieu des années 1760 le parlement de Toulouse devient le plus

tolérant  de  France  envers  le  protestantisme.  À  partir  de  1769,  une  série  de  jugements

reconnaît les mariages au désert et permet la succession aux enfants de ces unions. David

Bien note que le procès de Sirvens met en avant le changement de valeurs de la ville. Les

deux  parties  du  procès  soulèvent  la  question  de  l’intolérance  et  se  dressent  contre  les

anciennes  attitudes.  Sirvens  est  acclamé  comme  une  victime  du  fanatisme.  En  1771,  le

premier président du parlement satisfait,  écrit  une lettre à Voltaire pour le prévenir de sa

réhabilitation362.  La  virulente  critique  de  Voltaire  contre  le  parlement  de  Toulouse  et  ses

magistrats dans son Histoire du Parlement de Paris semble avoir été entendue.

L’abbé Audra a surestimé l’imprégnation des idées philosophiques à Toulouse. Au

début de l’année 1770, ce professeur d’histoire et de religion au collège de Toulouse publie le

premier ouvrage d’histoire destiné à l’enseignement. Son  Histoire Générale à l’usage des

Collèges depuis Charlemagne jusqu’à nos jours est une adaptation de l’Essai sur les mœurs

de Voltaire. Cette initiative engendre un terrible scandale. Les confréries sont révoltées. Un

pénitent va jusqu’à brûler l’ouvrage sur la place publique. Le collège de Toulouse demande à

l’abbé de démissionner et l’archevêque Loménie de Brienne condamne fortement l’ouvrage

le 26 août 1770. Deux mois plus tard, l’abbé Audra meurt d’une fièvre. Le 23 novembre,

361 BESTERMAN Theodore, Correspondance, tome IX : Juillet 1767 – Septembre 1769, Gallimard, 1986, p. 755.
362 BESTERMAN Theodore,  Correspondance,  tome XI : Juillet 1772 – Décembre 1774, Gallimard, 1986, p. 896.

Lettre de Voltaire à M. le compte de Rochefort datée de décembre 1771 contenant cette mention  : « M. le
premier président de Toulouse me mande que la première chose qu’il a faite avec son nouveau parlement a été
de rendre une entière justice aux Sirven, et de leur adjuger des dépens considérables. Songez qu’il ne fallut
que deux heures pour condamner cette famille au dernier supplice, et qu’il a fallu neuf ans pour faire rendre
justice à l’innocence. »

136



Voltaire écrit à D’Alembert à ce sujet :

« J’ai d’abord à vous dire, que votre archevêque de Toulouse, si tolérant, a fait
mourir,  par  son intolérance,  le  pauvre abbé Audra,  l’intime ami de  l’abbé
Mords-les, et le mien. Il a fait un mandement cruel contre lui, et a sollicité sa
destitution de sa place de professeur en histoire, qui lui valait plus de mille
écus par an. Cette aventure a donné la fièvre et le transport au pauvre abbé, il
est mort au bout de quatre jours363 ».

Loménie  de  Brienne  est  pourtant  un  homme éclairé,  qui  entretient  des  rapports

cordiaux avec les philosophes364. L’abbé avait eu accès à une chaire de professeur par son

intermédiaire. À Paris durant l’affaire, il  s’abstient quelque temps avant de se positionner

mais  contrairement  à  la  demande  des  philosophes,  il  condamne  l’ouvrage.  Il  publie  un

Avertissement du clergé de France assemblé à Paris par permission du roi, aux fidèles du

royaume, sur les dangers de l’incrédulité, se référant directement à l’ouvrage de l’abbé sans

jamais  nommer  son  auteur.  L’archevêque  écrit  également  un  mandement  « destiné  à

communiquer ce document à ses diocésains [où il]  cite l’Histoire générale et  dénonce le

scandale qu’elle a causé dans le diocèse, sans toutefois en citer l’auteur365 ».

La  réaction  des  Toulousains  et  de  l’Église  lors  de  cet  événement  entraîne  le

changement d’attitude de l’archevêque envers l’abbé. Selon David Bien, Loménie de Brienne

différencie la tolérance civile d’avec la tolérance ecclésiastique366. La tolérance ecclésiastique

ne peut exister, l’Église doit maintenir par tous les moyens possibles la religion. En revanche,

la tolérance civile est indispensable. Le roi doit permettre la liberté de conscience tout en

encourageant ses sujets à entrer dans le giron de l’Église catholique. Les élites toulousaines

ne rejettent pas le catholicisme mais préfèrent adapter les idées des Lumières à leur croyance.

Pour nombre d’entre elles la tolérance est chrétienne367. La religion catholique est définie

comme bienveillante. Elle doit engendrer la compréhension de l’autre et l’amour. Le Christ a

convaincu les premiers chrétiens par cette attitude, c’est ainsi qu’il faut se comporter.

Un  tournant  de  la  pensée  toulousaine  a  lieu  dès  les  années  1770.  Comme  en

363 BESTERMAN Theodore, Correspondance, tome X : Octobre 1769 – Juin 1772, Gallimard, 1986, p. 491.
364 DUTIL Léon, « Philosophie ou religion : Loménie de Brienne, Archevêque de Toulouse »,  Annales du Midi :

revue archéologique, historique et philologique de la France méridionale, 1948, vol. 61, no 1, p. 33-70.
365 Manquant aux ADHG. Cité par DUTIL Léon, « Philosophie ou religion : Loménie de Brienne, Archevêque de

Toulouse »,  Annales du Midi :  revue archéologique, historique et  philologique de la France méridionale,

1948, vol. 61, no 1, p. 55.
366 BIEN David D., L’affaire Calas, op. cit., p. 174.
367 Ibid. p. 180. L’auteur cite une lettre de Madame Du Bourg à son fils Philippe « Mais souvenez-vous que [la

religion] ne doit jamais servir de prétexte à persécuter ceux qui ne pensent pas comme nous. Jésus Christ nous
a donné des exemples pour tout dans son Évangile : celui qui va chercher une brebis égarée ne la ramène pas à
coups de fouets, il la porte sur son cou, la caresse et veut se l’attacher par ses bienfaits »

137



témoigne  les  œuvres  des  Jeux  Floraux  la  tolérance  devient  une  composante  de  la  vie

intellectuelle de la ville. La compagnie des Jeux Floraux, instituée à Toulouse en 1323 est

élevée au rang d’Académie en 1694. Cette société littéraire propose tous les ans des concours

de poésie ouverts à tous. Le thème des odes, poèmes, éloges et diverses œuvres est défini par

l’Académie. Les œuvres sont soumises à l’approbation de ses membres. Les thèmes proposés

témoignent donc de l’intérêt des élites toulousaines. Les académiciens sont principalement

des parlementaires, ecclésiastiques, magistrats et nobles. L’absence des capitouls aux Jeux

Floraux traduit,  selon Michel Taillefer, les tensions entre l’administration municipale et le

parlement368. Jusqu’en 1770, les thèmes proposés par l’Académie évitent toute polémique.

Ensuite,  « les  recueils  [de  l’Académie]  sont  le  reflet  d’une  évolution  dans  les  modes  de

pensée »  et  de  « la  manière  dont  l’aristocratie  parlementaire  perçoit  les  protestants  et  la

tolérance religieuse369 ». Les éloges proposés mettent en avant la pensée tolérante, glorifiant

par exemple L’hospital et Bayle.

Les  écrits  des  académiciens  se  politisent  et  délégitiment  l’intolérance.  Nous

estimons que ce tournant n’arrive pas de façon brutale. En 1762, les Jeux Floraux proposent

un texte sur Charles IX dénonçant les horreurs des massacres370. Cette condamnation de la

violence de la Saint-Barthélemy n’est pas de nature polémique mais montre un intérêt pour

les Guerres de Religion. De la même façon, nous avons fait remarquer que l’historiographie

de  la  Délivrance  à  Toulouse  intègre  le  discours  protestant  au  début  du  XVIIIe siècle.

L’apologie  de  la  tolérance  n’est  pas  l’objectif  des  auteurs.  Ils  commencent  toutefois  à

remettre  en  question  les  traditions  historiographiques  catholiques.  L’élite  toulousaine

considère la tolérance comme une valeur positive avant l’affaire Calas. Elle ne la découvre

pas grâce à Voltaire. En revanche, face aux accusations du philosophe elle décide d’en faire

une valeur identitaire pour la ville.

Dans  le  même  temps,  il  nous  semble  que  l’identité  urbaine  reste  centrée  autour  de  la

religiosité.  Entre  sainteté  de  la  ville  et  tolérance  chrétienne,  le  message  des  élites  est

difficilement  compréhensible.  Tandis  que  Voltaire  s’insurge  contre  l’intolérance  de

l’archevêque, Barthès se désespère face au déclin de la religion à Toulouse. L’exaspération de

Barthès, éduqué au collège jésuite, apparaît en 1763 dès l’expulsion de la compagnie de Jésus

hors de la ville. Les jésuites sont interdits en France pour diverses raisons. Une d’entre elles
368 TAILLEFER Michel, L’Académie des sciences, inscriptions et belles lettres au XVIIIe siècle, op. cit. p. 372.
369 PALAT Mathieu, L’opinion publique op. cit., p. 24.
370 ACADÉMIE DES JEUX FLORAUX, Recueil des ouvrages de poésie et d’éloquence présentés à l’académie des Jeux

Floraux, Toulouse, 1762/1763, pp. 88-93.

138



nous intéresse particulièrement : ils sont stigmatisés comme régicides à cause de la mémoire

des  Guerres  de  Religion371.  Dès  lors,  le  bourgeois  décrit  Toulouse  sombrant  dans  une

décadence croissante. Chaque année il conclut sa rubrique par un commentaire à propos de la

religion.  En  voici  quelques  exemples :  il  commente  la  perte  de  foi,  l'« impiété  et

[l']irreligion » de ses concitoyens en 1766 ; déplore « la bonne foy bannie partout, la religion

baffouée,  ses  ministres  sacrés  tombés  dans  le  mépris,  la  liberté  de  parler  de  tout  et  de

raisonner  sur tout sans épargner les dogmes les  plus établis  et  les  plus respectables » en

1767 ; compare l’Europe et Toulouse au monde d’avant le Déluge en 1770 ; se plaint « des

athées sans nombre, des déistes encore plus qui s’inscrivent en faux contre les vérités les plus

saintes  et  qui,  sous  prétexte  de  faire  les  esprits  forts,  abusent  des  esprits  foibles,  et  les

entraînent dans une incrédulité damnable, tant et si ouvertement ils débitent leurs erreurs sur

les dogmes qu’ils détruisent » en 1777.

La  réaction  de  Barthès  est-elle  représentative  de  celle  du  peuple  face  à  cette

ouverture des esprits vers des principes nouveaux ? Il est très difficile de connaître l’attitude

populaire. Depuis le début du XVIIIe siècle, le peuple participe aux messes pour prouver sa

respectabilité et ne se rend quasiment plus aux processions. « Toulouse La Sainte » est une

construction des élites. Sa célébration n’est partagée par tous les Toulousains que lors des

commémorations. Les retours de mémoires encouragent le peuple à entretenir l’orthodoxie

religieuse pour être préparé en cas d’attaque protestante. Après l’affaire Calas, il nous semble

que l’instauration de la tolérance comme valeur importante apaise la mémoire et diminue la

peur. Nous pensons que c’est par peur de l’oubli de la Délivrance que les capitouls impriment

le procès-verbal de la fête du bicentenaire en 1770, soit huit ans après son déroulement. Le

document insiste sur l’ordre des cérémonies et l’engouement populaire. Il sert à prouver que

la fête de la Délivrance n’est pas celle du fanatisme mais de la sainteté de la ville, elle-même

engendrée par la religiosité de ses administrateurs.

371 BERCHTOLD Jacques et  FRAGONARD Marie-Madeleine,  La mémoire des guerres de religion : la concurrence
des genres historiques, XVIe-XVIIIe siècles actes du colloque international de Paris, 15-16 novembre 2002 ,
Genève, Droz, 2007, p. 12.

139



3. LA TOLÉRANCE ET LA MÉMOIRE DE LA DÉLIVRANCE

La mémoire de la Délivrance est profondément entachée par l’offensive de Voltaire.

Après sa description terrifiante des événements de mai, la journée du 17 mai 1562 ne peut

être définie que comme un massacre. La Faille ou Raynal ont introduit la parole des vaincus

dans leur récit des événements sans vraiment les créditer. Dès le tournant des années 1770,

cette  parole  prend le  pas  sur  les  témoignages  catholiques.  Devenues  tolérantes,  les  élites

toulousaines  se  questionnent  sur  les  Guerres  de  Religion.  L’épisode  de  la  Délivrance  ne

semble plus glorieux aux Toulousains éclairés. Nous allons analyser deux documents produits

par  les  élites  permettant  d’appréhender  leur  changement  de  vision.  En  revanche,  nous

n’avons  trouvé  aucune  source  révélant  la  mémoire  populaire  après  le  bicentenaire.  Des

chansons en occitan nous ont permis d’aborder les mentalités populaires de 1762. Pour la

seconde moitié du XVIIIe siècle, aucun document ne le permet.

RÉHABILITER DURANTI ET CONDAMNER LA DÉLIVRANCE

En 1770, l’Académie des Jeux Floraux propose comme thème du concours annuel

l’éloge de Jean-Étienne Duranti. Ce fervent catholique toulousain du XVIe siècle participe à

la répression des protestants en 1562. Il est élevé au capitoulat l’année suivante et devient

premier président du parlement en 1581. Fidèle au roi Henri III, il s’oppose à la Ligue en

1589.  Il  est  alors  arrêté  et  interné  au  couvent  des  Jacobins  sur  ordre  des  ligueurs  qui

contrôlent la ville. Quelques jours après, il est mis à mort dans un mouvement de foule. La

chronique de 1589 des Annales manuscrites revient sur l’exécution du premier président372.

Elle évoque avec enthousiasme l’instauration de la « saincte union » partout en France. Cette

description mêle joie et horreur. L’auteur s’enthousiasme de l’alliance des ligueurs prêts à

mourir pour sauver leur religion. Parallèlement, il est saisi d’effroi par les terrifiantes actions

des protestants.

La chronique revient ensuite sur la réaction de Duranti et de l’avocat général Daffis

qui refusent de participer à la Ligue et quittent la ville en signe de désapprobation. Le 7
372 AMT. BB276, pp. 74-76.

140



février,  Jean-Étienne  aurait  écrit  « au  mareschal  de  Matignon,  gouverneur  au  pays  de

Bourdelois,  […]  à  ce  q[u’i]l  eust  à  s’achemyner  vers  la  present  ville  pour  se  rendre

maistre373 ».  Cette  lettre,  dont  le  contenu « engendra une grande hayne de tout le peuple

contre luy », est interceptée par des Toulousains. Le peuple en colère face à la défiance d’un

de ses chefs se rend dans son château, l’arrête, l’emprisonne et le tue. À première vue, la

scène représente un mouvement de foule sanguinaire. Cependant, le corps n’est pas massacré

mais  placé  sur  le  pilori  de  la  place  Saint-Georges,  lieu  symbolisant  la  justice.  C’est  un

simulacre de condamnation légale.

Comme pour les événements de mai 1562, un nouveau regard historiographique est

posé par les historiens toulousains au début du XVIIIe siècle. La glorification de la figure de

Duranti  de  l’Histoire  universelle  de Jacques-Auguste  de Thou inspire  les  Annales de  La

Faille374. Duranti n’est pas un traître. Ses ennemis politiques ont manipulé le peuple pour

qu’il l’exécute. La longue description de sa mise à mort prouve la folie de ce peuple abusé.

Ces assassins sont des « mutins » qui  « entrent en furie » inconscients d’ôter  la vie à un

homme pieux, quasiment un saint. Sachant sa mort proche, le premier président revêt sa robe

de magistrat, fait ses adieux à sa famille et prie. Au moment où il est tué, «  on assure qu’en

tombant,  & haussant les yeux Vers le Ciel,  il  dit  les mêmes paroles que le  Fils  de Dieu

prononça sur l’Arbre de la Croix :  Seigneur, ne leur impute pas ce péché ; parce qu’ils ne

savent ce qu’ils font.375 ». Mort comme le Christ, Duranti devient un martyr catholique tué

par ses coreligionnaires manipulés. La Faille dénonce ainsi les chefs de la Ligue. Suite à cette

mise à mort du premier président, le peuple traîne son corps jusqu’à la place Saint-Georges et

se moque du roi :

« J’ay honte à ce que je vais dire & je le passerois sous silence, si d’autres ne
l’avoient  écrit  avant  moy.  Un de  ces  enragez  marchant  devant,  portant  un
Portrait du Roy en grand, déploïé en forme de Bannière, crioit : ‘‘A cinq sols
le Portrait du Tiran, pour luy acheter un licou pour le pendre !’’ Après avoir
traîné de la  sorte  le  corps  de Duranti  par  les  principales  Rues,  ils  le  vont
attacher, avec le Tableau du Roy, à une Grille de fer qui fermoit un échaffaut
bâti de pierre qu’il y avoit alors au milieu de la Place de Saint George.376 »

La justice ne fait plus partie du récit, ce meurtre est commis par des sujets infidèles. La Faille

peine à décrire cette scène, il s’excuse de devoir le faire « pour laver d’une tâche honteuse la

mémoire d’un Magistrat de distinction ». Raynal reprend au mot près la version de La Faille
373 Ibid. p. 75.
374 Annales de la ville de Toulouse depuis la reunion de la comte de Toulouse à la Couronne, op. cit., pp. 424-

429.
375 Ibid., p. 426.
376 Ibidem., p. 427.

141



pour retracer la mise à mort du premier président377.

En 1754, un poème de Dutour, avocat au parlement de Toulouse, nommé « Duranti »

remporte  le  prix  réservé  au  jugement  de  l’Académie  des  Jeux  Floraux378.  Cet  éloge  du

premier président mentionne le sacrifice de celui qui « s’immola pour son roi » en des « jours

de douleur ». Plus loin, nous comprenons que ce sont les « ligueurs » et les « superstitieux »

qui l’ont mis à mort. En dehors de ces quelques informations, rien n’indique que Duranti est

assassiné durant les Guerres de Religion. La description se concentre sur les derniers instants

de sa vie et l’hystérie populaire. Pour rapporter l’histoire du XVIe siècle à Toulouse, La Faille

ou Raynal se trouvent obligés de parler de Duranti. Tout comme Dutour, ils choisissent de le

réhabiliter. Une fois de plus, les élites toulousaines sont prêtes à reconnaître les excès des

Guerres de Religion avant l’affaire Calas.

Les  différentes  éloges  de  Duranti,  proposées  en  1770,  ont  toutes  un  point

commun : le rejet du fanatisme. Même le texte le plus virulent envers les protestants, de M.

Ponsard, avocat au parlement, s’accorde à dire que Duranti est mort à cause de l’intolérance

catholique379. Quant à l’éloge de M. Baragnon, qui remporte le prix, elle condamne autant les

protestants que les catholiques. Pour contextualiser la mort du premier président, l’auteur fait

référence  aux événements  de  mai  1562.  Cette  description revêt  de  nouveaux enjeux.  La

vision de Baragnon est tout à fait différente de celles que les toulousains avaient jusqu’alors.

L’éloge insiste sur le refus des élites d’arrêter le déferlement de violence alors qu’« une sage

tolérance pouvoit détruire la nouvelle secte en l’avilissant380 ». La culpabilité est partagée

entre  tous,  coupables  et  victimes  sont  confondus  dans  une  description  dramatique  de  la

sédition ; « divisés dans tous les projets, les deux partis n’étaient d’accord que dans celui de

détruire381 ».

Les  habitants  de la  ville  sont  entraînés dans  une guerre  civile,  chaque camp est

emporté par une folie meurtrière. Le texte dénonce « les sectaires » qui prennent l’Hôtel de

Ville à cause de la « fureur » d’un « moine apostat », c’est-à-dire de Barrelles. Face à eux les

catholiques  se  défendent  terriblement :  « malheur  aux maisons dont  les  murs  n’ont  point
377 Histoire de la ville de Toulouse, avec une notice des hommes illustres, op. cit., pp. 292-299.
378 Nous n’avons pas trouvé ce poème dans des recueil de l’Académie mais la mention dans différents journaux

et l’intégralité dans le Mercure de France de juillet 1754, pp. 78-83.
379 M. PONSARD, Éloge historique de Jean-Etienne Duranti, premier président au Parlement de Toulouse. Sujet

proposé par l’Académie des Jeux floraux pour l’année 1770. Toulouse, 1770, 44 p.
380 ACADÉMIE DES JEUX FLORAUX, Éloge de Jean-Étienne Duranti, premier président au Parlement de Toulouse.

Sujet proposé par l’Académie des jeux floraux, & qui a remporté le prix, en 1770, Toulouse, 1770, p. 14.
381Ibid. p. 17.

142



l’empreinte de la Croix ! Malheur au citoyen qui n’en a point chargé (sic.) ses vêtemens ! Il

sera la proie du fer, des flammes ou des flots ». Dans ce contexte, il n’y a pas de place pour la

vertu ou la bienveillance, « l’ami qui couvre est puni pour sa vertu et le traître qui dénonce

est récompensé pour son crime382 ». Tous les acteurs des Guerres de Religion ont été guidés

par  la  rage  et  le  fanatisme.  Le  seul  personnage  qui  se  démarque  est  Duranti.  Il  semble

contraint de participer à la guerre civile. Rien en ce spectacle affligeant ne le réjouit car il

porte en lui cette vertu que le conflit détruit.

La description des combats met l’accent sur le chaos et l’atmosphère morbide de la

guerre  civile.  Pour  la  première  fois,  le  côté  sanglant  des  combats  est  décrit  avec

détails : « Toulouse  entend  dans  ses  murs  les  cris  des  meurtriers,  les  gémissemens  des

victimes, le bruit des toscins qui sement la terreur, des foudres qui vomissent la mort, des

édifices qui en s’écroulant écrasent les vaincus & les vainqueurs383 ». Ses rues ruisselant de

sang sont  jonchées  de  « membres  épars »,  de  « cadavres  défigurés »  ou de  « corps  demi

brûlés et palpitans encore ». La scène perd son côté mystique et ne montre que la souffrance

et  la  mort.  Il  s’agit  des  méfaits  des  hommes  et  non  plus  des  bienfaits  du  divin.  Les

Toulousains  sont  dominés  par  leurs  pulsions,  ils  ne  peuvent  se  contrôler.  Cet  éloge  doit

horrifier les hommes du XVIIIe siècle en dénonçant le désordre et la barbarie384. Les actions

ne sont pas celles d’hommes civilisés mais d’animaux sanguinaires.

L’auteur insiste sur le fanatisme des deux camps à l’aide d’une note commentant

l’éloge385.  L’anecdote sur la maison rue des couteliers y est  reprise. Baragnon ajoute que

Georges Garnier a laisse périr ses filles parce que « l’exemple [de la bonté catholique] auroit

pu  les  rendre  catholique ».  La  persistance  des  préjugés  contre  les  protestants  rend  cette

affirmation vraisemblable. Les catholiques sont persuadés que Calvin encourage le meurtre

des enfants voulant se convertir. Ainsi, la mort des fillettes est engendrée par le fanatisme de

leur  père.  Quant  aux catholiques,  ils  ne  sont  pas  exempts  de  reproche.  L’auteur  restitue

l’histoire du viol de deux jeunes filles calvinistes devant leur mère dans la maison de Bernui.

Cet épisode met en scène la violence de catholiques et sert de contrepoids à l’anecdote sur

Garnier. Catholiques et protestants entraînent dans un même mouvement de folie destructrice

des personnages innocents.

382 Ibid. pp. 13-14.
383 Ibid. p. 17.
384 ELIAS Norbert, La civilisation des mœurs, Paris, Pocket, 2002, 509 p.
385 ACADÉMIE DES JEUX FLORAUX, Éloge de Jean-Étienne Duranti, op. cit., pp. 17-18.

143



L’auteur  présente  le  massacre  du  17  mai  comme  une  entorse  à  la  trêve :  « les

sectaires vaincus ont enfin demandé la vie ; un traité la leur accorde, & ils sont égorgés dans

leur  retraite386 ».  Pour  la  première  fois,  un  texte  toulousain  donne  raison  aux  historiens

protestants. Le massacre est illégal et illégitime. Pour lui, la fête de la Délivrance « utile peut-

être lorsque le danger couru pouvoit  se renouveller,  ne sert plus qu’à entretenir  parmi le

peuple un zèle dangeureux ou une aveugle superstition387 ». Encore une fois,  il  s’agit  du

premier  écrit  toulousain  remettant  en  question  la  légitimité  de  la  célébration.  Son

argumentation  est  particulièrement  intéressante.  L’auteur  semble  penser  que  la  mise  en

danger de la ville par les protestants imposait la célébration de la mémoire. La fête permettait

de défendre la ville. Pour lui, Toulouse n’est plus menacée. Dès lors, il lui est impossible de

comprendre l’importance de la fête ; elle ne semble plus qu’un archaïsme barbare. Tant que

les  Toulousains  pensent  être  en  danger,  il  leur  faut  dire  au  monde  que  la  ville  est  une

forteresse imprenable. Maintenant qu’ils sont à l’abri, ils doivent faire leur deuil de ce passé

douloureux et devenir complètement tolérants. Peut-être alors qu’à Toulouse le dernier acte

des Guerres de Religion est l’affaire Calas.

LES NOUVELLES ANNALES DE LA VILLE DE TOULOUSE

Barnabé Farmain De Rozoi, petit bourgeois parisien, entame une œuvre commandée

par les capitouls en 1771, les  Annales de la ville de Toulouse388. Dédiées à monseigneur le

dauphin,  il  s’agit  de l’écriture de la  nouvelle histoire officielle.  D’une certaine façon ses

annales remplacent celles de La Faille. Les capitouls, enthousiasmés par le contenu de son

œuvre, lui accordent le titre de « citoyen de Toulouse » en 1773, « une récompense due à son

mérite et ses talens389 ». Dans le même temps, l’Académie royale de peinture, de sculpture et

d’architecture de la ville le nomme « associé correspondant historique390 ». Son histoire de

Toulouse s’attarde très longuement sur la croisade albigeoise,  l’Inquisition et  la Réforme.
386 Ibid., p. 18.
387 Ibidem., p. 19.
388 DE ROZOI Barnabé Farmian, Annales de la ville de Toulouse, A Paris : chez la veuve Duchesne, 1771-1778, 5

vol. Les pages 497 à 520 du troisième tome traitent de la Délivrance.
389 AMT. BB 56, pièce 96, datée du 22 janvier 1773.
390 COUDART Laurence, « Farmain De Rozoi », dans Édition électronique revue, corrigée et augmentée de SGARD

Jean,  GILOT Michel  et  WEIL Françoise,  Dictionnaire  des  journalistes :  1600-1789,  Grenoble,  Presses
universitaires de Grenoble, 1976. URL : http://dictionnaire-journalistes.gazettes18e.fr/journaliste/295-pierre-
farmain-de-rozoi

144



Plus précisément, il s’agit d’une critique de l’intolérance et du fanatisme chrétien. L’œuvre

est celle d’un homme éclairé, influencé par Voltaire, combattant l’intolérance catholique. Par

exemple, pour dénoncer la fureur meurtrière du clergé il met en avant que c’est « un évêque

qui inventa les bombes & un moine la poudre à canon391 ».

En lisant  son récit  de  l’histoire  de la  Délivrance,  nous avons été  frappés  par  le

changement  de  ton  par  rapport  aux  annalistes  officiels  précédents.  De  Rozoi  remet

entièrement en question la version de La Faille. À de nombreuses reprises l’auteur cite les

Annales de 1701 pour montrer leur « absurdité ». De plus, il érige la version protestante en

vérité, sans jamais la confronter au récit de Monluc ou Bosquet. La culpabilité du conflit

repose entièrement sur les catholiques :

« Les catholiques offroient déjà l’image d’une armée prête à fondre sur ses
ennemis. Les protestants ne pouvoient plus vivre sans effroi dans une ville
hérissée de dards & d’épées où le corps destiné à veiller sur les loix, à opposer
leur  bouclier  aux  traits  de  la  haine,  étoit  le  premier  à  aiguiser  à  donner
l’exemple d’un acharnement aussi cruel que déraisonnable.392 »

Nous pouvons clairement reconnaître l’argumentation de La Popelinière et de Théodore de

Bèze dans cette accusation : les protestants sont persécutés par le parlement.

Pour De Rozoi, le seul coupable des Guerres de Religion est le parlement de Paris

qui n’a su écouter « la sage prudence du Chancelier de Lhopital 393». Cette accusation ne

résulte  pas  simplement  de  la  filiation  entre  le  discours  protestant  et  celui  de  De  Rozoi.

Influencées  par  les  idées  des  Lumières,  les  Annales  définissent  les  parlements  comme

archaïques et  intolérants.  De plus,  elles réhabilitent L’hospital,  tant décrié par Bosquet et

Monluc.  De Rozoi se place ainsi  dans une dynamique nationale de dédiabolisation de la

figure du chancelier, qui devient soudainement père de la nation394.

La responsabilité des Guerres de Religion toulousaines incombe au despotisme de la

cours souveraine :

« On  commit  alors  une  faute  bien  plus  inexcusable  encore.  Au  lieu  de
chercher tous les moyens que la prudence pouvoit suggérer pour faire tomber
les armes des mains des deux partis, le Parlement fit sonner le tocsin & crier
aux armes. Alors la frénésie du peuple devient une fureur semblable à celle
des Tigres qui se jettent sur leur proye.395 »

391 DE ROZOI Barnabé Farmian, Annales de la ville de Toulouse, op. cit., p.510.
392 Ibid., p. 500.
393 Ibidem., p. 501.
394 BERCHTOLD Jacques  et  FRAGONARD Marie-Madeleine,  La  mémoire  des  guerres  de  religion  (II) :  enjeux

religieux, enjeux politiques (1760-1830), Genève, Droz, 2009, pp. 117-133.
395 DE ROZOI Barnabé Farmian, Annales de la ville de Toulouse, op. cit., p. 508.

145



Plutôt que de remplir son rôle de protecteur, le parlement incite les catholiques à prendre les

armes et met la ville en péril. Il est coupable du chaos dans lequel sombre Toulouse et fait

brûler un quartier  entier  pour atteindre l’hôtel  de ville.  L’auteur précise que l’incendie fut

décidé et exécuté dans une telle hâte que la cour laissa à peine le temps aux habitants de

quitter leur maison.

Comme  lors  de  l’éloge  de  Duranti,  la  description  détaille  longuement  l’état

apocalyptique qui règne durant la guerre civile. Violences, pillages et morts alternent durant

cinq jours.

« Le carnage fut horrible : la mort se présenta sous milles formes différentes
& toutes  plus  cruelles  les  unes que  les  autres.  C’étoit  une  première  Saint
Barthelemi ; point de sexe, d’âge, ou de condition que l’on respectât. Tous les
forfaits  qui  révoltent  l’humanité,  toutes  les  situations  touchantes  qui
couteroient des larmes aux sauvages les plus barbares, tous les spectacles faits
pour exciter à la fois l’horreur, l’attendrissement, la haine, la rage & la pitié,
se rassemblèrent dans ce vaste champs de mort. Que de mères égorgées en
arrachant leurs enfans aux mains des Tigres altérés de sang ! Que de vieillards
traînés  presque  mourans  dans  les  ruiseaux  de  sang  de  leur  enfans  qu’ils
appeloient à leur secours, mais qui n’étoient déjà plus ! Alors, sous prétexte de
poursuivre des calvinistes, on égorgea même des catholiques.396 »

Les catholiques sont comparés à des bêtes assoiffés de sangs et l’événement à la

Saint-Barthélemy.  Les  protestants  dignes  et  combatifs,  prennent  les  armes  pour  défendre

leurs vies. Les profanations des lieux saints sont atténuées : les protestants ne prennent que

l’argenterie des églises et laissent aux ecclésiastiques la possibilité de se retirer. L’auteur ne

mentionne ni blasphème, ni iconoclasme.

L’anecdote sur la maison brûlée rue des couteliers n’est pas reprise. En revanche,

l’auteur insiste sur le saccage de la maison Bernui et sur le viol des deux jeunes vierges

devant leur mère. Il met aussi en avant une proposition faites par les protestants le 15 mai. En

position de force,  ils  demandent « pour toutes conditions,  entière sûreté pour leur  vie,  la

jouissance de tous leurs biens, & sur-tout l’observation du célèbre édit rendu au mois de

janvier précédent397 ». De Rozoi s’indigne que les catholiques s’opposent à ces conditions.

Pour lui, ce refus revient à annoncer le massacre. Quant au traité de capitulation du 16 mai, il

promet une trêve avec intermission d’armes jusqu’au lendemain :

« On offrit aux religionnaires la liberté de se retirer, ou de rester dans la ville,
la vie sauve, pourvu qu’ils désemparassent l’hôtel de ville, & qu’ils y laissent
&  leurs  bagages  &  leurs  armes.  […]  Le  traité  de  capitulation  portoit
expressément qu’ils ne seroient point troublés dans leur voyage ; ils sortirent

396 Ibid., p. 507.
397 Ibidem., p. 511.

146



par  la  porte  de  Villeneuve.  Mais  à  peine  ils  étoient  en  marche,  que  les
catholiques se jettèrent sur eux, en massacrèrent une partie, & traînèrent les
autres chargés de fers dans des cachots, où bientôt la mort fut le moindre de
leurs maux.398 »

Le massacre n’est pas une nécessité mais la volonté des catholiques. La répression

menée par Monluc amplifie la violence. Tous les protestants sont jugés séditieux et certains

catholiques  sont  exécutés  sans  preuve  par  « haines  particulières ».  L’auteur  détaille

longuement les neufs mois de répression que connaît  Toulouse.  Cette « proscription » est

présentée comme une nouvelle violation du traité du 16 mai qui promet aux protestants de les

laisser en vie.

Dieu est absent du discours de De Rozoi. Les hommes et leur folie sont responsables

de la guerre civile et du massacre. L’auteur ne mentionne à aucun moment le vœu capitulaire

destiné à sauver la ville. Le rôle des capitouls n’est presque jamais relaté. L’auteur relate

simplement leur soutien aux protestants. Il justifie leur attitude lors de la prise de l’hôtel de

ville en écrivant qu’ « ils préférèrent de traiter avec leurs ennemis, espérant qu’après avoir

prouvé qu’ils auroient pu donner la loi & s’immoler autant de victimes qu’ils comptoient

d’ennemis, ou traiteroit avec eux avec plus de docilité399 ». De Rozoi fait d’eux des hommes

modérés qui tentent de résoudre le conflit avec pacifisme. Contrairement au parlement, ils

veillent à la protection de la ville. La posture des capitouls avait jusqu’alors était décriée par

les Toulousains, De Rozoi les lavent de tout soupçon de trahison.

La Délivrance n’est plus le symbole de la victoire spirituelle de la ville sur l’hérésie.

Elle  ne  légitime  plus  l’élection  divine  des  Toulousains,  encore  moins  la  mission

sotériologique des capitouls. Rien dans le discours de De Rozoi ne fait ressortir un acte de

« délivrance ». Il  s’agit  d’une trahison qui n’a engendré que mort et désolation. Dans les

nouvelles Annales, le 17 mai 1562 est le jour d’un massacre. Dès lors, comment expliquer la

commémoration ? Plutôt que de présenter la fête, l’auteur préfère la passer sous silence. Ce

silence reflète la gêne engendrée par l’existence de cette commémoration. Les capitouls ne

reprochent pas ce non-dit à De Rozoi, au contraire, ils acclament son œuvre.

398 Ibidem., p. 513.
399 Ibidem., p. 505.

147



QUEL IMPACT SUR LA COMMÉMORATION ?

Pour autant, la fête de la Délivrance ne tombe pas en désuétude. Un article du 23

mai 1781 des Affiches et annonces de Toulouse et du Haut-Languedoc – hebdomadaire sous

la direction de Broulhiet –, annonce :

« Jeudi 17, procession générale, en mémoire de la Délivrance de la Ville. La
quantité  considérable  de  Pèlerins  de  différentes  Provinces,  qui  vinrent  se
joindre à ceux de la Ville, pour assister à cette pieuse Cérémonie, Toutes les
Communautés  Religieuses  d’Hommes,  les  Chapitres  &  les  Paroisses,  les
Reliques,  le Parlement,  en robes rouges,  les Cours  de Justice,  & le  Corps
Municipal, la rendirent très-brillante & majestueuse. Le nombre des étrangers
qui viennent ordinairement à cette époque, fut assez grand.400 »

Seule preuve de la pérennité de la  fête,  cet  article  est  éloquent :  la  commémoration de la

Délivrance perdure après les accusations voltairiennes et  les questionnements autour de sa

légitimité. Les Affiches de Toulouse sont pourtant le relais des idées des Lumières dans la ville

rose. Ce journal consacre 13 % de ses articles aux « Lettres » et « Sciences », pour faire de la

« propagande  aux  ‘‘ idées  philosophiques’’401 ».  L’article  du  23  mai  montre  que  les  élites

toulousaines sont profondément imprégnées dans les lumières chrétiennes mais ne rejettent pas

les institutions de l’Ancien Régime. En 1786, alors que la société littéraire propose l’éloge de

Jean-Jacques Rousseau, un article du journal précise que l’Académie « avertit expressément

qu’elle rejettera ceux qui pourraient blesser la Religion, les Mœurs ou le Gouvernement. ». Le

numéro suivant du journal s’intéresse aux processions :

« J’ai annoncé dans le n° précédent une notice des processions et surtout de
celle votive du 17 de Mai à Toulouse. Les bornes trop étroites de cette Feuille
m’obligent de renvoyer mes Lecteurs aux  Soirées Provençales ; au  Mercure
de France du 15 Octobre 1785, pag. 125 ; aux Annales de Toulouse, par M. du
Rosoy, tom. 3, depuis la pag. 492, jusqu’à celle 544. Je les avertis de se défier
d’une  brochure,  intitulée  la  Délivrance  de  la  Ville  de  Toulouse,  ou  &c.,
Toulouse, in-8°. 1762 ; brochure où la vérité a été sans cesse altérée. Je me
propose de donner un jour (dans un autre Ouvrage, où je ferai moins gêné)
une dissertation historique de la Procession du 17 de Mai.402 »

Les Soirées Provençales et le numéro du Mercure de France, tous deux écrits par M. Bérenger

s’intéressent aux processions en général mais ne mentionnent pas celle de la Délivrance. Le

journaliste Toulousain donne plus de crédit à la version de De Rozoi qu’à celle d’une brochure

400 Journal toulousain Affiches et annonces de Toulouse et du Haut-Languedoc numéro du 23 mai 1781.
401 GODECHOT Jacques, La Révolution française dans le Midi toulousain, Toulouse, Privat, 1986, p. 49.
402 Journal toulousain Affiches et annonces de Toulouse et du Haut-Languedoc numéro du 24 mai 1786.

148



du bicentenaire. Le consensus mémoriel autour de la « Délivrance » s’est brisé, il ne s’agit

plus d’un moment glorieux de l’histoire toulousaine.

La fête de la Délivrance, en tant que glorification de la religiosité de la ville, n’est

pas condamnée par les Toulousains.  En revanche,  les  élites dénoncent  les raisons de son

existence : la barbarie, le fanatisme et le chaos. Depuis l’affaire Calas, elles s’attachent à faire

de la tolérance une valeur identitaire de la ville. Les écrits de Voltaire à propos de l’identité

fanatique de Toulouse ont impulsé une dynamique de revendication de la tolérance chez les

intellectuels,  les  parlementaires  et  une  partie  du  clergé  toulousain.  Elle  a  engendré  un

processus  de  marginalisation  intellectuelle  de  la  mémoire  de  la  Délivrance.  La  version

voltairienne des événements de mai 1562 prend le pas sur l’historiographie traditionnelle

dans différents écrits des Jeux Floraux et  les nouvelles  Annales de la ville  de De Rozoi.

Pourtant, le rite commémoratif de la Délivrance est toujours effectué. En d’autres termes, la

genèse de la commémoration est rejetée sans que cela ait de répercussions sur son existence.

L’essence de la célébration a changé entre 1562 et les dernières années de l’Ancien Régime.

La fête est consensuelle non pas parce qu’elle commémore les Guerres de Religion mais la

religiosité de la ville. C’est sans doute pour cela qu’en 1762 les autorités rappellent grâce à

d’innombrables brochures l’origine de la fête. En revanche, après l’affaire Calas il semble

plus judicieux de ne plus l’expliquer. Ainsi, les élites toulousaines peuvent être tolérantes et

célébrer leur ville tous les ans le 17 mai. Malheureusement, nous n’avons aucune source

permettant de comprendre comment évolue la fête entre 1786 et 1790. De la même façon,

nous ne savons pas quelle est la réaction de la population toulousaine face aux attaques de la

mémoire traditionnelle.

149



CHAPITRE CINQ

LA RÉVOLUTION À TOULOUSE OU L’IMPOSSIBLE CONTINUITÉ DE

LA MÉMOIRE DES GUERRES DE RELIGION

Le travail  de  l’historien  est  intimement  lié  aux sources  dont  il  dispose.  Peu de

documents nous permettent d’élaborer ce chapitre. L’absence de source complique l’analyse

de la mise en place de l’oubli. Décriée par les Toulousains éclairés, la commémoration est

supprimée le 1er mai 1792. Entre temps, peu de sources nous renseignent sur la fête, son

déroulement et les changements de mémoire. La délibération de la municipalité supprimant la

fête  mentionne différents  articles,  mémoires,  lettres  et  pétitions.  Nous  n’en  avons  trouvé

aucun.  L’Assemblée  du  clergé  de  1789  aurait  envisagé  la  suppression  de  la  fête.

Malheureusement,  les  archives  départementales  de  la  Haute-Garonne  ont  perdu  les

documents liés à ces débats. Quant aux archives de la municipalité, elles ne mentionnent à

aucun moment l’organisation de la commémoration après 1762. En revanche, nous savons

que la Révolution engendre des changements dans la mise en scène de la fête grâce à de

courts articles de journaux, une lettre d’un Toulousain ou encore la délibération du 1er mai

1792. De la  même façon, nous avons trouvé deux textes de quelques lignes décrivant  la

réaction des Toulousains après la suppression de la fête.

Le 1er mai 1792, le conseil général de la commune de Toulouse décide d’interdire la

procession du 17 mai. À cette occasion, l’officier municipal Baras prononce un discours dans

lequel il définit la fête de la Délivrance et l’événement fondateur à la manière de Voltaire. Le

conseil demande l’interdiction de la commémoration et son oubli. La Révolution fait ainsi

table rase d’une célébration qui porte en elle la mémoire et les valeurs de l’Ancien Régime.

150



1. LA CRISE RELIGIEUSE À TOULOUSE

La fête  de  la  Délivrance  est  autant  religieuse  que  politique.  La  religion  civique

toulousaine la fait  paraître laïcisée. Elle n’en demeure pas moins une commémoration de

l’église militante, rythmée par de nombreuses cérémonies religieuses. D’abord portée par le

bas  clergé  et  empreinte  de  religion,  la  Révolution  se  heurte  rapidement  à  la  question

religieuse. Dès la réquisition des biens du clergé en novembre 1789, l’Église et la Révolution

semblent se dissocier. Les révolutionnaires voient en Toulouse la ville de l’intolérance décrite

par Voltaire. Dès 1790, des incidents causés par des catholiques éclatent dans la ville. Les

révolutionnaires renvoient alors les Toulousains à leur devoir de supprimer le fanatisme. La

fête de la Délivrance, symbole de l’intolérance toulousaine, doit être supprimée de la même

façon que les possibles contre-révolutionnaires catholiques doivent disparaître.

LES TROUBLES DE 1790 ET LA DÉFIANCE ENVERS TOULOUSE

Dès les débuts de la Révolution, Toulouse se définit comme un centre de résistance à

la  réforme de l’Église  Gallicane.  La question religieuse et  les décrets  de l’année 1790 –

notamment celui sur la suppression des vœux ecclésiastiques – cristallisent la rupture entre

partisans  et  adversaires  des  réformes  politiques.  Jean-Claude  Meyer  voit  en  Toulouse  la

« pierre  angulaire » de l’agitation du printemps 1790.  Le 18 avril,  sous la  présidence du

vicaire  de la  paroisse Saint-Pierre,  une assemblée délibère en faveur des ordres religieux

« qui,  dans  cette  paroisse  n’ont  cessé  de  procurer  aux  fidèles  leurs  secours  spirituels  et

temporels403 ». Au même moment, 313 citoyens actifs, dont seize prêtres s’assemblent au

couvent des augustins. Ils envoient une députation de six commissaires auprès de la mairie

toulousaine pour qu’elle valide leur assemblée. Cette assemblée a l’autorisation de se tenir le

20 avril dans une salle de l’Académie des Sciences. Composée de catholiques condamnant

les nouvelles mesures de la Constituante, elle rédige une pétition demandant :

« 1° à ce que la religion catholique, apostolique et romaine soit déclarée par
un décret solennel religion nationale et seule de l’État comme par le passé ;

2° à  la conservation du siège archiépiscopal,  des chapitre métropolitain de
403 MEYER Jean-Claude, La vie religieuse en Haute-Garonne sous la Révolution, op. cit. p. 49.

151



Saint-Etienne, et abbatial de Saint-Sernin, de toutes les cures et annexes, des
séminaires,  et  généralement  de  tous  les  établissements  ecclésiastiques  et
publics existant dans cette ville et dans le diocèse ;

3° à la conservation de tous les ordres et maisons religieuses de l’un et de
l’autre sexe qui y sont situés suivant leur constitution et leur état ancien ;

4° à prier MM. Les Officiers Municipaux de vouloir bien suspendre toutes les
opérations  dont  ils  pourraient  être  chargés  relativement  aux  maisons
religieuses  de  l’un et  de l’autre  sexe jusqu’à  ce que la  commune par  eux
assemblée ait émis son vœu sur la présente pétition et l’ait fait connaître à
l’Assemblée Nationale.404 »

Lorsque la municipalité prend connaissance de la pétition, elle décide de dissoudre

l’assemblée.  Elle  prétexte  la  présence  de  « perturbateurs »  appelant  « aux  armes »  et

engendrant des incidents. Pour les mêmes raisons, elle décide d’interdire qu’une nouvelle

réunion puisse se tenir et demande conseil à l’Assemblée Constituante. Les maires et officiers

municipaux déclarent que le droit de réunion, même sous prétexte d’assemblées de citoyens

actifs, est suspendu jusqu’à la décision de l’Assemblé nationale ou du Roi405.

L’Assemblée Constituante aborde cette question le 4 mai 1790. Jean-Antoine Huot

de Goncourt, député du tiers aux États Généraux par le bailliage de Bar-le-Duc, présente un

rapport  sur  les  troubles  de  Toulouse406.  Le  rapport  demande  aux  députés  de  soutenir  la

municipalité toulousaine. Il présente les dangers du fanatisme. L’Assemblée n’a d’autre choix

que d’enlever leurs droits aux citoyens actifs  de Toulouse dirigés par la haine religieuse.

L’objectif  n’est  pas  de  nier  les  droits  des  citoyens.  Les  Toulousains,  détachés  de  leurs

anciennes haines, retrouveront leurs droits. En d’autres termes, les députés ne peuvent laisser

une population non éclairée mettre en danger la Révolution et attendent qu’elle ait compris

ses torts avant de la laisser s’exprimer.

Pour  convaincre de la  nécessité  de soutenir  la  municipalité  toulousaine face aux

catholiques de la ville, Huot de Goncourt aborde la question de la fête de la Délivrance :

« La lecture que je viens de vous faire n’affaiblit pas le récit qui la précède ; il
est inutile de l’aggraver en vous récitant une légende de prières, d’oraisons,
d’amendes honorables. Pour la dignité de la religion même, votre comité a
pensé qu’il fallait tirer un voile sur les livides productions du fanatisme. Il a
pensé quel le sanctuaire de la justice ne devait ressembler en rien à un auto-
dafé. C’est avec une sorte de scrupule qu’il vous observe que c’est à l’époque
du 17 mai, qu’on fait en la mémoire du massacre des Albigeois, et que les
pèlerinages que l’on conseille aux citoyens de cette ville ont pour point de

404 Ibid., p. 50.
405 Journal toulousain Affiches et annonces de Toulouse et du Haut-Languedoc numéro du 24 avril 1790.
406 Archives parlementaires de 1787 à 1860 ; 34-51. Assemblée nationale constituante ([Reprod.]) impr. par ordre

du Sénat et de la Chambre des députés ; sous la dir. de M. J. Mavidal,… et de M. E. Laurent, pp. 385 à 389
lecture du rapport à propos de troubles de Toulouse et débats.

Gallica : URL : http://visualiseur.bnf.fr/Visualiseur     ? Destination=Gallica&O=NUMM-49530

152

http://visualiseur.bnf.fr/Visualiseur?Destination=Gallica&O=NUMM-49530


ralliement une chapelle élevée dans la plaine où ce massacre a été commis. »

Les auteurs du rapport ne semblent pas connaître la ville et ses coutumes. Ils prétendent que

la Délivrance est un acte de la répression du catharisme. Aucun pèlerinage ne ressemble à

celui qu’ils dénoncent. Huot de Goncourt montre le peuple intolérant dénoncé par Voltaire,

celui qui célèbre la mort tous les ans lors de la procession du 17 mai. Le député tente ainsi de

montrer que ce peuple n’a pas évolué puisqu’il s’oppose aux décrets de l’Assemblée. Ces

préjugés contre les Toulousains sont mis en avant pour convaincre la Constituante. Pourtant,

les  Toulousains  présents  à  l’Assemblée  ne  réagissent  pas.  L’archevêque  de  Toulouse,

interpellé par des députés, refuse de répondre. Les députés de Toulouse ne donnent pas leur

opinion. Personne ne défend la ville, ses valeurs et ses rites. Préjugés et peur d’une scission

politique, engendrée par des troubles religieux, convainquent l’Assemblée qui vote alors un

décret  en  « témoignages  de  satisfaction  et  mérite  d’approbation  que  la  conduite  sage,

prudente et ferme tenue par la municipalité de Toulouse dans des circonstances difficiles et

orageuses ».

Le 14 mai 1790, suite à de ces débats un « compatriote » écrit une Adresse au peuple

du Languedoc et particulièrement à celui de Toulouse407 . L’auteur se réfère directement à la

séance du 4 mai,  essayant de convaincre son lectorat – qu’il  souhaite toulousain – de la

bienveillance de l’assemblée à l’égard de Toulouse : « Ah ! Si vous aviez été les témoins de

la séance […] vous eussiez admiré le courage de ceux de vos députés généreux […] vrais

amis  de  la  patrie,  cette  digne  portion  de  tous  les  ordres,  repoussant  avec  vigueur  les

sophismes  & les  injures  d’un  parti  ennemi  de  la  liberté408 ».  L’argumentaire  oppose  les

anciens « maîtres » des Toulousains, les ecclésiastiques égoïstes manipulant le peuple, à ses

nouveaux représentants, les députés.

L’auteur de l’Adresse tente de convaincre les habitants du Languedoc d’accepter les

mutations de la religion.  Influencé par la philosophie de Voltaire, il  veut montrer que les

prêtres et les moines ont perverti la religion catholique. Dès lors, elle n’a plus engendré que

violence, mort et pauvreté. Suit un long passage où il explique que les hommes du XVIIIe

siècle  ne  sont  plus  dupes  et  ne  souhaitent  plus  laisser  les  ecclésiastiques  manipuler  les

Français.

« D’après ces réflexions, faut-il donc, ô mes chers compatriotes ! Que vous
donniez encore le spectacle ridicule d’un fanatisme outré, lorsque toutes les
Provinces de France le repoussent avec une sainte horreur ? […] qui est-ce qui

407 BnF, S88-16575.
408 Ibid., p. 10.

153



n’est point indigné de ce fanatisme destructeur qui pendant des siècles arma
les peuples pour leur propre ruine ? Qui est-ce qui ne lit  point avec colère
l’affreuse histoire des massacres ordonnés par des prêtres qui commandoient
de sang froid aux nations de s’égorger pour de vaines opinions ? Des françois
du dix-huitième siècle ne sont point des barbares. Ils se rappellent le mal qu’a
si long-temps produit le zèle fanatique ; ils se rapelleront qu’ils sont hommes
& chrétiens  qu’un  Dieu  de  douceur,  des  mains  duquel  nous  sommes  tous
également  sortis  n’a  jamais  prêché  votre  exécrable  morale.  Ils  sauront
distinguer  l’Éternel  qu’ils  honorent,  du  ministre  qu’ils  méprisent,  lorsque
l’amour de ses semblables ne dirigent point ses actions. Les Toulousains se
rappelleront sans doute l’odieuse institution de la fameuse procession du 17
mai. Ils diront, que si leurs ancètres ont été des boureaux, ils ne doivent point
suivre ces flétrissans exemple. Ils se souviendront qu’ils ont été les derniers à
chasser  de  leur  sein  l’inquisition,  cette  infernale  invention  du  despotisme
sacerdotal, & repareront par les progrés de leur raison, les maux qu’ils ont fait
jadis souffrir à des innocentes victimes. Les manes des Calas demandent ce
généreux exemple. C’est en faisant une action publique à leur mémoire, qu’ils
prouveront à l’Europe entière, qu’ils ne sont plus les vils esclaves de quelques
imposteurs. C’est alors qu’on les comptera parmi les amis de l’humanité & de
la vraie religion.409 »

L’auteur fait  appel à la mémoire des Toulousains.  Les massacres des Guerres de

Religion,  la procession du 17 mai  et  l’affaire Calas sont mobilisés pour leur rappeler les

conséquences  du  fanatisme.  Ces  différents  événements  sont  présentés  comme  des

repoussoirs,  il  s’agit  des  méfaits  de  l’intolérance.  L’argumentaire  initie  un  processus  de

culpabilisation des Toulousains. Ils doivent prouver « à l’Europe entière » qu’ils ont changée

et ne sont plus ceux qui ont massacré les protestants ou tué Calas. Hommes de leurs siècles,

ils doivent abandonner leurs pratiques religieuses, considérées comme fanatiques.

La politique de l’Assemblée remet en question une grande partie du clergé français

et  de  nombreuses  pratiques  traditionnelles.  De  nombreuses  villes  françaises  signifient

violemment leur désaccord avec la politique religieuse de l’État. Quand il s’agit de Toulouse,

l’Assemblée  et  le  « concitoyen »  demandent  à  ses  habitants  de  mettre  un  terme  à  leur

fanatisme séculaire. Les députés somment la ville de se détacher de son passé et de renoncer

à tout fanatisme. Il s’agit, selon nous, de l’impact de la campagne voltairienne des années

1760.  Si  Personne ne demande officiellement  la  suppression de la  fête  de la  Délivrance,

chacun semble condamner son existence.

409 Ibidem., pp. 5-6.

154



L’IMPACT DE LA CONSTITUTION CIVILE DU CLERGÉ

La Constitution Civile  du Clergé est  adoptée le  12 juillet  1790,  sanctionnée par

Louis  XVI en  août  et  condamnée par  le  pape  en  mars  1791.  À Toulouse,  les  premières

résistances apparaissent dès octobre 1790. Dès lors, de nombreux prêtres refusent de lire au

prône  les  décrets  de  l’Assemblée  ou  le  font  de  façon  inaudible410.  Le  19  janvier  1791,

l’archevêque de Toulouse François de Fontanges refuse de prêter serment. Le siège épiscopal

devient, selon la constitution, vacant. Les électeurs du département sont convoqués pour élire

leur nouvel évêque constitutionnel le 27 février 1791. Loménie de Brienne est élu mais refuse

cette charge. De nouvelles élections sont alors organisées et le père Sermet est élu à sa suite

le  20  mai  1791.  Réagissant  à  cette  nomination,  l’archevêque  toulousain  François  de

Fontanges  proclame  le  nouvel  évêque  « intrus ».  En  novembre  1791,  le  pourcentage

d’assermentés dans la ville est seulement de 29,3 %. La presse relaie le conflit, amplifiant son

importance en démontrant ses répercussions politiques et civiques.

Dans ce cadre, la commémoration de la Délivrance est de plus en plus remise en

question. Le 21 mai 1791, le journal de Broulhiet devenu les Affiches de la Haute-Garonne

aurait  dénoncé  la  procession du 17 mai  en  la  qualifiant  d’ « institution  de  fanatisme,  de

mensonge et de discorde411 ». Jean-Claude Meyer explique la suppression de la fête par le

rejet  des  nouvelles  institutions  religieuses :  « ce  n’est  que  par  méfiance  à  l’encontre  de

l’Église  constitutionnelle  que  le  conseil  général  de  la  commune  de  Toulouse  décide  la

suppression de la  procession du 17 mai ».  Il  est  très  difficile de comprendre dans quelle

mesure la suppression de la fête a été encouragée par les problèmes religieux rencontrés par

la  ville.  Il  nous semble néanmoins que la  municipalité combat  davantage les prêtres  non

assermentés  que  constitutionnels.  Pour  organiser  la  célébration,  les  autorités  civiles

toulousaines font appel à l’Église constitutionnelle.

Bien  que  nous  n’ayons  quasiment  aucune  source  pour  connaître  le  déroulement

exact de la fête pendant la Révolution, quelques indices nous aident à entrapercevoir celle de

1791. Dans une lettre datée du 26 mai 1791, un Toulousain y fait référence412. L’auteur, en
410MEYER Jean-Claude, La vie religieuse en Haute-Garonne sous la Révolution, op. cit., p. 64.
411 Ibid, p. 84. Nous n’avons pas trouvé cet article dans les archives toulousaines à la côte indiquée par Jean-

Claude Meyer. Selon les archivistes, il semble que celui-ci ait disparu.
412 PASQUIER Felix, Notes et réflexions d’un bourgeois de Toulouse au début de la Révolution, d’après des lettres

155



désaccord  avec  la  politique  de  l’Assemblée,  dénonce  la  condition  du  roi.  Il  trouve

inadmissible qu’il ne soit « pas libre, ni quant à sa personne, ni quant à sa conscience413 ». La

Constitution Civile du Clergé est longuement condamnée, notamment parce que la mesure

empêche le déroulement décent des actes religieux. Cela impacte la solennité de la fête de la

Délivrance de 1791.

« La procession du 17 se fit, à la vérité ; mais il y avait peu de prêtres et de
moines, quoiqu’on les eût voulu forcer d’y assister. On peut donc appeler cette
procession si célèbre et si belle autrefois, la procession des légionnaires.414 »

L’auteur montre son attachement au rite commémoratif en la mentionnant et en rapportant sa

grandeur  d’autrefois.  Il  se  désole  que  la  fête,  révélatrice  de  l’identité  de  Toulouse  sous

l’Ancien Régime, soit désertée depuis les premières années de la Révolution.

Les catholiques auraient pu utiliser cette célébration comme moyen de résistance à

l’ordre  nouveau.  La  reprise  de  la  fête  par  la  municipalité  révolutionnaire  toulousaine  les

empêche  de  cristalliser  leur  opposition  autour  de  la  commémoration.  Les  autorités

toulousaines doivent imposer aux ecclésiastiques d’y participer. Elles essaient de l’adapter au

cadre  de  La  Révolution.  La  fête  de  la  Délivrance  est  adaptée  aux  cérémonies

révolutionnaires.  Elle  est  précédée  d’un  discours  patriotique  prononcé  par  l’évêque

constitutionnel, encadrée par les gardes nationales et établie par la municipalité415. Pourtant,

cet état de fait ne semble convenir à personne. Les ecclésiastiques, dont la plupart refusent le

serment, ne se rendent pas à la fête qui devient celle des « légionnaires ». Nous pensons qu’il

s’agit d’une référence à la légion Saint-Cyprien, partie de la garde nationale favorable à la

Révolution. En 1791, il y aurait eu plus de soldats que de représentants de l’Église lors de

cette cérémonie signifiant initialement la religiosité de la ville.

intimes, Toulouse, 1917, p. 55.
413 Ibid.
414 Ibid.
415 Délibération du conseil général de la commune de Toulouse [Microforme] : concernant la suppression de la

procession du 17 mai., p. 17. (Annexe X. pp. 269-291)

156



LE REJET DE LA FÊTE PAR LES RÉVOLUTIONNAIRES TOULOUSAINS

Dans le même temps, les révolutionnaires toulousains ne rejettent pas complètement

cette institution. L’élite toulousaine fait une scission entre les événements de mai 1562 et la

fête depuis deux décennies. Dès 1790, les toulousains révolutionnaires ne savent comment se

positionner. La situation révèle un paradoxe, ceux qui partagent entièrement les valeurs de la

Délivrance  ne  peuvent  y  participer  et  ceux  qui  l’organisent  ne  peuvent  complètement

l’accepter. Ce positionnement délicat transparaît à travers les débats de la société populaire

toulousaine. La « Société de Club (sic) littéraire et patriotique de Cent », est formée le 6 mai

1790 et prend rapidement le nom de « Club des amis de la Constitution ». Nous avons accès

aux registres des délibérations et des séances privées. Malheureusement, les débats n’y sont

pas reportés et seules quelques lignes permettent de connaître les questions abordées durant

les séances.

La  société  populaire  est  jacobine  et  très  importante  dans  le  mouvement

révolutionnaire toulousain. Elle a une position ambiguë face à la fête de la Délivrance. La

procession du 17 mai est mentionnée pour la première fois lors des délibérations particulières

du club le 6 mai 1791 :

« un honnorable membre a proposer d’engager la municipalité à suprimer la
procession du 17e de ce mois comme reste de la superstition et de la barbarie
de nos ancêtres. Cette Motion vivement acceuillie a été néanmoins écartée par
la  question  préalable  attendu  que  le  moment  n’est  pas  favorable  pour
demander cette suppression les esprits n’étant pas assés éclairés pour sentir le
besoin de cette suppression416 »

La fête est condamnée en tant que célébration des Guerres de Religion et d’un massacre. Selon

les  membres  de  la  société  populaire,  le  peuple  ne  supporterait  pas  sa  suppression.  La

contestation face à la Constitution Civile du Clergé est déjà forte et ils ne veulent pas inciter le

peuple à entrer en Contre-Révolution. Il s’agit d’un argumentaire classique de la Révolution :

le peuple n’est  pas éclairé et  doit  être éduqué pour comprendre que les mesures mises en

œuvre lui sont favorables. Selon nous, les révolutionnaires eux-mêmes ne sont pas prêts pour

la suppression de la Délivrance. En effet, deux jours après cette allocution, lors d’une séance

publique a lieu de vif débat au sujet de la commémoration :

416 ADHG. 1L4543. Séance du 6 mai 1791.

157



« À la  suite  de  cette  lecture  on  a  fait  la  motion  de  changer  l’objet  de  la
procession qui se fait annuellement dans cette ville le 17 mai et qu’on croit
vulgairement avoir été instituée a l’occasion d’une victoire remportée dans
des temps de fanatisme sur les protestants. Cette motion a produit une très
longue  discussion  au  bout  de  laquelle  il  a  été  décidé  qu’elle  serait
ajournée.417 »

L’intervention  met  en  doute  l’origine  de  la  fête  parce  que  son  essence  s’est  transformée

pendant l’Ancien Régime. Au XVIIIe siècle, elle célèbre surtout la ville de Toulouse. Selon

nous, la demande de changement « d’objet » revient à acter la transformation de la fête. Une

célébration civique de la ville le 17 mai sanctionnerait le glissement de signification de la fête

en gommant ses liens avec la mémoire des Guerres de Religion. À partir de cette demande et

même  après  la  stricte  interdiction  de  la  fête,  le  club  ne  parle  plus  de  suppression  de  la

procession mais de substitution de la Délivrance par une fête civique.

La position du club patriotique n’est pas partagée par tous les Toulousains. Dans sa

thèse, Jean-Claude Meyer cite un article du 21 mai 1791 des Affiches de la Haute-Garonne,

dénonçant « le caractère '' très intolérant '' de la procession toulousaine du 17 mai, en espérant

avoir  vu  pour  la  dernière  fois  '' cette  institution  de  fanatisme,  de  mensonge  et  de

discorde '' »418. Cette vision prend le dessus dans la ville puisque le 1er mai 1792 la fête de la

Délivrance est définitivement supprimée par la délibération du conseil de la commune. Celle-

ci  définit  la  Délivrance comme « la  fête  du fanatisme,  de l’intolérance & du despotisme

sacerdotal ». La délibération place cette suppression dans la lutte contre les troubles religieux

qui entachent la Révolution dans le Sud de la France ; « considérant que l’ennemi le plus

puissant & le plus dangereux contre le quel les corps administratifs aient à lutter dans cette

Ville & dans les Départements méridionaux, est le fanatisme419 ».

417 ADHG. 1L4544. Séance du 8 avril 1791.
418 MEYER Jean-Claude, La vie religieuse en Haute-Garonne sous la Révolution, op. cit., p. 84. Nous n’avons pas

trouvé  cet  article  dans  les  archives  toulousaines  à  la  côte  indiquée  par  Jean-Claude  Meyer.  Selon  les
archivistes, il semble que celui-ci ait disparu.

419 Délibération du conseil général de la commune de Toulouse, op. cit., p. 15. (Annexe X. pp. 269-291)

158



2. LA CONDAMNATION DES ANCIENNES INSTITUTIONS

Aux yeux des députés parisiens,  le problème de la fête de la Délivrance est son

essence  « fanatico-religieuse ».  Ils  ignorent  la  véritable  signification  de  la  fête.  La

commémoration  est  un  moment  central  dans  la  représentation  de  Toulouse  et  de  ses

dirigeants. L’administration municipale connaît ses enjeux politiques. La suppression relève

d’un rejet politique, celui des institutions de l’Ancien Régime. La mise à l’écrit de l’histoire

des  événements  de  mai  1562,  lu  par  l’officier  Baras  et  repris  dans  la  délibération  de

suppression  de  la  fête,  doit  discréditer  les  anciennes  institutions  et  leurs  rites.  Les

révolutionnaires se désolidarisent de la célébration annuelle de la mort. Pour eux, le massacre

et la fête ont été décidés par les anciens bourreaux du peuple français : les parlementaires et

les  nobles.  L’histoire  de  la  Délivrance  est  rapportée  pour  convaincre  de  l’impossible

continuité de la célébration.

LA NOUVELLE ADMINISTRATION MUNICIPALE

Le maintien du capitoulat jusqu’aux élections du 14 décembre 1789 fait de Toulouse

une exception420. Philippe Nelidoff l’explique par trois facteurs : la « gestion sociale » de la

crise ; l’alliance du capitoulat et du parlement ; l’ « union sacrée » autour des capitouls. Ils

s’assurent de l’approvisionnement de la ville à un moment où l’ordre public est fragilisé et se

mobilisent dans l’organisation des ateliers de charité. Bien que parlementaires et capitouls se

soient souvent en désaccord, le 9 septembre 1789 les capitouls demandent au parlement de se

proroger. La condamnation des parlements en novembre 1789 porte un « coup au prestige des

capitouls,  trop  liés  à  l’institution  parlementaire  pour  ne  pas  sombrer  avec  elle. ».  La

conservation  des  institutions  municipales  de  l’Ancien  Régime  s’explique  aussi  par  son

alliance avec la noblesse locale. Le 28 février 1790, la municipalité toulousaine est élue pour
420 NELIDOFF Philippe,  La municipalité  de Toulouse au début de la Révolution,  Toulouse,  France, Presses  de

l’Université des sciences sociales de Toulouse, 1996, p.114

159



deux ans et remplace le capitoulat. Les anciennes institutions sont supprimées et désavouées.

Philippe Nelidoff souligne que les équipes municipales toulousaines ont dès 1790 « le souci

de  “se  montrer  à  la  hauteur  de  la  Révolution”,  c’est-à-dire  de  collaborer  à  l’œuvre  de

régénération politique entreprise par l’Assemblée nationale421 ».

Dès lors, les révolutionnaires considèrent qu’ils ne doivent pas perpétuer les rites

glorifiant  l’ancienne  administration.  La  religion  civique  toulousaine  légitime  l’institution

capitulaire. Le rôle sotériologique des capitouls leur permet de diriger la ville et la fête de la

Délivrance le démontre. Il s’agit d’une des facettes de la propagande capitulaire visant à faire

d’eux les responsables spirituels de la cité. La nouvelle administration désavoue la fête de la

Délivrance pour supprimer les signes de la puissance politique et spirituelle des capitouls et

arrête de les célébrer. Elle essaie de ne pas se positionner dans la lignée du capitoulat. Les

révolutionnaires veulent représenter une rupture avec l’Ancien Régime. La célébration de la

Délivrance vient d’un vœu capitulaire et l’administration révolutionnaire ne peut être liée aux

engagements de ses prédécesseurs. Ce désaveu n’est pas évident, la population est attachée

aux capitouls. Ainsi, le conseil municipal argumente sur la rupture entre les institutions de

l’Ancien et du Nouveau Régime.

« Vous croirez-vous liés par des vœux impies dans leurs motifs, barbares dans
leur exécution & formés par  des  corps  qui  ne subsistent  plus ?  Vous avez
succédé, il est vrai, aux Capitouls ; mais je me plais à remarquer que vous
n’avez  succédé  ni  à  leurs  privilèges,  ni  à  leur  luxe,  ni  à  ces  distinctions
misérables,  qui,  après  avoir  offusqué  long-temps  les  amis  de  l’égalité,
disparoissent enfin de ce sanctuaire auguste.422 »

L’administration  révolutionnaire  se  différencie  du  capitoulat  par  son  refus  des  privilèges

rejetés par l’Assemblée nationale dès la nuit du 4 août 1789. Le corps municipal de 1792 ne

partage ni les honneurs, ni les valeurs des capitouls. Il fait partie d’un autre temps et d’un

autre système. D’ailleurs, en tant qu’administration de la Révolution, la municipalité « ne

peut  &  ne  veut  connoitre  d’autre  vœu  que  celui  de  maintenir  de  tout  son  pouvoir  la

Constitution & les Lois nationales ».

421 Ibid., p. 150.
422 Délibération du conseil général de la commune de Toulouse, op. cit., p. 11. (Annexe X. pp. 269-291)

160



LE PARLEMENT COUPABLE DES GUERRES DE RELIGION

Pour s’assurer  que l’administration municipale  révolutionnaire  est  libérée du rite

capitulaire, le rapport définit la fête comme une volonté parlementaire. La Faille, De Rozoi et

beaucoup  d’autres  historiens  attestent  du  vœu  des  capitouls.  Pourtant,  Baras  insiste  sur

l’inexistence  du  vœu dans  les  registres  de  la  ville.  En  se  défendant  de  chercher  « à  en

contester ou à en affoiblir l’authenticité », il précise qu’après une minutieuse enquête il n’en

a  trouvé  aucune  trace  dans  les  Annales  manuscrites. Ces  archives  sont  une  « suite  non

interrompue  de  faits  relatifs  à  l’histoire  de  cette  commune »  notant  absolument  tous  les

événements importants. Cet argument délie, de fait, le pouvoir municipal de l’Ancien Régime

du vœu de 1562 et de l’organisation de la commémoration. Ses successeurs n’ont alors plus

aucune raison de maintenir « cette procession [qui] est entièrement l’ouvrage du ci-devant

Parlement ».

Selon  la  tradition  historiographique  protestante,  les  parlementaires  sont  les

coupables  des désordres du XVIe siècle.  De la  même façon,  depuis  le  Traité  de Voltaire

jusqu’aux  Annales  de De Rozoi,  les  français  éclairés  dénoncent  la  culpabilité  de  la  cour

souveraine lors du massacre de 1562. Les révolutionnaires vont plus loin en désignant le

parlement comme seul artisan de la première fête de la Délivrance. Dès lors et puisque les

révolutionnaires doivent « poursuivre tout ce qui peut rappeler un régime tissu de crimes et

d’injustice », la fête doit disparaître. Les parlements représentent les abus de la justice de

l’Ancien Régime. Ils sont définis par les révolutionnaires comme des institutions archaïques

de l’époque moderne. Ils cristallisent le désordre politique et le despotisme des institutions de

l’Ancien Régime. Les événements de mai 1562 et plus généralement les Guerres de Religion,

sont une preuve des dérives de cette institution. Les révolutionnaires toulousains dénoncent

l’entière responsabilité du parlement de Toulouse dans la guerre civile de mai 1562. En 1792,

il  est  un  bouc  émissaire  parfait.  Le  6  septembre  1790,  les  parlements  sont  dissous  par

l’Assemblée nationale. À Toulouse, la cour souveraine refuse de se soumettre et d’enregistrer

le décret, ses membres sont alors mis en état d’arrestation le 10 octobre 1790. La plupart des

parlementaires toulousains s’exilent pour échapper à la justice révolutionnaire et reviennent

161



avec la loi d’amnistie décrétée le 15 septembre 1791423. Lorsque le conseil municipal vote la

suppression de la fête, la défiance envers l’ancienne administration est à son comble.

En reprenant  la  vision  de Voltaire,  Baras  montre que  l’intolérance toulousaine a

perduré jusqu’au siècle des lumières et l’affaire Calas. La nouveauté du discours est de ne

plus dénoncer le fanatisme de la ville ou de ses habitants mais celui du parlement. La fureur

de la cour ne s’arrête pas avec la guerre civile. Elle continue dans les années qui suivent :

« après  la  cessation  de  tous  les  troubles,  [la  cour]  refusa  deux  fois
d’enregistrer les Lettres patentes d’amnistie ; qu’elle cassa une treve consentie
avec les protestant par le Duc d’Anville ; qu’elle ne vérifia l’Édit de la pais de
1568, qu’après quatre jussions consécutives, & avec des restrictions qui en
détruisoients les principaux effets ; qu’elle consulta le Pape Sixte-Quint pour
savoir si elle devoit obéir au Roi Henri III,  qui étoit exocummunié ; enfin,
qu’après  l’assassinat  de  ce  malheureux Prince  par  le  Moine  Clément,  elle
rendit un Arrêt, toutes les chambres assemblées, pour ordonner qu’il seroit fait
tous les ans une procession pour rendre grâces à Dieu d’un si grand bien-
fait 424».

Le discours du conseil municipal toulousain reprend le portrait d’une ville séditieuse qui a

participé en premier plan à la Ligue. Ce passage ressemble énormément à la dénonciation

voltairienne  du  Traité. L’ensemble  du  texte  est  d’ailleurs  caractéristique  du  renouveau

historiographique de la seconde moitié du XVIIIe siècle.  Le processus de marginalisation

intellectuelle de la pensée de Bosquet atteint son terme avec ce document. Nous n’allons pas

revenir longuement sur la description de la Délivrance mais souligner les grands traits pour

rendre compte de cette évolution.

Les coupables de la guerre civile sont les parlementaires, encouragés par leur haine

religieuse. La cour souveraine « oblige » les catholiques à porter des croix blanches et leur

« ordonne » de prendre les armes.  La délibération cite  un passage où De Rozoi  dénonce

l'« inexcusable » faute du parlement qui a ensanglanté la ville dans une « première Saint-

Barthélemy ». Si catholiques et protestants sont tous fanatiques et coupable d’exactions, les

premiers  sont  mis  en  position  d’agresseurs  et  les  seconds de  légitime défense.  L’orateur

contextualise ses propos en affirmant qu’en 1562 les protestants sont « égorgés ou brûlés

vifs » partout en France.

Baras ne décrit pas les combats ayant lieu dans la ville pour « épargner à votre âme

sensible  le  tableau  déchirant  de  cette  série  de  meurtres,  d’assassinats,  de  batailles ;  &

l’honneur même de notre Patrie nous impose le devoir de jeter un voile religieux sur les
423 NELIDOFF Philippe, La municipalité de Toulouse au début de la Révolution, pp. 150-154.
424 Délibération du conseil général de la commune de Toulouse, op. cit., p. 11. (Annexe X. pp. 269-291)

162



événements arrivés dans ces jours de deuil425 ». Ce silence montre le décalage entre la pudeur

morale des révolutionnaires et la violence des événements de mai 1562. C’est aussi un effet

de rhétorique qui permet au discours d’être plus efficace. Les interlocuteurs imaginent une

horreur indicible. En revanche, Baras s’étend au sujet de la trêve. Le traité de paix accorde

aux protestants le droit de quitter la ville après la cène du dimanche 17 mai et leur garantit la

vie.  Lorsque  les  catholiques  s’attaquent  aux  protestants,  Baras  dénonce  la  « brutale

superstition  & [le]  sang froid  féroce  qui  caractérisoient  les  auteurs  de  ce  massacre ».  Il

recourt à une citation des Annales manuscrites de la ville, les passages entre parenthèse ont

été ajoutés au texte initial.

« a quoi feust respondu par ledict seigneur Président (du Parlement) qu’il étoit
question de l’honneur de Dieu & de son Église, & avant passer oultre, que
tous soldats & gens de guerre eussent incontinent foi mettre en ordre avec les
armes, & se rendre soubs l’enseigne de leur capitaine à la peyne de leur vye
sans rémission, à ce que par armes l’ennemu feust assailli, & l’avoir, quoiqu’il
coustat  à feu & sang.  Et feust  cette  affaire  si  vertueusement (Dieu,  quelle
effroyable vertu !) & belliqueusement conduict, que le dix-septième jour du
moys de may, feste de la pentecoste, la maison & le capitolle de la ville feust
reprins & remis en l’hobéissance du roy, de la Cours, Capitols & Citoyens de
la Ville, & l’ennemi repoussé, tués & meutris, la plupart demeurés sur les rues
& pavé, ou aux environs deux lieues à la ronde de Thle (Tholose), suivis de
Cavalerie  &  Infanterie,  quatre  mil  cinq  cent  d’iceulx  ennemis  en  nombre
vérifié,  sans  comprendre  une  infinité  d’autres  ensepvelis  par  les  champ.
Laquelle victoire demeurée au Roy & à la Ville, soubs son hobéissance,  est
très digne de mémoire,  tout  ainsin que feust  miraculeuse la Délivrance du
peuple d’Israel, &c., &c. 426»

Seule citation des Annales manuscrites du rapport, le texte permet de rappeler que le chiffre

de quatre mille morts provient des Annales de la ville. Contrairement au récit de Voltaire ou

des historiens protestants, ce document ne peut être remis en question par les catholiques

toulousains. L’ardeur de l’auteur des Annales, écrivant au début des Guerres de Religion, est

difficilement  compréhensible  par  les  hommes  du  XVIIIe siècle.  Cet  extrait  des  Annales

manuscrites est l’illustration du fanatisme catholique pour les révolutionnaires qui le citent.

Comme Voltaire  et  les  élites  éclairées  de  la  seconde moitié  du XVIIIe siècle,  la

version  révolutionnaire  ôte  du  récit  la  présence  de  Dieu.  Le  rapport  accuse  même  les

catholiques d’avoir usé du nom de Dieu pour justifier leurs actes ; ils ont « attribuer à une

sorte de miracle le fruit monstrueux de la férocité la plus réfléchie & par une audace sacrilège

chercher à rendre la Divinité complice & fauteur des forfaits qu’on a commis ! ». En niant

l’intervention divine, les révolutionnaires mettent à mal la raison même de la procession du

17 mai : remercier Dieu de la Délivrance de la ville. À leur yeux, l’entretien de cette mémoire
425 Ibid., p. 6.
426 Ibidem., pp. 7-8.

163



dans la commémoration est une manipulation parlementaire visant à maintenir le fanatisme

populaire. Indirectement, ils remettent en question l’identité même de Toulouse. Jusqu’alors

les documents officiels présentaient la ville, capable de rejeter l’hérésie par l’intermédiaire de

ses saints tutélaires, comme élue de Dieu. Si la Délivrance n’est plus un acte divin, Toulouse

n’est plus sainte. La fête semble être une absurde mascarade au service d’un parlement ultra-

catholique ; l’identité toulousaine également.

LES SOURCES DU DISCOURS

Pour  arriver  à  démontrer  l’indispensable  suppression  de  la  commémoration,  le

rapport mobilise de nombreuses sources. La version de l’histoire de la Délivrance qui en

découle a pour seul objectif de dénigrer la fête. Elle reprend surtout la version voltairienne et

protestante  pour  dénoncer  le  parlement  catholique  et  le  massacre  du  17  mai.  Cette

subjectivité  est  remarquable  dès  les  premiers  mots  de  la  délibération  qui  annonce  la

description de la  « sanglante origine de cette  prétendue Délivrance de la  ville427 ».  Cette

phrase  établie  deux présupposés :  l’essence  de  la  fête  est  tâchée  de  sang et  l’événement

célébré n’a pas libéré la ville. La « prétendue Délivrance » est un massacre, celui de citoyens.

Plutôt que de délivrer la ville de l’hérésie, les catholiques toulousains ont imposé le règne du

fanatisme.

Le  rapport  de  la  municipalité  toulousaine  se  défend  de  toute  subjectivité,  Baras

débute son discours en annonçant avoir « senti qu’il falloit infiniment de précautions pour

s’élever au-dessus du soupçon de la partialité » et s’être « attaché en conséquence à conserver

dans ce récit jusqu’aux expressions des historiens les plus connus qui ont écrit sur ce point

longtemps avant la révolution428 ». Il est vrai que le rapport est étayée par des citations de

différents historiens catholiques et protestants mais partial il ne l’est certainement pas. Par

exemple,  Bosquet  est  seulement  mentionné pour signifier  que le  fanatisme toulousain est

inscrit  dans une tradition historiographique.  Quant  à La Faille,  il  est  présenté comme un

« narrateur  d’ailleurs  assez  exact  pour  ce  qui  ne  peut  pas  compromettre  le  ci-devant

Parlement & les mille & un préjugés à la mode de son temps ».

427 Ibidem., p. 2.
428 Ibidem., p. 3.

164



L’auteur le plus repris est sans nul doute De Rozoi. Ses  annales correspondent en

tout point à la version révolutionnaire. Le recours à cette référence par des révolutionnaires

est pourtant délicat. Depuis 1789, De Rozoi est l’unique rédacteur de la Gazette de Paris. Il

se  montre  très  critique  face  à  la  Révolution  dès  la  nationalisation  des  biens  du  clergé.

Royaliste, il devient vite la cible des révolutionnaires et vit caché une grande partie de cette

période. Il est un des premiers journalistes guillotinés en août 1792. Baras s’excuse d’utiliser

la  version de  l’ « ex-citoyen » De Rozoi,  hostile  à  la  Révolution.  Il  cite  cet  auteur  pour

convaincre le plus de personnes possibles car « l’opinion d’un de nos apôtres modernes, du

pieux auteur de la  Gazette de Paris,  paroîtra à quelques-unes propre à lever les doutes & à

tranquilliser  les  consciences ».  Le  recours  aux  Annales  de  De  Rozoi  fait  autorité.  Il  est

susceptible de convaincre ceux que le discours révolutionnaire n’impacte pas. De Rozoi est

connu pour ses positions de défenseur du clergé, sa version pour pervertir la religion. Utiliser

les  annales  de  1772 permet  d’assurer  un  consensus  autour  de  la  nouvelle  version  de  la

Délivrance.  Très influencé par le  traité de Voltaire,  le discours de De Rozoi est  aussi  en

accord avec la vision révolutionnaire. Baras exprime cet attachement au philosophe : « on n’a

pas oublié tout ce que Voltaire a écrit contre cette procession ».

Pour finir,  Baras se base sur un document étonnant, nommé Relation fidellement

extraite  de  M.  de  Thou  &  Lafaille,  de  la  guerre  intestine  entre  les  catholiques  et  les

protestans, qui donna lieu a l’établissement de la fête et de la procession du 17 mai429. Cette

brochure, que nous avons trouvé dans le fond de la Bibliothèque d’Histoire du Protestantisme

Français,  est  difficile  à  dater.  C’est  pourquoi  nous  ne  l’avons  pas  commenté  dans  notre

développement sur les demandes de suppression de la fête. En revanche, il est certain qu’elle

est écrite sous la Révolution. Après avoir repris la version voltairienne de l’histoire de la

Délivrance, l’auteur tire une conclusion morale :

« Quelle leçon pour ceux de nos contemporains, qui, égarés par le sentiment
des maux que leur a causé la révolution présente, appellent peut-être par leurs
vœux  de  la  guerre  civile,  qui  désirent  peut-être  comme un remède à  leur
douleur, ce qui en seroit le comble & la consommation, ce qui est toujours le
plus  grand  des  malheurs !  Quelle  leçon  aux  patriotes  dont  l’âge  &
l’expérience n’ont pas assez mûri le patriotisme, de s’abstenir de tout ce qui
peut augmenter l’aigreur de leur ennemis430 ! »

Nous reconnaissons ici la prise de position de l’Assemblée Constituante ou de l’adresse de

1791. D’ailleurs, la brochure est écrite pour justifier la suppression de la procession.

429 BSHPF. 2°1 882 Res.
430 Ibid., p. 20.

165



« Nous  laissons  maintenant  à  toutes  les  personnes  judicieuses,  &  dont  la
religion  est  tant  soit  peu  éclairée  […]  nous  laissons  à  tous  nos  lecteurs
raisonnables le soin de décider s’il n’est pas vrai que la fête du 17, qui retrace
le souvenir de toutes les horreurs qu’on vient de lire, fut instituée en mémoire
de ce qu’il eût fallu oublier431 »

L’auteur prétend croiser les récits de La Faille et de Jacques-Auguste De Thou pour restituer

une l’histoire la plus réaliste possible. En vérité, il remet en question l’honnêteté de Bosquet,

supprime tous les passages où La Faille le site et ne conserve que les moments où l’auteur

fait  référence  aux  arguments  protestants.  Le  discours  de  La  Popelinière  ressort  dans  le

document. D’autant que l’Histoire Universelle de De Thou reprend la version de l’historien

protestant.  En  s’appuyant  sur  l’historiographie  protestante,  la  brochure  révolutionnaire

justifie  par  des  écrits  catholiques  la  demande  de  suppression  de  la  fête.  Finalement,  ce

document et la délibération de la municipalité se ressemblent. L’historiographie toulousaine

et française sont dès lors strictement identiques dans un rejet unanime de la fête.

431 Ibidem., p. 29.

166



3. LA RÉVOLUTION FAIT TABLE RASE DE LA COMMÉMORATION

Célébration du fanatisme et d’administrations désavouées, la fête de la Délivrance

est  un  rite  qui  ne  peut  perdurer  pendant  la  Révolution.  Sa  forme  et  son  fond  sont  en

contradiction avec  le  monde qui  se  construit.  La  commémoration est  condamnée par  les

révolutionnaires comme un « monument d’ignorance & de superstition honteux pour la ville

de Toulouse, & indigne de figurer parmi les cérémonies touchantes, fraternelles & tolérantes

d’une  nation  libre432 ».  Pour  entrer  en  Révolution,  les  Toulousains  doivent  désavouer

« Toulouse la Sainte » et ses rites. La fête de la Délivrance est alors supprimée, sa mémoire

condamnée à l’oubli. La mise en scène de l’idéalisation traditionnelle de la ville disparaît,

personne ne réagit.

UNE AUTRE CONCEPTION DE LA FÊTE

La Révolution a une vision neuve de la « cité idéale ». De nouveaux symboles et

célébrations servent à la représenter. La fête révolutionnaire est le « lieu privilégié où s’est

investi le rêve d’une société nouvelle et d’un monde idéal433 ». Durant la seconde moitié du

XVIIIe siècle, des philosophes – principalement Rousseau – s’emparent de la question des

fêtes. Ils dénoncent la fête aristocratique de la cour, de l’opéra ou encore du théâtre. La fête

parfaite  rousseauiste  est  une  cérémonie « à  la  fois  abolie  et  magnifiée  comme exaltation

d’une ferveur unanime434 ». La Révolution reprend cet idéal et le formule. Le rôle du peuple

est réinventé, « les cérémonies nationales à ciel ouvert tenteront de déployer des mouvements

de  masses,  où  le  peuple  aurait  enfin  l’occasion  de  se  rencontrer  lui-même  et  de  se

percevoir.435 ». Il ne doit plus être dans le rôle passif et quasi-décoratif que lui attribuaient les

autorités de l’Ancien Régime. La Révolution est faite par le peuple et pour le peuple, les

cérémonies  révolutionnaires  aussi.  La  fête  révolutionnaire  rompt  avec  celle  de  l’Ancien

Régime dans sa conception de l’espace, du temps et des acteurs ; elle sanctionne ainsi le

432 Délibération du conseil général de la commune de Toulouse, op. cit., p. 15. (Annexe X. pp. 269-291)
433 VOVELLE Michel, La mentalité révolutionnaire : société et mentalités sous la révolution française, Paris, Éd.

sociales, 1985, p. 157.
434 Ibid., p. 158.
435 STAROBINSKI Jean, L’Invention de la liberté, 1700-1789, « La fête iconoclaste », éd. Skira,, 1964, p. 91.

167



nouvel ordre social.

La fête de la Délivrance montre la société d’ordre et sa hiérarchie, laissant le peuple

à  la  marge  de  la  célébration.  En 1790  et  1791,  elle  subsiste  grâce  à  l’adaptation  de  sa

symbolique et  de ses  structures  organisationnelles.  Ce moment  de  latence  où institutions

municipales  et  clergé  constitutionnel  reprennent  les  fêtes  traditionnelles,  n’est  pas  une

exception toulousaine. Michel Vovelle définit les trois premières années de la Révolution,

première séquence de la fête révolutionnaire, comme un moment de transition durant lequel

le  langage  cérémoniel  est  encore  en  mutation.  Durant  cette  phase,  l’ancien  type  de

cérémonial – religieux, monarchique, municipal ou populaire – cohabite avec les nouveaux

rites. Il n’existe pas de date fixe à laquelle les anciens rites sont définitivement supprimés

partout  en  France.  En  revanche,  selon  l’historien  ils  le  sont  dans  les  lieux  les  plus

anticléricaux dès l’été 1792. La Délivrance est supprimée à ce moment précis.

Toulouse, jusqu’alors bastion catholique, entre en la Révolution et devient jacobine.

Ce passage d’une ville très catholique à une ville révolutionnaire nous semble en partie la

conséquence de l’abandon de « Toulouse la Sainte ». Sans vouloir changer l’identité de la

ville, les élites toulousaines ont dans un premier temps délaissé le catholicisme traditionnel

pour un christianisme éclairé. Devenues révolutionnaires, elles ne portent plus les valeurs de

religiosité de Toulouse.  L’identité de la ville est  changée par la Révolution,  la fête de la

Délivrance ne peut plus la signifier. Les révolutionnaires ne voient plus dans les anciennes

cérémonies  religieuses  ou politiques  un moyen de célébrer  leur  identité.  La  municipalité

demande  aux  Toulousains  d’offrir  aux  étrangers  des  fêtes  dignes  de  la  Révolution.  Elle

glorifie celle du 14 juillet qui est « un des plus beaux spectacles qu’il soit au pouvoir humain

de présenter, celui d’un grand peuple de fréres & de 20 000 soldats-citoyens, renouvelant

ensemble  sous  les  yeux  & les  auspices  de  la  Divinité  le  serment  de  vivre  libres  ou  de

mourir436 ».  Ce  transfert  de  sacralité  dans  de  nouveaux  rites  est  caractéristique  de  la

Révolution.

Quant  aux  catholiques  opposés  à  la  Révolution,  ils  ne  semblent  pas  vouloir  se

réapproprier un rite souillé par les institutions révolutionnaires. La lettre envoyée en 1791 par

un bourgeois catholique toulousain déplore la forme de la fête cette année-là. La célébration

de la Délivrance ne représente plus ni la sainteté, ni l’identité de la ville. La Révolution fait

436 Délibération du conseil général de la commune de Toulouse, op. cit., pp. 14-15. (Annexe X. pp. 269-291)

168



table rase de ce passé et cela ne révolte personne. Aucun attroupement le jour de la fête en

signe  de  protestation,  ni  aucun  pamphlet  pour  dénoncer  la  suppression.  Nous  avons

simplement  trouvé un article  des  Affiches  de la  Haute-Garonne,  datant  du 30 mai  1792,

dénonçant les mensonges des ennemis de la révolution :

« Il  n’est  pas  de  moyens  que  l’on  n’emploie  pour  travailler  le  peuple,  le
décourager  &  le  dégoûter  de  la  constitution.  Tantôt  on  l’allarme  sur  ses
propriétés  par  la  crainte  d’un  pillage,  tantôt  on  effraie  fa  piété  en  lui
représentant comme un sacrilège la supression de la procession du 17 mai :
tantôt on lui fait craindre la disette des grains & une famine prochaine.437 »

Après avoir publié un article élogieux sur la suppression de la fête le 16 mai 1792, Brouilhet

prend  ici  position  contre  ceux  qui  la  fustigent438.  À  partir  du  1er mai  1792,  ceux  qui

dénoncent  l’interdiction  de  la  fête  sont  des  menteurs  manipulant  le  peuple,  des  contre-

révolutionnaires.

TOULOUSE ET LA RÉGÉNÉRATION DE LA FRANCE

Selon Mona Ozouf, l’ambition première de la Révolution est de maîtriser le social

en créant un homme nouveau439. L’objectif est de tout réformer pour créer une nation bientôt

dite « une et indivisible ». Dans ce cadre, il ne peut y avoir de particularismes identitaires.

L’identité régionale doit correspondre à l’identité nationale. Perpétuer une tradition qui ne

correspond  pas  aux  idéaux  de  la  Révolution  est  impensable.  D’autant  que  la  fête  de  la

Délivrance célèbre l’exclusion d’un groupe du corps social français : les protestants. Baras

exprime la nécessité de supprimer la procession pour entretenir l’union et la fraternité du

peuple français, « qui ne peut être affoibli par la différence des opinions même religieuses ».

Faisant  directement  référence à  la  Déclaration des  Droits  de l’Homme et  du Citoyen,  le

conseiller  municipal  démontre le  décalage entre  la  fête  du fanatisme et  les  valeurs de la

Révolution.

Archaïsme aux yeux des révolutionnaires, la fête va à l’encontre de l’égalité des

cultes,  de  la  fraternité  et  de  l’unité  nationale.  Alors  qu’ « il  est  [du  devoir  du  conseil

municipal] de faire disparoitre jusqu’aux plus légères traces de désunions déplorables qui

437 Journal toulousain. Journal Universel et Affiches de Toulouse article du 30 mai 1792.
438 Journal toulousain. Journal Universel et Affiches de Toulouse article du 16 mai 1792.
439 OZOUF Mona, L’homme régénéré : essais sur la Révolution française, Paris, Gallimard, 1989, 239 p.

169



régnèrent trop long-temps entre les Citoyens & les Citoyens, sous le prétexte cruel d’une

différence d’opinion religieuses440 » la fête de la Délivrance ne peut qu’être « indigne de vous

& de l’an quatrième de la Liberté ».  Dans cette phrase « vous » fait  référence au conseil

général de la commune donc aux institutions révolutionnaires. D’ailleurs, la suppression a un

écho positif en France. Le 4 juin 1792, les  Annales patriotiques et littéraires de la France

reprend  un  extrait  de  la  délibération  du  1er  mai.  Le  journal  parisien  salue  le  zèle  des

révolutionnaires toulousains :

« La suppression de cette procession, en marquant singulièrement les progrès
de la raison et de la philosophie, annonce en même temps la sagesse et le vrai
civisme de la brave municipalité de Toulouse. Nous en somme d’autant moins
surpris que cette municipalité et la très-grande majorité des citoyens de cette
ville ont toujours été depuis la révolution dans le sens des vrais principes de la
liberté  et  de  la  constitution,  et  que  c’est  à  leur  énergie,  autant  qu’à  leurs
lumières, que sont dus l’ordre et la pais qui ont régné constamment parmi eux.
La  ville  de  Toulouse  sera distinguée  sous plus  d’un rapport  glorieux  dans
l’histoire de la révolution.441 »

Le 22 mai, c’est l’Assemblée nationale qui applaudit les Toulousains :

« Lettre des officiers municipaux de la ville de Toulouse,  qui font passer à
l’Assemblée  une  délibération  du  conseil  général  de  la  commune,  qui
supprime une fête fanatico-religieuse, sous le titre de « fête des pénitents de
Toulouse », le 17 mai, sous le nom de délivrance de la ville, en mémoire d’un
massacre de huguenots, arrivé le 17 mai 1562. (Applaudissements.)442 »

L’identité toulousaine s’aligne à l’identité nationale.  La ville peut se revendiquer

entièrement révolutionnaire. La suppression de la fête sanctionne cet alignement salué par le

journal révolutionnaire et l’Assemblée. Remarquons que cette dernière nomme la fête de la

Délivrance  « fête  des  pénitents ».  Nous  n’avons  trouvé  aucune  autre  mention  de  cette

dénomination. Pour nous, il s’agit de l’influence du discours de Voltaire sur la perception de

la vie religieuse toulousaine.

La fête de la Délivrance ne correspond pas aux valeurs de la France régénérée. Les

révolutionnaires  toulousains  la  suppriment.  Baras  précise dans son rapport  que des  villes

comme Paris ou Orléans célèbrent leur propre délivrance « sans blesser les principes de la

Constitution & sans outrager l’humanité443 ». Ces commémorations ne sont pas remises en

question. Leur genèse est légitime : Paris célèbre le retour du bon roi Henri IV et Orléans

l’arrivée de Jeanne D’Arc. Les deux villes ont été envahis par des ennemis et délivrées par

440 Délibération du conseil général de la commune de Toulouse, op. cit., p. 15. (Annexe X. pp. 269-291)
441 Journal parisien. Annales patriotiques et littéraires de la France numéro du 4 juin 1792.
442 Archives parlementaires de 1787 à 1860 ; 34-51. Assemblée nationale législative. Série 1 / Tome 44 / impr.

par ordre du Sénat et de la Chambre des députés [Microfiches], p. 3
443 Délibération du conseil général de la commune de Toulouse, op. cit., p. 13. (Annexe X. pp. 269-291)

170



des héros. Henri IV ou Jeanne D’Arc sont des symboles de cohésion et d’union populaire.

Ces fêtes sont aussi importantes pour l’identité des villes où elles se déroulent que pour celle

de la France. En revanche, la fête de la Délivrance ne peut servir les intérêts de la nouvelle

nation. Le rapport exprime la nécessité de faire « disparoitre une inconvenance aussi étrange

avec les mœurs & les lumières de la France régénérée444 ». La Révolution abolit les symboles

du passé et réinvente l’histoire nationale. Le nouveau roman national ne peut être sali par des

événements tel que la Délivrance. Il faut supprimer la fête mais aussi rayer son existence de

l’histoire.

LA DAMNIATIO MEMORIAE

En  refusent  de  perpétuer  la  cérémonie  les  révolutionnaires  brisent  le  lien  créé

annuellement par la commémoration entre passé et présent. Ils ne tolèrent pas de communier

avec des ancêtres haineux et de marcher dans leur pas. La fête est mauvaise par essence, son

existence corrompt la ville. Pour cette raison, le conseil général de la commune refuse de

transformer la Délivrance en une « fête civique calquée sur des bases constitutionnelles […]

spectacle  plus  moral,  plus  véritablement  religieux,  &  sur-tout  plus  fraternel445 ».  Trop

malsaine,  la procession du 17 mai ne peut engendrer une fête célébrant les valeurs de la

Révolution. Le rejet se situe dans une reconfiguration identitaire et politique de la France.

Supprimer la fête de la Délivrance est un geste symboliquement et permet de signifier à la

France que Toulouse rompt avec son passé.

Vestige des dérives de l’Ancien Régime, la fête de la Délivrance doit disparaître. Le

recours à l’oubli n’était néanmoins pas la seule solution. Les révolutionnaires auraient pu

maintenir la commémoration et changer le sens de la fête en créant une contre-mémoire. Ils

auraient célébré les morts du 17 mai en martyrs de l’intolérance. C’est le cas de l’affaire

Calas qui permet de dénoncer l’injustice et le fanatisme de l’Ancien Régime. Devenu martyr

de  l’intolérance,  Calas  est  un  symbole  repris  par  les  révolutionnaires  et  les  contre-

révolutionnaires. Le 19 novembre 1793 ou 29 brumaire de l’an II, la Convention Nationale

décrète « qu’il sera élevé une colonne sur la place où le fanatisme a fait périr Calas446 ». Les
444 Ibid., p. 12.
445 Ibid., p. 14.
446 ADHG. 1L352, pièce 4.

171



événements  de mai  1562 sont  trop marqués  par Toulouse l’intolérante pour  permettre  de

dénoncer la perversion des institutions de l’Ancien Régime. Le massacre du 17 mai 1562 a

été perpétré par la population. Les révolutionnaires ne peuvent mener une Révolution au nom

du peuple et reconnaître qu’il peut être barbare et sanguinaire. C’est une des raisons qui les

incite à dénoncer le parlement comme l’unique responsable de la guerre civile.

Les révolutionnaires décident de « supprimer entièrement la procession, & de ne rien

laisser qui  pût  en retracer  directement  ou indirectement  le  souvenir.447 ».  Deux cents ans

après la fin des Guerres de Religion, ils mettent en place l’oubli imposé par l’Édit de Nantes ;

tout  comme Henri  IV,  ils  souhaitent  imposer  la  concorde  dans  le  pays.  En un temps de

discorde religieuse, ils tentent de supprimer les preuves de désunions des Français. Nous y

voyons une  logique  d’amnistie,  une tentative  de  supprimer  les  discordes  séculaires  entre

protestants  et  catholiques  à  Toulouse  et  dans  le  département  de  la  Haute-Garonne.  Les

tensions  religieuses  entre  les  deux  communautés  ne  peuvent  être  apaisées  alors  que  la

capitale du département célèbre un événement des Guerres de Religion, considéré comme un

massacre. Du grec « oubli » ou « pardon », l’amnistie est une loi qui efface les faits et interdit

le souvenir. Les lois d’amnistie ne mettent pas simplement en place l’oubli, elles exhortent

les citoyens à se souvenir que l’on ne doit plus se souvenir. C’est une « mémoire inversée »

qui  permet  à  une  société,  dont  le  corps  social  est  déchiré,  de  recréer  le  lien  social.  Le

problème est d’ordre moral : à quel moment est-il juste d’oublier et comment effacer des

actes fondamentalement violents ? La question ne se pose pas en 1792. La régénération du

pays rend la célébration incivique et donc immorale. Le besoin d’oubli doit être consensuel et

tolérable par tous. Un pouvoir fort et incontesté est nécessaire pour sa mise en place. Le

conseil municipal révolutionnaire est assez puissant pour imposer sa volonté.

La délibération du 1er mai présente une véritable volonté de  damnatio memoriae.

Elle se retrouve dans l’arrêt qui prononce la suppression entière de la fête et charge le corps

municipal de « veiller spécialement à l’abolition & destruction très-prochaine de tout ce qui

pourroit rappeler cette cérémonie incivique448 ». Les révolutionnaires toulousains font ainsi

table rase d’un passé qui les dérange. Aucune œuvre ni aucun document rappelant l’existence

de  la  fête  n’a  cependant  été  détruit  à  notre  connaissance.  En  revanche,  l’oubli  est  acté

pendant soixante-dix ans. Plus personne ne célèbre la fête. Il y a donc consensus autour de sa

447 Délibération du conseil général de la commune de Toulouse, op. cit., p. 16. (Annexe X. pp. 269-291)
448 Ibid.

172



suppression et de la mise en place d’une nouvelle histoire pour la ville. L’oubli n’est pas

l’antithèse  de  la  mémoire  ou  encore  l’absence  de  souvenir.  En  substance,  Paul  Ricœur

explique qu’il s’agit avant tout de l’effacement de traces. Il crée un espace de « réserve »,

stockant en quelque sorte les souvenirs. Ricœur fait référence aux « entrepôts » de mémoire

décrits par saint Augustin. Le philosophe est convaincu de l’indestructibilité du passé, même

dans  l’oubli449.  Les  stratégies  de  l’oubli  se  greffent  sur  les  configurations  narratives  de

l’histoire. L’oubli, comme la mémoire, peut être abusif lorsqu’il est juridiquement délimité.

Son imposition peut, dès lors, engendrer des réactions violentes. À Toulouse l’ensemble de la

population ne semble pas réagir. Le récit de l’oubli convient mieux que celui de la mémoire.

Depuis près de trente ans les Toulousains se justifient à propos de leur tolérance et de leur

identité.  En  interdisant  la  fête  et  en  imposant  son  oubli,  ils  s’assurent  que  le  débat  ne

perdurera pas.

Alors que la France entame une régénération profonde de ses hommes ainsi que de

ses rites, valeurs et symboles, les Toulousains doivent faire table rase de leur passé. L’histoire

de Toulouse ne peut plus être défini localement mais doit s’intégrer dans la mise en place du

roman national. Celui-ci brise les particularismes régionaux pour créer une unité française.

Les fêtes doivent s’intégrer dans la mise en scène nationale. Les Français ne peuvent plus se

reconnaître dans différentes bannières, ils doivent partager les mêmes symboles et les mêmes

emblèmes.  La  municipalité  toulousaine  souhaite  rompre avec les  institutions  de  l’Ancien

Régime et particulièrement avec le capitoulat. Elle avance différents arguments pour se délier

du vœu capitulaire de 1562. Le parlement  est  alors dénoncé comme seul coupable de la

célébration du massacre.

La  fête  de  la  Délivrance  symbolise  « Toulouse  la  Sainte »  et  le  fanatisme  de

l’Ancien Régime. Les Toulousains souhaitent abandonner cet héritage, rompre les liens avec

le passé. Ils suppriment la fête et proscrivent sa mémoire. Cette suppression est demandée par

l’Assemblée  Constituante  dès  les  premiers  troubles  religieux  dans  la  ville.  La  religion

toulousaine est considérée comme un fanatisme depuis les écrits de Voltaire. Alors que Calas

devient un martyr de la justice de l’Ancien Régime, les événements de mai 1562 sont effacés.

Les différentes histoires de Toulouse écrites après 1792 mentionnent succinctement la guerre

449 RICŒUR Paul, La mémoire, op. cit., p. 576.

173



civile et ne font que très peu mention de la fête. Pourtant, en 1861, de nombreux ouvrages

sont consacrés aux Guerres de Religion toulousaines et à la figure de Duranti. Un an plus

tard, pour l’anniversaire centenaire de la Délivrance, l’archevêque décide de renouveler le

vœu ; l’oubli sort de sa réserve.

174



CHAPITRE SIX

LA COMMÉMORATION DU TRICENTENAIRE DE LA DÉLIVRANCE

Au début du Second Empire, le catholicisme est à son apogée. Le coup d’État du 2

décembre 1851 est approuvé par l’Église. Le 1er janvier 1852, il est célébré par un Te Deum

dans la cathédrale de Notre-Dame de Paris. Homme de foi, l’empereur entretient de très bon

rapport  avec  le  pape  Pie  IX,  parrain  du  prince  impérial.  Au  niveau  national  et  local  le

nouveau pouvoir multiplie les gestes envers l’Église. Dans le contexte autoritaire du Second

Empire, l’Église bénéficie d’une liberté de réunion et d’expression exceptionnelle. Suite à

l’attentat d’Orsini la politique religieuse de la France change. Les relations avec la papauté se

tendent et les catholiques sont de plus en plus surveillés en France. Catholiques libéraux et

ultramontains se retrouvent soudainement en accord contre la politique impériale. Dès les

années 1860, s’opère un « glissement lent de l’opinion catholique vers l’opposition ». Les

légitimistes  sachant  n’être  capable  de  revenir  au  pouvoir  qu’avec  l’aide  de  l’Église

« regagnent des sympathies450 ». Ils demandent le retour de la monarchie absolue de droit

divin en France mais aussi plus globalement la suprématie de ce système politique en Europe.

Soixante-dix ans après la condamnation révolutionnaire, les catholiques toulousains

refusent l’oubli et les condamnations voltairiennes. L’Église, « passeur de mémoire » de la

Délivrance, réaffirme la foi catholique Toulousaine. Contrairement à la Révolution en 1792,

le Second Empire n’est pas assez puissant pour imposer l’oubli aux Toulousains. Jusqu’à la

Révolution, la célébration de la Délivrance sert à glorifier l’administration municipale et à

rassembler les habitants de la ville  autour d’une identité.  Ces commémorations annuelles

permettent  la  centralisation  de  l’identité  des  spectateurs  et  des  participants  autour  de  la

perception de « Toulouse la Sainte ». En 1862, le très conservateur archevêque de Toulouse

tente  de  donner  un  nouveau  souffle  à  cette  institution.  La  France  du  Second  Empire

s’embrase  face  à  cette  décision  de  l’archevêché  toulousain.  Les  débats  cristallisent  les

oppositions  politiques  des  catholiques  toulousains.  Ils  brandissent  leur  mémoire  pour

s’opposer au nouvel ordre national. Pour la première fois, ils s’opposent à Voltaire.

450 RÉMOND René, La vie politique en France depuis 1789 Tome 2. 1848-1879, Nouvelle édition revue et mise à
jour, Paris, Pocket, 2005, p. 192.

175



1. LE JUBILÉ SÉCULAIRE DU TRICENTENAIRE DE LA DÉLIVRANCE

L’archevêque de Toulouse, Julien-Florian-Felix Desprez, publie le 13 mars 1862 une

lettre  pastorale pour  le  tricentenaire  de  la  fête  de  la  Délivrance  « annonçant  le  jubilé

séculaire,  l’exposition  et  la  procession  solennelle  des  saintes  reliques  conservées  dans

l’insigne basilique de Saint-Saturnin, à Toulouse pour l’an de grâce 1862451 ». La lettre est

imprimée et relayée par un Petit manuel de prière publié le 19 mars à Toulouse. Le manuel

indique  les  gestes  rituels  de  la  commémoration.  Son  intention  est  de  normaliser  les

comportements. Soixante-dix ans après l’interdiction de la célébration et sa mise à l’oubli, les

catholiques toulousains s’en emparent à nouveaux. Il s’agit de redéfinir l’identité de la ville

autour de sa religiosité, voire de sa sainteté.  Renouer avec le passé permet de rejeter les

différents  événements  survenus  depuis  la  Révolution.  La  décision  de  renouveler  la  fête

provoque de très nombreux débats en France.

RÉAFFIRMER LA RELIGIOSITÉ DE LA VILLE

La Lettre pastorale est ouverte par un questionnement autour de l’importance de la

célébration des fêtes et anniversaires dans la liturgie catholique. L’archevêque installe une

argumentation  permettant  de  lier  les  rites  de  l’Église  à  la  religion  même.  Sans  messes,

cérémonials et célébrations il ne peut y avoir de culte catholique. Dès la première phrase, il

définit l’année liturgique comme « une série de solennités destinées à ramener devant nous,

par la puissance du souvenir, les merveilles de la vie et de la mort d’un Dieu, les vertus de

cette femme  pleine de grâces, bénie entre toutes les femmes, le courage, la grandeur et la

sainteté de l’innombrable cohorte des héros de notre sainte religion452 ». La commémoration

rythme  l’année  des  fidèles.  Ils  sont  liés  à  Jésus,  à  Marie  et  aux  saints  grâce  aux  rites

commémoratifs  développés  par  l’Église.  L’acte  rituel  catholique  le  plus  important  est

l’eucharistie  qui  permet  de  commémorer  le  dernier  repas  du  Christ.  Supprimer  des

célébrations va à l’encontre de la religion. Cet état de fait permet de remettre en question la

légitimité de la suppression de la Délivrance. L’archevêque insiste sur la grande diversité des

451 ADHG. 2V46, non folioté. Lettre pastorale reproduit en annexes. (Annexe XI, pp. 292-293)
452 Ibid.

176



fêtes  religieuses.  Les  royaumes,  provinces  ou  villes  « rappellent,  par  des  solennités

particulières, les événements religieux qui [leur] appartiennent d’une manière spéciale453 ». Il

aborde  alors  la  question  de  la  fête  de  la  Délivrance  et  de  son importance  pour  le  culte

toulousain. Dans la Lettre pastorale l’archevêque développe essentiellement le rapport entre

la religiosité traditionnelle de la ville et les rites commémoratifs du mois de mai.

Dans un premier temps, l’archevêque souligne la catholicité traditionnelle de la ville

et de ses habitants. Ces derniers se sont toujours tournés vers Dieu et ses intercesseurs « dans

les  jours  de  calamité  et  de  joie,  d’espérance  ou  de  crainte454 ».  D’autant  que  depuis  le

huitième  siècle,  le  trésor  de  la  basilique  Saint-Sernin  possède  de  nombreuses  reliques

« insignes  de  plusieurs  apôtres,  les  restes  vénérés  de  presque tous  les  saints  évêques  de

Toulouse,  des  ossements  nombreux  de  martyrs,  de  confesseurs  et  de  vierges455 ».

L’archevêque dresse  ainsi  le  portrait  traditionnel  de  « Toulouse la  Sainte ».  Les  hommes

pieux souhaitent que leurs dépouilles reposent dans la basilique. Les Toulousains partagent

une religiosité aiguë qui les poussent à célébrer ces saintes reliques qui protègent la ville en

retour. C’est d’ailleurs ce qu’il ressort de la très courte explication des événements de mai

1562 :

« En 1562, lorsque les malheurs les plus grands semblaient le menacer, tout le
peuple accourut devant ces saintes reliques, d’où il espérait voir sortir pour lui
la consolation et la force. Son attente ne fut pas vaine. Le Seigneur étendit son
bras puissant et protecteur sur cette Église de Toulouse, défendue à la fois par
le courage de ses enfants et par la prière de ses gardiens endormis dans la
mort, mais dont le cœur veillait auprès du Très-Haut.456 »

Cette description mystique de la Délivrance de la ville annihile complètement la violence des

événements  célébrés.  Ce  n’est  ni  un  déni,  ni  une  manipulation  mais  l’expression  de  la

véritable signification de la fête pour les Toulousains, c’est-à-dire la célébration de la sainteté

de leur ville. L’archevêque ne décrit pas les événements qui ont amenés les catholiques à

demander l’aide de Dieu. La Délivrance de la ville n’est pas explicitée. Ainsi, il évite de

déterrer les débats du XVIIIe siècle. Comment parler des événements de mai 1562, trois cents

ans après pour renouveler la commémoration ? Après la remise en question faite par Voltaire,

les élites intellectuelles toulousaines du XVIIIe siècle et la Révolution, il est impossible de

revenir à la version traditionnelle mise au point par Bosquet.

453 Ibid.
454 Ibid.
455 Ibid.
456 Ibid.

177



Le  clergé  toulousain  souhaite  de  nouveau  célébrer  dans  Toulouse  des  rites

ostentatoires. Pour nous, cela montre l’influence de la mouvance des ultramontains. En 1863,

Taine  note  que  l’essence  du  catholicisme  méridional  « c’est  de  prendre  l’homme  par  la

pompe, le ravissement des yeux457 ». Si c’est le cas à Toulouse sous l’Ancien Régime, peu de

célébrations ravissent les catholiques depuis la Révolution. L’extériorisation de la religion

grâce aux rites religieux est le modèle que les ultramontains tentent d’implanter en France.

Leur objectif est d’effacer les séquelles de la période révolutionnaire. Le tricentenaire de la

Délivrance permet un retour de mémoire. L’intention de l’Église est moins de ramener les

Toulousains à cette mémoire que de les rediriger vers un passé où ils se définissaient par leur

religiosité.

« RENOUER LA CHAÎNE DU PASSÉ »

Les organisateurs du tricentenaire de la Délivrance ne souhaitent pas, à l’inverse de

ceux du bicentenaire,  expliquer aux Toulousains la genèse de la fête pour les inciter  à y

participer. L’argument central de l’archevêque est de renouer les liens avec le passé pieux de

la ville. La procession du 17 mai et la fête de la Délivrance, sont définies en ces termes :

« Une procession générale, qui devait se renouveler tous les ans, fut chargée
de  transmettre  aux  générations  futures  le  souvenir  du  vœu  fait  en  cette
circonstance par les Capitouls de la ville. […] Une bulle de Pie IV, de vénérée
mémoire,  datée du 26 novembre 1564, autorisa un jubilé  pour deux jours,
entre lesquels s’étaient concentrées les émotions du danger et de la délivrance,
le 12 et le 17 mai.458 »

En notant que la procession « devait se renouveler tous les ans », l’archevêque signifie que ce

n’est plus le cas. Quelque chose a rompu la célébration des bienfaits de Dieu. La lettre a pour

mission  de  prévenir  du  retour  de  la  commémoration.  L’anniversaire  centenaire  de  la

Délivrance de la ville est un prétexte pour se réapproprier le passé de l’Église toulousaine,

« renouer la chaîne du passé et d’apporter auprès des saintes reliques la vénération dont un

autre âge les avait entourées. ».

L’archevêque  inscrit  la  célébration  du  tricentenaire  dans  la  lignée  des  jubilés

séculaires de 1662 et 1762. Le dispositif qui suit la Lettre pastorale est une copie de celui du
457 CHOLVY Gérard et  HILAIRE Yves-Marie,  Histoire religieuse de la  France.  Tome 1 (1800-1880),  Toulouse,

Privat, 2000, p. 214.
458 ADHG. 2V46, non folioté. (Annexe XI, pp. 292-293)

178



bicentenaire. Les trois premiers articles, reprenant les deux bulles papales de 1564 et 1762,

expliquent que du 16 au 23 mai une indulgence plénière en forme de jubilé doit avoir lieu

dans Toulouse. Durant cette octave, toute personne se rendant à la basilique Saint-Sernin ou

la cathédrale Saint-Étienne peut être absoute de ses péchés. Les articles quatre, cinq, six, sept

règlent quant à eux le déroulement de l’octave. S’ils se réfèrent à l’organisation de la fête de

1762, ils ne la reproduisent pas à l’identique. Chaque jour une paroisse de la ville doit venir

en  procession  à  l’abbatiale.  Un  détail  que  nous  n’avons  pas  réussi  à  expliquer  est

particulièrement étonnant : la procession générale est prévue pour le dimanche 18 mai 1862.

Nous avons essayé de comprendre ce changement de jour. Pourquoi l’archevêque décide-t-il

de célébrer le 18 mai la procession du 17 mai ? Le 13 mars, aucune injonction ministérielle

n’a encore été effectuée, rien ne s’est interposé à la volonté de l’archevêché. Est-ce alors pour

enlever l’aspect sanglant de la fête et essayer de se prémunir d’éventuelles dénonciations de

l’intolérance toulousaine ? Nous n’arrivons pas à trouver de justification convenable à ce

changement  de date  de la  commémoration.  Il  serait  intéressant  de mener  une étude  plus

poussée pour essayer de comprendre cette étonnante évolution.

Ce changement de date ne bouleverse pas la signification de la fête. Les Toulousains

doivent à nouveau marcher dans les pas de leurs ancêtres pour signifier l’identité idéalisée de

la ville. Les modalités de la commémoration et de la mise en scène de l’identité religieuse de

Toulouse n’ont pas évoluées depuis le XVIIIe siècle. L’enjeu pour l’archevêque est de créer la

même confusion des temps qu’en 1762. Il souhaite nier que depuis la Révolution la religion

toulousaine est affaiblie et la mémoire des événements de mai 1562 étouffée. Pourtant, la

lettre montre qu’il comprend la difficulté que ressentent les individus du XIXe siècle pour se

sentir en communion avec les hommes de 1562.

« Si en parcourant  vos rues les corps des saints ne rencontrent plus ni  les
mêmes édifices ni les mêmes spectateurs, que la même vénération cependant
descende vers eux de ces demeures plus riches peut-être, mais habitées encore
par la foi et par la vertu. Vous irez, pendant cette octave bénie, entourer de
votre amour ces restes illustres et sacrés, et vous ne dédaignerez pas de vous
agenouiller devant cette poussière animée autrefois par de si saintes pensées et
de si généreux dévouements.459 »

Les  Toulousains  du XIXe siècle  et  leurs  aïeux sont  liés  par  leur  foi  inébranlable  et  leur

attachement au culte des saints. Les changements qui ont eu lieu dans la ville depuis l’Ancien

Régime sont superficiels. Les bâtiments ou les individus paraissent différents mais l’essence

de  l’identité  toulousaine  est  identique :  « Toulouse  la  Sainte »  élue  de  Dieu  est  toujours

459Ibid.

179



guidée par la dévotion envers les reliques sacrées de sa basilique.

La  Lettre pastorale affirme que ni la  Révolution,  ni  la  République,  ni  l’Empire,

n’ont  brisé  le  lien  entre  la  ville  et  les  dépouilles  des  saints  hommes.  Même durant  ces

périodes  de  trouble,  « de  nouveaux  trésors  sont  d’ailleurs  venus  se  joindre  à  ceux  que

possédait  depuis  si  longtemps  notre  antique  basilique. ».  L’archevêque fait  référence  aux

reliques de Thomas d’Aquin transférées, lors de la suppression des ordres religieux par les

révolutionnaires, du couvent des Jacobins à la basilique Saint-Sernin. De plus, il mentionne la

récente acquisition du corps de Louis d’Anjou, ancien évêque de Toulouse.

« Récemment  encore,  grâce  à  la  générosité  d’un  saint  prélat  d’Espagne,
l’Église de Valence nous a fait parvenir un ossement précieux de saint Louis,
évêque de Toulouse ; et bientôt votre premier apôtre et votre premier pontife
se trouvera entouré, dans la célèbre basilique qui porte son nom, des reliques
de tous les évêques qui ont fait monter avec eux la sainteté sur ce siège où il
les avait précédés.460 »

Les reliques de Saint-Louis reposent dans la cathédrale de Valence en Espagne. L’archevêque

valencien et le pape font don à la basilique toulousaine du fémur de la dépouille en 1862. La

translation de cette relique a lieu le 15 mai 1862 et sert à renforcer la dévotion lors de la fête

de la Délivrance.  Ce rite  met  en scène la  relation toute particulière  entre les  saints  et  la

basilique Saint-Sernin. Les Toulousains assistent de nouveau à l’élection de leur ville pour

accueillir les restes de saints. La translation de reliques permet de renforcer le lien entre les

fidèles et les saints protecteurs. D’autant que le culte des saints est régi par les émotions. Le

tricentenaire de la Délivrance commence le 15 mai avec ce rite qui renoue la tradition du

culte des saints à Toulouse. Le Petit manuel de prières édité sur ordre de l’archevêque définit

le 15 mai comme jour d’ouverture du jubilé461.

En célébrant de nouveau les saints tutélaires et la fête de la Délivrance, l’archevêque

de 1862 souhaite rompre avec la période révolutionnaire et rejeter ses mises en œuvres. Il

demande  aux  catholiques  de  renouveler  « le  spectacle  qu’offraient  autrefois  tant  de

générations éteintes » dont les jours noirs ont « presque effacé la trace ». La commémoration

cristallise  l’opposition  de  l’Église  face  au  monde  qui  lui  est  imposé  depuis  le  tournant

révolutionnaire. L’archevêque souhaite montrer que malgré les tentatives de destruction des

rites de l’Église,  les Toulousains n’ont pas oublié pas que leur ville peut être un bastion

catholique.  Les condamnations de ce passé glorieux n’ont  pu l’effacer.  Pour reprendre la

logique  ricœurienne,  l’archevêque  ouvre  les  « entrepôts »  de  mémoire  dans  lesquels  la
460Ibid.
461 Ibid.

180



Délivrance avait été enfermée. Renouveler la commémoration de la Délivrance permet de

briser l’oubli imposé le 1er mai 1792 et de tourner la page de la Révolution :

« Une  révolution  nous  a  séparés  de  ce  siècle,  et  après  avoir  renversé  les
trônes,  dressé  les  échafauds,  détruit  des  églises  en  grand  nombre,  elle  a
substitué  aussi  dans  nos  mœurs  publiques  des  tendances  nouvelles  aux
pensées de foi du siècle dernier.462 »

L’archevêque souhaite plus commémorer la religion toulousaine de l’Ancien Régime

que la Délivrance du 17 mai 1562. D’autant que la religion catholique n’est pas en position

de force en France en 1862. Si la Révolution a détruit les traditions religieuses de la ville, le

Second Empire ne semble pas plus propice à l’épanouissement religieux.

« Lorsque tant de causes de tristesse nous environnent, lorsque la foi court
parmi nous de si mystérieux dangers, il faut que les âmes en qui vit l’esprit de
Dieu se montrent et que la puissance du bien se dresse sans crainte en lace de
la puissance et de la tyrannie du mal.463 »

La volonté sous-jacente de la restauration de la cérémonie est de rendre à la ville son rôle de

protectrice de l’orthodoxie religieuse. Ce renouvellement de la fête lui permet de se dresser

contre  la  politique  religieuse  du  Second  Empire  et  retrouver  son  rôle  de  défenseure  de

l’Église. Les anniversaires centenaires exaltent la mémoire. Ces conditions réunies, le rite

commémoratif peut renaître. Le retour de la fête de la Délivrance engendre cependant de très

nombreux débats à Toulouse et en France.

UN DISPOSITIF DIMINUÉ

Ayant eu connaissance de la décision de l’archevêque, le gouvernement contacte la

préfecture toulousaine. Le cabinet du ministre de l’instruction publique et des cultes envoie

une lettre à la préfecture de la Haute-Garonne le 5 avril, annotée des mots « très urgent464 ».

Il  déplore  que  l’archevêque  toulousain  veuille  célébrer  à  nouveau  un  massacre.  Il  ne

« comprend » pas la mise en place de huit jours de jubilé et demande à la préfecture des

justificatifs au sujet de la fête. Celle-ci s’exécute. Trois jours plus tard, le ministre demande

l’envoi  supplémentaire  d’une  copie  des  différents  documents  susceptibles  d’éclairer  la

demande de l’archevêque pour son cabinet et celui du ministre de l’intérieur. Nous n’avons

pas trouvé l’intégralité de la correspondance entre le préfet et les différents ministères. De ce

462 Ibid.
463 Ibid.
464 Ibid.

181



que nous avons lu ressort l’incompréhension des autorités impériales face au renouvellement

de la fête. Le gouvernement réduit à minima le dispositif de la commémoration. Plutôt que de

l’interdire, les ministères la cloisonnent à l’intérieur des lieux de culte. Les processions des

différentes paroisses et surtout celle du 18 mai ne peuvent avoir lieu.

Cette décision doit être replacée dans la législation religieuse du Second Empire.

Selon la constitution de 1852, la vie religieuse française est encadrée par le concordat de

1801465. Celui-ci est une reconnaissance mutuelle entre la papauté et la République française.

Il reconnaît la religion catholique comme majoritaire en France et autorise le culte public. En

revanche,  l’article  premier  insiste  sur  la  subordination  de  l’Église  à  l’État.  Elle  doit  se

conformer  « aux  règlements  de  police  que  le  Gouvernement  jugera  nécessaires  pour  la

tranquillité publique ». De la même façon, l’article soixante et un défini qu’« aucune fête, à

l’exception  du  dimanche,  ne  pourra  être  établie  sans  la  permission  du  Gouvernement ».

L’archevêque  ne  demande  pas  l’autorisation  au  gouvernement,  à  la  préfecture  ou  à  la

municipalité ;  il  décide seul  de célébrer  de nouveau une fête  interdite.  Le  gouvernement

aurait donc pu demander la suppression de la fête de la Délivrance. Une lettre du 5 avril

semble pencher  pour cette solution466.  Les autorités impériales décident finalement de ne

supprimer que les actes rituels exercés en dehors des lieux de culte. Cette décision est prise

pour éviter un mécontentement virulent de la population toulousaine. D’autant que l’affaire

prend dès le 4 avril une ampleur nationale avec de nombreux débats dans les journaux.

465 Constitution  de  1852,  cite  officiel  du  conseil  constitutionnel  français.  http://www.conseil-
constitutionnel.fr/conseil-constitutionnel/francais/la-constitution/les-constitutions-de-la-france/constitution-
de-1852-second-empire.5107.html.

466 2V46, registre non folioté.

182

http://www.conseil-constitutionnel.fr/conseil-constitutionnel/francais/la-constitution/les-constitutions-de-la-france/constitution-de-1852-second-empire.5107.html
http://www.conseil-constitutionnel.fr/conseil-constitutionnel/francais/la-constitution/les-constitutions-de-la-france/constitution-de-1852-second-empire.5107.html
http://www.conseil-constitutionnel.fr/conseil-constitutionnel/francais/la-constitution/les-constitutions-de-la-france/constitution-de-1852-second-empire.5107.html


2. LA CRISTALLISATION DE L’OPPOSITION CATHOLIQUE

La  réaction  du  gouvernement  impérial  face  au  renouvellement  de  la  fête  de  la

Délivrance révèle la gêne engendrée par la décision de l’archevêché. D’un côté, le Second

Empire  ne souhaite  pas  rompre ses  liens  avec  les  catholiques  français.  De l’autre,  il  est

soutenu dans son action contre le pape par les libéraux. L’affaire du renouvellement prend

une ampleur nationale dans les journaux. Hostile au régime impérial et soutien fidèle de la

papauté,  l’archevêque toulousain  est  dénoncé  par  les  journalistes  libéraux.  La  fête  de  la

Délivrance est analysée comme une attaque directe à la politique religieuse de Napoléon III.

Le déroulement du jubilé est très surveillé par la préfecture et la gendarmerie. De nombreuses

personnes participent aux rites de la fête. Ils sont perçus par les autorités toulousaines comme

des légitimistes et des catholiques soutenant le pape. Les prêches énoncés à cette occasion

ont d’ailleurs une forte connotation politique.

LE DÉBAT NATIONAL

À l’annonce de la décision de l’archevêché de renouveler la fête de la Délivrance la

presse française s’embrase. Le 7 avril 1862, le Journal des débats politiques et littéraires y

fait  référence pour la  première fois467.  En première page il  dénonce violemment la  faute

morale et politique de l’archevêque toulousain. Nous avons trouvé quatorze articles de presse

de neuf journaux différents abordant la question. Les articles paraissent avant la célébration.

La plupart des journaux nationaux sont radicalement contre l’autorisation de la célébration.

Dans  ce  camp,  trois  journaux  s’engagent  particulièrement : le Journal  des  débats  –

anticlérical et voltairien –, Le siècle – libéral – et le Moniteur universel – relais du régime468.

Face à eux, seul L’ami de la religion argumente sur la nécessité de permettre le déroulement

du jubilé. Deux très longs articles, le 12 et la 15 avril, condamne les journaux nationaux que

nous venons de citer469.

Plus que sur la célébration elle-même, le débat repose sur la politique religieuse de
467 Journal national, Le journal des débats politiques et littéraires, numéro du 7 avril 1862.
468 Ibid., ; Journal national, Le siècle, numéros des 9 et 15 avril 1862 ; Journal national, Le moniteur universel, 

numéro du 11 avril
469 Journal national, L’ami de la religion, numéros du 12 et 15 avril.

183



Napoléon III. Le Second Empire entre en guerre contre l’Autriche, au côté du Piémont, en

1859. Il se retrouve emporter dans la spirale de la formation de l’unité italienne. La question

romaine  est  quasi-immédiatement  posée :  les  États  de  l’Église  sont  démembrés  et  la

souveraineté du pape sur Rome menacée. Dans le même temps et face à la désapprobation

des  catholiques  français,  le  gouvernement  commence  à  surveiller  l’Église.  Lors  de  la

déclaration de guerre, les évêques français reçoivent une circulaire impériale assurant que les

pouvoirs temporels du pape seront préservés. La politique française change durant l’automne

1859,  lors  de  l’annexion  de  l’Italie  centrale  au  Piémont.  Dans  une  brochure  imprimée

officieusement, Le Pape et le Congrès, l’empereur se prononce en faveur de la réduction des

pouvoirs temporels de la papauté. Dès lors, l’union entre le souverain pontife et le Second

Empire se brise. Le Pape, soutenu par l’Église française, condamnent les agissements et les

propos  de  Napoléon  III.  Le  pouvoir  s’oppose  désormais  à  l’installation  de  certaines

communautés religieuses et durcit sa politique envers l’Église.

La restauration de la fête de la Délivrance se greffe aux débats déjà présents en

France. Les journaux hostiles à la fête dénigrent principalement son origine, la dénonçant

comme la commémoration du fanatisme et de l’intolérance. Ils condamnent l’existence de

rites barbares dans la France du XIXe siècle. En arrière-plan, l’anticléricalisme et l’hostilité

face à la papauté ressortent souvent des articles. Les massacres des Guerres de Religion et les

dérives du christianisme sont des arguments d’autorités pour prouver la nature belliqueuse et

violente de la religion catholique. Les réfractaires à la fête veulent dénoncer les dérives du

catholicisme. L’article du  Journal des débats inaugurant la polémique est particulièrement

représentatif des arguments des opposants au jubilé :

« Certes, après tout ce qui s’est passé depuis quelque temps, on ne peut guère
être surpris de voir un membre de l’épiscopat rompre aussi violemment avec
les principes de tolérance et de liberté religieuse qui sont devenus la loi des
sociétés modernes. […] Comment M. l’archevêque de Toulouse, qui vit au
milieu de nos populations méridionales, qui connaît l’ardeur et la vivacité de
leurs  passions religieuses,  n’a-t-il  pas vu le danger de cet  appel fait  à  des
souvenirs néfastes ? Comment n’a-t-il pas craint de raviver des discordes et
des  haines  encore  mal  éteintes ?  Comment  n’a-t-il  pas  reculé  devant  la
responsabilité  des  malheurs  qui  pourraient  résulter  de  ces  luttes
nouvelles ?470 »

L’auteur  condamne  explicitement  l’inertie  de  l’Église  française  qui  n’est  toujours  pas

acquises aux idées de tolérance. Son incapacité à s’adapter aux nouvelles valeurs françaises

mais aussi à ses lois est mise en avant. La peur de voir le Midi s’embraser à cause de la

religion fait écho à la mémoire des Guerres de Religion. Elle est aussi nourrie par la virulence
470 Journal national, Le journal des débats politiques et littéraires, numéro du 7 avril 1862.

184



de  la  Contre-Révolution  et  de  la  Terreur  Blanche,  n’ayant  pris  fin  qu’en  1815  dans  ce

territoire471. La presse française condamne l’archevêque toulousain pour toutes ses prises de

positions. Hors la loi et hors du temps, il est un fauteur de trouble. Il ne craint pas de créer de

nouveaux troubles de religion dans une région prête à les revivre. Deux articles font la une du

journal Le siècle le 15 avril. Le premier dénonce le maintien de la fête de la Délivrance, le

second fait référence à la visite que l’archevêque toulousain doit bientôt rendre au pape :

« M. Julien-Florian-Félix Desprez […] va faire acte d’adhésion au pourvoir  temporel [du

pape] en son nom et au nom des habitants de la Gaule narbonnaise. […] Si l’Église compte

en ce moment plus d’un enfant terrible, M. De Toulouse est sans contredit le plus terrible de

tous472 ».

Outre le débat à propos de la question romaine, les journaux font des parallèles entre

la restauration de la commémoration et des incidents récents survenus en France. Le plus

caractéristique, repris par les deux camps, concerne la société de Saint-Vincent-de-Paul. La

société est fondée en 1833 par un groupe d’étudiants catholiques désireux de partager leur foi

et de se consacrer à la charité. En 1861, le groupe compte environ cent mille membres en

France. Le ministre de l’Intérieur Persigny cherche alors, dans le contexte de la contestation

catholique, à le démanteler473. Dérive du catholicisme ou du gouvernement selon les camps,

l’affaire  prend  une  ampleur  nationale  au  même  moment  que  celle  de  la  Délivrance.  Le

Journal  des débats conclut  son article sur la  fête en citant une circulaire envoyée par le

ministère  de  l’intérieur  aux  préfets  pour  interdire  la  société.  De  cette  façon,  il  relie  les

différentes dérives catholiques et montrent que l’action de l’État doit être la suppression. En

revanche,  L’ami  de  la  religion,  condamne  la  politique  d’un  gouvernement  persécutant

l’Église catholique. Le premier article du bulletin politique du 12 avril s’offusque face à la

décision de diminuer le dispositif de la fête et au soutien des journalistes du Moniteur :

« Cette  intervention  du  gouvernement  est  grave,  et,  selon  nous,
insuffisamment motivée. Nous venons de voir se produire dans le journalisme
le manège qui a précédé les mesures dont la Société de Saint-Vincent-de-Paul
a été victime. Les journaux de la démocratie révolutionnaire, les pharisiens de
la liberté religieuse de toutes nuances, ont poussé les hauts cris à l’annonce
d’un incident  religieux tout intérieur et  particulier au diocèse de Toulouse.
Cette levée de boucliers est elle fondée ? Nous ne le pensons pas. À part le

471 TRIOMPHE Pierre, « Les sorties de la « Terreur blanche » dans le Midi », Revue d’histoire du XIXe siècle [En
ligne],  49 | 2014,  mis  en  ligne  le  01  décembre  2014,  consulté  le  01  mai  2016.  URL :
http://rh19.revues.org/4745

472 Journal national, Le siècle, numéro du 15 avril 1862.
473 BREJON DE LAVERGNÉE Matthieu, « La Société de Saint-Vincent-de-Paul à Paris au XIXe siècle (1833-1871).

Prosopographie d’une élite catholique fervente. », Revue d’histoire du XIXe siècle [En ligne], Thèses et HDR
soutenues, mis en ligne le 09 janvier 2007, consulté le 20 mai 2016. URL : http://rh19.revues.org/1186

185

http://rh19.revues.org/1186
http://rh19.revues.org/4745


tapage des pseudo-libéraux de la presse révolutionnaire de Paris, nous n’en
avons vu trace nulle part ; aucun indice n’est venu nous apporter la preuve que
la population toulousaine se sentît menacée des troubles et des discordes dont
on sème l’épouvante.

Tranchons le mot. C’est un jeu que les adversaires du catholicisme ont essayé
pour  attirer  de  nouvelles  répressions  sur  l’Église.  Nous  regrettons  que  le
gouvernement  se  soit  appuyé  prématurément  sur  des  commentaires  si
passionnées.  Nous  ne  croyons  pas  qu’il  se  soit  associé  à  ces  intentions
malveillantes, mais nous voyons avec douleur le succès dont sont couronnées
successivement les tentatives d’agitation irréligieuse produite d’une manière
toute factice par une certaine presse, qui feint aujourd’hui de se préoccuper de
la  paix religieuse, et qui, depuis dix ans, n’a d’autre souci que de soulever
dans l’Église et contre l’Église toutes les divisions et toutes les haines.474 »

Suite à cela, l’auteur détaille « les persécutions contre le clergé dans le nouveau royaume

d’Italie ». La politique religieuse intérieur et extérieure de l’Empire révolte le journalisme.

Pour  lui,  les  anticléricaux  manipulent  les  faits  et  font  interdire  sociétés  religieuses  et

célébrations. La liberté de culte est ainsi bafouée par ceux qui l’ont portée. En position de

faiblesse,  le  catholicisme  ne  trouve  plus  sa  place  en  France.  L’auteur  ne  condamne  pas

directement le gouvernement. Il insinue que les libéraux lui dictent sa politique religieuse. De

plus, il retourne l’argument de la violence suscitée par le renouveau de la fête en dénonçant

celle voulue par les anticléricaux.

LE JUBILÉ DU TRICENTENAIRE DE LA DÉLIVRANCE

La fête de la Délivrance de 1862 préoccupe énormément la préfecture de la Haute-

Garonne. Nous avons à notre disposition vingt lettres adressées au préfet et sept brouillons de

missives destinées aux ministères de l’intérieur ainsi qu’à celui de l’instruction publique et du

culte475. Ces lettres sont des rapports journaliers écrits par différents commissaires et par un

membre  du  clergé  de  Saint-Sernin  dont  nous  ne  connaissons  que  la  signature.  Ces

témoignages  sont  retranscrits  et  envoyés  aux  ministres.  Ils  permettent  d’avoir  une  idée

précise du déroulement de la commémoration.  Ils mettent en avant les préoccupations de

l’administration locale pendant l’octave et permettent de confronter la version de la police à

celle du clergé. Aucune de ces descriptions n’étant objective, la vision que nous avons de la

célébration est biaisée.

Seul l’archevêché organise la fête. Contrairement au bicentenaire, la municipalité ne
474 Journal national, L’ami de la religion, numéros du 12 avril.
475 2V46, registre non folioté.

186



la mentionne jamais dans les registres de séances. En dépouillant ces documents nous nous

sommes rendu compte que les préoccupations des conseils municipaux ne concernent que

l’urbanisme et l’économie de la ville. Le conseil municipal, dissous en 1852, est composé de

maires  et  adjoints  systématiquement  nommés  par  les  dirigeants  de  l’Empire.  Le

gouvernement redéfinit le découpage électoral en associant aux circonscriptions urbaines des

territoires  ruraux conservateurs.  Les  actions  de  la  municipalité  servent  à  stabiliser  la  vie

politique, économique et religieuse. L’administration qui gère l’encadrement civil de la fête

est la préfecture. Elle met en place un dispositif policier pour vérifier que la commémoration

se  déroule  dans  l’ordre.  Notons  qu’à  ce  moment  le  préfet  de  la  Haute-Garonne,  San-

Benedetto Jules Priamar Boselli, est un fervent défenseur du régime impérial.

L’organisation  ecclésiastique  est  tout  de  même  confrontée  aux  décisions

gouvernementales qui cantonnent les rites à l’intérieur des lieux saints. Chaque jour de fête

sont accomplis les vêpres, les messes, les sermons et les bénédictions dans l’église Saint-

Sernin. Le jour d’ouverture du jubilé et le 18 mai ont lieu une procession à l’intérieur de la

basilique. Beaucoup de personnes de tous les milieux sociaux sont présentes tout au long des

huit jours de fête. Le 15 mai, quatre heures avant le commencement de la fête l’abbatiale est

déjà à son comble. La police recense environ deux mille personnes devant l’église. La foule

réunit  lors  du  18  mai  est  plus  nombreuse  encore.  La  couverture  médiatique  du  jubilé  a

encouragé cette foule à se rendant à la fête. La Lettre pastorale et une note de l’archevêché,

écrite le 2 mai pour légitimer la célébration, ont été publiés dans de nombreux journaux dont

La semaine catholique et le Journal de Toulouse476. La Semaine catholique est accessible à

tous. Le très conservateur curé de Saint-Sernin crée ce journal en 1861 et fait éditer de petits

livres à bas prix destinés à l’édification religieuse des milieux populaires. Les habitants de

Toulouse et des villes avoisinantes sont ainsi informés de la célébration. À la demande de

l’archevêque toutes les paroisses du diocèse sont prévenues de la célébration477.

Cet afflux massif inquiète les représentants de l’ordre. Dès le matin du premier jour

du jubilé, ils envoient une lettre à la préfecture pour demander qu’un « piquet de 50 hommes

[vienne] à la caserne Saint Charles en cas d’événements478 ». Le dispositif policier mis en

place  par  la  préfecture  révèle  l’intérêt  politique  à  la  surveillance  de  la  commémoration.

Vingt-cinq  soldats  commandés  par  un  sergent  ainsi  qu’un  commissaire  se  trouvent  à

476 2V46, registre non folioté.
477 Ibid.
478 Ibid.

187



l’intérieur de l’église tous les jours. De même, l’extérieur de la basilique est surveillée par la

police. Lors du jubilé aucun incident n’a lieu. En revanche, les rapports des commissaires

préviennent le préfet de la vente du Petit manuel de prière, interdit par la préfecture, sur le

parvis de la basilique. La police intervient sur ordre du préfet pour empêcher les ventes. En

dehors de cet épisode, aucune entorse à la loi n’est rapportée. Chaque jour un à deux rapports

de  plus  d’une  page  sont  néanmoins  écrits  et  envoyés  à  la  préfecture.  Ces  lettres  de

l’administration  policière  font  ressortir  la  tension  politique  que  le  renouveau du jubilé  a

engendré.

UN ÉVÉNEMENT FORTEMENT POLITISÉ

Lors de la célébration, la méfiance de l’autorité civile est à son comble. Les policiers

redoutent que les prêtres soient postés prêts des reliques non pour absoudre les fidèles mais

pour surveiller les conversations479. Si tel est le cas, la suspicion est partagée par le clergé.

Les seules sources de l’administration ecclésiastique à notre disposition sont des rapports

écrits  pour  le  préfet.  Nous  ne  pouvons  savoir  quelles  sont  les  dispositions  prises  par

l’archevêché pour le contrôle du jubilé. Quoi qu’il en soit, la tension est très forte durant le

jubilé. Apprenant que des gendarmes en uniformes ont été aperçus lors des cérémonies du 18

mai, la préfecture envoie une lettre virulente à la gendarmerie impériale. Afin d’éviter des

débordements, elle avait interdit toute manifestation des forces de l’ordre et demande des

comptes. Les autorités craignent que la présence de la gendarmerie soit perçu comme une

entrave à la liberté de culte et une provocation. Dès le 15 mai les commissaires notent le nom

et le métier de chaque fonctionnaire aperçu à l’intérieur de l’église. Tous les jours, une liste

de cinq à quinze noms est envoyée à la préfecture480. La dimension très politique que revêt la

fête en 1862 justifie le besoin préfectoral de connaître les individus assistant au jubilé. Le

préfet  mentionne  la  participation  de  fonctionnaires  à  la  célébration  dans  son  rapport  au

ministre de l’intérieur sans pour autant transmettre leurs identités.

D’ailleurs, les commissaires notent que les personnes assistant aux cérémonies sont

des « curieux » mais aussi des « légitimistes ». Presque tous tiennent dans leur main le livre
479 Ibid.
480 Ibid. N’ayant pris connaissance de ce document que peu de temps avant d’achever notre travail de recherche,

nous n’avons pu chercher ce qui est advenu de ces personnes.

188



de prière pourtant interdit. Assister à la commémoration du tricentenaire de la Délivrance est

un acte politique à l’encontre du régime impérial. D’ailleurs, les différents thèmes abordés

par  les  prêches  sont  contrôlés  par  les  commissaires  qui  signalent  des  « digressions » par

rapport au caractère religieux du rite. L’archevêque dès son premier prêche rappelle que le

gouvernement à considérablement réduit le dispositif de la fête : « l’église de Toulouse n’a pu

manifester autrement sa piété pour les reliques, du saint pontife vénéré que dans l’insigne

basilique de Saint-Sernin481 ». Les rapports rendus par les commissaires et la basilique Saint-

Sernin  révèlent  un  thème  politique  récurrent  dans  les  prêches,  celui  de  la  « question

romaine ».

Les  sermons  remettent  en  question  la  politique  italienne  de  Napoléon  III  et

cristallisent l’opposition catholique. Le père Caussette, vicaire général, rappelle que Louis

d’Anjou, dont les reliques sont vénérées le 15 mai, est le fils de Charles II, roi de Naples.

L’ecclésiastique toulousain encense la vertu de cet homme qui a préféré renoncer au trône de

Sicile qu’être un usurpateur. Il conclut en déclarant que « les sauveurs du monde ne sont pas

tous sur un trône ». Il vente ensuite les règnes de Saint Louis et de Charlemagne. Le prêche

s’inscrit dans la pensée légitimiste et fait implicitement référence à l’annexion du royaume

des  Deux-Siciles,  appuyée  par  la  politique  impériale.  Dans  son  rapport  au  ministère  de

l’intérieur le préfet explique que « la question de l’Italie n’a été touchée que par allusion et

par  quelques  [mot  illisible] accordé  à  François  II »,  c’est-à-dire  au  souverain  déchu  du

royaume. Le rapport du commissaire va plus loin, il précise que Caussette a « fait allusion à

la dépossession du trône François II, roi de Naples. Il a été jusqu’à appeler la haine de Dieu

sur les auteurs de semblable événements482 ». À ces mots, l’auditoire applaudit. L’opposition

du clergé  Toulousain  et  des  fidèles  présents  dans  l’église,  est  ainsi  très  virulente  envers

Napoléon III, acteur de ce conflit.

De  nombreuses  autres  digressions  sont  faites  lors  des  prêches  et  concernent

principalement la politique extérieure française et la défense de la suprématie du pape. À ce

sujet, il nous semble important de développer le prêche du 19 mai. La veille, le père Sourieux

aborde « la définition de l’infaillibilité de l’Église » et les pouvoirs spirituels du pape. Le 19

mai, son sermon développe ces thèmes de façon très virulente. Le rapport écrit par l’église

Saint-Sernin note :

481 Ibid.
482 Ibid.

189



« L’orateur a démontré et a dit que si la volonté de l’homme est soumise aux
lois  de  l’état,  sanctionné  par  l’élection  du  peuple  en  la  personne  de  ces
représentants,  les  catholiques,  doivent  être  soumis  aux  lois  de  discipline
promulgués  par  les  papes  et  les  conciles  dont  le  pouvoir  vient  de  Dieu.
Désobéir à ses lois c’est désobéir à Dieu !

Le pouvoir de l’Église ne vient pas de l’État. L’État a sa représentation qui est
sortie des sections de l’élection son pouvoir est terrestre et éphémère il ne faut
qu’une insurrection pour le renverser ? En haut je rencontre un homme, qui se
dit souverain par la volonté nationale. Le pape est souverain par la volonté de
Dieu.

Ici l’orateur cite la révolution d’Angleterre et la mort de Charles 1er. Après, il
cite encore la révolution française et la mort de Louis XVI et par ces deux
citations que la fureur populaire arrache le lendemain le pouvoir qu’il a donné
la veille.483 »

La critique est double. Elle concerne la politique impériale qui réduit les pouvoirs temporels

de la papauté mais aussi les régimes représentatifs. Ce n’est pas au peuple de choisir les

souverains mais à Dieu. Le seul régime légitime est la monarchie de droit divin. Elle a été

renversée par le peuple. Depuis lors, en France règne une instabilité politique. Les régimes

tombent les uns après les autres à cause de coups d’États ou de Révolutions. Le prêtre oppose

la justice divine à la fureur populaire. Un pouvoir de droit divin ne peut et ne doit jamais être

remis en question. Le pape, contrairement à Napoléon III, a été élu par Dieu. S’opposant au

représentant  terrestre  de Dieu,  le  Second Empire est  un mauvais  régime.  Il  condamne la

France à la fureur divine. Le clergé toulousain regrette l’Ancien Régime et tente de renouer

avec l’identité ancienne de Toulouse en commémorant sa sainteté.

483 Ibid.

190



3. LE DÉBAT MÉMORIEL AUTOUR DE LA DÉLIVRANCE

La mémoire toulousaine des Guerres de Religion évolue à partir du XVIIIe siècle.

Dès la critique voltairienne, l’historiographie des événements de mai 1562 est bouleversée.

Le discours toulousain se conforme aux idées des Lumières. La fête est alors rejetée comme

la matérialisation du fanatisme sans que personne ne défende sa véritable signification. En

revanche,  lors  du  tricentenaire  un  certain  nombre  de  Toulousains  s’insurgent  contre  le

rapprochement  entre  ce  rite  et  l’intolérance  de  la  ville.  Ils  défendent  que  « Toulouse  la

Sainte » n’a rien de sanglante. Lors de ce retour de mémoire, se joue la question de l’identité

de la fête autant que de celle des Toulousains. Influencé par les écrits de Voltaire les journaux

nationaux  fustigent  l’initiative  de  l’archevêché.  Pour  la  première  fois,  des  Toulousains

répondent à Voltaire et expliquent ce que représente le rite.

L’INCOMPRÉHENSION FACE À LA RESTAURATION DE LA FÊTE

Comme lors du bicentenaire de la Délivrance, de 1861 à 1863 plus d’une dizaine de

documents  concernant  l’histoire  de  la  Délivrance  est  publiée.  Il  s’agit  principalement  de

compilation d’écrits du XVIe et  XVIIIe siècles ou de réédition.  Par exemple,  la brochure

amstellodamoise nommée  Histoire véritable de la Délivrance de Toulouse est  rééditée en

1862.  La  quasi-totalité  des  éditions  sert  à  dénoncer  l’origine  de  la  fête  et  l’initiative  de

l’archevêché  toulousain.  L’influence  voltairienne  ne  s’est  pas  affaiblie.  L’historiographie

française des événements de mai 1562 n’a pas changé depuis la Révolution. Un imprimé

toulousain,  Jubilé  commémoratif  du  17  mai  1562,  utilise  pour  sa  préface  un  extrait  de

l’Histoire du Parlement de Paris de Voltaire demandant la suppression de la fête484.

La  brochure  la  plus  virulente,  nommée  Le massacre  à  Toulouse,  est  écrite  pour

condamner la restauration de la commémoration485. Dès l’avant-propos, l’auteur dénonce le

fanatisme de l’archevêque de Toulouse :

484 Jubilé commémoratif du 17 mai 1562 : récit des événements survenus dans Toulouse à cette époque, par les
religieux  bénédictins  /  Conclusion  par  Henri  Martin ;  courte  préface  par  Voltaire,  Toulouse,
Imprimerie Troyes Ouvriers réunis, 1862, 12 p.

485 Le massacre à Toulouse, Paris, Imprimerie de Dubuisson, 1862, 14 p.

191



« Monsieur l’archevêque de Toulouse voudrait-il donc perpétuer des souvenirs
de ces bons siècles de fois où l’on égorgeait les huguenots où l’on brûlait vif
Urbain Grandier486, où l’on rouait Jean Calas, on décapitait le chevalier de La
Barre487,  et  où l’on faisait  mille autres gentillesses analogues,  pour la plus
grande gloire de Dieu et de l’Eglise catholique, apostolique et romaine ?

À une époque comme la nôtre, il importe que les hommes, les choses et les
faits  apparaissent  sous  leur  jour  véritable,  et  dépouillés  de  leurs  habits
d’emprunt.  Il  importe  surtout  que  l’histoire  ne  soit  jamais  dénaturée  par
l’esprit  de parti,  c’est  pourquoi  nous avons cru qu’il  n’était  pas  inutile  de
mettre sous les yeux du public un récit exact et impartial du triste événement
que  monsieur  Desprez  n’a  pas  craint  de  qualifier  de  ‘‘fait  glorieux’’.  Les
documents originaux ne sont pas à la portée de tout le monde, et il est bon que
tous  les  habitants  du  département  de  la  Haute-Garonne  sachent  bien  que
l’anniversaire que leur archevêque les inviter à célébrer n’est pas, comme ils
pourraient le croire en lisant les phrases ambiguës de la Lettre pastorale, celui
d’un acte de courage ou de dévouement auquel la ville a dû son salut, mais
d’un acte de trahison sanglant et barbare, qui peut fort bien aller de pair avec
la Saint-Barthélemy.488 »

La condamnation de la brochure est similaire à l’argumentaire voltairien. Elle compare les

événements de mai 1562 à l’affaire Calas et  à celle du chevalier de La Barre, tous deux

défendus par le philosophe. L’auteur s’insurge contre la  Lettre pastorale et sa présentation

des événements comme une grâce divine. Il souhaite dévoiler la véritable signification de la

commémoration : elle célèbre un massacre, non les bienfaits de Dieu. En lisant la brochure,

les personnes susceptibles d’assister au rituel doivent comprendre la gravité de leur acte.

Dans la même optique, le journal Le siècle commence son article du 15 avril en exhortant le

gouvernement à supprimer la commémoration sans quoi « l’Église catholique adressera au

ciel toutes les actions de grâce qu’elle voudra au sujet de tous les événements qu’il lui plaira

de choisir. Jubilé des Albigeois. Jubilé de la Saint-Barthélemy. Jubilé des dragonnades489 ».

Le  journaliste  demande  le  contrôle  de  l’Église  catholique  par  l’État  pour  empêcher  ses

dérives fanatiques. Publications et journaux condamnent ainsi l’archevêque de Toulouse qui

ravive  les  heures  les  plus  noires  du  fanatisme catholique.  Un point  les  unit,  on ne  peut

célébrer un massacre au XIXe siècle.

Cette incompréhension de l’essence de la fête est visible même chez les auteurs les

plus  objectifs.  Le  Recueil  de  pièces  historiques  relatives  aux  Guerres  de  Religion  de

Toulouse, en est le meilleur exemple. Nous avons déjà parlé de cette édition qui pointe les

486 Urbain Grandier est  un prêtre français accusé de sorcellerie  dans l’affaire  des démons de Loudun. Il  est
exécuté le 18 août 1634 à Loudun.

487 François-Jean  Lefebvre  de  La  Barre,  jeune  noble  français,  est  condamné  pour blasphème et sacrilège  à
faire amende honorable, à être décapité et ensuite brûlé. Voltaire s’était emparé de cette affaire comme de
celle de Calas.

488 Le massacre à Toulouse, op. cit., pp. 5-6.
489 Journal national, Le siècle, numéro du 15 avril 1862.

192



erreurs de la traduction française de Bosquet490.  Dans sa préface l’éditeur précise publier

différents auteurs pour que le lecteur est « le soin de prononcer le verdict ». Son recueil est

constitué  de  l’histoire  de  Bosquet,  de  la  brochure  publiée  en  1765  à  Amsterdam,  d’une

chanson en occitan à propos de la fête, des lettres patentes et de l’arrêt du conseil donné par

Charles IX pour interdire la fête ainsi que d’une transcription d’un témoignage catholique

inédit. Pourtant, lors de sa présentation succincte des différents documents, il met en doute

l’objectivité du texte de Bosquet et du témoignage catholique mais n’émet aucune réserve à

propos de la brochure protestante.

L’édition présente La descriptiou de la poussessiou généralo de Toulouso, chanson

en occitan semblable à celles qui ont été imprimées pour le bicentenaire, comme une « œuvre

narquoise,  élégante et  spirituelle ».  Selon lui,  « l’auteur  anonyme y a  mis  cet  esprit  aigu

comme  une  flèche,  qui  enfanta  plus  tard  la  satire  Ménipée491 ».  C’est  une  bien  étrange

considération. Après de nombreuses heures de travail, l’équipe occitaniste de la bibliothèque

municipale de Toulouse nous a assuré qu’il ne s’agissait en rien d’une caricature mais bien de

la description très pieuse de la fête. L’éditeur parisien, vivant dans un monde dépouillé de la

piété ostentatoire, ne comprend pas le sens de la chanson. Une telle démonstration de richesse

et de vénération ne peut être qu’une farce. Depuis la Révolution, les formes de la fête de

l’Ancien Régime ne sont plus comprises. La commémoration est la mise en scène de la cité

idéale selon les canons de « Toulouse la Sainte ». Elle représente tout ce qui a été rejeté par

les  révolutions  et  condamné par  les  libéraux.  Pour une grande partie  de la  presse et  des

éditeurs parisiens fête de la Délivrance est une caricature absurde et violente. L’événement

commémoré est un massacre odieux et la fête ressemble à une mascarade.

La mise en place d’une mémoire nationale intégrant les protestants renforce le rejet

de la commémoration. Dans sa thèse, Philippe Joutard a montré que le milieu du XIXe siècle

est crucial pour la réhabilitation des Camisards. Ce renouveau historiographique est marqué

par l’œuvre de Michelet. Son analyse de la Réforme est très positive. Il y voit un premier pas

vers la liberté et la Révolution. En parallèle,  les protestants réinvestissent leur histoire et

veulent en montrer le caractère national. Ce mouvement a pour consécration la création de la

Société de l’Histoire  du Protestantisme Français,  par Charles Read en 1852. Inspirés  par

Voltaire,  de nombreux libéraux décryptent  la  Réforme avec un anticléricalisme croissant.

490 Recueil de pièces historiques relatives à l’histoire de la Délivrance, Histoire de M.G. Bosquet. op. cit.
491 Ibid., p. 7.

193



Selon  Michèle  Sacquin,  après  1860  « le  philoprotestantisme  des  opposants  à  un  régime

autoritaire entaché de cléricalisme atteint son apogée492 ». Histoire protestante et libérale se

rejoignent  grâce  au  développement  de  la  presse  sous  le  Second  Empire.  Cette  dernière

dénonce  la  fête  de  la  Délivrance  comme  la  réjouissance  morbide  d’un  massacre  de

protestants.

Le  29  avril  1862,  le  président  et  fondateur  de  la  Société  de  l’Histoire  du

Protestantisme Français prend la parole lors d’une assemblée nationale. Son allocution est

ensuite transcrite et publiée comme supplément au bulletin d’avril, mai, juin 1862493. Son

discours porte sur l’histoire du protestantisme et la façon dont la société l’étudie. Il explique

pourquoi leurs travaux s’intéressent surtout aux « guerres de religion et la Saint-Barthélemy,

l’Édit de Nantes et la chute de La Rochelle, la proscription de 1685, la guerre des Camisards,

l’Édit de tolérance de 1787 ». La douloureuse raison de l’omniprésence de ces thèmes est

l’existence de personnes  prêtes  à revenir  sur  les  acquis  des  protestants et  à  réanimer les

anciennes haines. L’archevêque de Toulouse en fait partie :

« Les  courriers  de  Toulouse  nous  apportaient  un  mandement  épiscopal,
ordonnant, à mots couverts, un jubilé solennel, une fête locale en l’honneur
d’un glorieux événement accompli en cette ville trois cents ans auparavant.
[…] l’un des plus détestables épisodes de ces guerres plus que civiles, de ces
guerres  de religion qui  changèrent  la  France,  il  y  a  trois cents  ans,  en un
théâtre  de  carnage  […]  que  l’on  ose  qualifier  d’acte  d’énergie  et  de
délivrance, et au souvenir de laquelle on croit devoir se féliciter du triomphe
que la foi catholique obtint dans Toulouse à un pareil prix.494 »

Charles Read dénonce une fête de l’intolérable et refuse de la nommer Délivrance. Il accuse

les ecclésiastiques de déformer les faits et manipuler l’histoire à leur guise. Il met en garde

contre les régressions de son temps face à la condition protestante :

« C’est  vainement que Voltaire,  ce terrible vengeur,  a  rudement secoué les
dormeurs d’un autre âge ; c’est vainement qu’il a marqué du fer rouge cette
page des annales toulousaines, qu’il a quatre et cinq fois stigmatisé la barbarie
de  cette  fête  inouïe  dans  laquelle  un  peuple  chrétien  remerciait  Dieu  en
procession et se félicitait d’avoir égorgé, il y a deux cents ans, pour le bon
motif,  4 000  de  ses  concitoyens495.  C’est  vainement  que  le  parlement  de
Toulouse, le bourreau de Calas, a été emporté par le souffle révolutionnaire,
qu’un abîme a été  creusé entre le  régime ancien et  le  régime moderne,  et
qu’une ère vraiment nouvelle a été inaugurée.496 »

La restauration de la fête semble une attaque ouverte contre les protestants. Elle signifie aussi

492 AMALVI Christian, Mouvements religieux et culturels en France de 1800 à 1914, Paris, Sedes, 2001, p. 149.
493 SHPF, Bulletin de la Société de l’histoire du protestantisme français, Volume 11, Paris, Agence centrale de la

Société, 1862, pp. 203-210.
494 Ibid., p. 207.
495 Voir Traité sur la tolérance (1763), chap. I et X ; Lettre au comte d’Argental, du 6 décembre 1767 ; Histoire

du Parlement de Paris (1769), en. XXIV. Note de l’éditeur
496 Ibid., p. 208.

194



la renaissance d’une de leur pire ennemie, « Toulouse la Sainte », l’intolérante, la meurtrière

de Calas.

LA PRISE DE PAROLE DE QUELQUES TOULOUSAINS

Ressentant l’incompréhension générale, des Toulousains décident pour la première

fois  de  défendre  la  signification  de  la  commémoration  de  la  Délivrance.  Il  s’agit  de  la

célébration de la religiosité de leur ville et de ses habitants. La fête commémore le lien entre

Toulouse et ses saints tutélaires qui l’ont sauvé de l’hérésie en 1562. Les porteurs de mémoire

refusent que leur identité soit expliquée par ceux qui ne la comprennent pas. Les accusations

de  l’ensemble  des  journaux  français  sont  douloureusement  vécues  par  les  catholiques

toulousains, heureux de voir renaître un rituel majeur du culte local. Dès lors, les écrits des

protestants  et  de Voltaire  sont  dénoncés.  Trois  documents  explicitent  leur  opposition aux

condamnations de la presse.

Un de ces documents est une brochure servant de guide aux fidèles venant visiter la

basilique Saint-Sernin pendant la commémoration497. Il recense par ordre alphabétique les

reliques conservées dans l’abbatiale. Une préface historique énonce les événements clefs de

l’histoire de la ville. Elle fait ressortir la vénération sans faille du peuple toulousain pour les

reliques. Sont présentées « trois processions, à cent ans d’intervalle, [qui] ont montré d’une

manière plus solennelle que de coutume, les reliques de nos saints à la population religieuse

de notre cité ». Les fêtes de 1562, 1662 et 1762 sont alors citées sans que le lecteur connaisse

leur origine. Puis, le jubilé du bicentenaire est décrit grâce à de nombreux extraits du procès-

verbal des capitouls. Commence alors une complainte décrivant le désarroi de l’éditeur face

aux mesures gouvernementales contre la commémoration :

« Nous regrettons de ne pouvoir à notre tour léguer à la postérité, comme l’ont
fait nos pères, le procès-verbal constatant combien nous savons nous-même
honorer nos protecteurs. Nous regrettons surtout qu’on ait vu dans l’annonce
de la procession qui devait  avoir  lieu en 1862, quelque chose comme une
commémoration d’un fait regrettable à certains égards et que les idées qui ont
cours aujourd’hui ne sauraient accepter. Pour nous, nous n’avions vu dans ces
solennités annoncées qu’un sujet de joie bien légitime ; car il est permis, ce
semble, à des enfants de se réjouir en voyant ouverts les trésors des grâces que

497 Histoire des  Saintes  Reliques conservées  dans la  basilique Saint-Sernin,  Toulouse,  Chez  Cluzon libraire-
éditeur, 1862, 35 p.

195



leur mère, l’Église, leur réserve au jour de ses pardons les plus étendus.498 »

Les restrictions imposées pendant l’octave semblent briser la chaîne du temps construite par

les commémorations. Durant plus de deux cents ans, les Toulousains ont eu l’occasion de

marcher dans les mêmes rues que leurs ancêtres. En reproduisant les mêmes gestes chaque

siècle, ils se sentaient reliés les uns aux autres. Tandis qu’ils peuvent de nouveau atteindre cet

état de communion, le gouvernement leur interdit d’accomplir le rituel processionnel. Il leur

enlève cette chance et ce devoir séculaire. La fête de la Délivrance est celle des reliques et de

la suprématie de la religion catholique à Toulouse. L’éditeur semble pourtant considérer que

l’objet de la célébration est la commémoration elle-même. L’essence originelle de la fête est

reniée par ce texte qui considère que les événements de mai 1562 ne sauraient être célébré au

XIXe siècle.  Événements  de  mai  1562  et  commémoration  de  la  Délivrance  sont  ainsi

dissociés.

Une note écrite par l’archevêché et publiée le 11 avril dans le Journal de Toulouse

revient sur les accusations de la presse nationale et notamment du  Moniteur.  Ce document

redéfinit les origines de la commémoration :

« [La commémoration] peut être envisagé sous deux aspects très distincts :
– Ou bien comme lutte fratricide, et, à ce point de vue, l’Église le déplore,
parce que,  suivant son propre langage,  elle a horreur du sang ;  – Ou bien
comme une crise décisive dans laquelle sa foi menacée a échappé à un grand
péril ;  et,  par ce côté,  les souvenirs de 1562, si  douloureux qu’ils  soient  à
d’autres égards, peuvent offrir à l’Église un sujet digne d’actions de grâce. On
ne se propose donc pas de glorifier les excès commis de part et d’autre, dans
les rues de Toulouse, il y a trois cents ans, mais on veut remercier Dieu de ce
qu’avec ce premier malheur, la cité n’en a pas subi un second, la perte de la
Religion  de  ses  pères ;  car  la  victoire  du  calvinisme  en  ces  conjonctures
pouvait  faire  de  Toulouse  la  Sainte  ou une  sorte  de  Genève française,  ou
monceau de ruines.499 »

L’Église toulousaine célèbre la Délivrance comme l’État fête une victoire militaire. Si les

événements de mai 1562 sont malheureux, leurs conséquences glorieuses ont permis à la ville

de devenir sainte. L’archevêché considère que nul ne peut se réjouir des Guerres de Religion

qui ont été aussi violentes pour les catholiques que les protestants. Il se défend aussi de s’être

opposé au concordat. La restauration du rite est un signe d’allégeance envers la papauté qui a

accordé  des  indulgences  à  la  ville  pour  cette  fête.  L’archevêché  garantit  ne  pas  vouloir

provoquer  les  protestants  mais  jouir  comme eux de  la  liberté  de  culte.  Il  se  sert  de  cet

argument pour victimiser les catholiques défavorisés par rapport aux protestants depuis la

Révolution.

498 Ibid., p. 34.
499 Journal local. Journal de Toulouse, numéro du 11 avril, publiant la Note de l’archevêché.

196



Une  brochure,  intitulée  Jubilé  séculaire  de  Toulouse,  réponse  à  divers  écrits

touchant les événements qui se sont passés à Toulouse en 1562, par un catholique, publié

sûrement en mai ou juin 1862, complète les arguments de l’archevêché500. Elle est divisée en

trois  chapitres  d’une  à  deux  pages :  « I.  Les  autorités » ;  « II.  Les  faits » ;  « III.  Les

journaux ». La première partie remet surtout en question les écrits de Voltaire :

« Comment !  Il  s’agit  d’apprécier  un  fait  de  notre  histoire  religieuse,  de
prononcer  entre catholiques et  protestants,  et  c’est  Voltaire,  le  plus  mortel
ennemi  de  notre  religion  que  vous  nous  donnez  en  arbitre ?  Est-ce  du
persifflage ?  Est-ce  une  injure ?  Non,  je  veux  croire  que  ce  n’est  qu’une
distracrion, mais elle est ridicule. Il faudrait au moins que Voltaire, dont vous
invoquez le témoignage, eût la première qualité essentielle d’un historien : la
sincérite ;  et  en  matière  d’histoire  religieuse,  les  meilleurs  appréciateurs,
parmi les siens, reconnaissent qu’il ne l’a pas.501 »

Plus  de  cent  ans  après  les  incriminations  du  philosophe,  des  catholiques  toulousains

s’insurgent face à son manque d’objectivité. Ici, il n’est plus question de prouver que la ville

est tolérante mais bien que Voltaire est intolérant. La même réquisition est faite à propos de la

brochure imprimée à Amsterdam en 1765. Condamnant toutes les sources du discours des

journalistes libéraux, le document propose une version des faits empruntée à l’histoire de

Bosquet. Il s’agit d’une longue réflexion sur la responsabilité partagée des catholiques et des

protestants  dans  les  Guerres  de  Religion,  argumentée  autour  de la  note  de l’archevêché.

L’auteur oppose le massacre du 17 mai aux meurtres que les protestants commettent sur les

catholiques  durant  la  guerre  civile.  Il  refuse  toutefois  de  décrire  ces  scènes  sanglantes.

Composés de digressions et d’attaques virulentes, le document ne démontre rien si ce n’est la

malhonnêteté des journalistes qu’il condamne.

500 Jubilé séculaire de Toulouse, réponse à divers écrits touchant les événements qui se sont passés à Toulouse en
1562, par un catholique, Toulouse, Delboy, Libraire-éditeur, 1862, 15 p.

501 Ibid., p. 4.

197



MÉMOIRE DE LA DÉLIVRANCE ET IDENTITÉ TOULOUSAINE

Le retour de mémoire de 1862 fait renaître le débat autour de la légitimité du rite

commémoratif de la Délivrance. La Lettre pastorale décrit le 17 mai 1562 comme un « jour

où la bonté de Dieu était venue sauver ses enfants ». La célébration de 1862 signifie le réveil

religieux  de  la  ville,  le  retour  à  sa  tradition  catholique.  Toulouse  doit  reprendre  sa

responsabilité de ville « sainte » :

« Toulouse  ne  saurait  faillir  au  devoir  que  lui  impose  son  histoire.  Elle
montrera, au contraire, une fois de plus, qu’à travers les vicissitudes de tout
genre que le temps est venu lui apporter, les traditions catholiques n’ont pas su
s’affaiblir dans son sein.502 »

Nous avions défini dans notre première partie ce « devoir » historique toulousain d’être un

bastion catholique comme une des conséquences de la mémoire des événements de mai 1562.

En cette période où le catholicisme se sent attaqué en France, Toulouse doit redevenir une

place forte capable de tenir  tête aux pires  persécutions.  Les  modalités  de la mémoire ne

semblent  pas  avoir  beaucoup  évoluées,  malgré  l’interdiction  révolutionnaire  et  la

condamnation à l’oubli. La mémoire refait surface pour protéger l’orthodoxie de Toulouse et

préserver le lien entre ses habitants et ses saints tutélaires.

La  mémoire  est  portée  silencieusement  par  un  groupe,  l’élite  ecclésiastique

toulousaine.  Il  restaure la  commémoration lors du tricentenaire  de la  Délivrance.  La fête

attire  une  foule  de  fidèles.  La  basilique  est  bondée  durant  les  huit  jours  de  l’octave.

L’ensemble  des  habitants  de la  ville  n’est  toutefois  pas  représenté.  La  mise en scène  du

tricentenaire  ne  touche  que  les  catholiques  toulousains,  voire  les  légitimistes.  La

commémoration de 1862 ne parvient pas à  mettre entre  parenthèse la vie quotidienne de

chaque Toulousain. La sainteté de Toulouse ne fédère qu’un groupe minoritaire dans une ville

découvrant peu à peu le socialisme. Son ardeur n’est  plus religieuse mais académique et

politique. D’ailleurs, les historiens dix-neuvièmistes n’évoquent pas Toulouse « la Sainte »

mais Toulouse « la Savante ». L’identité de la ville a évolué depuis la deuxième moitié du

XVIIIe siècle. Les Toulousains ne se reconnaissent plus dans la fête de la Délivrance qui

après 1862 tombe dans l’oubli.

502 2V46, non folioté. (Annexe XI, pp. 292-293)

198



CONCLUSION DE LA PARTIE

Le supplice de Calas est la conséquence de la peur et des préjugés des Toulousains.

Le protestant a tué son fils pour qu’il ne se convertisse pas. Cet acte devient rapidement

révélateur d’un complot protestant. Les affaires Rochette et Greniers prouvent son ampleur.

Terrorisés par la menace d’une nouvelle Guerre de Religion, les Toulousains exécutent ces

protestants.  Cette  démonstration  de  force  de  « Toulouse  la  Sainte »  s’accompagne  de  la

commémoration du bicentenaire de la Délivrance, preuve supplémentaire de sa capacité à

vaincre  l’hérésie.  Hommes  du  XVIIIe siècle,  les  Toulousains  ne  sont  ni  fanatiques,  ni

anachroniques ;  ils  sont  terrorisés  par  le  traumatisme  des  Guerres  de  Religion.  Lorsque

Voltaire s’empare de l’affaire Calas, il dénonce à tort un peuple fanatique et barbare, n’ayant

pas évolué depuis le XVIe siècle. Tolérants, ils comprennent les arguments du philosophe et

établissent la tolérance comme nouvelle valeur identitaire. Les Toulousains redéfinissent la

mémoire des Guerres de Religion mais conservent la fête de la Délivrance. Le 17 mai 1562

est  dénoncé comme un massacre odieux.  Les  coupables  sont  les  catholiques  toulousains.

Célébrant l’identité de la ville plus que cette mémoire, la commémoration de la Délivrance

n’est pas affectée.

Le 1er mai 1792, la municipalité révolutionnaire supprime la fête de la Délivrance

sans  que  cela  ne  crée  la  moindre  manifestation  de  désaccord.  En  effet,  personne  ne  se

reconnaît  plus dans cette célébration.  La politique religieuse nationale engendre de fortes

oppositions à Toulouse dès 1790. Le clergé constitutionnel est minoritaire dans la ville. La

fête de la Délivrance est alors désertée par les prêtres non assermentés et les fidèles hostiles à

la Constitution Civile du Clergé. Les sociétés populaires demandent que la célébration soit

redéfinie  pour  devenir  une  fête  révolutionnaire.  La  municipalité  ne  peut  se  résoudre  à

perpétuer la commémoration. Elle doit se délier des anciennes institutions, principalement du

capitoulat. Grâce à un discours dénonçant le parlement comme seul responsable de la guerre

civile  et  de  sa  célébration,  elle  met  en  place  une  argumentation  discréditant  le  rite

commémoratif.  En  supprimant  cette  manifestation  locale  de  la  mémoire,  Toulouse  entre

définitivement en Révolution. Elle se plie au roman national, supprime ses particularismes et

renonce à jamais à « Toulouse la Sainte » en imposant l’oubli.

199



Rien ne peut supprimer la mémoire. L’oubli est une mise en réserve des souvenirs.

En  1862,  l’anniversaire  séculaire  de  la  Délivrance  réveille  la  mémoire  en  réserve.

L’archevêque  de  Toulouse  décide  de  réaffirmer  la  religiosité  de  la  ville  en  célébrant  la

Délivrance. Il ne développe pas la genèse de la fête pour se concentrer sur sa signification.

Son souhait est de renouer les liens du passé en ressuscitant « Toulouse la Sainte ». Cette

décision provoque une levée de bouclier des journalistes libéraux français. Le gouvernement

décide d’autoriser la fête en la limitant à l’intérieur de la basilique. La situation religieuse du

Second  Empire  est  complexe  depuis  la  question  romaine.  Le  clergé  toulousain  utilise  la

célébration pour signifier son désaccord avec la politique napoléonienne. La majorité des

journalistes du pays condamnent cette prise de position. La fête de la Délivrance est connue

pour être l’incarnation du fanatisme. Les libéraux n’ont pas oublié le discours de Voltaire et

sont horrifiés par la décision de l’archevêque. Certains catholiques toulousains décident alors

de  répondre  aux  allégations  de  Voltaire.  Cent  ans  après  l’offensive  du  philosophe,  ils

déclament que la commémoration ne célèbre pas un massacre mais l’amour que Dieu porte à

Toulouse. L’identité de « Toulouse la Sainte » est proclamée par les catholiques toulousains

en cette occasion. Le consensus autour de cette identité n’existe pourtant plus. La mémoire

des événements de mai 1562 ne permet plus d’unir les Toulousains.

200



CONCLUSION GÉNÉRALE

Le 17 mai 1562, Dieu a sauvé Toulouse en chassant de ses murs les protestants.

L’identité toulousaine est structurée par son élection divine et sa capacité à vaincre l’hérésie.

La mémoire de la Délivrance permet de rappeler la puissance de la ville. Le vœu capitulaire

du 16 mai est à l’origine de la victoire catholique. Les capitouls considèrent dès lors avoir un

rôle de protecteurs spirituels de la cité. Ils entretiennent la mémoire de la Délivrance pour

créer  un  consensus  autour  de  « Toulouse  la  Sainte »  et  de  leur  devoir  sotériologique.

L’identité  urbaine  est  ainsi  inhérente  à  celle  de  ses  administrateurs.  Durant  les  XVIIe et

XVIIIe siècles,  ils  commandent  diverses  œuvres  permettant  de  montrer  la  supériorité  du

catholicisme  toulousain  sur  l’hérésie.  Tableaux  et  statues  participent  à  la  propagande

capitulaire. La religiosité des capitouls y est mise en avant. Le traumatisme des Guerres de

Religions à Toulouse est puissant. Les Annales manuscrites de la ville de Toulouse mettent en

lumière la paranoïa des autorités face à une possible attaque protestante. Capitale catholique

en pays protestant, la ville développe une fièvre obsidionale l’empêchant de se considérer en

sécurité. Tout individu susceptible de nuire à sa cohésion sociale est amalgamé à un ennemi

intérieur  mettant  à  mal  la  religion.  Les  capitouls  considèrent  qu’il  est  de  leur  devoir

d’expulser  ces  hommes  comme  l’ont  fait  leurs  prédécesseurs  en  1562.  Leurs  victoires

spirituelles  ou  militaires  contre  les  déviances  religieuses  permettent  de  réaffirmer  la

protection divine de la ville.

En 1762, pour le bicentenaire de la Délivrance, la mémoire est à son apogée. La

volonté des autorités locales et le retour de mémoire encouragé par le contexte exacerbent le

souvenir. La paranoïa toulousaine face à la menace protestante est à son comble. Au début

des années 1760, la Guerre de Sept Ans et la répression locale du protestantisme réactualisent

l’anti-protestantisme toulousain. En 1761, la « sédition de Caussade » et les affaire Rochette

et Greniers renforcent la peur du retour des Guerres de Religion. L’affaire Calas prouve aux

yeux des Toulousains que les protestants corrompent déjà la ville. Les autorités toulousaines

condamnent Rochette, les frères Greniers et Calas pour prouver la puissance de « Toulouse la

Sainte ». Bras armé de Dieu, la ville doit participer à la destruction de l’hérésie. Ce devoir

signifie l’essence même de son identité et est célébré lors des rites commémoratifs annuels de

la Délivrance.

201



En 1762, la commémoration est décuplée par ses enjeux séculaires. Les autorités

considèrent devoir célébrer en grande pompe le bicentenaire de l’acte fondateur de l’identité

urbaine.  Les  capitouls  demandent  au  pape  l’octroi  d’une  indulgence  plénière  durant  une

octave pour célébrer les saintes reliques de la basilique. La fête est étendue à huit jours pour

permettre aux fidèles de venir en grand nombre. Les habitants de la ville sont exhortés à

participer aux rituels en décorant leurs parvis et en assistant aux cérémonies. Préoccupant les

autorités depuis 1761, le dispositif mis en place est très développé. Diverses altercations entre

les  autorités  de  la  ville  ont  lieu  pour  cette  préparation  mais  un  consensus  autour  de

l’événement se dégage. La fête de la Délivrance est l’événement le plus important de l’année

toulousaine. Il est la mise en scène de l’identité même de la ville, particulièrement lors de la

procession générale du 17 mai. Ce rite montre une ville religieuse, ordonnée, hiérarchisée et

unie. Le cortège théâtralise l’idéalisation du corps de ville. Il se meut dans un espace propre

et décoré pour l’occasion et traverse les différents lieux clefs de la puissance religieuse et

civile de la ville.

Mythifié,  l’épisode  de  la  Délivrance  est  mis  en  scène  durant  les  huit  jours  de

l’octave. La commémoration utilise un langage particulier pour que chacun la comprenne.

Les  symboles utilisés sont  identiques tous les ans et  correspondent à  ceux de la  réforme

catholique.  Les  sens  et  les  émotions  des  participants  sont  continuellement  stimulés.  Les

fidèles doivent ressentir la puissance de la religiosité de « Toulouse la Sainte ». En célébrant

leur plus grande victoire, les Toulousains sont unis entre eux et avec leurs aïeux. La mise en

scène  commémorative  ne  peut  exister  sans  l’adhésion  de  la  totalité  de  la  société.  La

commémoration  crée  une  confusion  des  temps  pour  centraliser  l’identité  toulousaine  et

engendrer une adhésion plus forte. En 1762, cette confusion des temps est renforcée par le

contexte de peur. Les Toulousains pensent devoir combattre les mêmes ennemis que leurs

ancêtres. Cette croyance est encouragée par l’édition de très nombreuses brochures rappelant

l’origine de la fête.

Au début du XVIIIe siècle, un ecclésiastique déplore que la signification réelle de la

commémoration  n’est  partagée  que  par  un  petit  nombre  de  Toulousains.  Les  élites

connaissent  et  comprennent  les  origines  de  la  fête.  En  1701,  La  Faille  revient  sur

l’historiographie toulousaine traditionnelle. L’ancien capitoul et syndic de la ville nuance les

propos de Bosquet alors qu’il écrit les nouvelles Annales de la ville. Raynal, en 1759, reprend

les propos de son prédécesseur. Les deux historiens, influencés par la mémoire, continuent

202



néanmoins de créditer la version catholique. Le discours de l’élite fait ainsi évoluer l’histoire

de la ville sans changer la mémoire. L’évolution de la mémoire populaire nous est inconnue à

cause d’une absence de source. Selon la brochure de l’ecclésiastique toulousain, la population

a oublié la signification profonde de la fête. La procession du 17 mai est pourtant une des

célébrations  les  plus  importantes  de  la  ville  et  attire  le  peuple.  Elle  est  dissociée  de  la

mémoire des Guerres de Religion et ne représente plus que l’identité de Toulouse. Le peuple

toulousain déserte petit à petit les fêtes dès le XVIIIe siècle. Le bicentenaire de la Délivrance

revêt des enjeux politiques, identitaires et mémoriels forts. Pour s’assurer de l’adhésion de

tous et empêcher qu’une rupture du rituel ne mette en danger la cohésion du corps social, les

élites réactualisent les mémoires.

Diverses brochures à propos de l’histoire de la Délivrance sont publiées en 1762.

Écrites  en latin,  français ou occitan,  elles s’adressent  à  toutes les  catégories  sociales.  Le

consensus  identitaire  et  mémoriel  est  assuré  grâce  à  différents  discours.  Les  brochures

adressées à l’élite reprennent les dernières avancées de l’historiographie en reproduisant le

discours de La Faille mot pour mot. Les documents imprimés pour la population présente une

version tout à fait différente. À travers un texte en français et des chansons en occitan, la

vision populaire des Guerres de Religion transparaît. Le peuple, menacé par la violence de la

guerre civile, est sauvé du chaos par la seule intervention divine. Les combats militaires ne

sont pas développés. Seules sources permettant d’approcher les mentalités populaires, elles

traduisent  le  discours  que  l’élite  pense  susceptible  de  toucher  le  peuple.  Ces  mémoires,

différentes  selon  les  catégories  sociales,  sont  réactualisées  par  la  commémoration  et  son

contexte.

Alors  que  la  ville  et  ses  habitants  communient  avec  un  passé  structurant  leur

identité, l’affaire Calas révolte la France éclairée. Voltaire s’empare de l’affaire et dénonce

l’intolérance et le fanatisme de Toulouse. Les Toulousains ne le sont pourtant pas intolérant.

Depuis  le  début  du  siècle,  l’élite  remet  en  question  l’historiographie  traditionnelle  des

Guerres de Religion. Elle condamne l’intolérance des hommes du XVIe siècle et prône une

philosophie tolérante. La peur des Guerres de Religion engendre l’anti-protestantisme des

Toulousains. Ils ne parviennent pas à se considèrent pas en paix de religion. Cette paranoïa

nourrit l’identité du bastion catholique. En 1762, Calas est supplicié à cause de la peur, non

du fanatisme. Le Traité sur la tolérance publié et cette peur dissipée, les Toulousains éclairés

décident  de  porter  la  tolérance  comme  nouvelle  valeur  identitaire  de  leur  ville.  Cela

203



bouleverse l’historiographie des Guerres de Religion toulousaines. Les Jeux Floraux ou De

Rozoi décrivent les événements de mai 1562 à la manière de Voltaire. Il s’agit d’un épisode

violent qui ne montre pas l’élection divine de la ville mais le fanatisme des hommes. Pour

autant, les Toulousains ne renoncent pas à leur catholicisme. « Toulouse la Sainte » peut être

le symbole de la tolérance chrétienne. La fête de la Délivrance est lavée de ses origines, que

plus personne ne rappelle, et continue d’exister comme cérémonie célébrant l’identité de la

ville.

La commémoration de la Délivrance, dissociée des horreurs des Guerres de Religion

perdure jusqu’à la Révolution. Célébration de l’Ancien Régime, elle disparaît le 1er mai 1792

par  décision  municipale.  Les  capitouls  sont  remplacés  le  14  décembre  1789  par  la

municipalité révolutionnaire. Jusqu’en 1792, elle organise la fête en adaptant ses structures et

sa  symbolique.  Gardes  nationales  et  clergé  assermentés  sont  aux  premiers  rangs  de  la

commémoration. Les sociétés populaires proposent de substituer à cette fête une cérémonie

civique célébrant la ville. Les catholiques opposés à la politique religieuse de l’Assemblée,

en premier lieu le clergé non assermenté, désertent la cérémonie. Les révolutionnaires ne

peuvent permettre la continuité d’une célébration rappelant les Guerres de Religion et les

violences populaires. Influencés par la philosophie voltairienne, les députés de l’Assemblée

demandent la suppression d’une célébration archaïque marquée par la mort et le fanatisme.

La municipalité toulousaine supprime la fête et la condamne à l’oubli pour rompre avec son

passé. Elle désavoue les anciennes institutions. L’identité de « Toulouse la Sainte » et de ses

administrateurs est définitivement abolie pour que la ville entre en Révolution. Personne ne

réagit  négativement  à  cette  annonce.  Les  catholiques  toulousains  ne  cristallisent  pas  leur

opposition autour du rite commémoratif souillé par les révolutionnaires depuis 1790.

Confrontée  à  la  Révolution  et  à  la  régénération  de  la  France,  la  mémoire  de la

Délivrance disparaît. Le roman national gomme les particularismes régionaux susceptibles de

mettre  à  mal  la  nouvelle  unité  de  la  France.  « Toulouse  la  rouge »  efface  « Toulouse  la

Sainte » et impose une nouvelle identité urbaine. Les abus d’oubli ne sont pas irréversibles.

Dans l’oubli,  la  mémoire est  en attente.  Ni  la  Révolution,  ni  la  République,  ni  l’Empire

n’arrivent à broyer définitivement les particularismes locaux. La mémoire de la Délivrance

est portée en silence par le clergé toulousain. En 1862, pour le tricentenaire de la Délivrance

l’archevêque de Toulouse renoue avec la  mémoire en réserve.  En célébrant  la  fête  de la

Délivrance, il souhaite que la religiosité de la ville soit de nouveau la base de son identité. La

204



commémoration  permet  à  « Toulouse  la  Sainte »  de  renaître  pour  se  dresser  contre  la

politique religieuse du Second Empire.  Redoutant la contestation du clergé toulousain,  le

gouvernement réduit le dispositif de la fête. Aucune cérémonie ne se déroule à l’extérieur des

lieux de cultes. Dans le même temps, les journalistes libéraux se dressent face à la décision

de restaurer la commémoration. Pour la première fois, un cercle de catholiques toulousains

décide de défendre le rituel. L’archevêque et des anonymes expriment leur douleur de voir

bafouer  une  cérémonie  signifiant  leur  identité.  Ils  expriment  leur  attachement  à  la

commémoration de l’amour que Dieu porte à Toulouse. Ils ne reviennent pas sur les faits

précis des Guerres de Religion mais dénoncent les manipulations voltairiennes.

La commémoration cristallise la division des Toulousains. Elle est portée par une

partie des catholiques toulousains qui s’indignent face au monde qui leur est imposé depuis la

Révolution.  Le retour  de la  fête  n’est  pas consensuel  à  Toulouse.  La commémoration ne

symbolise plus la cohésion toulousaine autour de l’identité de la ville. Elle n’a plus de raison

d’exister. Le tricentenaire est le dernier sursaut de la mémoire. La commémoration n’est plus

célébrée  dès  1863 et  tombe dans  l’oubli.  En 1962,  quadricentenaire  de la  Délivrance,  le

musée des Augustins organise une exposition grandiose « La Réforme à Toulouse de 1562 à

1762 ». L’exposition historique est centrée autour de deux événements : la guerre civile de

1562 et l’affaire Calas. Les organisateurs de l’exposition intègrent un événement de 1762

dans  la  Réforme.  Ils  sont  ainsi  guidés  par  la  dénonciation  voltairienne  de  l’intolérance

toulousaine. Une fois de plus, l’oubli l’emporte. En 1990, la mairie demande à ce qu’une

série  de  tableau  soit  mise  en  place  au Capitole,  pour  illustrer  l’histoire  de  Toulouse.  La

Délivrance n’y figure pas. Les événements de mai 1562 ne figurent que dans quelques livres

sur l’histoire de Toulouse et sont toujours défini comme un « massacre ». La dénonciation de

Voltaire  et  la  condamnation  révolutionnaire  n’ont  pas  réussi  à  imposer  l’oubli  mais  ont

inversé  la  mémoire.  Depuis,  les  événements  de  mai  1562  semble  un  « massacre »  et  la

commémoration l’apothéose du « fanatisme ».

205



CORPUS DE SOURCES

I. SOURCES MANUSCRITES

Les sources manuscrites, datées entre 1562 et l’an II (1794), sont toutes les sources

non éditées.  Elles permettent d’appréhender la  mise en scène de la mémoire à travers la

procession  du  17  mai,  notamment  à  l’occasion  du  bicentenaire  de  1762.  Les  archives

postérieure à 1790 mettent en lumières la volonté de suppression de la fête mais aussi, au

travers de la délibération du 1er mai, les changements de la mémoire officielle. Mémoires et

volonté d’oubli sont accessibles grâce à ces sources. Nous avons décidé de les classer par

lieux, car globalement les archives municipales et celles de la bibliothèque municipale de

Toulouse traitent de la fête alors que les archives départementales donnent accès aux sources

révolutionnaires.

1) Archives municipales

ANCIEN RÉGIME

Série AA : Actes constitutifs et politiques de la commune, correspondance générale

AA 14 : Cartulaires (1427 – 1568), livre de copies d’actes divers.

• Pièce numéro 33 : déclaration de Charles IX sur l’interprétation de l’édit de paix – 14

décembre 1563

• Pièce numéro 41 : mandement du roi au cardinal d’Armagnac archevêque de Toulouse

sur la procession du 17 mai – s.d.

• Pièce numéro 32 : déclaration de Charles IX sur l’exécution de l’édit de pacification –

4 janvier 1564

• Pièce numéro 47 :  lettre close de Charles IX au sénéchal de Toulouse pour refaire

publier l’édit de pacification – 8 novembre 1564.

206



AA 18 : Cartulaires (1484 – 1613), copies d’actes officiels intéressant la ville.

• Pièce numéro 89 : arrêt du Parlement de Toulouse (16 juin 1562) condamnant à mort

Adhémar Mandinelli.

• Pièce numéro 96 : arrêt du Parlement (28 juillet 1562) contre les anciens capitouls

ayant trahi la ville.

AA 304 : Recueil de placards (1738-1747) concernant tous les objets de l’État.

• Pièce numéro 4, extrait des registres du Parlement, arrêt de la Cour de Parlement de

Toulouse (6 mai 1739) ordonnant que la pentecôte soit décalée pour que la procession de la

Délivrance soit faite en temps et en heure.

Série BB : Administration communale

BB 11 :  Registre  des  délibérations  de  1558  à  1564.  Registre  factice  de  petit  format  qui

remplace le grand registre qui manque à cause de la destruction d’archives lors de la guerre

civile de 1562.

BB 12 : Régistre des délibération du 28 décembre 1565 au 11décembre 1570

• Folio 399v : délibérations du conseil de ville de Toulouse (12 mai 1570) mentionnant

pour la première fois la bulle papale à propos de la fête de la Délivrance

BB 54 : Registre des délibérations de 1757 à 1762.

• Folio  158  à  162,  demandes  du  conseil  de  la  bourgeoisie  en  ce  qui  concerne  le

bicentenaire et réponse de la commission spéciale établie pour cette célébration.

BB 122 : Registres des commissions de 1758 à 1774.

• Folio 39v à 43, délibérations de la commission spéciale pour le vœu séculaire, de celle

pour le dais (fabriqué pour l’occasion) et pour l’habillement du guet (avancé d’un an pour la

procession)

BB 153 : Registre écrit par le crieur public « livre des criés et proclamations » (10

octobre 1592 – 29 octobre 1597) puis annotations personnelles jusqu’en 1660.

• Folio 149, criée disant que la procession maintenue malgré la peste (1629)

207



• Folio 156 à 157, allusion à la procession de la Délivrance (1652)

BB 160 : Registre pour servir à transcrire les ordonnances de polices rendues par messieurs les

Capitouls de 1739 à 1764.

• Pages 309 à 314, ordonnance manuscrite des capitouls au sujet de la procession du

bicentenaire de la Délivrance, notons que certains termes, rayés et remplacés, sont lisibles.

BB 167 : Recueil factice de Placards reprenant les ordonnances capitulaires entre 1754 à 1789.

• Pièce numéro 11, ordonnance des capitouls imprimées (la même que celle du BB 160)

avec annotation sur jour d’affichage.

• Pièce numéro 13, ordonnance (26 mai 1762) pour empêcher les spectateurs de monter

sur les toits durant les processions. 

BB 168 : Recueil factice d’ordonnances capitulaires de 1732 à 1772.

• Pièce numéro 285, ordonnance (17 avril 1771) concernant les reliques de St Orens, la

propreté et l’ordre de la procession du 17 mai et de la pentecôte.

• Pièce  numéro  313,  ordonnance  (13  juin  1772)  portant  injonction  aux  Maîtres

Tourneurs de porter leur pavillon lors des processions.

BB 169 : Recueil factice d’ordonnances capitulaires de 1773 à 1790.

• Folio  333,  ordonnance  (1er  juin  1786)  à  propos  de  l’ordre  des  pavillons  aux

processions du 17 mai et de la Pentecôte.

BB 173 :  Registre de la correspondance active capitulaire,  « minutes des lettres missives »

(1556 – 1779)

• Folio 5 : lettre des capitouls à Montmorency-Damville du 16 mai 1564 où il est fait

mention de la fête de la Délivrance

BB 250 : Administration en général entre 1247 et 1789, « actes et mémoires intéressant le

corps municipal et l’administration de la ville » (titre de Roschach503).

• Registre non folioté, dans lequel se trouve une lettre envoyée à l’intendant reprenant

toutes  les  demandes  des  divers  corps  participant  à  la  procession,  les  réponses  de  la

commission spéciale et la délibération finale ainsi que la réponse de l’intendant.

503 Archiviste  restaurateur  des  archives  municipales  de  Toulouse,  en  poste  de  1863  à  1898.  Il  a  classé  les
documents et crée un inventaire qui porte son nom.

208



BB 274 à 284 : Annales manuscrites de la ville de Toulouse

BB 274 : Annales de 1532 à 1568

• L’année 1562 correspond aux pages 291 à 305, c’est la chronique 238. La description

de la guerre civile de 1562 reprend la version de Bosquet.

BB 276 : Annales de 1587 à 1600

• Page 75, description de la mise en place de la Ligue à Toulouse et de l’exécution de

Duranti (chronique de 1589).

BB 278 : Annales de 1618 à 1633

• Page 270, allusions aux Guerres de Religion et à la capacité de la ville de repousser

l’hérésie hors de ses murs (chronique de 1628).

• Pages 371 à 372, éloges des saints protecteurs de la ville (chronique de 1632).

BB 279 : Annales de 1634 à 1645

• Pages 18 à 19, description en quelques lignes de la procession et transcription d’un

poème en latin écrit pour l’occasion (chronique de 1634).

• Pages 334 à 335, allusion à la place d’honneur réservée au marquis de Mortare lors de

la procession (chronique de 1643).

BB 280 : Annales de 1646 à 1659

• Page  19,  les  capitouls  se  réjouissent  d’avoir  assisté  à  la  procession  du  17  mai

(chronique de 1646).

• Page 451, allusions aux Guerres de Religion et à la capacité de la ville de repousser

l’hérésie hors de ses murs (chronique de 1659).

BB 281 : Annales de 1660 à 1683

• Pages 42 à 46, description du centenaire de la Délivrance (chronique de 1662)

BB 282 : Annales de 1684 à 1713

• Page 38, allusions à la capacité de la ville de repousser l’hérésie hors de ses murs qui

démontre sa sainteté (chronique de 1686).

• Page 173, éloge de la religiosité perpétuelle de la ville (chronique de 1693).

209



• Pages 437 à 438, la procession est arrêté à cause de la pluie et doit être accomplie de

nouveau pour le bien de la cité (chronique de 1708)

BB 283 : Annales de 1714 à 1760

• Page 250, les bataillons formés pour assister à la procession célébrant la naissance du

dauphin participent aussi à la procession du 17 mai (chronique de 1729)

• Page 299, la pluie retient la procession dans l’église Saint-Etienne (chronique de 1731)

• Pages 368 à 369, long passage à propos d’un désaccord entre les capitouls et les corps

de métiers qui participent à la procession (chronique de 1736)

• Page 408 à 409, année où la Pentecôte et la Délivrance tombent le même jours. Le

choix des capitouls est de célébrer la Délivrance, long passage sur les débats internes à

la ville (chronique de 1739)

BB 284 : Annales de 1761 à 1787.

• L’année 1761 a été supprimé des annales suite à l’affaire Calas, une note l’explique.

Selon les archivistes, ce serait les révolutionnaires qui auraient décidé de déchirer ces pages.

• Page 5, description sommaire du bicentenaire.

Série CC : Finances et contributions

CC 1937 : Registre de comptabilité et comptes du trésorier pour l’année 1562. Recettes et

dépenses ordinaires et extraordinaires.

• Folio  134,  paiement  de  25  livres  tournois  du  trésorier  de  la  maison  de  ville  de

Toulouse  en  faveur  de  Jacques  Colomiès  imprimeur  toulousain,  pour  l’impression  de

l’histoire de Georges Bosquet.

• Folio 162v, paiement du trésorier de la ville de Toulouse en faveur de Servins Couraille

(22 octobre 1562), maître peintre de Toulouse, pour effacer de l’histoire de la ville le

portrait des capitouls déchus.

• Folio 156v, paiement à Sanson de Lazus (1er octobre 1562) pour avoir gravé dans une

table de marbre l’arrêt du Parlement contre les huit capitouls de 1562.

CC 2117 : Registre de comptabilité et comptes du trésorier pour l’année 1662.

• Folio 213 à propos de la procession du 17 mai 1662.

210



CC 2729 : Registre de comptabilité et comptes du trésorier pour l’année 1662.

• Folio 243 à propos de la mise au propre d’un mémoire sur le bicentenaire de la fête

pour les archives de la ville.

CC 2242 : Registre de comptabilité et comptes du trésorier pour l’année 1762.

• Folio 57 à 58 à propos de la procession.

CC 2792 : Registre factice des pièces à l’appui des comptes des années 1762 et 1763.

• Diverses pièces à propos de la comptabilité du bicentenaire : Folio 33, 33bis, 35, 37,

37bis, 39, 43, 44, 45, 47, 51, 53, 55, 57, 59, 61, 63, 77, 153, 243.

FF 548 : Procédures, justice, police. Liasse des audiences, enquêtes et procès verbaux de 1761

à 1762.

• Pièces numéro 132, 150, 151, 152, 153, 154, 155 et 156. On y trouve une demande

faite à l’intendant pour renforcer la garde pour le jour de la procession par peur de trouble et

toutes les pièces, relatives à l’affaire entre les soldats de Berry et les capitouls, envoyée à

l’intendant.

GG 839 : Cultes, instruction publique, assistance publique.

• Registre  factice  à  propos  du  vœu  séculaire,  sources  datant  de  1762  ou  1770 :

ordonnance des capitouls, verbal du vœu, jubilé de 1564 accordé par Pie IV, supplique des

capitouls pour 1762 et réponse de Clément XIII avec renouvellement jubilé.

5S369 : Don anonyme. Fascicules provenant du fonds Tournier lui-même intégré dans le fond

Delaruelle.

• Pièce intéressante :  Poème anonyme,  en 83 strophes et  un sonnet,  sur  la  mort  par

décapitation du pasteur François La Rochette, Henry Grenier sieur de Cammel, Jean Grenier

sieur de Sarradous et de Jean Grenier sieur de Lourmade, exécutés le 19 février 1762.

211



PÉRIODE RÉVOLUTIONNAIRE

Série D : Administration du conseil général de la commune à propos des fêtes et des

cérémonies, en cours de numérisation, non disponible à la consultation.

1D1 : Registre de délibération de l’administration du conseil municipal entre 1791 et 1793.

• Folio 61 à 78, suppression de la procession du 17 mai.

1) Archives départementales de la Haute-Garonne

ANCIEN RÉGIME

1B1654 : Arrêt du Parlement. Registre des arrêts entre le mois d’avril et de mai 1762.

• Folio 303, arrêt changeant le cours de la procession.

• Folio 313 à 317, arrêt permettant aux chirurgiens et apothicaires de ne pas participer à

la procession.

PÉRIODE RÉVOLUTIONNAIRE

Série L : fond départemental sur la Révolution

1L 352 : sous série fêtes et cérémonies. Dossier concernant les hommages, calendrier et arbre

de la liberté de 1791 à 1799.

• Liasse 1. Décret de la convention nationale, an II, sur érection d’un monument en la

mémoire de Calas.

1L1054 :  sous  série  culte.  Dossier  « généralités »  de  1789  à  1800.  Permet  de  voir  les

problèmes liés au culte durant la Révolution en Haute-Garonne, surtout à cause du serment.

L4542 à 4544504: sous série sociétés populaires et comités. Délibérations particulières du club

littéraire et patriotique de Toulouse entre 1790 et 1792.

• Séances du 6 mai 1791 et du 3 mai 1792. Procès verbaux disant qu’il  y a eu une

discussion autour de la suppression de la procession

504L4543 remplacé par le microfilm 2Mi1412

212



L4545 et 4546 : sous série sociétés populaires et comités. Séances publiques du club littéraire

et patriotique de Toulouse entre 1791 et 1792.

• Séances du 5 mai 1791, 8 mai 1791, 29 avril 1792, 8 mai 1792. Procès verbaux disant

qu’il y eu des prises de parole concernant la suppression de la procession.

1) Sources mises en ligne sur internet

GALLICA

URL : http://gallica.bnf.fr/ark     :/12148/bpt6k56932936

• Descripciu de la poucessiu generalo de Toulouso, que se fa le dex é sept dél mes de

may, à l’aunou de sa delibrenço. Poème en occitant, sûrement écrit pour le centenaire.

URL http://gallica.bnf.fr/ark     :/12148/bpt6k495590

• Archives Parlementaires de 1787 à 1860 ; 34-51. Assemblée Législative. Série 1/Tome

44. Page 3, le 22 mai 1792, procès verbal d’enregistrement de la suppression de la fête.

ROSALIS

URL : http://numerique.bibliotheque.toulouse.fr/ark     :/74899/B315556101_MS0703

• Les heures perdues de Pierre Barthès, de 1760 à 1765, cinquième volume sur huit.

Titre  au  premier  folio,  « recueil  de  choses  et  mémoire ».  Folio  74  à  79,  description  très

détaillée du bicentenaire et folio 83 à 85, celle du feu d’artifice tiré en juin.

213

http://numerique.bibliotheque.toulouse.fr/ark:/74899/B315556101_MS0703
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k495590
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k56932936


II. SOURCES IMPRIMÉES

Deuxième type de sources, les sources imprimées et éditées. Nous avons choisi de

les classer en deux parties : les journaux et les imprimés traitant de la Délivrance de 1595 à

1962.  De  plus,  voulant  mettre  en  place  une  approche  historiographique,  la  deuxième

catégorie est classée par date. Notons que cette liste, non exhaustive, montre une tendance

assez forte : les écrits prolifèrent aux alentours des centenaires et sont quasi inexistants le

reste du temps.

JOURNAUX

Journal toulousain. Journal Universel et Affiches de Toulouse. Numéros du 23 mai 1781, du 24

mai 1786, du 24 avril 1790, du 16 mai 1792 et du 30 mai 1792. Dans sa thèse, Jean-Claude

Meyer parle d’un article le 21 juin 1791 fustigeant la procession du 17 mai et cite même les

mots de Broulhiet. Il semble manquant.

Journal  parisien.  Annales  patriotiques  et  littéraires  de  la  France,  et  affaires

politiques  de  l’Europe.  Article  du  4  juin  1792,  montrant  le  retentissement  positif  de

l’interdiction dans la capitale.

Journal national, Le journal des débats politiques et littéraires. Numéro du 7 avril 1862.

Journal national, Le siècle. Numéros des 9 et 15 avril 1862.

Journal national, Le moniteur universel, numéro du 11 avril.

Journal national, L’ami de la religion, numéros du 12 et 15 avril.

214



IMPRIMÉS TRAITANT DE LA DÉLIVRANCE, DE 1595 À 1962

1563

BSHPF.  4°  1 783  Rés. :  Hugunœurum  haereticorum  tolosae  conivratorum  profligatio.  A

Georgio Bosqueto jurisconsulto Tolosano Senatu Advocato memoriae prodita, Tolosae, Jacobi

Colomerii, 1563

1580

DE BÈZE Théodore,  Histoire ecclésiastique des églises réformées au Royaume de France, en

laquelle est descrite au vray la renaissance et accroissement d’icelles depuis l’an M.D. XXI

jusques  en  l’année  M.D.  LXIII.  leur  reiglement  ou  discipline,  Synodes,  persecutions  tant

generales que particuliers, noms et labeurs de ceux qui ont heureusement travaillé, villes et

lieux où elles ont esté dressees, avec les discours des premiers troubles ou guerres civiles,

desquelles la vraye cause est  aussi declaree,  Volume deuxième,  Imprimerie de Jean Rémy,

Anvers, 1580, livre X, pp. 1-28.

1581

DE LA POPELINIERE Lancelot, L’histoire de France, livre huitième, Abraham, 1581, pp. 286-316.

1592

DE MONLUC Blaise, Commentaires, 1521-1576,  Paris,  Gallimard,  coll.  « La Pléiade »,  1964,

p. 500.

1595

Tolosana. URL :  http://documents.univ-toulouse.fr/150NDG/PPN075570211.pdf. Histoire de

M.G. Bosquet, sur les troubles advenus en la Ville de Tolose l’an 1562. Traduite de latin en

françois, & divisée par chapitres,  Tolose, Par R. Colomiez, imprimeur juré de l’université,

1595, 166 p.

1608

CRESPIN Jean,  Histoire  des  martyrs  persecutez  et  mis  à  mort  pour  la  verité  de

l’Evangile… Livre XVIII Genève, Paul Marceau, 1608, p. 609.

1661

BMT : MF 1306. Année centenaire depuis la Délivrance de la ville, avec rang des mestiers, et

le nom des Sainctes Reliques que chacun d’iceux doit porter en assistant à la Procession,

dressé suivant le Règlement fait par messieurs les Capitouls la présente année mil six cens

soixante-deux, Tolose, Fr. Boude, 1661, in.-4, 8 p.

1662

BMT : Br Fac 1750. Année centenaire depuis la Délivrance de la ville, avec rang des mestiers,

et le nom des Sainctes Reliques que chacun d’iceux doit porter en assistant à la Procession,

215

http://documents.univ-toulouse.fr/150NDG/PPN075570211.pdf


dressé suivant le Règlement fait par messieurs les Capitouls la présente année mil six cens

soixante-deux, Tolose, Fr. Boude, 1662, 4p.

216



1665

BnF :  4-LK7-9731.  L’élévation  des  reliques  du  glorieux  martyr  S  Edmond  Roy

d’Angleterre et des SS Symphorien, Claude, Nicostraten Castor et Simplice Martyrs. Faite

par  Monseigneur  l’illustrissime  […]  Contenant  l’acte  de  Vérification  des  reliques  […]

ensemble l’extrait des sermons dudit Seigneur Archevêque, & de Monseigneur l’Evêque de

S. Papoul, à Tolose, chez Jean Boude &Raymond Aureilne, avec permission du Roy, 1708,

52 p.

1692

MAIMBOURG Louis, Histoire du calvinisme, Chez Sébastien Mabre-Cramoisy, Paris,

1682, 545 p.

1701

BMT : Mf 1554. Annales de la ville de Toulouse depuis la reunion de la comte de Toulouse à

la Couronne : avec un abrege de l’ancienne histoire de cette ville et un recueil de divers titres

et actes pour servir de preuves ou d’eclaircissement à ces Annales. Premiere partie a laquelle

on a ajoute une dissertation sur l’or de Toulouse ; & une table alphabetique des noms des

Capitouls,  dont  les  elections  sont  contenues  dans  ce  volume.  Par  M.  G.  Lafaille,…

[Illustrations  d’Antoine Rivalz]. Seconde partie  a laquelle  on a ajoute des additions à la

premiere partie, & plusieurs pieces importantes concernant les fiefs nobles & roturiers de la

senechaussee de Toulouse & du reste du Languedoc, & l’exemtion de cette province des droits

d’assise ou assignat, & autres : avec une Table alphabétique des noms des Capitouls dont les

élections  sont  contenues  dans  ce  volume.  A Toulouse :  chez  Guillaume-Louis  Colomyez :

Jerome Posuel, Germain de la Faille. Passage sur la Délivrance : tome 2 p 212-246.

1708

BnF : 8-LI31-234. Instruction sur l’origine de la procession solemnelle qui se fait à

Toulouse  le  17  de  May et  sur  les  dispositions  avec  lesquelles  il  faut  y  assister.  Par  un

ecclésiastique à un de ses amis, à Toulouse, Chez Gaspard Henault, Imprimeur, 1708, 19 p.

1730-1745

VAISSETE Joseph et DEVID Claude, Histoire générale de Languedoc. T. 5 /, avec des

notes & les pièces justificatives, composée sur les auteurs & les titres originaux, & enrichie

de divers monumens. Par deux religieux Bénédictins de la congrégation de S. Maur, Paris, J.

Vincent. pp. 217-225.

1759

Histoire de la ville de Toulouse, avec une notice des hommes illustres, une suite

chronologique et historique, des evêques et archevêques de cette ville, et une table générale

217



des Capitouls, depuis la réunion du comté de Toulouse à la Couronne, jusqu’à présent : par

Me J. Raynal, avocat au Parlement, A Toulouse, Aux dépens de Jean-François Forest… M.

DCC XIX. Avec approbation & privilege du Roi, 1759, pp. 230-241.

1762

BMT : MF 1428. Relation exacte et circonstanciée de la procession faite à Toulouse le 17 mai

1762. À l’occasion du vœu séculaire de ladite ville lors de l’expulsion des huguenots. Avec la

description  du  feu  d’artifice  tiré  le  même  jour,  les  autres  réjouissances,  &  un  abrégé

historique de la même ville, de l’imprimerie de Jean-Joseph Douladoure, rue de la porterie. M.

DCC. LXII. avec permission. 55 p.

BMT :  Fa  Br  D223.  Ode sur  St  Sernin,  à  Toulouse,  chez  Me J.  H.  Guillemette,  Avocat,

Imprimeur-Libraire, Juré de l’Université, vis-à-vis de l’Église St Rome, 1762. 15 p. Poème de

Carles Lancelot, avocat de Toulouse.

BMT : Br Bac 548. La Délivrance de la ville de Toulouse, ou attentat horrible commis par les

hérétiques  calvinistes,  contre  l’Église  de  Jésus-Christ  dans  la  ville  de  Toulouse,  l’année

1562…,  [suivi  par]  Estrenos  mignounos  de  17  del  mes  de  may,  cansous, Toulouse,  J.M.

Guillemette, 1762, in.-8, 24 p.

BUT1 : Res Pf Pl B 503. La Délivrance de la ville de Toulouse du dix-septième mai 1562. Ou

description des differents combats des catholiques contre le hérétiques, lors de leur entrée

dans cette ville ; détaillée avec l’ordre marqué dans les mémoires de ce temps ;… et à la

victoire remportée par les défenseurs de la vraie religion, Toulouse, J. Rayet, 1762, in.-8, 20 p.

BUT1 : Resp Pf pl A 0133. Vers au sujet de la procession centenaire de Toulouse, faite le lundi

17 Mai 1762. Par Monsieur Charles de Lancelot, avocat au Parlement. Toulouse, Jean-Henry

Guillemette, 1762. In-4°, 4 p.

Tolosana :  URL :  http://documents.univ-toulouse.fr/150NDG/PPN042765374.pdf.  Antiennes

et oraisons à l’usage de ceux qui auront la dévotion de visiter les sacrées reliques qui reposent

dans l’insigne église abbatiale Saint Sernin de Toulouse. Par la Confrérie des Corps-Saints, à

Toulouse, Chez Me. Jean-Henry Guillemette, 1762, 234 p.

1763

VOLTAIRE,  Traité de la tolérance, à l’occasion de la mort de Jean Calas, (édition

originale), 1763, 183 p.

1765

BMT : MF 1571. Histoire de la Délivrance de Toulouse arrivée le 17 mai 1562. Où l’on verra

la conjuration des huguenots contre les catholiques, leurs différens combats, la défaite des

218

http://documents.univ-toulouse.fr/150NDG/PPN042765374.pdf


huguenots et l’origine de la procession du 17 mai, le dénombrement des reliques de l’Église

Saint Sernin, le tout tiré des annales de ladite ville. Nouvelle édition faite sur l’imprimée de

Toulouse de 1762 chez Michel Sens libraire rue Saint Rome. Avec permission. Augmenté de

quelques notes, Amsterdam, Marc Michel Rey, 1765, in-8, 52 p.

1769

BESTERMAN Theodore,  Correspondance,  tome IX : Juillet 1767 – Septembre 1769,

Gallimard, 1986, p. 755. Lettre de l’abbé Audra à Voltaire, 1770.

VOLTAIRE, Histoire du Parlement de Paris, A Amsterdam : Chez Jean Jaques du Fay,

1769, 467 p.

1770

Gallica : URL :  http://gallica.bnf.fr/ark     :/12148/bpt6k6282493j/f1.image.langFR.  Recueil  de

plusieurs  pièces  d’éloquence  et  de  poésie  présentées  à  l’Académie  des  jeux  floraux,  A

Toulouse, chez Joseph Dalles, Imprimeur de l’Académie des Jeux Floraux, rue des Changes,

aux Arts & aux Sciences, 1770. Contenant différents éloges de Duranti.

ACADÉMIE DES JEUX FLORAUX,  Éloge  de  Jean-Étienne  Duranti,  premier  président  au

Parlement de Toulouse. Sujet proposé par l’Académie des jeux floraux, & qui a remporté le

prix, en 1770, Toulouse, 1770, p. 14.

BESTERMAN Theodore,  Correspondance, tome  X : Octobre  1769  –  Juin  1772,

Gallimard, 1986, p. 491. Lettre de Voltaire à D’Alembert au sujet de la mort de l’abbé Audra,

1770.

M. PONSARD, Éloge historique de Jean-Etienne Duranti, premier président au Parlement de

Toulouse. Sujet proposé par l’Académie des Jeux floraux pour l’année 1770. Toulouse, 1770,

44 p.

1771

BESTERMAN Theodore,  Correspondance,  tome XI : Juillet  1772 – Décembre 1774,

Gallimard, 1986, p. 896. Lettre de Voltaire à M. le compte de Rochefort datée de décembre

1771.

1771-1778

BMT : La B 66 (3). DE ROZOY Barnabé Farmian, Annales de la ville de Toulouse, A Paris : chez

la veuve Duchesne, 1771-1778, 5 vol.  Les pages 497 à 520 du troisième tome traitent de

l’histoire de la Délivrance.

1784

Gallica. URL : http://gallica.bnf.fr/ark     :/12148/bpt6k2066578/f1.image Mémoires secrets pour

219

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k2066578/f1.image
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6282493j/f1.image.langFR


servir à l’histoire de la République des Lettres en France, depuis MDCCLXII, ou Journal d’un

observateur, contenant les analyses des pièces de théâtre qui ont paru durant cet intervalle,

les relations des assemblées littéraires… T. 2. par L. Petit de Bachaumont, M.-F. Pidansat de

Mairobert et Moufle d’Angerville, 1784.

179 ?

BSHPF 2°1 882 Res : Relation fidellement extraite de M. de Thou & Lafaille, de la

guerre intestine entre les catholiques et les protestans, qui donna lieu a l’établissement de la

fête et de la procession du 17 mai, s.l., s.d., 24 p.

1790

Gallica : URL : http://visualiseur.bnf.fr/Visualiseur     ?

Destination=Gallica&O=NUMM-49530 Archives  parlementaires  de  1787  à  1860 ;  34-51.

Assemblée nationale constituante ([Reprod.]) impr. par ordre du Sénat et de la Chambre des

députés ; sous la dir.  de M. J. Mavidal,… et de M. E. Laurent, pp. 385 à 389 lecture du

rapport à propos de troubles de Toulouse et débats.

BnF : S88-16575,  Adresse au peuple du Languedoc et particulièrement à celui de Toulouse

écrite par un auteur anonyme, le 14 mai 1790. Le document argumente sur la suppression de

la fête de la Délivrance.

1791

BUT1 : RESP PF XX 125, PASQUIER Felix, Notes et réflexions d’un bourgeois de Toulouse au

début de la Révolution, d’après des lettres intimes, Toulouse, 1917. Retranscription de lettres

datant de 1789 à 1792. Page 55, petit passage sur la procession du 17 mai 1791.

1792

Gallica : URL :  http://gallica.bnf.fr/ark     :/12148/bpt6k51963m.  Délibération  du  conseil

général  de  la  commune  de  Toulouse  [Microforme] :  concernant  la  suppression  de  la

procession du 17 mai. Cette délibération de 23 pages est une des sources principale de mon

étude.  L’argumentaire  de  la  commune  pour  prohiber  la  fête  se  fait  en  deux  temps,

premièrement  avec  la  description,  édulcorée,  du  massacre,  puis  la  justification  de  la

suppression et la décision d’interdire la fête et tout ce qui s’y rapporte.

Gallica : URL : http://gallica.bnf.fr/ark     :/12148/bpt6k495590/f7.image.  Archives

parlementaires de 1787 à 1860 ; 34-51. Assemblée nationale législative. Série 1 / Tome 44 /

impr. par ordre du Sénat et de la Chambre des députés [Microfiches], p. 3 procès-verbal de

l’enregistrement de la délibération du 1er mai par l’Assemblée nationale.

1862

AD : 2V46, Organisation et police du culte. Sous série Fonds de la préfecture – police du

220

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k495590/f7.image
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k51963m
http://visualiseur.bnf.fr/Visualiseur?Destination=Gallica&O=NUMM-49530
http://visualiseur.bnf.fr/Visualiseur?Destination=Gallica&O=NUMM-49530


culte. Dossier spécial sur le jubilé commémoratif des événements de mai 1562, contenant la

semaine catholique n° 11 et n° 12 (11 mai, 18 mai 1862) ; le jubilé commémoratif du 17 mai

1562 ; le récit des évènements par les religieux bénédictins, préface de Voltaire, conclusion par

Henri Martin, Toulouse, 1862 ; l’Histoire véritable de la Délivrance de la ville de Toulouse,

Auguste Abadie libraire-éditeur, 1862 ; le petit manuel de prières pour le jubilé séculaire dans

l’insigne basilique Saint-Sernin, Emile Ratier, imprimeur-libraire, 1862 ; la lettre pastorale de

Mgr l’archevêque de Toulouse annonçant le jubilé séculaire, Emile Ratier, imprimeur-libraire,

1862 et les correspondances administratives et rapports (avril-août 1862).

BMT : Res D XIX 720. Recueil de pièces historiques relatives à l’histoire de la Délivrance,

Histoire de M.G. Bosquet. Histoire de la Délivrance de la ville de Toulouse. Description de la

possession  générale  de  Toulouse.  Lettres  patentes  et  arrêts  du  conseil  privé  donnés  par

Charles IX. Briefve narration de la sédition advenue en Tholose, 1562, Paris, Auguste Abadie,

1862, 199 p.

Gallica. URL : http://gallica.bnf.fr/ark     :/12148/bpt6k64615975.image.  « Histoire  des

événements qui se sont passés à Toulouse le 17 mai 1562. 1ere relation catholique ; 2e relation

protestante », Revue de Toulouse, 8e année, t. 16, 1862, p. 43-50.

Histoire  des  Saintes  Reliques  conservées  dans  la  basilique  Saint-Sernin,  Toulouse,  Chez

Cluzon libraire-éditeur, 1862, 35 p.

Jubilé séculaire de Toulouse, réponse à divers écrits touchant les événements qui se sont

passés à Toulouse en 1562, par un catholique, Toulouse, Delboy, Libraire-éditeur, 1862, 15 p.

Le massacre à Toulouse, Paris, Imprimerie de Dubuisson, 1862, 14 p.

SHPF,  Bulletin  de  la  Société  de  l’histoire  du  protestantisme  français,  Volume  11,  Paris,

Agence centrale de la Société, 1862, pp. 203-210.

1863

Gallica.  URL :  http://gallica.bnf.fr/ark     :/12148/bpt6k6462079t.image « Documents propres à

jeter  de nouvelles  lumières sur les  troubles qui  ont  éclaté  à  Toulouse en mai  1562 et  sur

l’histoire du protestantisme dans le Midi de la France »,  Revue de Toulouse, 9e année, t. 18,

1863, p. 325-331.

1962

BMT :  284  R.  La  réforme  à  Toulouse,  1562-1762,  catalogue  de  l’exposition  de  1962.

Toulouse, Musée des Augustins. Organisée sous le haut patronage du maire de Toulouse, par

Paul Ourliac, conseiller municipal délégué aux Archives, Bibliothèques et Musée et le pasteur

Paul Romane-Musculus, de l’Église réformée de Toulouse.

221

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6462079t.image
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k64615975.image


222



III. Sources iconographiques

Dernière catégorie de sources, les représentations iconographiques. Pour la plus part ce sont

des commandes des capitouls qui permettent de comprendre les modalités de la mise en image

de l’identité  capitulaire.  Nous  pouvons  remarquer  trois  thèmes  dans  ces  œuvres,  celui  de

Toulouse  la  Sainte  avec  la  mise  en  scène  de  la  destruction  de  l’hérésie,  celui  de  la

représentation des capitouls et enfin celui de la représentation de la procession du 17 mai.

Nous avons décidé de les classer de la même façon que les sources imprimées pour montrer le

développement de ces différents thèmes et leurs liens chronologiques.

1620  Louis XIII terrassant l’Hérésie, statue en marbre, (initialement prévue pour

décorer l’Arsenal de Toulouse cette œuvre a été détruite durant la Révolution ; seule reste la

tête), Artus Legoust, Musée des Beaux-arts de Toulouse.

1621 Portrait  des Capitouls nommés par arrêt du Parlement le 28 novembre 1622 ou  Le

Christ  en  croix  et  les  Capitouls  de  1622-1623,  huile  sur  toile,  Jean  Chalette,  Musée  des

Augustins, Toulouse.

1623 Louis XIII foulant la rébellion et l’hérésie, gravure de J.-E. Lasne d’après Jean Chalette.

1643 Louis XIV enfant, en saint Michel terrassant le dragon de l’hérésie, Jean Charette ou

Pader Hilaire, musée Paul Dupuy.

1662 Vierge à l’Enfant foulant aux pieds le démon de l’Hérésie, Gervais Drouet, Musée des

Augustins, Toulouse.

1683 Les  huguenots  chassés  de  Toulouse,  Raymond  Lafage,  plume  et  lavis,  Musée  Paul

Dupuy, Toulouse.

1700 La procession des corps saints, Jean II-Michel (vers 1700), huile sur toile, Musée des

Augustins, Toulouse.

1729 ? Expulsion  des  huguenots  de  Toulouse,  Antoine  Rivalz,  huile  sur  toile,  musée  des

Augustins, Toulouse.

1762 Décoration d’une des quatre faces du feu d’artifice de 1762, plume et lavis, Musée du

Vieux-Toulouse.

223



BIBLIOGRAPHIE

I. DICTIONNAIRES ET ENCYCLOPÉDIES

BÉLY Lucien,  Dictionnaire de l’Ancien Régime : royaume de France XVIe-XVIIIe  siècle, 3e

édition., Paris, Presses universitaires de France, 2010, 1384 p.

BURGUIÈRE André,  Dictionnaire des sciences historiques,  Paris, Presses Universitaires de

France, 1986, 693 p.

CENTRE NATIONAL DE RESSOURCES TEXTUELLES ET LEXICALES,  Dictionnaire en ligne.  URL :

http://www.cnrtl.fr/.

Dictionnaire  de  l’Académie  Française,  1ere édition,  1694 ;  4e édition,  1762 ;  5e édition,

1798 ; 6e édition, 1832-35 ; 8e édition, 1932-35.

FURET François et  OZOUF Mona,  Dictionnaire critique de la Révolution française. Tome 3

Institutions et création, Nouvelle édition, Paris, Flammarion, 2007, 349 p.

FURET François et  OZOUF Mona, Dictionnaire critique de la Révolution française. Tome 4.

Idées, Nouvelle édition, Paris, Flammarion, 2007, 544 p.

FURETIÈRE Antoine,  Dictionnaire universel, contenant généralement tous les mots françois

tant  vieux que modernes,  et  les termes de toutes les sciences & des arts… Recueilli  &

compilé par feu Messire Antoine Furetiere,… Nouvelle édition corrigée et augmentée. Tome

premier [-second], La Haye et Rotterdam, chez Arnout et Reinier Leers, 1694.

MOURRE Michel,  Dictionnaire encyclopédique d’Histoire, Larousse-Bordas, Paris, 1996, 5

vol.

SALIES Pierre,  Dictionnaire des rues de Toulouse :  voies publiques,  quartiers,  lieux-dits,

enseignes, organisation urbaine, Toulouse, Milan, 1989, 2 vol.

SGARD Jean,  GILOT Michel et  WEIL Françoise,  Dictionnaire des journalistes : 1600-1789,

Grenoble, Presses universitaires de Grenoble, 1976, 380 p.

LITTRÉ Émile. Dictionnaire de la langue française, Supplément. Paris, L. Hachette, 1878.

224

http://www.cnrtl.fr/


Version électronique créée par François Gannaz. http://www.littre.org.

SOBOUL Albert,  SURATTEAU Jean-René et  GENDRON François,  Dictionnaire historique de la

Révolution française, Paris, Presses universitaires de France, 2004, 1132 p.

VOVELLE Michel,  Les mots  de la  Révolution,  Toulouse,  Presses universitaires du Mirail,

2004, 125p.

II. GÉNÉRALITÉS ET MANUELS

1. HISTOIRE INTELLECTUELLE

BESSIRE François, MENANT Sylvain et COTONI Marie-Hélène, Traité sur la tolérance

de Voltaire, Paris, Ed. du temps (coll. « Lectures d’une œuvre »), 2000, 159 p.

BINOCHE Bertrand  et  LEMAÎTRE Alain  Jacques,  L’opinion  publique  dans  l’Europe  des

Lumières : stratégies et concepts, Paris, A. Colin, 2013, 252 p.

CARADONNA Jeremy, « Prendre part au siècle des Lumières. Le concours académique et la

culture intellectuelle au XVIIIe  siècle »,  Annales. Histoire, Sciences Sociales, 1 juin 2009,

64e année, no 3, p. 633-662.

CHALINE Olivier, Les parlements et les Lumières, Pessac, Maison des sciences de l’homme

d’Aquitaine, 2012, 323 p.

COLLOQUE LIBERTÉ DE CONSCIENCE, CONSCIENCE DES LIBERTÉS et COMITÉ DU BICENTENAIRE DE

L’ÉDIT DE TOLÉRANCE (eds.),  La  tolérance,  République  de  l’esprit :  actes  du  colloque

« Liberté de conscience, conscience des libertés », tenu à Toulouse du 26 au 28 novembre

1987, Paris, Les Bergers et les Mages diff. Librairie protestante, 1988, 253 p.

COTTRET Monique, Culture et politique dans la France des Lumières : 1715-1792, Paris, A.

Colin, 2002, 249 p.

FARGE Arlette,  Dire et mal dire : l’opinion publique au XVIIIe siècle, Paris, Éd. du Seuil,

1992, 310p.

INSTITUT DE RECHERCHES SUR LES CIVILISATIONS DE L’OCCIDENT MODERNE (ed.), La tolérance :

225

http://www.littre.org/


[actes  du]  XIIIe  colloque de l’Institut  de  recherches  sur  les  Civilisations  de  l’Occident

moderne [4 mars 1985], Paris, Presses de l’université de Paris-Sorbonne, 1986, 91 p.

2. HISTOIRE RELIGIEUSE

AMALVI Christian,  Mouvements religieux et  culturels  en France de 1800 à 1914,

Paris, Sedes, 2001, 192 p.

ASSOCIATION DES HISTORIENS MODERNISTES DES UNIVERSITÉS (ed.),  Société,  culture,  vie

religieuse  aux  XVIe  et  XVIIe  siècles :  actes  du  colloque  de  1995,  Paris,  Presses  de

l’Université de Paris-Sorbonne, 1995, 196 p.

BOISSON Didier et  DAUSSY Hugues,  Les protestants dans la France moderne, Paris, Belin,

2006, 351p.

BONZON Anne et VENARD Marc, La religion dans la France moderne : XVIe-XVIIIe siècle, 2e

édition, Paris, Hachette supérieur, 2008, 192 p.

CHOLVY Gérard et  HILAIRE Yves-Marie,  Histoire religieuse de la France. Tome 1 (1800-

1880), Toulouse, Privat, 2000, 287 p.

DELUMEAU Jean et  COTTRET Monique,  Le catholicisme entre Luther et Voltaire, 7e édition,

Paris, Presses universitaires de France, 2010, 494p.

LE GOFF Jacques,  RÉMOND René et  LEBRUN François,  Histoire de la  France religieuse :

XIVe-XVIIIe siècle, Paris, Seuil, 1988, 569 p.

VAN KLEY Dale Kenneth,  Les origines religieuses de la Révolution française : 1560-1791,

Nouvelle édition., Paris, Ed. du Seuil, 2006, 572 p.

3. HISTOIRE DES GUERRES DE RELIGION

DEBBAGI-BARANOVA Tatiana, À coups de libelles : une culture politique au temps des

guerres de religion, 1562-1598, Droz, Genève, 2012, 520 p.

226



DOYON Julie,  « Nicolas  Le  Roux,  1er  août  1589.  Un régicide  au  nom de  Dieu.

L’assassinat d’Henri III »,  Crime, Histoire & Sociétés / Crime, History & Societies, 1 avril

2008, vol. 12, no 1, p. 117-120. GARRISSON Janine, Protestants du Midi : 1559-1598, Privat,

Toulouse, 1991, 375 p.

KENZ El,  « Les massacres au temps des Guerres de Religion »,  Encyclopédie en

ligne  des  violences  de  masse, [en  ligne],  publié  le  4  janvier  2010.  URL :

http://www.massviolence.org/Les-massacres-au-temps-des-guerres-de-Religion.

LAMBIASE Marino,  « Nicolas  Le  Roux,  Les  Guerres  de  Religion  1559-1629 »,

Cahiers de recherches médiévales et humanistes. Journal of medieval and humanistic studies,

12 octobre 2010.

MELLET Paul-Alexis  et  FOA Jérémie,  Le  bruit  des  armes :  mises  en  formes  et

désinformations en Europe pendant les guerres de Religion, 1560-1610 actes du colloque

international, Tours, 5-7 novembre 2009, Paris, H. Champion, 2012, 430 p.

227

http://www.massviolence.org/Les-massacres-au-temps-des-guerres-de-Religion


4. HISTOIRE DE LA RÉVOLUTION FRANÇAISE ET DU SECOND EMPIRE

BREJON DE LAVERGNÉE Matthieu, « La Société de Saint-Vincent-de-Paul à Paris au

XIXe siècle (1833-1871). Prosopographie d’une élite catholique fervente. », Revue d’histoire

du XIXe siècle [En ligne], Thèses et HDR soutenues, mis en ligne le 09 janvier 2007, consulté

le 20 mai 2016. URL : http://rh19.revues.org/1186.

BIARD Michel et  VOVELLE Michel,  La Révolution française : une histoire toujours vivante,

Paris, CNRS Éditions, 2014, 446 p.

COLLOQUE INTERNATIONAL DE LEXICOLOGIE POLITIQUE et  EQUIPE 18E ET RÉVOLUTION,

Langages de la Revolution, 1770-1815 : actes du 4e Colloque international de lexicologie

politique, Paris, France, Klincksieck, 1995, 638 p.

MARTIN Jean-Clément, Nouvelle histoire de la Révolution française, Paris, Perrin, 2012, 636

p.

MORNET Daniel,  Les origines intellectuelles de la Révolution française : 1715-1787, Lyon,

la Manufacture, 1989, 631 p.

OZOUF Mona,  L’homme régénéré :  essais  sur  la  Révolution  française,  Paris,  Gallimard,

1989, 239 p.

PLESSIS Alain,  Nouvelle histoire de la France contemporaine : 1852-1871, Tome 9,

De la fête impériale au mur des fédérés : 1852-1871, Edition revue et mise à jour., Paris,

1976, 254 p.

RÉMOND René,  La  vie  politique  en  France  depuis  1789.  Tome  2.  1848-1879,

Nouvelle édition revue et mise à jour., Paris, Pocket, 2005, 412 p.

TACKETT Timothy,  La  Révolution,  l’Église,  la  France :  le  serment  de  1791,  Paris,  les

Éditions du Cerf, 1986, 485 p.

TACKETT Timothy,  Par la volonté du peuple : comment les députés de 1789 sont devenus

révolutionnaires, Paris, A. Michel, 1997, 360 p.

TRIOMPHE Pierre,  « Les  sorties  de  la  « Terreur  blanche »  dans  le  Midi », Revue

d’histoire du XIXe siècle [En ligne], 49 | 2014, mis en ligne le 01 décembre 2014, consulté le

228

http://rh19.revues.org/1186


01 mai 2016. URL : http://rh19.revues.org/4745.

VOVELLE Michel,  La mentalité  révolutionnaire :  société  et  mentalités  sous  la  révolution

française, Paris, Éd. Sociales, 1985, 290 p.

VOVELLE Michel, Piété baroque et déchristianisation en Provence au XVIIIe siècle, Éd. du

CTHS, Paris, 1997, 348 p.

VOVELLE Michel, Les Métamorphoses de la fête en Provence de 1750 à 1820, Paris, Aubier

Flammarion, 1976, 300 p.

I. HISTOIRE, MÉMOIRE ET OUBLI

AÏN Joyce et  CYRULNIK Boris,  Réminiscences :  entre mémoire et  oubli,  Toulouse,

Érès, 2010, 229 p.

AUGUSTIN,  BOCHET Isabelle,  MADEC Goulven et  COMBÈS Gustave (eds.),  La cité de

Dieu – Saint-Augustin, Paris, Institut d’études augustiniennes, 1993, 636 p.

BENEDICT Philip,  DAUSSY Hugues  et  LÉCHOT Pierre-Olivier,  L’identité  huguenote :  faire

mémoire et écrire l’histoire, XVIe-XXIe siècle, Genève, Droz, 2014, 660 p.

BERCHTOLD Jacques et FRAGONARD Marie-Madeleine, La mémoire des Guerres de Religion :

la concurrence des genres historiques, XVIe-XVIIIe siècles, actes du colloque international

de Paris, 15-16 novembre 2002, Genève, Droz, 2007, 376 p.

BERCHTOLD Jacques et FRAGONARD Marie-Madeleine, La mémoire des Guerres de Religion

(II) : enjeux religieux, enjeux politiques (1760-1830), Genève, Droz, 2009, 392 p.

BONNIOL Jean-Luc et CRIVELLO Maryline (dir.), Façonner le passé. Représentations

et  cultures  de l’histoire (XVIe-XXIe siècle),  Aix-en-Provence,  Presses de l’Université  de

Provence, 2004, pp. 263-284.

CANDAU Jean, Anthropologie de la mémoire, Paris, Arland Colin, 2005, 201 p.

CANDAU Joël, Mémoire et identité, Paris, Presses universitaires de France, 1998, 225 p.

CASTRA Michel, « expertise », in PAUGAM Serge (dir.), Les 100 mots de la sociologie,

229

http://rh19.revues.org/4745


(coll. Que Sais-Je ?), Presses universitaires de France, Paris, 2010, pp. 72-73.

CHARREYRON Gilles,  Politique et religion : protestants et catholiques de la Haute-

Loire,  Clermont-Ferrand,  Institut  d’études du Massif central , Nonette : Éd. Créer,  1990,

295 p.

DUBIEF Henri et  POUJOL Jacques,  La France protestante : histoire et lieux de  mémoire, 3e

édition revue et complétée., Paris, Les Éd. la Cause, 2005, 454 p.

GIMARET Antoinette,  « De l’usage de la  mémoire  en temps de  troubles :  les  Guerres  de

Religion  vues  par  les  XVIIe  et  XVIIIème  siècles,  entre  tensions  politiques,  clivages

dogmatiques et Histoire nationale », Acta Fabula, vol. 11, n° 4, Essais critiques, Avril 2010.

URL : http://www.fabula.org/revue/document5624.php.

HALBWACHS Maurice,  La mémoire collective, Nouvelle édition revue et augmentée., Paris,

Albin Michel, 1997, 295 p.

IOGNA-PRAT Dominique,  « Maurice  Halbwachs  ou  la  mnémotopie »,  Annales.  Histoire,

Sciences Sociales, 1 septembre 2011, vol. 66, no 3, p. 821-837.

JONES-DAVIES Marie-Thérèse (dir.), Mémoire et oubli au temps de la Renaissance : actes du

colloque de Paris, 8-9 décembre 2000 et 9-10 mars 2001, Paris, H. Champion, 2002, 206 p.

JOUTARD Philippe,  La légende des Camisards : une sensibilité au passé, Paris, Gallimard,

1977, 439 p.

JOUTARD Philippe,  « Mémoire  collective »  dans  Dictionnaire  des  sciences  historiques,

Presses Universitaire de France, Paris, 1986, p. 447-449.

JOUTARD Philippe,  Histoire et mémoires, conflits et alliance,  Paris, La Découverte, 2013,

341 p.

LE GOFF Jacques, Histoire et mémoire, Paris, Gallimard, 1988, 409 p.

LORAUX Nicole, La cité divisée : l’oubli dans la mémoire d’Athènes, Paris, Payot & Rivages,

2005, 348 p.

NOËL Patrick-Michel, « Entre histoire de la mémoire et mémoire de l’histoire : esquisse de

la  réponse  épistémo-logique  des  historiens  au  défi  mémoriel  en  France »,  Conserveries

mémorielles. Revue transdisciplinaire de jeunes chercheurs, 15 avril 2011, no9.

230

http://www.fabula.org/revue/document5624.php


NORA Pierre et CHANDERNAGOR Françoise, Liberté pour l’histoire, Paris, CNRS Éd, 2008, 58

p.

NORA Pierre, Les lieux de mémoire, Nouv. éd., Paris, Gallimard, 1997, 4751 p.

PESCHANSKI Denis et  CYRULNIK Boris,  Mémoire et traumatisme : l’individu et la fabrique

des grands récits, Paris, INA, 2012, 77 p.

RICŒUR Paul, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, Éd. du Seuil, 2003, 689 p.

SOTTOCASA Valérie,  Mémoires affrontées : protestants et catholiques face à la Révolution

dans les montagnes du Languedoc, Presses universitaires de Rennes Réseau des universités

de l’Ouest atlantique, Rennes, 2004, 409 p.

TODOROV Tzvetan, Les abus de la mémoire, Paris, Arléa, 1998, 60 p.

YARDENI Myriam, Repenser l’histoire : aspects de l’historiographie huguenote des Guerres

de Religion à la Révolution française, Paris, H. Champion, 2000, 220 p.

231



II. IDENTITÉ URBAINE, FÊTES ET COMMÉMORATIONS

AGOSTINO Marc, CADILHON Francois et LOUPÈS Philippe, Fastes et cérémonies : l’expression

de la vie religieuse, XVIe-XXe siècles, Pessac, Presses Univ de Bordeaux, 2003, 257 p.

ASSOCIATION DES ARCHIVISTES FRANÇAIS, « Commémorer »,  La Gazette des archives, 2014,

vol. 236.

CABANTOUS Alain et  DELEBARRE Michel,  Mythologies urbaines : les villes entre histoire et

imaginaire, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2004, 294 p.

CAZENEUVE Jean, Sociologie du rite, Paris, PUF, 1971, 334 p.

CENTRE DE RECHERCHE HISTOIRE SOCIALE ET CULTURELLE DE L’OCCIDENT,  XIIE-XVIIIE

SIÈCLE (ed.),  Identités,  appartenances,  revendications  identitaires :  XVIe-XVIIIe  siècles,

Paris, Nolin, 2005, 414 p.

CHARTIER Roger,  CHAUSSINAND-NOGARET Guy,  NEVEUX Hugues,  ROY LADURIE Emmanuel

LE et  QUILLIET Bernard,  La ville des temps modernes, Édition revue et complétée, Paris,

Éditions du Seuil, 1998, 654 p.

CHEVALIER Bernard,  Les bonnes villes de France du XIVe au XVIe siècle,  Paris, Aubier-

Montaigne, 1982, 345 p.

COLLOMB Gérard et  JOLIVET Marie-José,  Histoires, identités et logiques ethniques :

Amérindiens,  Créoles  et  Noirs  marrons  en  Guyane,  Paris,  Ed.  du  Comité  des  travaux

historiques et scientifiques, 2008, 221p.

COTTRET Bernard  et  HENNETON Lauric,  Du  bon  usage  des  commémorations :  histoire,

mémoire et identité, XVIe-XXIe siècle, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2010, 231

p.

DENIS Vincent,  Une histoire  de  l’identité :  France,  1715-1815,  Champ  Vallon,  Seyssel,

2008, 462 p.

DOMPNIER Bernard,  Les  cérémonies  extraordinaires  du  catholicisme baroque,  Clermont-

Ferrand, Presses universitaires Blaise-Pascal, 2009, 604 p.

ÉRIC Durot, « Denise Turrel,  Le Blanc de France. La construction des signes identitaires

232



pendant les guerres de Religion (1562-1629) », Histoire, économie et société, 2006, vol. 25,

no 3, p. 441-442.

GUYARD Nicolas, « La procession,  la relique et  la ville :  enjeux de recherche et

cadres  conceptuels »,  dans  Hypotheses [en  ligne].  Mis  en  ligne  le  16/01/2015.  URL :

http://reliques.hypotheses.org/121

GUYARD Nicolas, « La relique et l’émotion : nouvelles approches sociologiques. »,

dans  Hypotheses [en  ligne].  Mis  en  ligne  le  13/02/2015.  URL :

http://reliques.hypotheses.org/128

ISAMBERT François-André,  Le sens du sacré : fête et religion populaire, Paris, les Éd. de

Minuit, 1982, 314 p.

JACQUOT Jean (dir.),  Les fêtes de la Renaissance, Paris, Éditions du Centre national

de la recherche scientifique, 1975, 661 p.

JACQUOT Jean  (dir.),  Les  fêtes  de  la  Renaissance :  IIe  Congrès  de  l’Association

internationale  des  historiens  de  la  Renaissance  (2e  section),  Bruxelles,  Anvers,  Gand,

Liège, 2-7 septembre 1957, Paris, Éd. du Centre national de la recherche scientifique, 1960,

518 p.

JACQUOT Jean  (dir.),  Les  Fêtes  de  la  Renaissance :  journées  internationales  d’études,

Abbaye  de  Royaumont,  8  –  13  juillet  1955,  Paris,  Éditions  du  Centre  national  de  la

recherche scientifique, 1956, 492 p.

JOLIVET Marie-José et  REY-HULMAN Diana,  Jeux d’identités : études comparatives à partir

de la Caraïbe, Paris, L’Harmattan, 1993, 413 p.

JOLIVET Marie-José, « la construction d’une mémoire historique à la Martinique : du

schœlchérisme au marronisme », in cahiers d’études africaines, vol. 27, n°107-108, 1987, pp.

287-309

LIGNEREUX Yann, Lyon et le roi : de la « bonne ville » à l’absolutisme municipal 1594-1654,

Champ Vallon, Seyssel, 2003, 846 p.

MAZZELLA Sylvie,  « La  ville-mémoire »,  Enquête,  [En  ligne],  4,  1996.  Mis  en  ligne  le

29/09/2008. URL : http://enquete.revues.org/883.

233

http://enquete.revues.org/883
http://reliques.hypotheses.org/128
http://reliques.hypotheses.org/121


MICHEL Johann et  BONNIOL Jean-Luc, Devenir descendant d’esclave : enquête sur

les régimes mémoriels, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2015, 304 p.

MOUYSSET Sylvie,  Le pouvoir  dans la  bonne ville :  les  consuls  de Rodez sous l’Ancien

régime, Société des lettres, sciences et arts de l’Aveyron CNRS, Université de Toulouse-Le

Mirail, Rodez Toulouse, 2000, 645 p.

MUCCHIELLI Alex, L’identité, 8e édition mise à jour., Paris, Presses universitaires de

France, coll. « Que sais-je ? », 2011, 127 p.

OZOUF Mona, La fête révolutionnaire : 1789-1799, Paris, Gallimard, 1988, 474 p.

OZOUF Mona,  « Peut-on  commémorer  la  Révolution  française ? »,  1789.  La

Commémoration, Paris Gallimard, 1999, p. 9-33.

RAMOND Charles, « Le retour des sentiments moraux dans la théorie de la reconnaissance

(de la « grammaire morale des conflits sociaux » à la grammaire des sentiments moraux) »,

Indice, Revista Electrônica de Filosofia, 2011, vol. 3, p. pp. 1-26.

RAYNAUD Philippe, « La commémoration : illusion ou artifice ? »,  Le Débat, janvier 1994,

vol. n°78, p. 99-110.

STAROBINSKI Jean, L’Invention de la liberté, 1700-1789, « La fête iconoclaste », éd.

Skira,, 1964, 392 p.

STRONG Roy et  COCQUIO Bruno,  Les fêtes de la  Renaissance (1450-1650) :  essai  art  et

pouvoir, Arles, Solin, 1991, 381 p.

VAUCHEZ André, La religion civique à l’époque médiévale et moderne (chrétienté et islam) :

actes du colloque, Nanterre, 21-23 juin 1993, Rome, École française de Rome, 1995, 571 p.

WITTORSKI Ricard, « La notion d’identité collective », Mokhtar KADDOURI, Corinne

LESPESSAILLES,  Madeleine  MAILLEBOUIS,  Maria  VASCONCELLOS (eds),  dans  La  question

identitaire dans le travail et la formation : contributions de la recherche, état des pratiques

et étude bibliographique, Paris, L’Harmattan, 2008, pp. 195-213.

WUNENBURGER Jean-Jacques,  « Anthropologie culturelle  du sacré » dans  Le sacré,  Paris,

PUF (coll. « Que sais-je ? »), 2009, p. 44-58.

YARDENI Myriam, « Histoires de villes, histoires de provinces et naissance d’une identité

française au XVIe siècle », Journal des savants, 1993, vol. 1, no 1, p. 111-134.

234



III. HISTOIRE DE TOULOUSE

1. GÉNÉRALITÉS

ECLACHE Michèle,  PELIGRY Christian,  PENET Jean  (dir.),  Images  et  fastes  des

capitouls à Toulouse, Toulouse, 1990, 185 p.

FRÊCHE Georges, Toulouse et la région Midi-Pyrénées au siècle des Lumières : vers 1670-

1789, Éditions Cujas, Paris, 1974, 982 p.

GODECHOT Jacques,  La Révolution  française  dans  le  Midi  toulousain,  Toulouse,  Privat,

1986, 320 p.

NELIDOFF Philippe,  La municipalité  de  Toulouse  au  début  de  la  Révolution,  Presses  de

l’Université des sciences sociales de Toulouse, Toulouse, 1996, 291 p.

PAULHET Jean-Claude, « Les parlementaires toulousains à la fin du dix-septième siècle »,

Annales  du  Midi :  revue  archéologique,  historique  et  philologique  de  la  France

méridionale, 1964, vol. 76, no 67, p. 189-204.

PÉGUILHAN DE LARBOUST Philippe,  Les magistrats du Parlement de Toulouse à la fin de

l’Ancien Régime (1775-1790), Toulouse, 1965, 336 p.

PERNY Marie, « Les Annales manuscrites de la ville de Toulouse », Histoire urbaine, février

2010, no 28, p. 45-64.

URL : www.cairn.info/revue  -  histoire  -  urbaine  -  2010  -  2012  -  page  -  45.htm

RAMET Henri, Histoire de Toulouse, Cressé, Éd. des régionalismes, 2011, 315 p.

RAMET Henri, Le Capitole et le Parlement de Toulouse, Monein, Pyremonde/Princi Negue,

2008, 165 p.

Site officiel de l’hôpital La Grave, histoire de l’hôpital. URL : http://www.chu-toulouse.fr/-

histoire-de-la-grave-

TAILLEFER Michel (dir.), Nouvelle histoire de Toulouse, Toulouse, Privat, 2002, 383 p.

235

http://www.chu-toulouse.fr/-histoire-de-la-grave-
http://www.chu-toulouse.fr/-histoire-de-la-grave-


TAILLEFER Michel, Vivre à Toulouse sous l’Ancien régime, Paris, Perrin, 2000, 424 p.

WOLFF Philippe, Histoire de Toulouse, Toulouse, Univers de France, 1994, 552 p.

2. HISTOIRE INTELLECTUELLE

ACADÉMIE DES JEUX FLORAUX,  BIBLIOTHÈQUE INTERUNIVERSITAIRE et  MIDI-PYRÉNÉES (eds.),

Poésie  sur  Toulouse :  tradition  et  ruptures  colloque du 26 avril  1983 [et]  exposition à

Toulouse du 23 avril au 3 mai 1983, Toulouse, Bibliothèque interuniversitaire, 1984, 68 p.

BIEN David D., L’affaire Calas, Eché., Toulouse, 1987, 220 p.

BRENAC Madeleine, « Toulouse, centre de lutte contre le protestantisme au XVIIe siècle »,

Annales  du  Midi :  revue  archéologique,  historique  et  philologique  de  la  France

méridionale, 1965, vol. 77, no 71, p. 31-45.

CAU Christian, SALA-MOLINS Louis et  VIDAL-NAQUET Pierre, Témoignages toulousains sur

les droits de l’homme, Toulouse, Ensemble les droits de l’homme, 1988, 51 p.

CUBERO José-Ramón, L’affaire Calas : Voltaire contre Toulouse, Paris, Perrin, 1993, 331p.

DUTIL Léon, « Philosophie ou religion : Loménie de Brienne, Archevêque de Toulouse »,

Annales  du  Midi :  revue  archéologique,  historique  et  philologique  de  la  France

méridionale, 1948, vol. 61, no 1, p. 33-70.

GARRISSON Janine, L’affaire Calas : miroir des passions françaises, Paris, Fayard, 2004, 262

p.

GODECHOT Jacques  et  TOLLON Bruno,  Ombres  et  lumières  sur  Toulouse :  1715-1789,

Toulouse, Privat, s.d., 52 p.

REGUS Pascal  mem.  de  maîtrise  sous  dir.  de  TAILLEFER Michel,  Germain  de  Lafaille :

1616 ?-1711 historien, capitoul et syndic de Toulouse, Université de Toulouse-Le Mirail,

UFR Histoire, histoire de l’art et arts plastiques, 1999, 372 p.

ROSSONI David mem. de maîtrise  sous dir.  de  TAILLEFER Michel,  L’histoire de Toulouse

236



présentée par des historiens locaux du XVIIIe  siècle,  Université  de Toulouse-Le Mirail,

UFR Histoire, histoire de l’art et arts plastiques, 1993, 178 p.

TAILLEFER Michel,  Études  sur  la  sociabilité  à  Toulouse  et  dans  le  Midi  toulousain  de

l’Ancien Régime à la Révolution, Toulouse, France, Presses universitaires du Mirail, impr.

2014, 2014, 524 p.

TAILLEFER Michel,  La  Franc-maçonnerie  toulousaine  sous  l’Ancien  régime  et  la

Révolution : 1741-1799, Paris, E.N.S.B C.T.H.S., 1984, 312 p.

TAILLEFER Michel,  Une  académie  interprète  des  Lumières :  l’Académie  des  sciences,

inscriptions et belles-lettres de Toulouse au XVIIIe siècle, Paris, Éd. du C.N.R.S, 1984, 323

p.

3. HISTOIRE RELIGIEUSE ET FÊTES

BARRE Michel, dir.  par  GODECHOT Jacques,  Les fêtes révolutionnaires à Toulouse (1789-

1800), Association des publications de l’Université de Toulouse-Le Mirail, Toulouse, 1976,

451 p.

BRENAC Madeleine, « Toulouse, centre de lutte contre le protestantisme au XVIIe siècle »,

Annales  du  Midi :  revue  archéologique,  historique  et  philologique  de  la  France

méridionale, 1965, vol. 77, no 71, p. 31-45.

CASSAN Michel, dir. par BENNASSAR Bartolomé, La fête à Toulouse à l’époque moderne : De

la  fin  du  XVIe  siècle  à  la  Révolution,  Association  des  publications  de  l’Université  de

Toulouse-Le Mirail, Toulouse, 1980, 328 p.

DAVIES Joan,  « Persecution  and  Protestantism :  Toulouse,  1562–1575 »,  The  Historical

Journal, mars 1979, vol. 22, no 01, p. 31-51.

DEBUICHE Colin,  « Triomphes  royaux  dans  les  Entrées  toulousaines  des  XVIe et  XVIIe

siècles »,  Les Cahiers de Framespa. Nouveaux champs de l’histoire sociale, 23 novembre

2012, no 11.

FANTUZZO Frédérique,  SAINT-MARTIN Catherine, « La confrérie des Corps-Saints de Saint-

237



Sernin de Toulouse au XVe siècle. » dans Annales du Midi : revue archéologique, historique

et philologique de la France méridionale, Tome 111, n°226, 1999. pp. 155-167.

FOURNIER Priscille,  « Un couvent  méconnu :  les Dames chanoinesses de Saint-Sernin de

Toulouse », Annales du Midi : revue archéologique, historique et philologique de la France

méridionale, 1999, Tome 111, no 226, p. 199-216.

JULIEN Pascal, D’ors et de prières : art et dévotions à Saint-Sernin de Toulouse XVIe-XVIIIe

siècles, Aix-en-Provence, Publications de l’Université de Provence, 2004, 427 p.

MEYER Jean-Claude, dir. par GODECHOT Jacques, La vie religieuse en Haute-Garonne sous

la  Révolution :  1789-1801,  Association  des  publications  de  l’Université  de  Toulouse-Le

Mirail, Toulouse, 1982, 621 p.

MARTINAZZO Estelle,  La Réforme catholique dans le diocèse de Toulouse (1590-

1710), thèse  de  doctorat  sous  la  direction  de  Serge  BRUNET,  Histoire,  Université  Paul

Valéry-Montpellier III, 2012, 719 p.

MORARD Martin, « Toulouse, Saint-Sernin, Confrérie des corps saints », dans CNRS, Paris,

IRHT, 2013 (Ædilis, Sites de programmes scientifiques). Mis en ligne le 08/08/2013. URL :

http://www.libraria.fr/fr/BMF/possesseurs/toulouse-saint-sernin-confrérie-des-corps-saints

PERNY Marie mem. de maîtrise sous dir. de TAILLEFER Michel et MOUYSSET Sylvie, La Ville-

Spectacle  sous  l’Ancien  Régime :  l’exemple  de  Toulouse  (1562-1808),  Université  de

Toulouse-Le Mirail, UFR Histoire, histoire de l’art et arts plastiques, 2004, 230 p

SCHNEIDER Robert A., The ceremonial city : Toulouse observed 1738-1780, Princeton (N. J.),

Princeton University press, 1995, 202 p.

SCHNEIDER Robert Alan,  Public life in Toulouse, 1463-1789 : from municipal republic to

cosmopolitan city, Ithaca London, Cornell university press, 1989, 395 p.

SOURIAC Pierre-Jean,  Une guerre civile : affrontements religieux et militaires dans le Midi

toulousain, 1562-1596, Champ Vallon, Seyssel, 2008, 441 p.

SOURIAC Pierre-Jean,  « Guerres  religieuses,  histoire  et  expiation :  autour  de  l’émeute

toulousaine de mai 1562 », Chrétiens et sociétés. XVIe-XXIe siècles,  [En ligne], 20 | 2013,

mis en ligne le 11 juillet 2014. URL : http://chretienssocietes.revues.org/3536

WEMYSS Alice,  « Les  protestants  du  Midi  pendant  la  Révolution.  À  propos  d’un  livre

238

http://www.libraria.fr/fr/BMF/possesseurs/toulouse-saint-sernin-confr%C3%A9rie-des-corps-saints


récent »,  Annales du Midi : revue archéologique, historique et philologique de la France

méridionale, 1957, vol. 69, no 40, p. 307-322.

239



ANNEXES

ANNEXE I

29  avril  1762  Ordonnance  de  messieurs  les  capitouls  concernant  le  vœu  séculaire  de  la

délivrance de la ville. AMT, BB 160, p. 309-314.

Sur les réquisitions faittes par Me de Pijon, advocat du Roy en la ville et sénéchaussée, qui dit que
la ville de Toulouse est célèbre dans toute l’Europe par son zelle pour la foy et par les grands saintz
dont elle révère les reliques ; cette heureuse ville selon les parolles d’un autheur distingué toute
catholique, semblable à celle dont le saint Esprit fait l’éloge, est comme le lys entre les épines  ;
mais sy jamais elle a dû faire éclater son zèle pour notre sainte religion, ce fut dans le seisième
siècle ;  personne  n’ignore  que  dans  ce  temps  malheureux  les  calvinistes  armés  par  l’esprit  de
révolte  se  rendirent  maîtres  des  principalles  places  du royaume ;  et  profitant  de la  trahison de
quelques habitants infectés du venin de leur hérésie, ils se saisirent en 1562 d’une grande partie de
cette  ville ;  ils  étoint  sur  le  point  de  s’en  emparer  lorsque  le  ciel  veilla  spéciallement  à  sa
conservation ; les hérétiques en furent entièrement chassés et les supplices rigoureux qu’on fit subir
à la plus grande partie consomèrent la peine quy étoit due à leur conjuration et à leur perfidie  ; cet
heureux événement qui maintint la religion catholique, quy fit succéder la paix et l’allégresse aux
horreurs des combatz et aux plus vives allarmes arriva le 17 may, jour de gloire et de triomphe où le
trésor des grâces célestes fut répandu sur cette ville d’une manière toute particulière ; une marque
sy éclatante de faveur et de protection exigeoit les témoignages de la plus vive reconnoissance ; nos
pères qui portoint au fonds de leur cœur un bienfait sy signalé, voulant éterniser leurs homages,
établirent qu’il seroit fait tous les ans le 17 may une procession générale en action de grâce de leur
heureuse délivrance ; ils demandèrent au saint Père une bulle portant concession d’un jubillé pour le
douse et dix-sept may de chaque année à perpétuité aux églises de Saint-Estienne et de St-Sernin, ce
quy leur fut accordé par le pape Pie IV en 1564 ; vos prédécesseurs quy étoint en place l’année
séculaire de cet événement redoublèrent leurs vœux et la ville donna à cette occasion des marques
plus particulières de son amour pour la religion ; comme vous avés le bonheur de vous trouver dans
la même circonstance, vous devés suivre cet exemple ; la gloire de Dieu, l’édification des fidelles et
votre zelle réclament l’observation de cette pieuse coutume ; c’est un tribut extraordinaire qui est dû
aux faveurs infinies dont la divine providence combla cette ville en luy donnant des forces pour
repousser les hérétiques ; les mesures que vous avés prises jusqu’icy à ce sujet et la bulle que vous
venés  d’obtenir  de  notre  saint  Père  le  pape  sont  les  garans  de  vos  pieuses  intentions  pour
rennouveller aux actions des grâces et donner à la fette toute la célébrité possible, et afin de ne rien
négliger  dans l’exécution de votre glorieux dessein,  vous avés mandé les maîtres  des  corps  de
mettier qui doivent se trouver à la procession pour porter ou accompaigner les pavillons et corps
saints ; vous leur avés assigné le rang et la forme en laquelle ils doivent y assister ; mais attendu
qu’il ne vous reste qu’à régler la police extérieure confiée à votre sagesse et à votre diligence, vous
les portés à tous les besoins et  vous nous prevenés ;  mettés  le citoyen et  l’étranger en sûreté ;
gardés-les  des  vices  et  des  dangers de  la  multitude ;  prevenés  les  dissentions  de  la  vanité ;  la
cérémonie demande par elle même la propreté et l’ornement ; c’est pourquoy nous vous requérons
d’y pourvoir.

de Pijon, avocat du Roy

ce 29e avril 1762.

Nous  capitouls,  ayant  égard  auxdites  réquisitions,  convaincus  d’ailleurs  que  le  temps  de  notre
administration  ne  sçauroit  être  marqué  par  un  événement  plus  cher  à  nos  concitoyens  et  plus
glorieux pour nous, empressés de rennouveller les vœux de nos prédécesseurs et de remercier l’être
suprême  d’une  manière  particulière  de  la  faveur  insigne  qu’il  fit  à  la  ville  en  la  délivrant  de
l’hérésie, nous avons résolu de célébrer l’année séculaire de cette délivrance avec une solemnité
extraordinaire qui, en rappellant  le souvenir des grâces que le ciel  versa sur nos pères,  serve à

240



ralumer la reconnoissance et la piété dans tous les cœurs ; ainsy nous faisons sçavoir à toutes sortes
de personnes que le 17 du mois de may prochain se faira la procession générale et séculaire de la
délivrance de la ville ; affin qu’elle soit plus solemnelle, nous avons cru qu’il convenoit que toutes
les reliques quy sont dans l’église de Saint-Sernin fussent exposées à la vénération publique, et nous
avons ordonné que les pavillons seroint portés et accompaignés par les bayles et députés de tous les
corps des arts et mettiers de cette ville, suivant le rang, l’ordre et la forme qui sera par nous réglé
dans notre présente ordonance ; nous exhortons tous les citoyens à se souvenir du bienfait signalé,
dont la mémoire sera célébrée dans ce grand jour, et à l’exalter en (mot rayé : célébrant) s’animant
mutuellement par l’ardeur d’une dévotion commune ; sy nous faisons tous nos effortz pour relever
le brillant de cette fette, ce n’est point pour exciter la curiosité, mais pour ranimer la piété et la
reconnoissance ; c’est dans cet esprit que nous avons sollicité auprès de notre saint Père le pape une
indulgence de huit jours en forme de jubillé quy comancera le 16 may et finira le 23 ; c’est aussy
sur ce motif et autres quy émanent d’un esprit vraiment pénétré, que pour concilier à une action de
grâces sy juste et sy solemnelle toute la decense et la dignité quy lui conviennent ; nous ordonnons
ce quy suit :

1°. Ceux dont les maisons aboutissent sur les rues où la procession passera pourvoiront à ce qu’elles
soint netoyées et pavées sy besoin est sous peine de cent livres d’amande.

2°. Le jour de la procession, ils fairont tapisser le devant de leurs maisons le plus honnorablement
qu’il se pourra, leur deffendant expressément d’employer à cet effet des bandes d’étoffe ou autres
marchandises sous même peine.

3°.  Enjoignons  à  tous  les  habitants  de  faire  de  feux  de  joye  devant  leurs  maisons  et  des
illuminations à toutes leurs fenetres led[it] jour à l’entrée de la nuit.

4°.  Deffendons à tous marchands, artisans et autres de tenir leurs boutiques ouvertes, ny de rien
vendre ny achetter durant ce jour, moins encore de tenir aucune sorte des marchés à la place royale,
à la Pierre ou ailleurs sous peine de cent livres d’amande.

5°. Les portiers de la ville tiendront le susdit jour les portes de la ville fermées et ne laisseront que
les guichets ouverts avec deffenses de laisser entrer aucunes charrettes sous quelque prétexte que ce
soit, sous même peine que dessus et de destitution de leurs emplois.

6°.  Il  est enjoint à tous les bayles et maîtres de différents corps des arts et mettier quy ont été
mandés, de porter le 16 de ce mois après midy leurs pavillons garnis le plus magnifiquement que
faire se pourra dans l’église abbatialle Saint-Sernin.

7°. Leur enjoignons sous la même peine de cent livres d’amande et autre arbitraire de se rendre le
lendemain dix-sept, a sept heures du matin, dans lad[ite] église pour marcher à laditte procession,
porter et accompaigner les pavillons, suivant l’ordre, le rang et la forme quy leur est prescrit dans
l’article suivant.

8°.  En sortant de l’église Saint-Sernin, marchera le premier pavillon dans lequel sera la tête du
glorieux martir saint Sernin, premier évêque de Toulouse,  lequel sera porté par les savetiers au
nombre de douse, dont quatre vêtus de blanc porteront le pavillon et les huit autres porteront quatre
grands flambaux de cire blanche et quatre cierges autour du pavillon, lequel sera accompaigné par
les pères Minimes ; le même ordre sera observé à l’égard de tous les articles suivans.

Un coffre d’ivoire remply d’ossements des saintz innocens, porté par les recouvreurs et pageleurs.

L’image Notre-Dame dans laquelle il y a une partie de sa robbe [portée] par les rhabilleurs.

La pierre saint Estienne, premier martir, [portée] par les fourniers, tonelliers et paveurs.

La teste de saint Honest, disciple de saint Sernin, [portée] par les tourneurs et cordiers.

La tête de saint Papoul, martir, [portée] par les charrons et bambocheurs.

Le corps dudit saint [porté] par les bourrelliers, bastiers, cartiers et bridiers.

La tête de saint Asiscle, martir, [portée] par les chevrotiers, bouchers et égorgeurs de cochons.

241



La tête de sainte Victoire, martire, [portée] par les ferblanquiers et repetiers.

Les corps de saint Asiscle et sainte Victoire,  martirs,  [portés]  par les tisserands,  les fillatiers et
pourvoyeurs.

La tête de sainte Suzanne de Babylonne [portée] par les charpentiers.

Le corps de lad[ite] sainte [porté] par les maçons et tailleurs de pierre.

La tête de saint Silve, évêque de Toulouse, [portée] par les faiseurs de bas et flessadiers.

Le corps dudit saint [porté] par les affeneurs et épingliers.

La tête de saint Gilbert, abbé, [portée] par les hostes et aubergistes privilégiés.

Le corps dudit saint [porté] par les selliers et faiseurs de petits souliers.

Les têtes de saint Claude, Nicostrat, Simplice, Simphorien et Castor, martirs, [portées] par les frères
cordonniers, fondeurs de la grande et petite fonte et afineurs.

Le  corps  de  saint  Claude,  Nicostrat  et  Simplice,  martirs,  [porté]  par  les  perruquiers,  barbiers,
beigneurs et étuvistes.

Les corps de saint Simphorian et Castor, martirs, [portés] par les chapeliers et ouvriers en soye.

Les têtes de saint Cirice et Julite [portées] par les fourbisseurs et chaussetiers.

Le corps desdits saintz [portés] par les gueniers, coutelliers, taillantiers et billardiers.

La tête de saint Gilles, abbé, [portée] par les maréchaux et forgerons.

Le corps dudit saint [porté] par les coffriers, chaudronniers éperoniers et menuisiers du port.

La tête de saint George, martir,  [portée] par les pâtissiers et  rôtisseurs accompaignés des pères
Tierceres.

Le corps dudit saint [porté] par les potiers d’étain, potiers de terre et plâtriers.

La tête de saint Raymond, chanoine de Saint-Sernin, [portée] par les boulangers.

Le corps dudit saint [porté] par les menuisiers de la ville.

La tete de saint Edmont, roy d’Angletterre, [portée] par les vitriers.

Le corps dudit saint [porté] par les courroyeurs, taneurs et blanchers.

Un coffret d’argent remply des reliques de saint Pierre et Paul [porté] par les frères tailleurs.

La tête de saint Exeupére, évêque de Toulouse, [portée] par les tondeurs de draps, faiseurs de cordes
de violon, sergeurs en laine et cardeurs, accompaignés par les pères Capucins.

Le corps dudit saint [porté] par les bateurs d’or, doreurs et sculpteurs.

La tête de saint Hillaire, évêque de Toulouse, [portée] par les cordonniers accompaignés des pères
de Saint-Antoine.

Le corps dudit saint [porté] par les horlogers et chandelliers.

La  tête  de  saint  Honnoré,  évêque  de  Toulouse,  [portée]  par  les  tapissiers,  contrepointeurs  et
rentreurs de tapisseries.

Le corps dudit saint [porté] par les passementiers, tinturiers et molineurs en soye.

Les têtes de saint Philipe et saint Jacques, apôtres, [portées] par les tailleurs accompaignés des pères
Augustins.

242



Les  corps  de  saint  Philippe  et  saint  Jacques,  appôtres,  [portés]  par  les  gantiers,  pelletiers  et
parfumeurs.

La tête de saint Barnabé, apôtre, [portée] par les teinturiers en drap accompaignés des pères Carmes.

Le corps dudit saint [porté] par les fripiers.

La tête de saint Barthelemy, apôtre, [portée] par les pintres et maîtres à écrire accompaignés des
frères Cordelliers.

Les têtes de saint Simon et saint Jude, apôtres, [portées] par les boutoniers, garnisseurs et brodeurs
accompaignés des pères Cordelliers.

Les armuriers employés a l’artillerie appartenant a la ville505.

Les corps de saint Simon et saint Jude [portées] par les serrurriers.

La  tête  de  saint  Jacques  le  Majeur,  apôtre,  [portée]  par  les  orphèvres  accompaignés  des  pères
Jacobins.

Le corps dudit saint [porté] par les appotiquaires et chirurgiens.

La sainte épine de Jézus-Christ portée par les frères Prêcheurs, et les flambaux et cierges par les
trésoriers et intendants des corps saints.

9°. N’entendons néanmoins par l’ordre cy dessus marqué adjuger aux différents corps des mettiers
des préséances les uns sur les autres ny intervertir celles quy s’observent entre eux ; comme aussy
dans le cas ou nous associons deux differents corps pour porter ou accompaigner le même pavillon,
n’entendons préjudicier à leurs droits respectifs ; voulant que ce quy est réglé par notre présente
ordonnance n’ayt lieu que pour cette fois seulement, sans tirer à conséquence, et que chaque corps
rentre dans ses droits aux autres processions ordinaires ; et sera la présente ordonnance exécutée,
nonobstant  toutes  oppositions  et  appellations  quelconques,  comme  rendue  en  fait  de  police,
imprimée, lue, publiée à son de trompe et afichée partout où besoin sera.

Délibéré au consistoire ce vingt-neuvième jour du mois d’avril mil sept cents soixante-deux.

Lafue, capitoul, chef du Consistoire

Séguin du Séjour, capitoul

Carrère, capitoul

David de Beaudrigue, capitoul

Daignan du Sendat, capitoul

Poynsan, capitoul

Gouaze, capitoul.

505 Nous ne savons pas à qui ils sont liés.

243



ANNEXE II

12 mars 1762, Délibération du conseil de bourgeoisie à propos du vœu séculaire. AMT, BB 250,

registre non folioté.

Du douzième mars 1762,

Pardevant messieurs Lafue, avocat chef du cons[istoire], David de Baudrigue, Seguin, Daigan du
Scendat et Poyeuzan, capitouls.

Le conseil de bourgeoisie assemblée dans le petit cons[istoire] de l’hôtel de ville de Toulouse où
étoit  présent  et  oppinant  messieurs  maitres  de Bousquet  de Laccarry,  conseiller  et  comis[saire]
député du parlement de Toulouse, de Chalvet, sénéchal de Toulouse, de Morlhon, juge mage, Fayet
avocat, assesseur honnoraire, Ladoux, Durreigne, Poisson, Cavaillé Pertanain, Casseyrol, Pessant,
Fabry,  Rocous,  Lapeyrouse  d’héliot,  Roume,  Lazes,  Bebian,  Berdolle,  Castet,  Celhol,  prevost
Moncassin, Amblard, Dezazas, D’azezat, Derrey, Daunassans, Cassiere, Malha, Crozes, Berdoutat,
Nicol de Pegra, Poulies, Caverne, Chirat et Boyer, anciens capitouls.

Monsieur Lafue,  avocat  capitoul chef du consitoire,  a  dit  que le conseil  a  été assemblé pour y
proposer trois ponts.

Le  premier  desquel  pour  entendre  le  rapport  des  commissaires  sur  le  renouvellement  du  vœu
séculaire

[…]

Surquoy ouy le rapport des commissaires il a été délibéré I° qu’il sera présenté au nom de messieurs
les capitouls & le corps de ville une supplique à notre saint père le pape pour lui demander une bulle
conforme a celle qui fut accordée a messieurs les capitouls & le corps de ville par le pape Pie IV en
l’année 1564. Portant jubillé avec extention de l’indulgence pendent l’ocatve qui sera célébré dans
l’église Saint Sernin à l’occasion de l’année séculaire et de fournir à tous les fraix nécessaires pour
l’obtention et fulmination de lad[ite] bulle aec plein pouvoir à MM. les capitouls et commissaires
pour régler les[dits] fraix. 2° qu’en considération des droits de la[dite] ville sur les corps saints et
autres reliques quy reposent dans l’église Saint Sernin et vu l’intérêt de la ville à leur entretien et
conservation des châsses,  bustes,  et  reliquaires,  la ville contribuera a la réparation des châsses,
bustes et reliquaires pour la somme de 2000 l. quy sera comptée a messieurs du chapitre Saint
Sernin avec la confrérie Saint Sernin des Corps-Saints, le conseil s’en rapportant a leur zelle et
vigilence pour l’empoy de lad[ite] somme a se destination 3° que pour les mêmes considération il
sera compté aux boursiers du collège Saint Raymond la somme de cent livres pour la réparation de
la châsse Saint Raymond a la charge pour lesd[its] boursiers et non autrement d’employer laditte
somme à cette destination 4° de faire un nouveau dais a raison de quoy il est sonné plein pouvoir à
messieurs les capitouls et commissaires de faire l’emplette avec l’étoffe, galon, crépine, franges et
autres fournitures et de faire faire le dais comme ils le trouveront à propos et que messieurs les
capitouls sont priés de na pas préter le nouveau dais qui sera fait ny permettre qu’on s’en serve en
aucunes autres occasions que le 17may et le jour de la fette dieu de chaque année 5° de fournir aux
cors de mettier qui accompaigneront les pavillons la cire nécessaire et extraordinaire qu’on employe
en pareille occazion avec plein pouvoir a messieurs les capitouls et commissaires de régler cette
dépense 6° qu’il y aura illumination generalle dans toute la ville et des feux de joye devant chaque
maison le soit du dix-sept may prochain et que la façade de l’hôtel de ville sera illuminée qu’enfin
pour se conformer à l’esprit de l’ordonnance de 1662 et rendre aussy solemelle qu’on le pourra la
fette seta célébrée en mémoire de la Délivrance miraculeuse de la ville, il sera tiré un feu d’artifice a
la place Royalle et que la dépense dud[it] feu n’excédera pas la somme de douze cent livres.

244



ANNEXE III

1770, Pièces jointes au procès-verbal du renouvellement du vœu. AMT, GG 839, pp 19-27.

JUBILÉ

ACCORDÉ PAR NOTRE S. P. LE PAPE

PIE IV,

RENOUVELLÉ PAR LE PAPE

CLEMENT XIII.

LETTRES Apostoliques de Notre Saint Père

le Pape Pie IV.

Pie, Evêque, serviteur des serviteurs de Dieu, pour servir de mémoire à la postérité.

La bonté immense du Créateur des hommes, n’abandonne point dans le danger ceux des fidèles,
qui, au zèle pour la gloire de son nom, & la tranquilité de l’Église Militante, joignent une confiance
toute particulière en sa miséricorde. Telle a été la vue de Dieu lorsqu’il nous a établis, tout indignes
que nous en sommes, à la tête de tout son troupeau. Il a voulu qu’à l’aide de son secours, malgré
les tempêtes qui s’élèvent, les embarras qu’on trouve dans les chemins par lesquels il faut le faire
passer, & les pièges qui y sont tendus par nos ennemis, nous puissions le conduire, ainsi qu’il est
de notre devoir, dans les pâturages de la céleste patrie. Afin d’y parvenir plus facilement, nous éta -
blissons, sur-tout lorsque les fidèles nous le demandent, certains jours de fête destinés à célébrer la
mémoire des bienfaits particuliers qu’ils ont reçus de Dieu. Pour encore les exciter à se rendre avec
plus de ferveur & de zèle dans les temples consacrés à Dieu, & pour suppléer à l’insuffisance de
leurs mérites, nous leur accordons des dons spirituels, c’est-à-dire des Indulgences & rémissions de
leur péchés, afin que les prières des personnes vertueuses étant multipliées, nous puissions obtenir
de la miséricode du Seigneur, & à présent la paix de l’Église, & après le cour de cette vie le prix du
salut éternel.

Ayant donc reçu de la part des Capitouls & du corps de ville de Toulouse, une supplique, par la-
quelle ils nous représentent que des hérétiques pervers, après avoir porté leurs mains sacrilèges sur
les temples destinés au culte de Dieu, leurs ministres & leurs biens, attesté même sur les sacremens
de l’Église, avoient conjuré ensemble, non seulement de troubler la paix dont la ville jouissoit,
mais même de détruire l’ancienne religion de Jésus-Christ qu’elle professoit, d’en renverser la po-
lice, & d’assujettier ses citoyens ; & des habitants livrés à cette faction impie, de concert avec les
hérétiques du dehors, qui s’étoient introduits secretelent dans la Ville, ayant résolu de la surprendre
par trahison, l’attaquèrent pendant la nuit. Les Capitouls & les citoyens catholiques, par un mouve-
ment que leur inspira leur fidélité, prirent les armes pour la défense de la Foi ortodoxe du Roi & de
la Patrie ; ils en vinrent aux mains avec ces impies. Le combat ayant duré, sans discontinuer, ni le
jour, ni la nuit, depuis le 12 jusques au 17 mai pendant ces quatre jours ; enfin par le secours de la
bonté de Dieu ils les repoussèrent, & chassèrent de la ville une peste si dangereuse. Les Capitouls
& le corps de ville désirant, ainsi qu’il est porté dans leur supplique, célébrer annuellement deux
jours de fête en l’honneur & la louange de Dieu, & afin de conserver à jamais le souvenir de la
grâce que Dieu leur fit en cette occasion, ils nous auroient humblement suppliés d’établir dans leur
ville à perpétuité que ces deux jours fussent des jours de fête, & de pourvoir par notre bénignité
apostolique à tout ce qui peut regarder cet établissement. En conséquence, ne pouvant que louer
dans le seigneur, la piété singulière que les capitouls & le corps de ville en général & en particulier

245



ont montré envers Dieu, envers sa sainte religion & leur patrie, par la teneur des présentes les ab-
solvant tous en général, & chacun deux en particulier, & les regardant comme absous uniquement
pourtant, afin qu’ils obtiennent l’effet des présentes, de tout lien d’excommunication, de suspente
& d’interdit ou de toute autre sentence, censure & peine portée par le droit ou par l’homme à
quelque occasion, & pour quelque cause qu’ils en ayant été liés : voulant correspondre à leurs de-
mandes, du contentement du corps de ville ci-dessus, nous avons de notre autorité apostolique, par
la teneur des présentes établi à perpétuité, deux jours de fête en l’honneur de Dieu tout-puissant &
de sa sainte religion ; & afin que le souvenir de la délivrance d’un si grand danger ne se perde ja-
mais, voulons que pendant lesdits jours on s’abstienne de toute œuvre servile. Nous avons établi
encore que durant ces deux jours, il soit fait une procession solemnelle, à laquelle seront portés six
corps saints qui reposent dans l’église de Saint Sernin avec les autres reliques des Saints qui sont
dans les églises paroissiales de la ville, à laquelle procession assistera tout le clergé avec ses croix
& flambeaux. Désirant de plus, que l’église métropolitaine & celle de Saint Sernin soient toujours
en grande vénération auprès des Capitouls, du corps de Ville & de tous les fidèles en Jésus-Christ,
& qu’elles soient fréquentées avec le respect qui leur est dû, sachant que les fidèles se portent d’au-
tant plus volontiers à honorer les églises, qu’ils comptent y recevoir de plus grands dons spirituels.
C’est pourquoi nous confiant en la miséricorde de Dieu tout-puissant, & en l’autorité des apôtres
Saint Pierre & Saint Paul ; par cette même autorité & la teneur des présentes, nous accordons & dé-
partons miséricordieusement dans le seigneur à tous & chacun des fidèles en Jésus-Christ, de l’un
& de l’autre sexe, sincérement répentans de leur péchés, qui s’étant confessés, ou qui auront pris la
ferme résolution de se confesser dans le temps marqué par le droit, visiteront à l’avenir, chaque an-
née, dévotement, l’église métropolitaine le 12, & celle de Saint Sernin le 17 du mois de mai, depuis
les premières vêpres jusqu’au coucher du soleil de chacun de ses jours, y rendront pour la victoire
remportée sur les hérétiques, des dignes actions de grâces, & y prieront avec ferveur pour la pros-
périté de l’église métropolitaine, pour la conversion des hérétiques & pour la paix de la religion
chrétienne, toutes les fois qu’ils feront les choses ci-dessus, nous leur accordons autant de fois la
pleine indulgence  & rémission de  leurs  péchés,  & un entier  jubilé ;  ce qui  aura lieu pour  les
vieillards, les malades, les femmes enceintes, les vierges, les religieuses & tous autres qui seroient
retenus par quelque empêchement légitime, pourvu qu’à leur place il fassent respectivement visiter
ces églises par quelqu’autre personne.

Néanmoins afin que les fidèles se disposent mieux à obtenir cette indulgence & rémission, nous
leur permettons, par une grâce spéciale, qu’ils puissent choisir pour leurs confesseurs tous prêtres,
soit séculier, soit réguliers, de quelque ordre qu’ils puissent être, pourvu qu’ils soient approuvés
par l’ordinaire, lesquels, après avoir écouté avec attention leur confession, & leur avoir imposé une
pénitence salutaire proportionnée à leurs péchés, pourront les absoudre en vertu de l’autorité ci-
dessus, tous & chacun en particulier de tous leurs péchés, crimes, excès & délits, quelque graves &
énormes qu’ils soient, excepté ceux qui sot contenus dans la bulle qu’on a accoutumé de lire le jour
de la cène du seigneur, & en même temps des censures qu’ils auroient encourues à raison de ces
péchés. Pourront encore commuer leurs vœux en d’autres œuvres de piété, excepté ceux d’aller en
pèlerinage à Jérusalem, ou aux tombeaux des  apôtres  Saint  Pierre & Saint  Paul de la ville de
Rome, ou à Saint Jacques de Compostelle, & ceux de chasteté & de religion. Pourront encore les
dispenser de l’exécution des sermens qu’ils auroient fait, dans lesquels quelques autre personne ne
seroit pas intéressée.

Voulons encore que cette Indulgence & les présentes lettres ne puissent en aucune manière être
compromise dans le nombre des suspensions, révocations & dérogations faites à des indues indul-
gences & grâces pareilles ou contraires, eussent-elles été accordées en faveur de la fabrique des la
basilique du prince des apôtres de la ville de Rome, des croisés ou de la rédemption des captifs, ou
de toute autre, de quelque manière, teneur & forme, sous quelque clause & décret, même de propre
mouvement,  qu’elles  soient  conçues,  ou qu’elles  puissent  l’être :  voulons que les  présentes  en
soient toujours exceptées ; que toutes les fois qu’il sera accordé de ces sortes de suspensions, révo-
cations & dérogations, autant cette indulgence & ces lettres reprendront leur première valeur & se -
ront regardées comme accordées postérieurement ; qu’elles seront aussi profitables aux fidèles ;
qu’il sera loisible de les publier solemnellement dans les chaires, nonobstant toutes constitutions
apostolique, même celles qui seroient faites dans les conciles provinciaux & synodaux, & toutes
autres ordonnances & dispositions quelconques à ce contraire.

246



Qu’il ne soit donc permis à personne d’enfreindre ce bref d’absolution, de concession, d’élargi-
tion, d’indult & de décret, ou d’y aller contre. Que si par une téméraire présomption, quelqu’un
osoit l’attaquer, qu’il sache qu’il encourra l’indignation du Dieu tout-puissant, & des bienheureux
apôtres Saint Pierre & Saint Paul. DONNÉ à Rome, à Saint Pierre, l’an de l’incarnation de Notre-Sei-
gneur 1564, le 26 novembre, &de notre pontificat l’année cinquième.

Signé, C. GLORIEUS, P. Evêque de Narni, de Alexii.

SUPPLIQUE

DE MESSIEURS LES CAPITOULS DE TOULOUSE,

À NOTRE SAINT PÈRE LE PAPE

CLEMENT XIII.

Très-Saint Père, les Capitouls, gouverneurs de la ville de Toulouse, capitale du Languedoc, chefs
de nobles, juges ès causes civiles & criminelles,  & de la police & voirie dela ville & gardiage
d’icelle, ont l’honneur de représenter en leur nom & celui du corps de ville à votre sainteté, qu’en
1562 les calvinistes qui s’étoient extrêmement multipliés dans cette ville, firent les plus grands ef-
forts pour s’en emparer. Leur vue étoit de s’y assurer le libre exercice de leur Religion, & d’y abolir
celui de la religion catholique. Il y eut à cette occasion plusieurs combats livrés dans l’enceinte
même de la Ville, qui durerent presque sans relâche, depuis le 12 jusques au 17 mai de cette année ;
dans le  temps que les combat étoit  le plus  animé,  que les  calvinistes  paroissoient  prévaloir,  &
s’atoient rendus maîtres des principaux potes de le ville ; dans cette extrêmité les capitouls qui com-
battoient à la tête des catholiques, recoururent à Dieu : ils réclamèrent auprès de lui l’intercession
de ce grand nombre des saints, dont on conserve les reliques dans l’église de Saint Sernin, martyr,
l’apôtre et le premier évêque de cette ville. Dans cette intention ils firent un vœu de faire célébrer,
chaque année, une messe dans cette église, à laquelle ils assisteroient. Ce vœu fut ratifié par le corps
de ville ; à peine l’eurent-ils fait, que la face des choses changea. Les catholiques remportèrent une
victoire complette, & chassèrent de la ville les calvinistes. Dès que le calme fut revenu, c’est-à-dire
le 24 du même mois, on fit en action de grâces une procession générale, composée de tout le clergé
séculier & régulier, à laquelle assistèrent tout le corps de ville, le Parlement, à la tête. On porta avec
pompe dans cette procession, les reliques des Saints qui reposent dans l’église de Saint Sernin ; il
fut réglé en même temps, qu’à l’avenir, chaque année le 17 de mai, on feroit une procession sem-
blable ; ce qui a été fidèlement exécuté jusques à aujourd’hui.

Les magistrats, si zélés pour la cause de la religion, ne bornèrent pas là leur reconnoissance en-
vers Dieu & ses Saints ;  afin de perpétuer le souvenir de la grâce que Dieu leur avoit faite, ils
s’adressèrent à Pie IV d’heureuse mémoire, l’un de vos prédécesseurs, pour lui demander la permis-
sion d’établir deux jours de fête, l’un le 12, & l’autre le 17mai ; & afin d’animer encore plus la piété
des fidèles, ils le prierent d’accorder des indulgence à ceux qui ces jours là visiteroient les deux
principales églises de la Ville ; ce pape eut la bonté d’accueillir leur demande, par son bref du 26
novembre 1564 ; il permit l’établissement des deux fêtes ; il accorda de plus, à ceux qui, chaque an-
née, visiteroient le 12 de mai, l’église métropolitaine, & le 17 l’église de Saint Sernin, une indul-
gence plénière, telle qu’on l’accorde dans le jubilé, & avec les mêmes grâces qu’on y attache.

En 1662, première année séculaire de cet événement si glorieux pour la religion, les capitouls qui
étoient pour lors en place, renouvellèrent le vœu que leurs prédécesseurs avoient fait en 1562, & ils
célébrèrent cette fête d’action de grâce avec la même solemnité & la même pompe que dans le pre -
mier temps.

247



L’expérience, Très-Saint Père, ne nous ayant que trop fait sentir que la religion s’affoiblit avec le
temps, même la ferveur & le souvenir des bienfaits de Dieu, à l’exemple de nos illustres prédéces -
seurs,  nous avons regardé cette année, qui est la seconde année séculaire,  comme une occasion
propre à rendre plus vive la reconnaissance que nous lui devons de la victoire qu’il a fait remporter
à nos ancêtres sur les ennemis de la religion, & à ranimer la dévotion des fidèles envers les saints
dont nous possédons les sacrés dépouilles, qui dans tous les temps ont été regardés comme les pa-
trons tutélaires de cette ville.

Il nous a paru encore, Très-Saint Père, que dans une ville aussi grande & aussi peuplé que la
nôtres, qu’attendu le grands nombre d’étrangers, qu’une telle circonstance y attirera, deux jours ne
suffiroient pas, pour qu’ils pussent tous participer aux grâce spirituelles que vos saints prédécesseurs
ont attaché à cette fête ; que pour cela il falloit au moins huit jours, & faire une octave, qui sera célé-
brée dans l’église de Saint Sernin, dépositaire d’un trésor si sacré, laquelle commencera le 16 mai,
jour auquel nous renouvellerons, au nom de la ville, le vœu ci-devant fait, & pendant laquelle le
Très-Saint Sacrement y sera exposé.

Excités par ces deux objets, nous supplions très-humblement votre sainteté, de vouloir étendre
aux huit jours de cette octave, la grâce que votre saint prédécesseur Pie IV avoit ci-devant accordée ;
& en conséquence, d’accorder une indulgence plénière, & les grâce attachées aux jubilés, à ceux qui,
pendant ce temps-là, visiteront l’église de Saint Sernin de la ville de Toulouse, & feront selon les in -
tentions marquées par votre sainteté, les prières qu’elle prescrira, pour pouvoir participer à cette
grâce. Notre reconnoissance & celle de nos concitoyens, répondra à l’excellence du bienfait qu’at-
tendent de votre sainteté les très-humbles & très dévoués serviteurs & fils les capitouls, chefs des
nobles, & gouverneurs de la ville de Toulouse.  Signés,  LAFUE, capitoul, chef de consistoire.  DAVID

DE BEAUDRIGUE, capitoul. DAIGNAN-DUSSEDAT, capitoul. CARRERE, capitoul. SEGUIN DU SEJOUR, capi-
toul. POYUZAN, capitoul. GOUAZE, capitoul.

RÉPONSE

DE NOTRE SAINT PÈRE LE PAPE

CLÉMENT XIII

À la supplique qui lui a été présentée par messieurs

les capitouls

De l’Audience de Notre Saint Père le Pape,

le 6 avril 1762

NOTRE SAINT PÈRE LE PAPE CLEMENT XIII,

voulant seconder les demandes faites par les supplians, étend à huit jours, à commencer le 16 mai,
jusques au 23 inclusivement, toutes & chacunes les indulgences & les grâces que le pape Pie IV,
d’heureuse mémoire, par son bref du 26 novembre 1564, avoit accordé pour deux jours ; savoir, le
12 & 17 mai, & ce nonobstant toutes choses à ce contraire : sa sainteté a voulu de plus, que la pré-
sente grâce eût lieu pour tous les temps à venir, sans qu’il soit besoin d’en faire expédier aucun
bref. Délivré et extrait de la secrétairerie de la sacré congrégation des indulgences, les jour & an
que dessus.

Scellé  du  sceau  du  Cardinal ANTONELLI, secrétaire  des  brefs.  J.  DE COMITIBUS,  secrétaire  de  la
congrégation des indulgences.

248



ANNEXE IV

La Délivrance de la ville de Toulouse, ou attentat horrible commis par les hérétiques calvinistes,

contre l’Église de Jésus-Christ dans la ville de Toulouse, l’année 1562… , [suivi par] Estrenos

mignounos de 17 del mes de may, cansous Toulouse, J.M. Guillemette, 1762, in.-8, 24 p. BMT,

Br Bac 548, p. 12-24.

ESTRENOS MIGNOUNOS
DEL 17 DEL MES DE MAY :

CANSOUS noubélos sur la proucessieu generalo de Toulouso, toutos sur le poulit ayré des
Pelerins.

PREMIERO CANSOU sur l’ourigino de la proucessieu generalo del 17 del més de May.

La gran proucessieu de Touloso
Boly canta,

Touto personouno qués piouso
Dieu m’escouta

Bous n’abéts entendut jamay
Tant de merbeillos ;

Se la causo de Dieu bous play
Oubrés un pan d’aureillos.

Al temps del Regné d’Henry Quatre,
Les Higounaux

Manassabon de nous abattre
Coumo piraux !

Aquels diables courion sur nous
En lounguo pilo,

Prestis a nous massacra tous
Dins nostro grande Ville.

Nostris aujols plénis d’allarmos
Dins la Cieutat,

Le cor contrit è l’él en larmos
Fasion piétat :

Bieillards & Jouens, Fillos, Efans
S’en bas al Templé,

E se debouén as Corps-Sants
Per nous douna l’exemplé.

Lours pregarios soun exaussados
Din le moumen,

E las troupos d’infer cassados
Tambour batén :

Les higounaux y soun batuts
Plato cousturo,

E' nou an jamai bist les testuts
Talo descounfituro.

Per nous counserba la mémorio
D’un ta bel jour,

Nostres aujols de grando glorio
Aprép un tour :

Elis founderen à jamai
Per cado annado

249



La processieu del mes de may
En tout loc ta bantado.

Despey Paris as d’Ardanélos,
Ré n’es ta bel,

Las boutigos y soun capélos,
Que pipoun l’él :

Las fenestros, jubés, fourmats,
Par las countemplé,

Las carrieros, autas ournats,
Tout le loc n’es qu’un Templé.

Tabé le moundé s’y trigosso
De touto part,

Bendrion de la panpaligosso
Y prendré part :

Paurés, richés, grans é petits
Courren amasso,

Ambe rasou soun ébahits
Quand la processieu passo.

SECOUNDO CAUSOU,
Sur le début de la proucessieu

A certo cousis è cousinos
Oubrés les éls

Pressats-bous pla de las esquinos,
Quitats capéls :

Bandats, rengats bous sensé brut,
Lebats la testo ;

Tenets sur-tout le beil cousut
La proucessieu s’apresto.

Calats-bous, augissi l’esquilo,
Des rébeillés,

Marchon toutis quattre de filo
En Timbaiilés :

A la Raudo portoun la mort
Ambé sas armos,

Se del Cél désirats le sort
Recourets à las larmos.

Besets-bous centenat de drillos
De dus en dus,

Que portoun sac, gourdo, cauquillos,
E ribans blus ?

Aço soun brabés pélérins
E' gens de testo,

Qui de len soun benguts dedins
Par célébra la Festo.

Admirats la louguo filado
Des religioux

Que porton la Croux arbourado
Cadun des sious :

Elis differon dins l’habit,
Non en merité,

Dins toutis le sabé, l’esprit
E' la bertut habité.

250



Les jourgets marchoua à la testo
A petit pas,

Se nou soun poun moungés de resto
Le blâmen pas :

Cadum bal pla soun pesen d’or
As éls del moundé,

E' per l’esprit é per le cor
N’y a pauc que les secoundé.

Les Capucins en lounguo filo
Bénén après,

Per édifica nostro villo
Soun fais exprès :

Aunous, plazés é suxecieu
Noun boloun briquo,

Paurés pénitens tout à Dieu
As diables fan la niquo.

Assi les Courdeliés de l’Islo
Dits Antounins,

Que sé réfugieren en Bilo
Per bounos fins :

L’Igounaut fasio per aqui
Le diable à quatre,

Elis s’en beugueren assi
Per millou les combattre.

Seguissen les Payrés Minimos
Nouirits d’oli,

As amics de Dieu pus intimos
Fan paroli :

Elis pratiquon las bertus
Toutos amasso,

Les bicis per élis bencuts
Fugen daban lour faço.

Benen les Recolés en ordre,
Nautis-foucats,

Lour nom coudamno le desordre
Des dissipats :

Inspiroun la recoullectieu
De primo-bisto,

Sera bou serbitou de Dieu
Qui seguira lour pisto.

Besi beni les brabés Payrés
De la Merci,

Coumo de bounis missiounayres
Ban len d’assi :

Per tira les captifs chrestias
De l’esclabatge,

Plouts, argent, susous, pés é mas,
Metten tout en usatge.

Aro paressen tout de suito
Les Tierfaris,

Elis passoun touto la bito

251



En repentis :
Plouron tout como Sant Francés

Per les coupablés,
Per crimés que n’an pas coumés

Fan amand'hounourablo.

Ça ça des Agoustis amasso
Parés la Croux,

Effans del Douctou de la graço
N’an qu’un boux :

Par canta le Diu Salbadou
E sous oubratges,

Per l’y rappourta tout l’aunou
Del bé que fan les sages.

Anats beyré passa les Carmes
Grans é petits,

Recouneissés les dibins charmés
Dont soun clausits :

Elis ambaumoun le Carmel,
Efans d’Helio,

Deja grans citadins del Cel,
L’amour de Diu les lio.

Seguis la troupo Courdeliero
De gran renou,

Soun merité serio matiero,
D’un long sermou :

Sant Francés é tout soun esprit
Rebiu en elo,

Des sabens es le sauf-conduit,
De sages le moudelo.

Les Jacoubins benen sans preisso
En gran troupel,

E de l’Estat é de la gleyso
Soun le flambel :

Dignés éfans de Sant Thoumas,
Menoun la bido :

Sa douctrino fa lour appas,
E soun esprit les guido.

Besi très crousez tout amasso,
Adouren-las :

Debotomen siegoun lour traço,
Vingt capelas :

Es la Croux de Sant Nicoulau,
De la Dalbado,

E pey, so ba boulés atau,
La Croux de la Daurado.

Seguissen des Moungez l’élito,
Les Benazets,

Toutos bertats soun à lour suito,
Coumo sabets :

Bantats, debots, richés, sabens
Noun s’erguillissoun,

Mai le mounde les trobo grans,

252



Elis mai s’humilioun.
Tres autros Croux benen arreyre,

Passez countats,
La premiero nes de Sant Peyré,

Chef des Prélats :
La del Tau, pey l’on bey beni,

Touto plourouso ;
De siego la Sant Serni,
Apostoul de Toulouso.

Soun las, pausen-nous briquo,
Par mai canta,

A tabe le poble coustiquo,
Bol nous troubla :

Ben é ba de toutis coustats,
Coumo nabetto ;

Per ebita tontis debats,
Suspenden la Muzetto.

TROISIEMO CANSOU
Sur las Reliquos pourtados à la Proucessiu

Assy que cal l’attencieu graudo,
Poblé débot,

Des Cor-Sants arribo le mando
Taleu que pot :

Ambé sa toquo de belous
E' sa berguerto

Marcho dabant les pabaillous
Dins sa Rabb biculetto.

Besets le Sant-esprit qu’el porto
E qu’es d’argen,

Aquel imagé bous exhorto,
Cami fasén,

D’aima, beni le Sant-Esprit
Sourço secounde,

De tout bé que s’es jamai dit
E' fait dedins le moundé

Gauzés-pas bous dissipa briquo
Sagés manans,

Bési pareissé las Reliquos
De trento Sans :

De tout l’infer soun la terrou,
De Cel la joyo

La ressourço del peccadou,
De Toulouso la glorio.

Bésets d’abord la bello teste
De Sant Serni,

Toulouso cad'an fa la festo
En grand souci :

N’és pas tant ingrato tabé
Per mescouneissé

L’Apostoul de qui ten la fé
Et qui la l’y fa creissé.

Seguis la preciouso Reliquo
Del blu Mantél

253



Que laissé la Reyno Angeliquo
Mountant al cél :

L’habit de la mairé de Diu
Es vénérablé,

En ello s’abéts deboucieu,
Serbets soun Fil aimablé.

De Susanno de Babilonno
Ben le pourtrait,

De la bertut que la courouno
Sabéts le trait :

Resistec as salés bieillards
Ambé la graço,

Les couquis fougueren camards
E' punits à sa plaço.

De Sant Sylbo le cap en preysso
S’en ba beni,

E' nous a fayt basti la gleyso
De Sant Serni :

Abesqué plé de l’Eternel
Tout qu’és sur terro,

Per nous aro qu’és dins le cél
As démouns fa la guerro.

Le Cap de Sant Gilbert arribo,
Pregen le pla ;

Que soun cor, son esprit rebibo,
Al capella :

Que les abbats daquesté tems
Sion la lumiero,

La boun'audou des brabes gens,
E' le sal de la terro.

Aro que parés la Reliquo
De quatre Sants,

Que toutis fagueren la niquo
As fiers Tirans :

Soun Quatre Chretias courounats
Per le martyre,

La Gleyso les a pas noummats,
Mais ello les admiro.

Assi le cap del gran Saint Gilos,
Per tout bantat,

El cousoulabo bourgs é bilos,
Per sa bountat :

Demous, fiebrés, la mort tabé
Tout es en futo ;

Quand l’hommé de Diu crey de bé,
Sourti foro sa futo.

Sant Papoul d’arriba sa mino,
Preguen le Cel,

De nous counserba la douctrino
Que tenen del :

Destré per Dieu d’escapitat,
A fayt sa glorio :

Mort, pourtec soun cap dins un prat,
Se cal creyré l’historio.

Sant Jordi mostro soun bisatgé,

254



Regardas-lou ;
Sa bisto douno le couratgé,

E' la ferbou :
El braso les Demous pertout,

Où Diu l’appello ;
Re doun ne fio bengut à bout,

Per l’ardou de son zélo.
Ben l’Apostoul de la Nabarro,

La grand Hounest,
Que l’infer countr'el tintamarro,

Es toutjoun prest :
Par sa detesta l’impietat

A l’indidélo,
El enseigno la béritat,
E' pey mouris per élo.

Assi la testo touto griso
De Sant Edmond,

En el jamay nou troubec preso
Le fier Demoun :

A sous sujets tout amittouts,
A Diu fidélo

Enemic de toutos passious,
As Reys sert de moltdélo

Sant Raymons nous mostro sa testo,
Plé d’amistat,

El nous delibrec de la pesto
Dins la Ciutat :

Canoungé tout à Jésus-Christ,
El es sa bito,

Sa coumpagno la Sant Esprit,
E' la gleyso son gito.

Bezen l’Abesque de Toulouso
Sant Superi,

Per la fa may é may piouso,
Boulguec mouri :

Claufit d’amour per son troupel,
El l’apasturo,

Le defen, le seguis à l’el,
Ne fa touto sa curo

Sant Hilari seguis la traço
Ambe rasou,

El occupec le mémo plaço
En grand aunou :

Soun répais es aigo é pa,
Soun loc un Archo

Soun plazé se disciplina,
E' soun leyt uno plancho.

Le grand Hounoure, tout de filo,
S’en ba beni,

Segoun abesque de la bilo,
Bol la beni :

De Serni, digne successou,
En tout l’imito,

De soun zélo le coumpagnou,
Le soul peccat l’irrito.

La testo del gran Sant Philipo
S’en ba passa,

Sé jamay le mounde nous pipo,

255



Envouquen-la :
Ennemic de loc infernal,

L’y fa la niquo,
El oubten la futo del mal,

E' del bé la pratiquo.
Parés Sant Jaques dit le justo,

Frayré del Christ,
Sous genouils soun ta durs que fusto :

Coumo s’és bist :
Pel salut des premiés Chrestias

A crousat l’osco,
Un maraud, d’un cop matras,

L’y fec peta la closco.
Siec Barnabé, tachen de fayre

Tout ce que bol ;
Es des Gentils le premier payre

Après Sant Pol :
Amb'el nous enfantara Diu,

A l’Ebangilo,
Per ousta la supersticieu,
Courrion de vilo en vilo.

Que le gran Bourtoumieu pareisso
Ensanglantat,

Fara beleu que la fé creisso
Dins tout estat :

Un bourreu l’y tirec la pel
Dins son martyre,

Tout le mounde crid'al cruel,
El soul noun fa que rire.

Dus Apostouls, Simon é Jude
Ban arriba,

Preguon que cadun nous ajude
A nous salba :

Elis an seguit Jesus-Chrits,
Seguets lour traço,

Eron ramplits del Sant-Esprit,
Demandats-n’en la graço

Assi qu’és l’éfan del Tounerro
Jacqués le gran,

De soun zélo, cel, infer, terro,
Tout és garan :

Après abé plantat la fé,
Es sa bictimo,

Atal bastis soun trioumphé,
Sur le debris del crimo.

Aro nous cal un'auto pauso
Per un moumen,

N’en pas sans uno bouno causo
Que la fasen :

Cal de tems per se dispousa,
Amo piouso,

A la suito que deu passa,
E' qu’es la may préciouso.

QUATRIEMO CANSOU,
Sur le résto de la proucessiu

Taysen-nous, parés la Chapitre

256



De Sant Serni,
Ambe rasou porto le titre

De Diu-beni :
L’esprit, le sabé, la bertut

Y soun amasso,
Tout l’infer s’y bey confondut,

Tout le cel s’y retraço.
Adouren l’Espino sacrado

De nostre Diu,
Sa testo n’en fousquec traucado,

Dins la Passiu :
Més en croux per nostrés peccats,

El les esfaço ;
Per nous fa del cél estrajats,

Sé met à nostro plaço.
Entendés un soun de troumpetto,

Que n’es ta bel ?
Announço nostro pax completto

Ambé le Cel :
Jesus-Chrit a tout subjugat

Per bouno guerro,
E' son sant nom és coufessat

Jusqu’al bout de la terro.
Ben la croux del premier Chapitre

De la cieutat,
Soun merité le rend l’arbitre

De tout estat :
On ne sap qu’y pus admira,

Bertut ou scienço,
L’esprit ou l’amou de l’Auta,

Talens, ou l’opulenço.
Bezets al len un riche Pouëlo

Tout claufit d’or ?
Cinq capelas y pregoun belo

D’esprit è cor :
Es pourtat per les Capitouls

De grando glorio,
De merités toutis coumouls,

Enrichissen l’historio.
Metten-nous toutis à l’esquerro,

En debouciu,
Capels en ma, genouils en terro,

Adouren Diu :
Es dedins le Sant Sacromen

Joust las espeços,
Nous randra, se pla ba boulen,

Dignes de sas largessos.
Le Parlomen en raubo roujo

Seguis soun Diu,
E' la leys le sacrat boujo,

Del dret le nieu,
E' de l’Estat le gran-baten,

Chef d’obro pio,
De le gleiso le fort sousten

L’aunou de la Patrio.
Ben le corps de la Chancelario

En mantel court,
Tout boulé contro la justicio

257



Le trobo sourd :
Sa reglo n’es que le debé

De la counsienço
Son ambitieu l’amou del bé,

L’aunou sa recoumpenço
Les fidels tresauriés de Franço

Benen apey,
Al gran prousit de la finanço,

Serboun le Rey :
La noublesso, la proubitat

Lous accoumpagno,
La bertut relebo l’eclat
De touto la coumpagno.

Ben l’Unibersitat famouso
En tout païs,

Encaro que fio dios Toulouso,
Per tout instruis :

Es de l’Europo el flambel
E' la courouno

Sous proufessous causits al cel,
Soun ribals de Sourbouno.

Assi qu’és la Cour Présidialo
De grand'haunou,

Sa balanço toutjoun égalo
Fa son renou :

Es le sousten de la bertut
Contro le biço,

L’apui del bon dret counescut,
Le fleu de l’injustiço.

Les Bourgesés en longuo filo
Benen après,

Per abé goubernat la Bilo,
Fan corps exprès :

De la cieutat soun le flambel
E' la boussolo,

Des Capitouls le gran consel,
L’aunou del Capitolo.

Le poblé finis tout amasso
La proucessiu,

E' laisso per tout longuo traço
De debouciu :

Es infinit, crésés-m’en pla,
Quant à son noumbre,

Puleu que de le bous counta,
Aimi mai me rescondre.

PREGARIO.
Gran Diu, défendets nostro Bilo

Contro l’errou,
Faséts que debenguo l’azilo

De bostr'amou :
Agradats le bot qu’élo fa

De pla bous playré,
Daignats toutjoun continua
D’estre nostre boun Payre.

F I.

Louat sio Diu.

258



ANNEXE V

Histoire de M.G. Bosquet,  sur les troubles  advenus en la Ville de Tolose l’an 1562. Traduite de latin en

françois, & divisée par chapitres, Tolose, Par R. Colomiez, imprimeur juré de l’université, 1595, pp. 13-16.

AVANT-PROPOS

J’écris, comme témoin oculaire, la guerre civile, impie et malheureuse, entreprise des Huguenots
sur la ville de Tolose ; de laquelle, par la divine Providence, les Catholiques victorieux ont été
délivrés. Je dis malheureuse, de tant que ce monstre d’hérésie s’est efforcé, quasi en un moment
comme tempête inopinée, de renverser l’état de ce royaume, depuis mille soixante ans fleurissent
en la foi et religion catholique, faisant voler sa renommée par tout le reste de l’univers ; monstre
hideux et détestable, nourri et allaité, voire même enfanté par l’ambition et avarice des mécréants,
ayant, sous espèce de religion, secrètement conjuré l’entière ruine des humains ; et enfin, étant
découverts, exécuté de leurs pouvoirs en toutes nos provinces leur  furieux desseins, desquels le
conflit ne semble avoir été si sanglant, ni tant acharné qu’à Tolose. Hélas ! c’était fait d’elle, si la
dextre invincible du dieu des armées ne l’eût promptement. Secourue même n’étant question des
biens de fortune, ni de la liberté des bons citoyens, laquelle avions déjà perdue, avec plusieurs
villes de notre ressort ; mais de la vie très chère et délectable des sacrements et de la religion, sans
laquelle l’homme n’est pas homme, mais bête brute. Tumulte épouvantable ! auquel Home n’a eu
de pareil après l’invasion du Capitole. De quelle frayeur, ô Dieu immortel, adonc furent saisis les
Tolosains oyant la prise de leur Capitole. La prise ? Par qui ? ô la grande douleur ! par les nôtres
mêmes. Non, toutefois nôtres ; car, comme dit saint Jean, ils sont sortis de nous, mais n’étaient pas
des  nôtres,  parce  que  s’ils  eussent  été  des  nôtres,  fussent  toujours  demeurés »  avec  nous  de
présence et de volonté. Mais, à savoir nom, par quelles gens a été pris ? Qui sont-ils ? D’où sont-
ils ? De quelle part de la ville ? Les gardes étaient-elles tant endormies et ensevelies au vin ? Ç’a
été par les mêmes gardes, nos Capitouls, et ceux qui devoient être pères du peuple ; desquels, ores
en  y  eut  de  dissolus  en  leur  manière  de  vivre,  comme dit  Caton  d’Utique  de  César,  tous  se
rendirent sobres et secrets pour détruire leur république, après que les auteurs de leur consulat
eurent jeté les fondements de leur trahison et attiré à leurs complots de toute qualité de personnes,
en  si  grand  nombre,  que,  comme on dit  en  commun proverbe,  le  scorpion  gisait  sous  toutes
pierres ; et vinrent à répandre le venin de leur impiété,  avec telle confusion qu’ils mirent à la
boucherie eux et le reste des citoyens, par lesquels avaient été élevés, contre l’office de bon-s
magistrats ; ne reconnaissant les biens reçus ; perçant de tous côtés le nef de leur république mise
en gouffre, eux assis à la poupe, tenant en main le gouvernail, jusqu’à ce que Dieu, par sa sainte
miséricorde, ayant pitié de son peuple Tolosain, les a chassés dehors et justement punis de leur
témérité,  ensemble leurs  complices,  ayant  mis  en oubli  eux-mêmes,  leur  état  et  fidélité  qu’ils
devaient à leur patrie et lieu de leur naissance, et contaminé la mémoire des hommes d’infamie
perpétuelle par l’horreur et scandale de leurs faits exécrables commis contre la majesté divine et
humaine. Lequel est raisonnable, pour servir d’exemple à la postérité, de laisser par écrit le nom de
ceux qui ont méprisé la gloire en laquelle pouvaient vivre en toute assurance. Quoi faisant, ores je
sois Tolosain, on ne tiendra suspecte la foi de mon histoire de laquelle l’éternelle vérité me peuvent
attester les yeux fidèles de ceux qui ont vu le tout avec moi et les actes judiciaires.

259



ANNEXE VI

Extraits choisis des  Annales manuscrites de la ville de Toulouse  à propos des réminiscences de

mémoire.

AMT. BB 278, p. 270. Chronique de l’année 1628.

Cet[t]e nouvelle fut receue avec la joye universelle de tous nos habitans. Et pour en tesmoigner à
Dieu une reco(n)gnoissance publique, messieurs les vicaires generaux ordonnerent que le te deum
seroit chanté dans l’eglise metropolitaine. La ceremonie s’en feit le quatorziesme du mesme moys,
et messieurs des estatz et du parlement y assisterent en corps, messieurs les capitouls s’y estans
aussi trouvés parés de leurs manteaux capitulaires feirent faire un feu de joye dans la place St
Estienne et feirent tirer un grand nombre de coups d’artillerye dans les places et aux advenues de
la ville. Tout le peuple y assista à foule pour randre graces à Dieu d’une faveur si singuliere qui
metoit tout le pays de Foix en repos et cet[t]e ville en liberté de reprandre le commerce avec
cet[t]e petite province qui avoit esté interompu durant plusieurs années par la rebellion et l’heresie
avec laquelle nostre ville n’a jamais eu de communicquation. Ceste saincte inclination que les
tolosains ont tousjours eue pour la conservation de la pureté de leur religion et de la vraye pieté se
peut atribuer non seulement à la protection des saincts apostres dont elle conserve avec tant de
veneration les  relicques,  mais  encore  aux  intercessions  de  plusieurs  sainctz  evesques  qui  ont
gouverné son eglise et qui la gouvernent encore plus efficacement dans le ciel qu’ils ne faisoient
sur la terre. Le soing particulier qu’ils ont eu de notre ville a veritablement paru lorsqu’ils ont
repoussé visiblement de nos murailles les ennemis de la religion, mais elle en a ressanty bien plus
utillement les effets  quand par  un grand nombre de bons prelats qu’ils  luy ont procuré de la
misericorde de Dieu ils ont deffendu les ames de ses habitans contre les enemis invisibles de leur
salut.

AMT. BB 278, pp. 371-372. Chronique de l’année 1632.

Premierement il est remarquable qu’il y avoit en The treise hospitaus et qu’ils furent reduits à
deus, l’un pour les malades, et l’autre pour le logement des pelerins et la question presente jugée ;
secondement que ces parole de Dieu s’entendent des pouvres en liberté par les r(e)ues,  à nos
portes et des eglises, rien de plus clair en la sainte Escriture, le Lasare à la porte du mauvais riche
et le paralitique à l aporte du temple guery par saint Pierre, troisiesmement vous trouverès en vos
annalles de l’année 1631, en laquelle Jean de Saint-Pierre, ayeul maternel dudit Duples, chef de
concistoire,  estoit  capitoul  et  qui  fut  depuis  con[seill]er  au  parlement,  et  lequel  estoit  fils  de
Monsieur de Saint-Pierre, premier president audit parlement de The, qu’il fut jugé par la conseil
general de ville que les pouvres sont tousjours mieus nourris allant par la ville et par les ausmones
des habitans qu’ils ne seroient s’ils estoient enfermés encore qu’il y eust cinq cens livres tous les
jours ; ce sont les mots de ladite deliberation, mais que ne pourroit à cella encherir encore en ce
tems auquel pour la cherté de tous vivres il en y faudroit plus de quinse cens livres et auquel nous
voyons que les ausmones et les charités ont grandement augmenté par tant de nouveaus ordres
depuis par la divine providence saintement et heureusement establis aus yeus des clairs-voyans,
tant de mendians : Cappucins, Tiers Ordre, Recolets, Jesuiste proffes, Carmes deschaussés, que
autres  possedans biens :  Charteus,  Jesuistes  de l’Oratoire,  de la  Doctrine,  qui  nourrissent une
infinité de pouvres par leursausmones journalieres, et desquels outre ces grandes charités à tant d
epauvres,  nous  recevons  de  leurs  prieres,  de  leurs  devotions,  de  leurs  veilles,  austerités,  et
mortifications tant de faveurs et de grances singulieres du Ciel. Ce sont les conservateurs du bien,
du repos et du bonheur de nostre ville, et qui comme Moyse en la montaigne faont descendre la
rosée du Ciel et nous comblent de benedictions. Ce sont eus et non pas nous qui portent nos mains
et roidissent nos bras à la deffense du bien public. Ce sont les conservateurs de la religion et de
l’estat,  nous  en  avons  ressenti  les  effets.  La  ville  leur  doit  ceste  recognoissance  et  leur
recommandation en ceste histoire. Recevès tous ces ordres et tous ceus de la maison de Dieu,
cheris[s]ès-les, c’est d’eux que Dieu a dit « Quod uni ex meis fecistis mihi fecistis », ne permettès

260



pas qu’ils secoent la poussiere de leurs pieds. Il seroit aisé à monter qu’ils sont très utiles à l’estat
et  plus  que  tout  le  reste  du  monde.  Et  pleut  à  Dieu  qu’on  vesquit  avec  ceste  frugalité  et
parsimonye,  à  la  lacedemoniene,  mais  parce  que  « Non  omnes  capiunt  hoc  verbum  et  que
audientes non adiunt et intelligentes et non intelligunt. »

AMT. BB 280, pp. 275/276. Chronique de l’année 1653

Enfin, Toulouse entierem[en]t delivrée du fl[e]au de la peste et de la famine s’etant epuisée pour
nourrir ses citoyens y en ayant encore un nombre infini  reduits à la mendicité qui avoint tout
vendu pour se faire soigner, fit deux actions dignes de sa piété qui pourront servir d’exemple dans
le tems à venir. La premiere fut que le parlement, toutes les compagnies, chapitres et tous les bien-
aisés de chaque capitoulat  s’imposerent une aumone volontaire pour nourrir et  entretenir leurs
pauvres concitoyens qui n’avoint pas de quoy le faire, et la derniere fut que pour remercier Dieu et
luy rendre  action de graces  de ce  qu’il  luy avoit  pleu d’exaucer les  prieres  de la  ville  en la
delivrant  du  fleau  de  la  peste  et  de  la  famine,  il  seroit  fait  une  procession  generalle
conformem[en]t à celle qu’on a accoutumé de faire annuellement le dix-septieme du mois de may
en memoire de la delivrance de la ville, ce qui fut executé avec une devotion exemplaire, tous les
toulousains à l’imitation des capitouls ayant fait la communion.

261



ANNEXE VII

Traité sur la tolérance à l’occasion de la mort de Jean Calas, Voltaire, 1763

CHAPITRE II

CONSÉQUENCES DU SUPPLICE DE JEAN CALAS

Si les pénitents blancs furent la cause du supplice d’un innocent, de la ruine totale d’une famille,
de sa dispersion et de l’opprobre qui ne devrait être attaché qu’à l’injustice,  mais qui l’est  au
supplice ; si cette précipitation des pénitents blancs à célébrer comme un saint celui qu’on aurait dû
traîner  sur  la  claie,  suivant  nos barbares  usages,  a  fait  rouer un père  de famille  vertueux ;  ce
malheur doit sans doute les rendre pénitents en effet pour le reste de leur vie  ; eux et les juges
doivent pleurer, mais non pas avec un long habit blanc et un masque sur le visage qui cacherait
leurs larmes.

On respecte toutes les confréries : elles sont édifiantes ; mais quelque grand bien qu’elles puissent
faire à l’État, égale-t-il ce mal affreux qu’elles ont causé ? Elles semblent instituées par le zèle qui
anime en Languedoc les catholiques contre ceux que nous nommons huguenots. On dirait qu’on a
fait vœu de haïr ses frères, car nous avons assez de religion pour haïr et persécuter, et nous n’en
avons pas assez pour aimer et pour secourir. Et que serait-ce si ces confréries étaient gouvernées
par  des  enthousiastes,  comme  l’ont  été  autrefois  quelques  congrégations  des  artisans  et  des
messieurs, chez lesquels on réduisait en art et en système l’habitude d’avoir des visions, comme le
dit  un  de  nos  plus  éloquents  et  savants  magistrats ?  Que  serait-ce  si  on  établissait  dans  les
confréries ces chambres obscures, appelées chambres de méditation, où l’on faisait peindre des
diables armés de cornes et de griffes, des gouffres de flammes, des croix et des poignards, avec le
saint nom de Jésus au-dessus du tableau ? Quel spectacle dans des yeux déjà fascinés, et pour des
imaginations aussi enflammées que soumises à leurs directeurs !

Il y a eu des temps, on ne le sait que trop, où des confréries ont été dangereuses. Les frérots, les
flagellants, ont causé des troubles. La Ligue commença par de telles associations. Pourquoi se
distinguer ainsi des autres citoyens ? S’en croyait-on plus parfait ? Cela même est une insulte au
reste de la nation. Voulait-on que tous les chrétiens entrassent dans la confrérie ? Ce serait un beau
spectacle que l’Europe en capuchon et  en masque, avec deux petits  trous ronds au-devant des
yeux ! Pense-t-on de bonne foi que Dieu préfère cet accoutrement à un justaucorps ? Il y a bien
plus : cet habit est un uniforme de controversistes, qui avertit les adversaires de se mettre sous les
armes ; il peut exciter une espèce de guerre civile dans les esprits, et elle finirait peut-être par de
funestes excès si le roi et ses ministres n’étaient aussi sages que les fanatiques sont insensés.

On sait assez ce qu’il en a coûté depuis que les chrétiens disputent sur le dogme  : le sang a coulé,
soit sur les échafauds, soit dans les batailles, dès le IV e siècle jusqu’à nos jours. Bornons-nous ici
aux guerres et aux horreurs que les querelles de la Réforme ont excitées, et voyons quelle en a été
la source en France. Peut-être un tableau raccourci et fidèle de tant de calamités ouvrira les yeux de
quelques personnes peu instruites, et touchera des cœurs bien faits.

262



ANNEXE VIII

Extraits choisis de la brochure  Histoire de la Délivrance de Toulouse arrivée le 17 mai

1562.  Où  l’on  verra  la  conjuration  des  huguenots  contre  les  catholiques,  leurs  différens

combats, la défaite des huguenots et l’origine de la procession du 17 mai, le dénombrement des

reliques de l’Église Saint Sernin, le tout tiré des annales de ladite ville. Nouvelle édition faite

sur  l’imprimée  de  Toulouse  de  1762  chez  Michel  Sens  libraire  rue  Saint  Rome.  Avec

permission. Augmenté de quelques notes, Amsterdam, Marc Michel Rey, 1765, in-8, 52 p.

L’année 1562 est une des plus remarquables de l’histoire de Toulouse des derniers tems. On y
verra cette grande ville sur le point d’être minée de fond en comble par ses propres Citoyens ; ce
que ne firent les Vandales, ni les Goths, ni les Normands ; les Huguenots nés dans Toulouse furent
sur le point de le faire ; mais la Providence divine qui veille sur les siens fit avorter leur pernicieux
dessein506. Le nombre de ces hérétiques étoit déjà si grand dans tout le Royaume qu’on ne pouvoit
les réduire à l’observation des Edits qui leur défendoient les Assemblées507. Leur nombre allarma
la Reine ; elle craignait une guerre civile qui pouvoit renverser l’Etat, et détruire l’autorité Royale.
Cette  crainte lui  dicta un nouvel Edit  par  lequel  il  leur  fut  permis de faire l’exercice de leur
Religion, hors des murs de toutes les Villes et Bourgs du Royaume, sous certaines conditions508.
Cet  édit  étant  enregistré,  les  Huguenots  impatiens  de  jouir  de  la  liberté  qu’on  leur  donnait,
commencèrent  l’exercice  de  leur  Religion  hors  de  la  porte  de  Montgaillard.  Tous  ceux  qui
s’étaient cachés jusqu’alors n’hésitèrent plus de paraître ; et les Catholiques que la nouveauté de
ce spectacle avait attirés, furent surpris de voir cette assemblée aussi nombreuse que les leurs aux
jours des plus grandes fêtes. Ces hérétiques firent quelques autres prêches de cette manière ; tantôt
derrière les Hauts-Murats, tantôt sur cette Esplanade qui est devant la porte de Monteulieu, jusqu’à
ce qu’ils eussent achevé un Temple spacieux, qu’ils fesoient construire en charpente sur les bords
du fossé de la Ville, vis-à-vis la porte de Villeneuve. Tout respirait la révolte509.

506 Pourquoi chercher après deux cents ans à perpétuer les haines civiles, par une vaine déclamation. Le but des
Réformés dans leur entreprise sur Toulouse n’était nullement de détruire cette Ville de fond en comble  : toute
la France étoit en fermentation au commencement de 4562. Les Protestans venoient d’être massacrés à Vassy ;
le Duc de Guise étoit entré dans Paris ou grand cortege, malgré les défenses de la Reine  ;  le Triumvirat
opprimoit  la  Cour ;  et  Catherine  de  Médicis  ayant  recours  à  la  seule  ressource  qui  lui  restoit,  avoit
recommandé au Prince de Condé, par plusieurs lettres pressantes, le Roi, la Mère, les Enfants et généralement
tout  le  Royaume.  Les  Protestants  qui  secondoient  le  Prince,  s’empresseront  partout  de  mettre  sous  sa
puissance les places où ils étoient les plus forts. Ceux de Toulouse qui n’étoient pas en petit nombre, avoient
résolu de lui  soumettre  la Ville.  C’étoit  l’objet  de la négociation du Baron de Lanta,  Capitoul,  qui  avoit
concerté ce projet à Orléans avec le Prince de Condé. Doit-on donner le titre odieux de Conspiration à une
entre prise dirigée par un Prince du Sang, autorisée de la Reine Régente, pendant une minorité remplie de
troubles et les factions ? (Note de l’édition d’Amsterdam.)

507 Quarante ans de persécutions et de supplices inutiles avoient déjà prouvé que les Réformés regardoient le
culte public comme un devoir de conscience auquel ils étoient disposés à tout sacrifier. Et en cela, leurs idées
s’accordoient parfaitement avec les principes de la saine politique ; car interdire le culte public, c’est ôter le
frein de la Religion au peuple, c’est le livrer nécessairement à l’ignorance, à la superstition et au fanatisme,
sources  inépuisables  de  crimes  et  de  désordres  funestes  aux  Souverains  et  aux  États.  (Note  de  l’édition
d’Amsterdam.)

508 Il s’agit de l’Edit de Janvier demandé par la Noblesse aux États d’0rléans en 1560, sollicité par la Noblesse et
le Tiers-État à ceux de St. Germain en 1564, accordé enfin en 1562, et dressé dans une assemblée de députés
de tous les Parlements du Royaume, comme le résultat du colloque de Poissy où la doctrine des Protestans
venoit  d’être discutée ;  de sorte  qu’on peut dire que cet  Edit,  le  premier  que les Réformés obtinrent,  fut
accordé au vœu de la Nation. (Note de l’édition d’Amsterdam.)

509 Les protestans ne respiroient pas la révolte. Ils étoient trop satisfaits des graces qu’ils venoient d’obtenir  : leur
unique ambition étoit de jouir paisiblement du nouvel Edit. L’esprit de révolte n’étoit donc que parmi les
Catholiques, jaloux du bonheur de leurs concitoyens. Funeste effet de ces maximes d’intolérance semées dans

263



[…] Ces désordres durèrent jusqu’au lendemain 16 Mai, vers l’heure de Midi. Les Huguenots
ayant eu avis que Montluc devoit arriver le lendemain avec un renfort, et attendant inutilement
l’arrivée du secours du Vicomte d’Arpajon, sur lequel ils avoient mis toutes leurs espérances, ils
résolurent  de quitter  la  Ville  le  soir  du lendemain 17 Mai.  Ils  firent  la Cène et  leurs prières,
pendant lesquelles la trompette de la Ville chanta du plus haut du Capitole, plusieurs Psaumes et
Cantiques qui furent entendus du voisinage. Ils abandonnèrent leur poste à l’entrée de la nuit. La
confusion régna dans cette retraite. Les uns restèrent dans Toulouse, croyant trouver leur salut
dans  la  protection  des  Catholiques  de  leur  connoissance ;  les  autres  sortirent  par  la  porte  de
Villeneuve, se séparèrent en différentes bandes et prirent divers chemins. Savignac à la tête d’une
troupe de Catholiques, courut les charger, et les tailla en pièces. On sonna le tocsin dans tous les
lieux  des  environs,  et  des  bandes  entières  furent  massacrées  par  les  Paysans  qui  s’étoient
assemblés en armes à ce bruit. Ceux qui échappèrent à leurs coups, se réfugièrent à Lavaur, à
Puylaurens,  à Castres,  à Montauban,  ou sortirent  du Royaume. Le Capitaine du Guet,  qui  fut
envoyé hors de la ville, pour reconnaître le nombre des morts, rapporta que seulement depuis le
couvent des Minimes jusqu’aux fourches patibulaires, c’est-à-dire environ mille pas, il en avoit
trouvé cinquante-trois510.

[…]  Le  premier  soin  des  Capitouls,  après  la  déroute  des  Conjurés  fut  de  rendre  à  Dieu  de
publiques actions de grâces. Ils avoient fait vœu dans la chaleur des Combats de faire célébrer tous
les ans dans l’Eglise St. Sernin, une messe à laquelle assisteroient au moins deux Capitouls. Ils
l’accomplirent solennellement. Le Parlement voulut donner aussi des preuves authentiques de sa
reconnoissance, et ordonna qu’il seroit fait annuellement le 17 Mai, jour de la Délivrance de la
Ville, une procession générale où l’on porteroit les Reliques des Saints qui reposent dans cette
Eglise. Ces pieux établissements sont encore observés avec une pompe et une solennité qui attirent

des  tems d’ignorance, par l’intérêt  et  l’ambition, qui ont fait  germer sur  toute la terre,  les discordes,  les
attentats, les guerres ; et que les lumières de ce siècle ont peine à détruire entièrement. (Note de l’édition
d’Amsterdam.)

510 L’Auteur dissimule ici un fait très important : c’est que les Protestans furent massacrés, contre la foi d’une
Capitulation qui leur avoit été accordée. De Thou dit que les conditions en furent proposées par Fourquevaux,
Capitaine Catholique. Les Protestans devoient sortir en sûreté, laissant leurs armes et tout l’attirail de guerre
dans l’Hôtel-de-Ville. L’Auteur Catholique de l’histoire des troubles intitule ainsi le paragraphe où il raconte
cet événement : poursuites contre les Confédérés de Toulouse après la reddition et composition faite. « Telles
furent les confusions des assaillans, et le désespoir des attaqués, dit d’Aubigné qu’on fit trêve pour capituler à
l’aise ; et le lendemain à midi, les articles de composition par lesquels toute sûreté étoit donnée, soit pour
quitter la ville soit pour demeurer, furent acceptées par les Réformés, lassés de combattre et de si peu de
vivres, etc. « Le Samedi seizième (de mai) dit un autre auteur, il y fut cruellement combattu, jusque sur le
midi. Et lors ceux de l’Église Romaine demandèrent à parlementer ;  et y eut tresves durant lesquelles fut
accordé que ceux de la Religion, laissant leurs armes et harnois, en la maison de ville, se retireroient en toute
sûreté. Suivant cette résolution, accordée par les Capitaines et le Parlement, ceux de la Religion ayant célébré
la sainte Cène avec larmes et prières solennelles sortirent sur le soir, etc.  » La Popeliniere témoin occulaire et
acteur  dans cette  sanglante  tragédie tient  le  même langage.  Mais  voici  un témoin irréprochable  de  cette
perfidie : c’est l’auteur, Catholique outré, d’une relation insérée dans les mémoires de Condé déjà cités dans la
note 14. « Si fut tant fait, dit-il, que la composition fut accordée et les plus riches sortirent de leurs garnisons
en habits dissimulez sans être cogneuz ; partie ayant pris les livrées des Capitaines ; dont on tient que les
Capitaines n’y ont rien perdu. Les ungs nonobstant leurs dissimulations ont été pris dont il y a un capitaine
nommé Comitis fort  riche et  deux Jourdains frères ayant modérément de quoi prendre,  et  un n Ministre,
comme l’on dict. Sur les neuf à dix heures, ils laschent la ville et sortent les autres ; où l’on a faict terrible
boucherie,  et  voyant  ceulx  qui  étoient  encore  dans  la  ville,  se  renferment  dans  la  dicte  ville,  mais  les
Capitaines s’en étoient saisis à bonne heure qui fut cause que ayant trouvé dans la dicte ville aucuns des dicts
nouveaulx, ont été mis au Cousteau ou prisonniers. » Ajoutons encore le témoignage non suspect de Mézerai.
« Enfin, dit cet Historien, le seizieme du mois, les Huguenots n’espérant plus rien, acceptèrent des tresves
jusqu’au lendemain, jour de la Pentecôte, comme aussi la composition qui leur fut présentée par Fourquevaux,
la plupart des gens de guerre se retirèrent à Montauban, à Puylaurens, à Lavaur, à Castres : mais il en demeura
plus de la moitié en chemins ; Savignac les ayant poursuivis avec sa cavalerie pour venger la mort de ses
frères tués en ce tumulte, et les Villages leur courant sus au son du tocsin. » Telle est l’action glorieuse dont le
Parlement de Toulouse voulut perpétuer la mémoire par l’institution d’une fête célébrée tous les ans avec la
plus grande solennité ; digne fruit de la détestable maxime qu’on ne doit point garder la foi aux Hérétiques.
C’est ainsi que le fanatisme étouffant la lumière naturelle et confondant toutes les idées, consacre le crime et
place la gloire où la raison ne voit que la honte et l’ignominie. (Note de l’édition d’Amsterdam.)

264



chaque année un nombre infini d’étrangers dans Toulouse511.

511 On frémit en lisant les excès auxquels un faux zèle de Religion a pu porteries hommes dans des siècles
d’ignorance, et dans des tems de haine et de fureurs civiles. Mais qu’au milieu d’un siècle éclairé et paisible,
et dans une ville qui a de tout tems cultivé les lettres avec succès et s’est rendue célèbre par son amour pour
les sciences, on ne craigne pas de consacrer ces anciennes horreurs par des solennités et des écrits publics, de
peur que le fanatisme et les animosités ne vinssent à s’éteindre dans l’esprit des peuples  : c’est une triste
preuve  de  cette  vérité  humiliante,  que  les  hommes  une  fois  offusqués  des  ténèbres  du  fanatisme,  sont
inaccessibles aux lumières de la raison et aux sentiments de l’humanité. (Note de l’édition d’Amsterdam.)

265



ANNEXE X

Délibération du conseil général de la commune de Toulouse : concernant la suppression de la procession du
17 mai. 1er mai 1792.

266



267



268



269



270



271



272



273



274



275



276



277



278



279



280



281



282



283



284



285



286



287



288



ANNEXE XI

ADHG. 2V46

LETTRE PASTORALE DE MONSEIGNEUR L’ARCHEVÊQUE DE TOULOUSE

ANNONÇANT LE JUBILÉ SÉCULAIRE

L’EXPOSITION ET LA PROCESSION SOLENNELLES DES SAINTES RELIQUES

CONSERVÉES

DANS L’INSIGNE BASILIQUE DE SAINT-SATURNIN, À TOULOUSE

POUR L’AN DE GRÂCE 1862.

JULIEN-FLORIAN-FÉLIX DESPREZ,

PAR LA GRÂCE DU DIEU ET DU SAINT-SIÈGE APOSTOLIQUE,  ARCHEVÊQUE DE TOULOUSE ET DE

NARBONNE, PRIMAT DE LA GAULE NARBONNAISE, PRÉLAT ASSISTANT AU TRÔNE PONTIFICAL, ETC.

Fidèle à la loi si douce de la reconnaissance, le peuple juif célébrait, par des fêtes brillantes,
l’anniversaire des grands événements qui s’étaient accomplis au milieu de lui et pour lui. Héritière
de sa foi et de ses pieuses traditions, l’Église catholique se fit toujours un devoir de rappeler, dans
la succession des  âges,  les faits  les plus remarquables de son histoire.  L’année liturgique n’est
même qu’une série de solennités destinées à ramener devant nous, par la puissance du souvenir, les
merveilles de la vie et de la mort d’un Dieu, les vertus de cette femme pleine de grâces, bénie entre
toutes les femmes, le courage, la grandeur et la sainteté de l’innombrable cohorte des héros de notre
sainte religion.

Mais,  tandis que l’Église universelle  se réjouit  avec raison de cette série heureuse de fêtes
communes  à tous ses  enfants,  les  royaumes,  les  provinces,  les  cités  même rappellent,  par  des
solennités  particulières,  les  événements  religieux  qui  lui  appartiennent  d’une  manière  spéciale.
C’est ainsi, Nos Très Chers Frères, que nous allons célébrer cette année le jubilé commémoratif
d’un fait glorieux parmi vous, il y a trois cents ans.

Dès le huitième siècle, des reliques insignes de plusieurs apôtres, les restes vénérés de presque
tous les saints évêques de Toulouse, des ossements nombreux de martyrs,  de confesseurs et de
vierges étaient venus choisir tour à tour, pour être le lieu de leur repos ici-bas, l’antique basilique de
celui qui vous avait légué, avec son sang, le fécond héritage de sa foi. Auprès de ces dépouilles
sacrées et de celles de saint Saturnin lui-même, la piété de vos ancêtres s’était agenouillée souvent
dans les jours de calamité et de joie, d’espérance ou de crainte.

En 1562, lorsque les malheurs les plus grands semblaient le menacer, tout le peuple accourut
devant ces saintes reliques, d’où il espérait voir sortir pour lui la consolation et la force. Son attente
ne fut pas vaine. Le Seigneur étendit son bras puissant et protecteur sur cette Église de Toulouse,
défendue à la fois par le courage de ses enfants et par la prière de ses gardiens endormis dans la
mort,  mais  dont  le  cœur  veillait  auprès  du  Très-Haut.  Une  procession  générale,  qui  devait  se
renouveler tous les ans, fut chargée de transmettre aux générations futures le souvenir du vœu fait
en cette circonstance par les Capitouls de la ville. Cette procession eut lieu, pour la première fois, le
24 mai 1562 : on y remarquait tous les membres du clergé séculier et régulier ; tous les corps de la
ville, à la tête desquels marchait le parlement. Il fut décidé qu’à l’avenir elle se ferait le 17 mai,
jour où la bonté de Dieu était venue sauver ses enfants. Une bulle de Pie IV, de vénérée mémoire,
datée du 26 novembre 1564, autorisa un jubilé pour deux jours, entre lesquels s’étaient concentrées
les émotions du danger et de la délivrance, le 12 et le 17 mai.

En 1662, première année séculaire d’un événement si heureux pour la ville de Toulouse, les
Capitouls renouvelèrent le vœu de leurs prédécesseurs, et célébrèrent avec une grande pompe la
fête que le passé leur avait léguée.

Enfin, le 17 mai 1762, deux cents ans après l’intervention si visible de Dieu dans les destinées
d’un  peuple  qu’il  aimait,  les  Capitouls  et  le  corps  de  ville  donnèrent  un  immense  éclat  à

289



l’expression de leur foi et de leur reconnaissance. Sur la demande adressée par eux à Rome, le Pape
Clément XIII avait confirmé, le 6 avril précédent, les faveurs accordées par Pie IV ; il les avait
même  augmentées.  Il  avait,  en  effet,  étendu  à  huit  jours,  à  partir  du  16  mai  jusqu’au  23
inclusivement, toutes les indulgences appliquées seulement par son vénéré prédécesseur au 12 et au
17 du même mois. Aussi la splendeur donnée à cette solennité fut-elle digue de la libéralité du
Souverain  Pontife.  Les  Capitouls,  pieux  interprètes  des  sentiments  populaires,  joignirent  leurs
largesses officielles et publiques aux largesses des généreux enfants de la cité ; les chasses furent
restaurées en grande partie à leurs frais. La procession générale put cette fois compter dans ses
rangs toutes les notabilités. Elle sortit à midi de Saint-Saturnin pour se rendre à la métropole, et
rentra a cinq heures dans l’insigne basilique. Derrière les bannières de saint Étienne et de Saint-
Saturnin marchaient d’abord les ordres religieux, puis le nombreux clergé des paroisses, à la.suite
duquel les reliques des saints étaient portées par les différents corps de métiers. Venait ensuite le
chapitre de Saint-Etienne, et enfin, l’officiant, qui tenait le Saint-Sacrement sous un dais à huit
bâtons, aux armes de la ville, porté par les Capitouls. On remarquait derrière le dais les membres du
parlement, en robe rouge, le premier et le second président, l’Université, le sénéchal, et, en fin, le
corps de la bourgeoisie. Le cortège était fermé par une compagnie de soldats.

Bien des jours, N. T. C. F., sont passés sur ces jours et en ont presque effacé la trace  ; les idées
ont succédé aux idées, et nous chercherions vainement, au milieu de nous, le courant des pensées
qui  emportait  alors  la  pensée de nos pères  et  lui  donnait  une aussi  catholique impulsion. Une
révolution nous a séparés de ce siècle,  et  après avoir renversé les trônes, dressé les échafauds,
détruit des églises en grand nombre, elle a substitué aussi dans nos mœurs publiques des tendances
nouvelles aux pensées de foi du siècle dernier. Vous accueillerez cependant avec joie, N. T. C. F.,
l’occasion qui  vous est  offerte  de  renouer  la  chaîne  du passé  et  d’apporter  auprès  des  saintes
reliques la vénération dont un autre âge les avait entourées. De nouveaux trésors sont d’ailleurs
venus se joindre à ceux que possédait depuis si longtemps notre antique basilique. Le corps d’un
illustre docteur,  saint Thomas d’Aquin, a dû demander asile à ces voûtes séculaires contre des
fureurs sacrilèges qui ne savaient respecter ni la sainteté ni le génie. Récemment encore, grâce à la
générosité  d’un  saint  prélat  d’Espagne,  l’Église  de  Valence  nous  a  fait  parvenir  un  ossement
précieux de saint  Louis,  évêque de Toulouse ;  et  bientôt  votre premier  apôtre et  votre premier
pontife se trouvera entouré, dans la célèbre basilique qui porte son nom, des reliques de tous les
évêques qui ont fait monter avec eux la sainteté sur ce siège où il les avait précédés.

Vous accueillerez donc, N. T. C. F., avec une piété digne de celle de vos ancêtres, l’anniversaire
séculaire d’un jour qui rappelle, en même temps la bonté de Dieu et l’intercession puissante de ses
saints. Toulouse ne saurait faillir au devoir que lui impose son histoire. Elle montrera, au contraire,
une fois de plus, qu’à travers les vicissitudes de tout genre que le temps est venu lui apporter, les
traditions catholiques n’ont pas su s’affaiblir dans son sein. Vous serez, N. T. C. F., les imitateurs
fidèles de vos pères. Si en parcourant vos rues les corps des saints ne rencontrent plus ni les mêmes
édifices ni les mêmes spectateurs, que la même vénération cependant descende vers eux de ces
demeures plus riches peut-être, mais habitées encore par la foi et par la vertu. Vous irez, pendant
cette octave bénie, entourer de votre amour ces restes illustres et sacrés, et vous ne dédaignerez pas
de  vous agenouiller  devant  cette  poussière animée autrefois  par  de  si  saintes  pensées  et  de  si
généreux dévouements.

Vous y viendrez  aussi,  vous,  N.  T.  C.  F.,  qui  n’habitez  pas  la ville  où reposent  ces  dépôts
glorieux, mais qui n’en ressentez pas moins à distance l’influence salutaire. Vous renouvellerez le
spectacle  qu’offraient  autrefois  tant  de  générations  éteintes,  lorsqu’elles  accouraient,  sous  la
conduite  de  leurs  pasteurs,  pour  unir  leur  cantique  de  joie  et  de  reconnaissance  aux  voix  qui
bénissaient  et  imploraient  les  saints.  Vous  entendrez  l’invitation  que  nous  vous  adressons
aujourd’hui en leur nom, et, comme Samuel, vous répondrez : Vous nous avez appelés, nous voici.

Oui, N. T. C. F., accourons tous auprès des restes vénérés de nos grands protecteurs ; formons
comme un immense cortège de fidèles et île prêtres, et que le cri de nos âmes s’élève vers le ciel
pour le fléchir. Lorsque tant de causes de tristesse nous environnent, lorsque la foi court parmi nous
de si mystérieux dangers, il faut que les âmes en qui vit l’esprit de Dieu se montrent et que la
puissance du bien se dresse sans crainte en lace de la puissance et de la tyrannie du mal. Tandis que
les méchants s’associent dans l’ombre et semblent emprunter à un monde invisible, et sinistre leur
audace et leur force, il faut qu’à la face du soleil les bons aussi se réunissent, qu’ils élèvent leurs
cœurs et leurs mains vers cette région sereine où la prière est portée jusqu’au trône de Dieu par les
voix harmonieuses des saints.

290



TABLE DES ILLUSTRATIONS

Illustration 1 : Jean Chalette,  Portrait des Capitouls nommés par arrêt du Parlement le

28 novembre 1622 ou Le Christ en croix et les Capitouls de 1622-1623, Huile sur toile,

Musée des Augustins, Toulouse........................................................................................40

Illustration 2 : Décoration du Capitole pour le bicentenaire de la Délivrance..................51

Illustration 3 : Décoration d’une des quatre faces du feu d’artifice, dessinée par M. Hardy

en 1762..............................................................................................................................73

Illustration 4 : Trajet de la procession générale de la Cathédrale à la Basilique...............75

Illustration 5 : Détail en bas à gauche du tableau de Jean II Michel.................................79

Illustration 6 : Détail en bas à droite du tableau de Jean II Michel...................................80

Illustration 7 : Gervais Drouet, Vierge à l’Enfant foulant aux pieds le démon de l’Hérésie,

1662, Musée des Augustins, Toulouse............................................................................102

Illustration 8 : Antoine Rivalz, Expulsion des huguenots de Toulouse, 1727.................103

Illustration  9 :  Carte  d’Estelle  Martinazzo  à  propos  de  l’encerclement  protestant  de

Toulouse sous le régime de l’édit de Nantes...................................................................109

291



TABLE DES MATIÈRES

Remerciements........................................................................................................................1

Liste des abréviations..............................................................................................................2

INTRODUCTION...................................................................................................................3

ÉTUDE HISTORIOGRAPHIQUE.......................................................................................14

PREMIÈRE PARTIE. LE CONSENSUS TOULOUSAIN AUTOUR DE LA FÊTE DE LA

DÉLIVRANCE (1562 – 1762).............................................................................................36

CHAPITRE PREMIER. 1762, L’APOGÉE D’UNE FÊTE INSTITUTIONNELLE........................................38

1. Une fête capitulaire...........................................................................................................39

Religion civique et organisation de la fête...................................................................40

Les liens entre les confréries et le pouvoir municipal..................................................42

La remise en question du pouvoir capitulaire..............................................................44

2. Les moyens mis en œuvre............................................................................................47

Les mesures religieuses................................................................................................47

La préparation de la ville.............................................................................................49

À quel prix ?................................................................................................................53

3. Les enjeux du bicentenaire................................................................................................57

Le jubilé séculaire........................................................................................................57

La pompe et la solennité..............................................................................................60

La nécessité d’ordre.....................................................................................................61

CHAPITRE DEUX. L’IDENTITÉ DE « TOULOUSE LA SAINTE »  AU PRISME DU BICENTENAIRE DE LA

DÉLIVRANCE...........................................................................................................................65

1. Le langage cérémoniel..................................................................................................66

Éveiller les sens et les émotions...................................................................................66

Des symboles compréhensibles par tous......................................................................69

2. La cité idéale.................................................................................................................74

L’espace urbain............................................................................................................74

Une société idéalisée....................................................................................................76

La représentation de l’attitude populaire.....................................................................79

3. Montrer une identité immuable....................................................................................81

Un acte collectif...........................................................................................................81

Marcher dans les pas de ses ancêtres...........................................................................84

292



« Toulouse la Sainte »..................................................................................................88

CHAPITRE TROIS. LES TRANSMISSIONS DE LA MÉMOIRE (1562 – 1762)......................................91

1. L’histoire de la Délivrance au temps des Guerres de Religion.....................................92

La justification de la violence catholique....................................................................93

Les acteurs du conflit chez Bosquet.............................................................................95

La réponse protestante.................................................................................................98

2. La transmission de la mémoire...................................................................................101

Programmes artistiques et mémoire...........................................................................101

Une nouvelle version de la Délivrance ?...................................................................105

3. L’impossible mise à distance......................................................................................107

Les réminiscences de la mémoire..............................................................................107

Le cas des années 1760..............................................................................................111

La mémoire lors du bicentenaire................................................................................112

CONCLUSION DE LA PARTIE................................................................................................117

DEUXIÈME PARTIE. LA RUPTURE DU CONSENSUS, MÉMOIRES ET OUBLI DE LA

DÉLIVRANCE (1762 – 1862)............................................................................................119

CHAPITRE QUATRE. DU BICENTENAIRE À LA RÉVOLUTION, LA RECOMPOSITION DE LA MÉMOIRE121

1. Calas et Voltaire ou l’intolérance des Toulousains.....................................................122

L’affaire Calas............................................................................................................122

Voltaire et « Toulouse l’intolérante ».........................................................................124

Réhabilitation de Calas et dénonciation de la Délivrance.........................................129

2. Tolérance et intolérance à Toulouse............................................................................132

La condamnation de Jean Calas : un « anachronisme » ?..........................................133

Les « Lumières » toulousaines et la tolérance...........................................................135

3. La tolérance et la mémoire de la Délivrance..............................................................140

Réhabiliter Duranti et condamner la Délivrance.......................................................140

Les nouvelles Annales de la ville de Toulouse..........................................................144

Quel impact sur la commémoration ?........................................................................148

CHAPITRE CINQ. LA RÉVOLUTION À TOULOUSE OU L’IMPOSSIBLE CONTINUITÉ DE LA MÉMOIRE DES

GUERRES DE RELIGION..........................................................................................................150

1. La crise religieuse à Toulouse.....................................................................................151

Les troubles de 1790 et la défiance envers Toulouse.................................................151

L’impact de la Constitution Civile du Clergé............................................................155

293



Le rejet de la fête par les révolutionnaires toulousains..............................................157

2. La condamnation des anciennes institutions..............................................................159

La nouvelle administration municipale......................................................................159

Le parlement coupable des Guerres de Religion.......................................................161

Les sources du discours.............................................................................................164

3. La révolution fait table rase de la commémoration....................................................167

Une autre conception de la Fête.................................................................................167

Toulouse et la régénération de la France....................................................................169

La damniatio memoriae.............................................................................................171

CHAPITRE SIX. LA COMMÉMORATION DU TRICENTENAIRE DE LA DÉLIVRANCE..........................175

1. Le jubilé séculaire du tricentenaire de la délivrance..................................................176

Réaffirmer la religiosité de la ville............................................................................176

« Renouer la chaîne du passé »..................................................................................178

Un dispositif diminué.................................................................................................181

2. La cristallisation de l’opposition catholique...............................................................183

Le débat national........................................................................................................183

Le jubilé du tricentenaire de la Délivrance................................................................186

Un événement fortement politisé...............................................................................188

3. Le débat mémoriel autour de la Délivrance................................................................191

L’incompréhension face à la restauration de la fête...................................................191

La prise de parole des Toulousains............................................................................195

Mémoire de la Délivrance et identité toulousaine.....................................................198

CONCLUSION DE LA PARTIE.....................................................................................................199

CONCLUSION GÉNÉRALE.............................................................................................201

Corpus de Sources...............................................................................................................206

Bibliographie.......................................................................................................................224

Annexes...............................................................................................................................240

Table des illustrations..........................................................................................................291

294


	Remerciements
	Liste des abréviations
	Introduction
	Étude historiographique
	1. Historiographie de la mémoire
	La mémoire et l’oubli
	La mémoire des Guerres de Religion
	La commémoration

	2. Études sur l’identité et historiographie de la fête
	L’identité en question
	Histoire des fêtes et identité urbaine

	3. Historiographie de la Révolution Française
	La longue structuration de l’histoire de la Révolution

	4. Historiographie de Toulouse
	Synthèses sur l’histoire de la ville
	Historiographie de Toulouse moderne et révolutionnaire


	Première partie
	Le consensus toulousain autour de la fête de la Délivrance
	(1562 – 1762)
	Chapitre premier
	1762, l’apogée d’une fête institutionnelle
	1. Une fête capitulaire
	Religion civique et organisation de la fête
	Les liens entre les confréries et le pouvoir municipal
	La remise en question du pouvoir capitulaire
	2. Les moyens mis en œuvre
	Les mesures religieuses
	La préparation de la ville
	À quel prix ?


	3. Les enjeux du bicentenaire
	Le jubilé séculaire
	La pompe et la solennité
	La nécessité d’ordre

	Chapitre Deux
	L’identité de « Toulouse la sainte » au prisme du bicentenaire de la Délivrance
	1. Le langage cérémoniel
	Éveiller les sens et les émotions
	Des symboles intelligibles par tous

	2. La cité idéale
	L’espace urbain
	Une société idéalisée
	La représentation de l’attitude populaire

	3. Montrer une identité immuable
	Un acte collectif
	Marcher dans les pas de ses ancêtres
	« Toulouse la Sainte »


	Chapitre trois
	Les transmissions de la mémoire (1562 – 1762)
	1. L’histoire de la Délivrance au temps des Guerres de Religion
	La justification de la violence catholique
	Les acteurs du conflit chez Bosquet
	La réponse protestante

	2. La transmission de la mémoire
	Programmes artistiques et mémoire
	Une nouvelle version de la Délivrance ?

	3. L’impossible mise à distance
	Les réminiscences de la mémoire
	Le cas des années 1760
	La mémoire lors du bicentenaire

	Conclusion de la partie


	Deuxième partie
	La rupture du consensus,
	mémoires et oubli de la Délivrance
	(1762 – 1862)
	Chapitre quatre
	Du bicentenaire à la Révolution,
	la recomposition de la mémoire
	1. Calas et Voltaire ou l’intolérance des Toulousains
	L’affaire Calas
	Voltaire et « Toulouse l’intolérante »
	Réhabilitation de Calas et dénonciation de la Délivrance

	2. Tolérance et intolérance à Toulouse
	La condamnation de Jean Calas : un « anachronisme » ?
	Les « Lumières » toulousaines et la tolérance

	3. La tolérance et la mémoire de la Délivrance
	Réhabiliter Duranti et condamner la Délivrance
	Les nouvelles Annales de la ville de Toulouse
	Quel impact sur la commémoration ?


	Chapitre cinq
	La Révolution à Toulouse ou l’impossible continuité de la mémoire des Guerres de Religion
	1. La crise religieuse à Toulouse
	Les troubles de 1790 et la défiance envers Toulouse
	L’impact de la Constitution Civile du Clergé
	Le rejet de la fête par les révolutionnaires toulousains

	2. La condamnation des anciennes institutions
	La nouvelle administration municipale
	Le parlement coupable des Guerres de Religion
	Les sources du discours

	3. La révolution fait table rase de la commémoration
	Une autre conception de la Fête
	Toulouse et la régénération de la France
	La damniatio memoriae


	Chapitre six
	La commémoration du tricentenaire de la Délivrance
	1. Le jubilé séculaire du tricentenaire de la délivrance
	Réaffirmer la religiosité de la ville
	« Renouer la chaîne du passé »
	Un dispositif diminué

	2. La cristallisation de l’opposition catholique
	Le débat national
	Le jubilé du tricentenaire de la Délivrance
	Un événement fortement politisé

	3. Le débat mémoriel autour de la Délivrance
	L’incompréhension face à la restauration de la fête
	La prise de parole de quelques Toulousains
	Mémoire de la Délivrance et identité toulousaine


	Conclusion de la partie
	Conclusion générale
	CORPUS DE SOURCES
	BIBLIOGRAPHIE
	Annexes
	table des illustrations
	table des matières


