
1 
 

 
Université Toulouse II - Jean Jaurès 
UFR Histoire, Arts et Archéologie 

 

Application et réception du concile Vatican II (1962-
1965) dans le Tarn : l’œcuménisme. 

 

Première partie : L’œcuménisme dans le diocèse d’Albi de 
1958 à la fin du concile Vatican II (1965) 

Guillaume Meunier 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
sous la direction de Philippe Foro,  

maître de conférences en Histoire contemporaine. 
Mémoire soutenu en juillet 2017 

 
Mémoire de première année de Master « Histoire et 
civilisations modernes et contemporaines ». Mention 
Histoire, civilisations, patrimoine.

Figure 1: André Fabre (1974). ADA, 

Fonds « André Fabre », 4Z-3.31 : In 

Memoriam, dossier « photographies 

en vrac ».  



2 
 

Remerciements 
 

A l’heure d’achever ce mémoire, je tiens à remercier Philippe Foro, mon directeur de 

recherche, pour avoir accepté de diriger mes recherches, pour son soutien et son aide tout au 

long de cette année universitaire.  

 Je remercie également l’ensemble des enseignants que j’ai pu avoir en histoire depuis 

l’enseignement secondaire jusqu’à aujourd’hui. Ils m’ont donné le goût de l’histoire, de la 

curiosité et de la recherche.  

 Je souhaite aussi adresser mes plus sincères remerciements à l’archiviste diocésain 

d’Albi, le père Bernard Desprats, et à son adjoint Cédric Trouche. Ils m’ont   chaleureusement 

accueilli et ont su me guider dans la recherche de documents. Qu’ils soient également remerciés 

de leur aide dans mon enquête orale et de leur disponibilité. 

 Je remercie très chaleureusement les prêtres qui ont accepté de me confier leurs 

souvenirs afin de nourrir mon étude, les pères Jean-Marie Barthe, Claude Cugnasse et André 

Nouvel ainsi que le défunt père Raoul Régis. Je tiens à leur exprimer ma gratitude pour leur 

accueil et leur bienveillance. 

 Je tiens à remercier mes parents et l’ensemble de ma famille qui m’ont permis de mener 

à bien mes études. Je les remercie, ainsi que ma compagne, pour m’avoir soutenu et aidé durant 

toutes mes études et en particulier durant cette année. 

  Enfin, mes remerciements s’adressent aussi à mes amis de France métropolitaine et 

d’outre-mer qui ont su se montrer présents lorsque j’en avais besoin.  

 

 



3 
 

Sommaire 

Remerciements ........................................................................................................................... 2 

Liste des abréviations ................................................................................................................. 4 

Introduction ................................................................................................................................ 6 

Historiographie et herméneutique ............................................................................................ 18 

Première partie : L’œcuménisme dans le diocèse d’Albi de 1958 à la fin du concile Vatican II 
(1965) ....................................................................................................................................... 37 

Chapitre 1 : Le père André Fabre et l’œcuménisme ............................................................ 38 

Chapitre 2 : L’œcuménisme d’André Fabre : une action isolée ? ........................................ 54 

Chapitre 3 : L’œcuménisme et Vatican II ............................................................................ 74 

Conclusion de la première partie ........................................................................................ 101 

Bibliographie .......................................................................................................................... 105 

Sources ................................................................................................................................... 135 

Annexes .................................................................................................................................. 142 

Glossaire ................................................................................................................................. 154 

Index des noms ....................................................................................................................... 158 

Table des illustrations ............................................................................................................. 161 

Table des matières .................................................................................................................. 162 

 

 



4 
 

Liste des abréviations 
 

 

AAS : Acta Apostolicae Sedis 

ADA : Archives diocésaines d’Albi  

COE : Conseil œcuménique des Eglises 

DH : Dignitatis Humanae 

ERF : Eglise réformée de France 

fol. : folio 

FPF : Fédération protestante française 

LG : Lumen Gentium 

NÆ : Nostra Ætate  

r° et v° : recto et verso 

r° : recto 

SR : Semaine religieuse de l’archidiocèse d’Albi 

UR : Unitatis redintegratio 



5 
 

Au moment d’achever ce travail, nous avons une pensée émue pour le père Raoul Régis qui 

est décédé le lundi 26 juin 2017 quelques jours après l’avoir eu au téléphone. Nous l’avions 

rencontré dans le cadre de notre enquête orale. 



6 
 

Introduction 
 

 Si Etienne Fouilloux estime que la « crise moderniste constitue la matrice intellectuelle 

du catholicisme contemporain »1, la réunion du concile Vatican II est également un événement 

majeur pour le catholicisme, du moins pour le XXème siècle. Mais avant même d’être un moment 

important, c’est avant tout un étonnement. Pie XI et Pie XII avaient réfléchi à la possibilité 

d’une reprise du concile Vatican I que la guerre franco-prussienne avait interrompu en octobre 

1870. Ils entament des démarches en ce sens et mettent en place des commissions 

« exploratoires » mais ni l’un ni l’autre ne vont jusqu’au bout de leur entreprise. Il faut attendre 

le 25 janvier 1959, au dernier jour de la Semaine de prière pour l’unité des chrétiens pour que 

le nouveau pontife, Jean XXIII, annonce la réunion d’un nouveau concile. Il s’agit bien d’un 

nouveau concile et non d’une réouverture du premier concile du Vatican. Jean XXIII imagine 

ce concile comme une mise à jour, un aggiornamento. En cela il diffère de ses prédécesseurs 

qui envisagaient de réunir un éventuel concile pour achever Vatican I. Il entend placer le concile 

sous la conduite de l’Esprit-Saint2.  

Beaucoup d’espoirs naissent au cours de la préparation du concile. Il faut dire qu’en 

France, mais aussi en Allemagne et en Belgique, l’idée d’un renouvellement du visage de 

l’Eglise s’est développée à la suite de la crise moderniste (fin du XIXème siècle-première 

décennie du XXème siècle). Ainsi à partir des années 1930, la Nouvelle Théologie propose un 

renouvellement théologique en ce sens, sans pour autant reprendre l’ensemble des idées 

modernistes3. Ceux que l’on considère comme faisant partie de ce courant ont la sensation que 

le catholicisme est en danger. Benoît XVI ne parle pas de crise4 à proprement parler mais il 

note des signes d’affaiblissement de l’Eglise catholique et dit qu’elle apparaît comme 

« une réalité du passé et non porteuse d’avenir »5. Les catégories populaires, en particulier le 

                                                 
1 Etienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française entre modernisme et Vatican 
II 1914-1962, Paris, Desclée de Brouwer, coll. « Anthropologiques », 1998, p. 11 
2 Discours de Jean XXIII lors de l'ouverture du concile Vatican II, discours aussi appelé Gaudet Mater Ecclesia, 
11 octobre 1962. Version française utilisée : « L'ouverture du Concile Œcuménique - discours et allocution du 
pape Jean XXIII et autres », Nouvelle revue théologique [En ligne], n°84/9 (1962), p.964, disponible sur : 
http://www.nrt.be/docs/articles/1962/84-9/1788-L%27ouverture+du+Concile+Oecum%C3%A9nique+-
+discours+et+allocution+du+pape+Jean+XXIII+et+autres.pdf [consulté le 27 mai 2017]  
3 Etienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française entre modernisme et Vatican 
II 1914-1962, op. cit., 325 p. 
4 Denis Pelletier revient sur la notion de crise pour cette période : « Les religions en France depuis la fin de la 
Seconde Guerre mondiale » in Alain Tallon et Catherine Vincent (dir.), Histoire du christianisme en France, Paris, 
A. Colin, coll. « Collection U », 2014, p. 423-437 
5 Benoît XVI, « Discours du pape Benoît XVI lors de sa rencontre avec le clergé de Rome », 14 février 2013 
(quelques jours après l’annonce de sa renonciation au ministère pétrinien), Le Saint-Siège [En ligne], disponible 



7 
 

milieu ouvrier, se détournent de l’Eglise alors que l’expérience des prêtres-ouvriers qui était 

censée remédier à ce phénomène, est stoppée en 1954. Mais à force d’incarnation dans le 

monde, certains prêtres, aumôniers et laïcs de la mission ouvrière se laissent tenter par le 

compagnonnage avec le Parti communiste français (PCF) et par les thèses marxistes, rejoignant 

ainsi le progressisme chrétien. Or le Vatican interdit ce compagnonnage par un décret de la 

Congrégation du Saint-Office en date du 1er juillet 1949. Certains ont alors fait le choix de 

quitter le sacerdoce ou leur ordre comme Henri Desroche. Les mouvements d’Action catholique 

spécialisée tentent depuis les années 1920 de répondre à ces besoins et essayent de reconquérir 

des milieux sociaux ciblés (milieu ouvrier, milieu agricole, jeunesse, …).  Mais il apparaît qu’au 

début des années 1960 l’Action catholique n’a toujours pas réussi la christianisation de ceux 

qui étaient éloignés du christianisme bien qu’elle joue un rôle religieux et social majeur en 

France6. Malgré un détachement par rapport au fait religieux, il y a un activisme et une vitalité 

du christianisme social et des mouvements de l’Action catholique dans la société. Ce n’est là 

qu’un exemple des inquiétudes de certains catholiques. Il faut y ajouter les débats théologiques 

autour des propositions de la Nouvelle Théologie. L’Eglise catholique semblait avoir un visage 

peu accueillant. Il faut dire qu’elle s’attachait à condamner toute forme de modernité en son 

sein depuis le début du XXème siècle et l’encyclique Pascendi (Pie X, 1907) condamnait les 

idées modernistes. Ainsi de nombreux catholiques, mais aussi des non-catholiques, espèrent 

que ce concile va permettre de renouveler le visage de cette Eglise et qu’il va permettre un 

dialogue avec le monde afin de répondre aux questionnements de leurs contemporains et 

notamment aux interrogations et aux besoins de ceux qui se sont éloignés de l’Eglise catholique.  

Si des espoirs liés à l’annonce du concile naissent, il existe aussi de nombreuses 

inquiétudes. La fin du pontificat de Pie XII a été marquée par une lutte contre la Nouvelle 

Théologie et le début du pontificat de Jean XXIII ne semble pas améliorer la situation. Il faut 

tout de même souligner que, sur certains points, le Vatican a fait le choix d’une réforme à 

condition que ce soit le Saint-Siège qui la dirige7. Certains théologiens condamnés au cours des 

décennies précédentes sont appelés comme experts auprès des commissions préconciliaires, 

c’est le cas du père Yves Congar  et d’Henri de Lubac. Mais ils se plaignent, du moins en privé, 

de ne pas avoir leur mot à dire et laissent entendre que les documents préparatoires reflètent 

                                                 
sur : http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2013/february/documents/hf_ben-
xvi_spe_20130214_clero-roma.html [consulté le 27 mai 2017] 
6 Denis Pelletier et Jean-Louis Schlegel (dir.), A la gauche du Christ : Les chrétiens de gauche en France de 1945 
à nos jours, Paris, Éditions du Seuil, coll. « Points histoire », 2015 [1ère edition : 2012], 740 p. 
7 Etienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française entre modernisme et Vatican 
II 1914-1962, op. cit., 325 p. 



8 
 

uniquement la théologie des membres de la curie. En effet, les instances curiales qui sont les 

actrices de la préparation du concile n’apprécient guère de voir les Eglises locales, le 

particularisme, s’immiscer dans les affaires de l’Eglise universelle. Ainsi, les théologiens au 

fait de la préparation du concile, comme Joseph Ratzinger (futur Benoît XVI) par 

l’intermédiaire du cardinal Frings, s’inquiètent que ce concile ne soit qu’une simple validation 

de la préparation curiale 8. Beaucoup de fidèles semblent plutôt dans l’expectative, ne sachant 

pas quoi attendre du concile. Il semble y avoir une « attente aux contours vagues »9 alors que 

s’ouvre le concile. Pour sa part, Jean-Louis Schlegel10, note qu’en France l’annonce même du 

concile passe quasiment inaperçue du fait de la guerre d’Algérie (1954-1962), guerre qui 

provoque des dissensions dans les mouvements d’Action catholique entre les pacifistes et ceux 

qui n’entendent pas s’immiscer dans les débats politiques. Le concile ne commencera à attirer 

l’attention des catholiques qu’à partir de 1961-1962.  

Le 11 octobre 1962, environ 2500 Pères conciliaires, évêques et supérieurs d’ordres, 

entourent Jean XXIII pour l’ouverture du deuxième concile du Vatican. Pour comparaison, à 

Vatican I seul 642 Pères conciliaires avec droit de vote étaient présents en 1869 lors de la 

première séance11. Le concile Vatican II est donc un concile général12 car il réunit l’ensemble 

de la catholicité. Ainsi ce qui était jusqu’à présent la « périphérie » de l’Eglise devient le centre 

de l’Eglise. Vatican II est la plus grande assemblée conciliaire de toute l’histoire du 

christianisme. Jean XXIII demande au concile de respecter fidèlement la doctrine catholique et 

de « l’étudi[er] et l’enseign[er] selon la manière que réclame [ce] temps »13. Le pontife souhaite 

que Vatican II « travaille activement à l'achèvement du grand mystère d'unité que le Christ 

                                                 
8 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, traduit par Eric Iborra, Perpignan, Editions 
Artège, 2012, 303 p. et Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965. 
La formation de la conscience conciliaire : la première session et la première intersession, octobre 1962-
septembre 1963, traduit par Jacques Mignon, Paris, Louvain, Les Editions du Cerf et Peeters, 1998, 732 p. 
9 Andrea Riccardi « La tumultueuse ouverture des travaux », in Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), 
Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit., p. 11 
10 Jean-Louis Schlegel, « Récit : Changer l’Eglise en changeant la politique » in Denis Pelletier et Jean-Louis 
Schlegel (dir.), A la gauche du Christ, op. cit., p. 313 
11 Hilari Raguer « Physionomie initiale de l’assemblée », in Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire 
du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit., p.210 
12  Par souci œcuménique, nous préférons réserver la notion de concile œcuménique aux sept premiers conciles 
œcuméniques (réunissant l’Eglise d’Orient et celle d’Occident). Ainsi, nous suivrons la proposition de la 
Conférence des évêques de France : « Concile » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur : 
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/concile/ [consulté le 27 mai 2015] mais qui contredit « Vatican II » [En 
linge], Eglise catholique en France, disponible sur : http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/vatican-ii/ [consulté 
le 27 mai 2015] 
13 Gaudet Mater Ecclesia, « L'ouverture du Concile Œcuménique - discours et allocution du pape Jean XXIII et 
autres », Nouvelle revue théologique [En ligne], op. cit., p.962 



9 
 

Jésus, à l'approche de son sacrifice, implora ardemment de son Père céleste »14. Alors que de 

nombreux observateurs et participants imaginaient, ou espéraient pour certains, un concile 

rapide, pas moins de quatre sessions réparties sur quatre années sont nécessaires. Entre temps, 

un nouveau pontificat s’ouvre, puisque Paul VI succède à Jean XXIII. Si certaines questions 

pouvaient se poser sur la poursuite du concile, Paul VI ne remet pas en cause ce dernier. En 

revanche, Paul VI se montre plus interventionniste que son prédécesseur, ce qui a pu parfois 

créer de la confusion et du mécontentement15. Paul VI permet aussi au concile de structurer sa 

pensée et ses travaux en les centrant sur le thème de l’Eglise, thème qui peut alors se décliner 

en traitant de l’Eglise en elle-même mais aussi de son renouveau, de son unité et de son dialogue 

avec le monde16. Le concile produit 16 documents : 4 constitutions, 3 déclarations et 9 décrets.  

Les évolutions les plus notables et les plus visibles de Vatican II concernent la réforme 

liturgique, bien que le mouvement liturgique ait débuté avant le concile, l’ouverture 

œcuménique, la liberté religieuse, la fin de la vision déicide vis-à-vis des juifs, le retour aux 

sources du christianisme avec la patristique et le recours à la Bible (que l’on retrouve dans les 

questions des sources de la Révélation), le renouvellement de la vision ecclésiologique … Il 

faut aussi noter que les textes de Vatican II n’ont pas du tout la même forme que ceux des 

conciles de l’époque moderne17. Ils sont beaucoup moins juridiques. L’assemblée conciliaire a 

voulu faire preuve de « pastoralité » – ce qui provoqua des débats au sein même du concile – 

en essayant de parler aux catholiques, en partant « d’une attention positive à l’homme » et en 

parlant de « ce qui est vrai »18, de ce qui importe à ces derniers plutôt que de se perdre dans des 

débats théologiques qui ne nécessitent pas la réunion d’un concile de l’aveu même de Jean 

XXIII19 et qui aboutissent à des condamnations. A la place de condamnations, Jean XXIII 

propose « le remède de la miséricorde plutôt que d'user des armes de la sévérité » et estime 

qu’ « au lieu de condamner, c'est en montrant mieux la valeur de la doctrine qu'il faut parer aux 

besoins actuels »20. Dans le même esprit, les Pères accordent une importance à 

l’« œcuménicité » des documents, c’est-à-dire au fait que les documents se soucient des 

                                                 
14 Ibid., p.963 
15 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit. 
16 Jan Grootaers, « Chapitre 8 : Le concile se joue à l’entracte. La « seconde préparation » et ses adversaires », 
Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit., 732 p. 
17 Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : accéder à la source, Paris, Cerf, coll. « Unam 
Sanctam », Paris, Les Editions du Cerf, coll. « Unam Sanctam », 2009, vol. 1, 928 p. et Kristin Colberg, « The 
Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s Interpretation », Horizons, 
The Journal of the College Theology Society, 38/2, 2011, p. 230–252 
18 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II, op. cit., p. 74 
19 Gaudet Mater Ecclesia, « L'ouverture du Concile Œcuménique - discours et allocution du pape Jean XXIII et 
autres », Nouvelle revue théologique [En ligne], op. cit., p.961 
20 Ibid. p.962 



10 
 

positions des chrétiens non-catholiques, qu’ils prennent en compte leur point de vue, leurs 

objections et les vérités qu’ils proposent21. S’il fallait encore justifier de l’importance historique 

du concile Vatican II pour le catholicisme, nous pourrions aborder la question de 

l’herméneutique du concile. Mais nous y reviendrons plus loin. Nous souhaitons juste souligner 

que ceux qui sont le plus attachés au concile Vatican II et ceux qui sont les plus critiques se 

retrouvent sur un point : Vatican II marque un tournant, voire une rupture, dans l’histoire de 

l’Eglise. Le changement est tel que certains estiment qu’il y a une rupture avec la tradition 

catholique et font le choix de la rupture avec le Vatican et le pontife. C’est notamment le cas 

de Mgr Lefebvre et de la Fraternité sacerdotale Saint-Pie-X qui vont jusqu’à ordonner des 

prêtres (1976) contre l’avis pontifical puis des évêques sans bulle pontificale. De fait, les 

évêques ordonnants et les évêques ordonnés sont excommuniés latæ sententiæ, du fait même 

de l’acte. Ces traditionnalistes rejettent en particulier les documents conciliaires sur la liberté 

religieuse (DH), les relations avec les religions non-chrétienne (NAE) et sur l’œcuménisme 

(UR). Il y a également les sedevacantistes, qui font les mêmes reproches au concile Vatican II 

mais qui estiment qu’en plus le ministère pétrinien est inoccupé depuis la mort de Pie XII, en 

1958, ou de Jean XXIII, en 1963.  

Le choix de la délimitation chronologique de notre sujet, n’a pas été le choix le plus 

simple. Du fait de notre volonté d’étudier l’importance (ou non) du concile Vatican II, nous ne 

pouvions pas nous contenter de faire débuter notre propos en 1962 avec l’ouverture du concile. 

Nous aurions pu débuter notre étude avec l’annonce du concile, en janvier 1959, mais l’annonce 

du concile était susceptible d’influer sur l’activité œcuménique dans le Tarn. C’est pourquoi 

nous avons préféré débuter en 1958, année de l’élection au pontificat de Jean XXIII, et plus 

précisément en janvier, période durant laquelle se déroule la Semaine de prière pour l’unité des 

chrétiens. Le choix de la date de fin de notre étude peut également prêter à discussion. Il n’était 

pas possible de fixer cette date à la fin du concile, en 1965, car l’application du concile n’a pas 

encore eu lieu. De nombreux spécialistes, théologiens et/ou historiens, estiment que 

l’application du concile n’est pas encore terminée aujourd’hui.. C’est particulièrement le cas de 

Benoît XVI qui appelle de tous ses vœux à une relecture du « vrai concile » pour appliquer ce 

« vrai concile »22. Se rapprochant de la même idée d’une application encore non-terminée mais 

dans un tout autre sens, on peut citer : Gilles Routhier23, ou bien Giuseppe Alberigo qui estime 

                                                 
21 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II, op. cit. p.75 
22 Benoît XVI, « Discours du pape Benoît XVI lors de sa rencontre avec le clergé de Rome », op. cit. 
23 Gilles Routhier, Cinquante ans après Vatican II : que reste-t-il à mettre en oeuvre ? Paris, Ed. du Cerf, 
coll. « Unam Sanctam - Nouvelle Série », 2014, 301 p. 



11 
 

que le « processus de réception en est encore à ses premiers pas »24. Certains se sont essayés à 

établir une périodisation de l’application du concile. Gilles Routhier établit des périodes 

successives25. Il estime que la période de 1966 à 1971 est la période de « la réception 

institutionnelle ». Il nous aurait fallu aller encore plus loin dans le temps pour étudier la totalité 

du développement de l’application du concile Vatican II. Cependant, notre étude de master 

s’étendra de 1958 à la fin des années 1960-début des années 1970. Pour cette première année, 

nous arrêterons nos travaux à la fin du concile Vatican II. 

Il nous faut maintenant revenir sur la notion d’œcuménisme et son lien avec ce concile. 

Pour commencer, notons que la division du christianisme n’est pas une nouveauté du XVIème 

siècle : dès les premiers siècles les chrétiens se divisent avec l’apparition de l’arianisme, du 

nestorianisme, du catharisme, … En 1054, a officiellement lieu le schisme entre l’Eglise 

d’Orient et l’Eglise d’Occident, Constantinople et Rome. Et au XVIème siècle, le christianisme 

occidental se divise avec l’apparition d’Eglises protestantes (Luther, Calvin et Zwingli) et 

anglicanes. Par œcuménisme nous parlons de l’« état d'esprit, [et du] mouvement qui tend à 

reconstituer l'unité des Églises chrétiennes séparées »26, Eglises chrétiennes qui confessent leur 

foi dans le Dieu Trinitaire et en « Jésus Christ comme Dieu et Sauveur »27. Avant le mouvement 

œcuménique28, au sens où nous l’entendons aujourd’hui, l’Eglise catholique s’était lancée dans 

l’« unionisme » avec Léon XIII dont les encycliques Praeclara gratulationis publicae mais 

surtout Satis cognitum en prônent activement l’idée. L’Eglise espérait voir les chrétiens non-

catholiques (en particulier les chrétiens orientaux) revenir vers Rome, c’est ce qui est appelé 

l’unionisme. Ce n’est qu’après, dans les années 1910-1920, qu’apparaît l’œcuménisme, au sens 

où nous l’entendons aujourd’hui : un dialogue en vue du « rétablissement » de l’unité du 

christianisme sans en préjuger les voies plutôt que la demande d’une conversion des chrétiens 

non-catholiques. Dans cette optique, Johann Adam Möhler apparaît comme un des précurseurs 

de cet œcuménisme. De nombreux historiens voient la conférence mondiale missionnaire 

d’Edimbourg, conférence protestante et anglicane, avec l’intervention de John Mott comme le 

début du mouvement œcuménique tel que nous le connaissons aujourd’hui. Les protestants sont 

                                                 
24 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Études d’histoire religieuse, n°63, 1997, p. 15 
25 Gilles Routhier, Vatican II : herméneutique et réception, Saint-Laurent (Québec) [Paris], Fides [diffol. 
SOFEDIS], coll. « Héritage et projet », n° 69, 2006, 430 p. 
26 Académie française et ATILF, « Œcuménisme » [En linge], Dictionnaire de l’Académie française, neuvième 
édition, disponible sur : http://atilfol.atilfol.fr/academie9.htm [consulté le 29 mai 2017] 
27 « La  Base du COE », Conseil œcuménique des Eglises [En ligne], disponibles sur : 
https://www.oikoumene.org/fr/about-us/self-understanding-vision/basis [consulté le 29 mai 2017] 
28 Sur la distinction entre les périodes de l’œcuménisme : Etienne Fouilloux, « Chapitre 4 : L’œcuménisme 
d’avant-hier à aujourd’hui », Au cœur du XXème siècle religieux, Paris, Ed. ouvrières, coll. « Églises-sociétés », 
1993, p.71-97 



12 
 

donc les principaux acteurs de cet œcuménisme et l’institutionnalisent avec la création de « Foi 

et Constitution » en 1920. Dans le même temps, Paul Watson, prêtre épiscopalien étatsunien, 

propose une octave de prière pour l’unité de l’Eglise en 1908 entre le 18 janvier (fête de la 

Chaire de Pierre à Rome) et le 25 janvier (fête de la conversion de saint Paul). Mais cet octave 

rejoint plutôt une vision unioniste. D’ailleurs, en 1909, Paul Watson se convertit au 

catholicisme. L’abbé Paul Couturier, prêtre lyonnais, décide dans les années 1930, de modifier 

cette initiative en la renommant « semaine de prière » et élargit la perspective en laissant à Dieu 

le choix des moyens pour parvenir à l’unité des chrétiens. Entre-temps, l’encyclique Mortalium 

Animos (1928) de Pie XI, s’en prend à cet œcuménisme et renvoie à la vision unioniste. En 

1926-1927 est créée l’Association chrétienne de professeurs ou « l’Amitié » qui est l’un des 

premiers mouvements à réunir des chrétiens pour se pencher sur des problèmes qui leur sont 

communs et sur leurs divisions29. Le père Yves Congar joue aussi un rôle important dans le 

développement de l’œcuménisme au sein du catholicisme. Etienne Fouilloux parle même d’une 

« vocation »30 œcuménique de ce dominicain. Congar rédige de nombreux ouvrages sur la 

question œcuménique et en particulier dans le domaine ecclésiologique. Il publie Chrétiens 

désunis. Principes d'un « œcuménisme » catholique31, en 1937, ouvrant la collection qu’il vient 

de créer, « Unam Sanctam », aux éditions du Cerf. Il s’inscrit dans le courant de la Nouvelle 

Théologie. Il joue un rôle important au concile Vatican II comme periti. Jean XXIII a fait de 

l’œcuménisme un des principaux enjeux du concile et l’aborde dans son discours d’ouverture 

de la première session conciliaire, Gaudet Mater Ecclesia. Il crée, le 5 juin 1960, le Secrétariat 

pour la promotion de l'unité des chrétiens qui devient une commission conciliaire le 22 octobre 

196232. Ce secrétariat prend la suite de la discrète Conférence catholique pour les questions 

œcuméniques qui réunit, à partir de 1952, des spécialistes internationaux de la question, 

spécialistes issus de divers courants et de divers pays pour jouer un rôle « de coordination, de 

réflexion et de représentation »33. Le Secrétariat pour l’unité des chrétiens, dirigé par le cardinal 

Bea, propose des textes à l’assemblée conciliaire mais il doit aussi gérer les relations avec les 

observateurs non catholiques. Ces derniers sont une grande nouveauté, signe du souci 

                                                 
29 Etienne Fouilloux, Au cœur du XXème siècle religieux, Paris, Ed. ouvrières, coll. « Églises-sociétés », 1993, 317 
p. 
30 Etienne Fouilloux, « CONGAR Yves », Dictionnaire biographique des frères prêcheurs [En ligne], mis en ligne 
le 05 mai 2015, disponible sur : http://dominicains.revues.org/799 [consulté le 29 mai 2017] 
31 Yves Congar, Chrétiens désunis : principes d’un « œcuménisme » catholique, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Unam 
Sanctam », n° 1, 1937, XIX-403 p. 
32 Andrea Riccardi, « La tumultueuse ouverture des travaux », Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), 
Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit. 
33 Etienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française entre modernisme et Vatican 
II 1914-1962, op. cit., p. 275 



13 
 

œcuménique de Jean XXIII. Ils n’assistent pas au concile en tant que simples spectateurs. Ils 

ont joué un rôle important sur les textes. Les non catholiques participant sont 54 : parmi ceci, 

4634 sont envoyés par leur Eglise directement et sont appelés « observateurs ». Les autres sont 

invités à titre personnel, et sont les « hôtes du secrétariat pour l’union des chrétiens »35, comme 

les frères Roger Schutz et Max Thurian de la communauté œcuménique de Taizé ou encore 

Oscar Cullman (exégète) pour ses travaux en faveur de l’unité des chrétiens. Le concile adopte 

un décret sur l’œcuménisme, Unitatis Redintegratio qui se veut comme le prolongement de la 

constitution ecclésiologique Lumen Gentium en matière d’œcuménisme. C’est ce décret qui va 

nous intéresser plus particulièrement même s’il ne faut pas oublier Lumen Gentium ni les 

déclarations Nostra Ætate, portant sur les relations de l’Eglise catholique avec les religions non 

chrétiennes, et Dignitatis humanae, qui traite de la liberté religieuse. Unitatis Redintegratio est 

adopté et promulgué le 21 novembre 1964 (fin de la troisième session). 2137 Pères sont 

favorables au texte lors du vote de promulgation contre 1136. Joseph Ratzinger qualifie ce décret 

de « révolutionnaire »37 par rapport aux déclarations du pontificat de Pie XII et parle également 

du début d’une « ère nouvelle »38 pour les relations avec les chrétiens non-catholiques.  

Le choix de traiter du département du Tarn est lié au fait de s’intéresser à la question 

œcuménique. En effet, le poids historique du protestantisme et sa présence actuelle dans le Tarn 

sont des éléments déterminants. La première diffusion des idées luthériennes remonte à 1527 

vers Réalmont39. Cependant, ce n’est que vers 1555 que les premières présences protestantes 

sont attestées pour la région d’Albi. A partir de 1561, Castres et Lavaur passent progressivement 

au protestantisme. En 1562, les protestants s’emparent de Castres. Concernant le diocèse d’Albi 

(un des trois anciens diocèses de l’actuel département du Tarn), le cardinal Strozzi, qui est 

nommé évêque d’Albi en 1561, réussit à faire face au protestantisme et permet un reflux de ce 

dernier. En 1579, une chambre de l’Edit servant de cour d’appel dans laquelle la moitié des 

juges appartenait à la communauté protestante et l’autre moitié à la communauté catholique. 

Elle est installée à Lisle-sur-Tarn puis transférée à Castres en 1595 jusqu’en 1670 où elle est 

                                                 
34 Hilari Raguer « Physionomie initiale de l’assemblée », in Giuseppe Alberigo et Étienne Fouilloux (dir), Histoire 
du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit. Voir également : Jean-Marie Mayeur, Charles Pietri, Luce Pietri, André 
Vauchez et Marc Venard (dir.), Histoire du christianisme des origines à nos jours. Crises et Renouveau (1958 à 
nos jours), Paris, Desclée, 2000, vol. 13, 794 p. 
35 Les titres d’observateurs ou d’hôtes correspondent aux mêmes droits et aux mêmes obligations. C’est le système 
de désignation qui change.  
36 Christine Pedotti, La bataille du Vatican : 1959-1965, Paris, Plon, 2012, p.529 
37 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit., p. 141 
38 Ibid.  
39 Olivier Cabayé, Guillaume Gras et Claude Cugnasse, Histoire du diocèse et des paroisses du Tarn, des origines 
à nos jours, Strasbourg, Ed. du Signe, 2012. 



14 
 

installée à Castelnaudary. Cette chambre mi-partie, composée à moitié de protestants et de 

catholiques, est instituée après l’édit de Beaulieu qui met fin à la cinquième guerre de religion. 

L’Edit de Beaulieu crée huit chambres mi-parties mais leur nombre est réduit à trois (en plus 

de la chambre de l’Edit à Paris) par l’Edit de Nantes, en 1598. Ces chambres étaient des cours 

de justice chargées de régler les conflits entre protestants et catholiques. La présence protestante 

dans le Tarn se concentre donc essentiellement dans le Sud du département et dans la montagne. 

En 1966, le père André Fabre note que la majeure partie des protestants tarnais (qu’il estime à 

14 000-15 000 mais sans préciser comment il établit ce chiffre) appartient à l’Eglise réformée 

de France40. Durant les guerres de religion et à la suite de la révocation de l’Edit de Nantes, de 

nombreuses exactions sont commises contre les lieux de culte notamment mais aussi contre des 

personnes. En 1764, la famille Sirven, famille protestante, est 

condamnée à mort pour le meurtre d’une de leurs filles. Ils ont 

réussi à s’enfuir en Suisse auparavant et obtiennent leur 

réhabilitation en 1771 avec l’aide de Voltaire. Les divergences 

entre protestants et catholiques se sont longtemps exprimées 

lors des élections entre une bourgeoisie propriétaire 

protestante, bourgeoisie libérale et les ouvriers catholiques qui 

font des choix plus conservateurs. Notons la présence de 

quelques orthodoxes dans le diocèse d’Albi mais, faute de 

documentations leur étant spécifique et du fait de la 

centralisation du dialogue œcuménique entre catholiques et 

protestants dans le Tarn, nous évoquerons rarement les 

relations entre catholiques et orthodoxes. De plus, l’épiscopat 

de Mgr Mignot41 (figure 2), archevêque d’Albi, Castres et 

Lavaur de 1899 à 1918, marque un renouvellement intellectuel 

de la formation des prêtres du diocèse. Il estime que les prêtres 

doivent être mieux formés, en faisant appel aux nouvelles 

connaissances et aux nouvelles méthodes, pour pouvoir faire 

face à l’évolution de la société. Mignot est proche des idées 

                                                 
40 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.11 : Sermons et conférences I, « Notes concernant le projet de Directoire 
œcuménique » (27 avril 1966), fol. 1, notes manuscrites, datant du 27 avril 1966, qui semblent faire suite à une 
demande d’avis sur un projet de Directoire Œcuménique. Il s’agit probablement du directoire qui commence à être 
publié en 1967. 
41 Olivier Cabayé, Guillaume Gras et Claude Cugnasse, Histoire du diocèse et des paroisses du Tarn, des origines 
à nos jours, Strasbourg, Ed. du Signe, 2012 et Dominique-Marie Dauzet et Frédéric Le Moigne (dir.), Françoise 
Khedine (secrétaire du dictionnaire), Dictionnaire des évêques de France au XXème siècle, Paris, Cerf, 2010, 848 p.  

Figure 2 : Mgr Mignot (1899-1918). ADA. 

Photographie tirée d’Olivier Cabayé, Guillaume 

Gras et Claude Cugnasse, Histoire du diocèse et des 

paroisses du Tarn, des origines à nos jours,

Strasbourg, Ed. du Signe, 2012, p. 76 



15 
 

modernistes mais échappe à toute condamnation. Il défend Alfred Loisy, figure du modernisme, 

mais aussi le Sillon, mouvement social de laïcs chrétiens créé par Marc Sangnier. Mgr Mignot 

tente d’obtenir de Rome une condamnation de l’Action française. L’épiscopat de cet évêque 

marque certains prêtres et l’ensemble du diocèse, même si certains de ces successeurs 

essayèrent de réorienter le diocèse vers des positions plus classiques. Il nous faut également 

souligner la forte activité des mouvements de l’Action catholique dans le diocèse, en particulier 

les mouvements ouvriers et agricoles-ruraux. Mgr Moussaron (épiscopat à Albi : 1940-1956) 

et Mgr Marquès (né dans le Tarn, épiscopat à Albi : auxiliaire dès 1953 puis évêque titulaire de 

1957 à 1961) soutiennent les activités de ces mouvements. Nous avons centré cette 

contextualisation sur la partie catholique car c’est ce pan de l’œcuménisme que nous traiterons 

dans nos travaux. Enfin, notons que la carte de la pratique religieuse rurale du chanoine Fernand 

Boulard et Jean Rémy (Figure 3) laisse apparaitre deux réalités de la pratique religieuse au 

milieu du XXème siècle. Dans le Nord-Ouest du Tarn, la pratique religieuse semble minoritaire 

alors que le Sud et l’Est, zones rurales et ouvrières (textile, cuir, mégisserie) restent attachés à 
 

 

 

Figure 3 : La pratique religieuse dans la 

France rurale (d'après Fernand Boulard 

et Jean Rémy, Pratique religieuse 

urbaine et régions culturelles, Paris, 

Editions Ouvrière, 1968). Carte et 

légende reprise de Jean-Marie Mayeur, 

Charles Pietri, André Vauchez et Marc 

Venard (dir.), Histoire du 

christianisme : des origines à nos jours. 

Guerres mondiales et totalitarismes 

(1914-1958), Paris, Desclée/Fayard, 

1990. Nous nous sommes permis de 

mettre en évidence le Tarn. 

 



16 
 

la pratique religieuse. 

Tout cela explique pourquoi nous avons choisi de travailler sur la réception et 

l’application du concile Vatican II dans le Tarn en matière d’œcuménisme. Cependant, il nous 

faut évoquer une notion problématique, celle de la réception. La notion de réception est au 

centre de la question de l’herméneutique et de l’historiographie sur laquelle nous reviendrons 

plus loin. Yves Congar la définit comme : « le processus par lequel un corps ecclésial fait sienne 

en vérité une détermination qu’il ne s’est pas donnée à lui-même, en reconnaissant, dans la 

mesure promulguée une règle qui convient à sa vie. […] La réception comporte un apport propre 

de consentement, éventuellement de jugement, où s’exprime la vie du corps qui exerce des 

ressources spirituelles originales »42. Congar propose une vision quelque peu autonome de la 

réception. C’est pourquoi, par réception nous entendons uniquement l’accueil et la réaction par 

rapport au concile de son annonce à la publication des textes.  

 Ainsi pouvons-nous nous demander quelle a été la réception du concile Vatican II dans 

le Tarn concernant l’œcuménisme. Cela inclut le point de vue catholique mais aussi le point de 

vue protestant. Cette réception s’est-elle traduite par une application correspondant aux textes 

conciliaires ou y a-t-il eu des libertés prises par rapport à ces documents ? Cet angle d’étude 

nous préserve de la question théologique de l’herméneutique tout en étudiant l’importance du 

concile Vatican II pour l’œcuménisme tarnais, territoire où les relations catholiques-protestants 

n’ont pas toujours été faciles. Si nous évitons la question de l’herméneutique à ce stade, ce n’est 

pas pour se soustraire à cette réflexion mais c’est pour l’éclairer sous un autre jour. Ces 

premières questions en amènent une autre, tout aussi importante : l’application du concile 

Vatican II a-t-elle fait évoluer la pratique et/ou la conscience œcuménique dans ce 

département ?  

 A ce stade, nous ne cherchons pas à savoir si l’application tarnaise du concile Vatican II 

s’est contentée d’appliquer strictement les documents conciliaires ou si elle les a interprétés et 

adaptés de manière significative. Notre étude se penche encore moins sur la question de savoir 

quelle doit être l’application de ce concile. Mais nous pouvons nous demander quelle était la 

                                                 
42 Yves Congar, « La réception comme réalité ecclésiologique », Eglise et papauté, Regards historiques, Paris, 
Cerf, 1994, p. 230 cité dans Bernard Sesboüé et Christoph Theobald, La Parole du salut : [XVIIIe-XXe siècle] la 
doctrine de la Parole de Dieu ; la justification et le discours de la foi ; la révélation et l’acte de foi ; la Tradition, 
l’Écriture et le magistère [En ligne], Paris, Desclée, coll. « Histoire des dogmes », n° 4, 1996, p. 607 disponible 
sur : 
https://books.google.fr/books?id=U6jNAgAAQBAJ&lpg=PA607&ots=b3rITC2O45&dq=congar%20d%C3%A
9finition%20de%20la%20r%C3%A9ception%201972&hl=fr&pg=PA1#v=onepage&q=congar%20d%C3%A9fi
nition%20de%20la%20r%C3%A9ception%201972&f=false [consulté le 30 mai 2017] 



17 
 

pratique et la pensée œcuménique dans le diocèse d’Albi avant le concile. De même, nous 

pouvons nous interroger sur ce qu’a été la réaction par rapport au concile du point de vue 

œcuménique dans le diocèse d’Albi. 

A cet effet, cette année, nous centrerons notre étude de cas sur le père André Fabre, 

œcuméniste tarnais. Dans un premier temps, nous étudierons la relation de ce dernier avec 

l’œcuménisme en France à travers son parcours, ses relations et sa manière de concevoir 

l’œcuménisme. Puis nous verrons si son action œcuménique est une action isolée ou non et si 

le diocèse en tant qu’institution porte lui aussi ce souci œcuménique. Ceci nous permettra déjà 

d’avoir un aperçu de ce qui se faisait en matière d’œcuménisme dans le Tarn avant le concile 

Vatican II. Enfin nous nous intéresserons au rôle œcuménique du concile Vatican II dans le 

diocèse d’Albi du point de vue catholique, aussi bien dans l’intérêt porté aux travaux 

conciliaires que dans les réactions des œcuménistes vis-à-vis de ces travaux.

  



18 
 

Historiographie et herméneutique 
 

 Avant d’entrer dans notre sujet d’étude, il est nécessaire de revenir sur ce que les 

historiens ont fait et font en matière d’histoire religieuse car l’œcuménisme est, par essence, un 

objet religieux. De même, il nous faut revenir sur l’intense production littéraire qui prend 

comme objet Vatican II et les enjeux que comporte une telle littérature. Enfin, nous nous 

attarderons sur les choix historiographiques de notre étude historique.  

I - Histoire religieuse de la France contemporaine 

Depuis la fin du XIXème siècle, l’histoire religieuse, grâce à la sociologie et à 

l’anthropologie1, s’est détachée d’une approche controversiste née à la suite de la Réforme, au 

XVIème siècle, qui cherchait à légitimer sa position confessionnelle. Ainsi sont publiées des 

études de sociologie historique et d’histoire sociale du religieux comme L'Éthique protestante 

et l'esprit du capitalisme (1904-1905) de Max Weber.  Dans les années 1960, il y avait une 

répartition des champs d’études en matière d’histoire religieuse. L’histoire des institutions, de 

la théologie, de la spiritualité, de la liturgie, du canon, … était laissée aux ecclésiastiques. Alors 

que les historiens universitaires s’intéressaient plutôt à la pratique religieuse des masses (surtout 

à la suite de Mai 1968), en la traduisant souvent par une démarche quantitative2. On trouve cette 

dernière approche dans la thèse de Michel Vovelle par exemple : Piété baroque et 

déchristianisation en Provence au XVIIIème siècle. Les attitudes devant la mort d'après les 

clauses de testaments3 (titre de publication de sa thèse soutenue en 1971).  Ainsi il y a un intérêt 

tout particulier pour la piété populaire avec l’étude des ex-votos4 ou des retables5 par exemple. 

La thèse de Michel Vovelle témoigne également d’un intérêt nouveau pour le phénomène de 

déchristianisation et les études à ce sujet se multiplient6. Les premières études diocésaines font 

                                                 
1 Jérémie Foa, « Histoire du religieux » in Christian Delacroix, François Dosse, Patrick Garcia et Nicolas 
Offenstadt (dir.), Historiographies : concepts et débats, Paris, Gallimard, coll. « Folio histoire », n° 179, 2010, 
vol. 1, p. 268-281 
2 Michel Vovelle défend la méthode quantitative dans : Idéologies et mentalités, Ed. revue et augmentée., Paris, 
Gallimard [ François Maspero], coll. « Folio histoire », n° 48, 1992 [1ère édition : 1982], 358 p. 
3 Michel Vovelle, Piété baroque et déchristianisation en Provence au XVIIIème siècle. Les attitudes devant la 
mort d'après les clauses de testaments, Paris, Seuil, 1973 
4 Bernard Cousin, Le Miracle et le quotidien : les ex-voto provençaux, images d’une société, Aix-en-Provence, 
Sociétés, mentalités, cultures, 1983 
5 Victor-Lucien Tapié, Jean-Paul Le Flem et Annik Pardailhé-Galabrun, Retables baroques de Bretagne et 
spiritualité du XVIIe siècle: étude sémiographique et religieuse, Paris, Presses universitaires de France, 1972, 
319 p. et Michel et Gaby Vovelle, Vision de la mort et de l'au-delà en Provence du XVème au XIXème siècle d'après 
les autels des âmes du purgatoire, Paris, A. Colin, 1970 
6 Pour le Tarn, nous pouvons citer : Jean Faury, Cléricalisme et anticléricalisme dans le Tarn, 1848-1900, 
Toulouse, Assoc. des PU de Toulouse Le Mirail, 1980 



19 
 

leur apparition dans les années 1970. Retenons, pour la période contemporaine, celles de Gérard 

Cholvy, en 1973, Religion et société au XIXème siècle : le diocèse de Montpellier et de Yves-

Marie Hilaire, La vie religieuse des populations du diocèse d'Arras7, mais le mouvement 

s’essouffle dans les années 1980 à l’exception de certaines études sur des sujets bien précis8. 

Des synthèses pluriconfessionnelles commencent à être publiées, suivant les nouvelles 

perspectives proposées par le groupe d’historiens de la Bussière, comme l’Histoire religieuse 

de la France contemporaine de Gérard Cholvy et Yves-Marie Hilaire9.  

Les décennies 1970 et 1980 marquent un renouvellement des perspectives de l’histoire 

religieuse. La séparation de l’étude de l’histoire religieuse entre ecclésiastiques et universitaires 

prend fin à partir des années 1980 pour la France alors que certains pays ont conservé la relation 

particulière entre ecclésiastique et histoire religieuse comme l’Espagne10. Toute une génération 

d’historiens français s’intéresse non plus uniquement à la pratique populaire mais à l’histoire 

de la liturgie, du droit ecclésiastique, de la théologie, … On peut penser à Etienne Fouilloux 

qui a fait sa thèse sur une l’histoire de l’œcuménisme : Catholicisme et œcuménisme en Europe 

francophone au XXème siècle11, publiée sous le titre des Catholiques et l'unité chrétienne : du 

XIXème au XXème siècle : itinéraires européens d'expression française12.  Fouilloux se lance 

ensuite dans « une histoire non théologique de la théologie française » 13 et de la pensée 

catholique française, rejoignant par-là l’histoire des intellectuels, l’histoire des idées et abordant 

donc certains domaines qui se réclament de l’histoire culturelle. En s’intéressant à l’histoire 

religieuse du XXème siècle, Etienne Fouilloux fait partie des premiers historiens à se lancer dans 

une telle étude de cette période et il est l’un des premiers à s’intéresser à l’œcuménisme dans 

l’Eglise catholique14. Emile Poulat a, pour sa part, ouvert la voie de l’étude de la crise 

                                                 
7 Yves-Marie Hilaire, Une chrétienté au XIXe siècle La vie religieuse des populations du diocèse d’Arras (1840- 
1914), Lille, PU Lille III,1977, 2 vol. 
8 Jacques-Olivier Boudon, « L'histoire religieuse en France depuis le milieu des années 1970 », Histoire, économie 
& société [En ligne], 2012/2 (31e année), p. 71-86. DOI : 10.3917/hes.122.0071, disponible sur : https://www-
cairn-info.nomade.univ-tlse2.fr/revue-histoire-economie-et-societe-2012-2-page-71.htm [consulté le 27 mai 
2017] 
9 Gérard Cholvy et Yves-Marie Hilaire, Histoire religieuse de la France contemporaine, Toulouse, Privat, 
coll. « Bibliothèque historique Privat », 1985-1988, 3 vol. 
10 Jacques-Olivier Boudon, « L'histoire religieuse en France depuis le milieu des années 1970 », Histoire, économie 
& société, op. cit.  
11 Étienne Fouilloux, Catholicisme et œcuménisme en Europe francophone au XXème siècle, Thèse de doctorat 
d'histoire, Université Paris X, 1980. 
12 Etienne Fouilloux, Les Catholiques et l’unité chrétienne : du XIXème au XXème siècle : itinéraires européens 
d’expression française, Paris, Le Centurion, 1982, 1007 p. 
13 Etienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française entre modernisme et Vatican 
II (1914-1962), op. cit., p.14 
14 Etienne Fouilloux, Au cœur du XXème siècle religieux, op. cit., p.47 



20 
 

moderniste15. Des biographies réapparaissent sur l’épiscopat par exemple16 et l’histoire du 

clergé n’a pas disparu mais fait l’objet d’études d’histoire sociale et culturelle17. Ces années 

1970-1980 marquent aussi la renaissance d’une histoire religieuse et politique, parfois liée à 

l’histoire des idées. C’est notamment par le biais de la biographie comme le réclamait Philippe 

Levillain18, que les historiens s’intéressent à la relation entre religieux et politique. Le choix est 

fait d’étudier des clercs ou des croyants engagés politiquement, socialement ou 

philosophiquement ainsi que leurs réseaux parfois19. C’est aussi par des études plus larges et 

plus globales que cette relation est étudiée20. Cet intérêt pour la relation entre religieux et 

politique se retrouve aussi dans l’histoire des partis politiques21. Dans le même temps, s’est 

aussi développée une histoire de la laïcité, dont Jean Baubérot22 est l’une des grandes figures 

mais on peut aussi aisément penser aux travaux récents de Patrick Cabanel23 à la suite de ses 

recherches sur le protestantisme cévenole. Des études sur les mouvements et associations 

confessionnels de laïcs, comme la Jeunesse Ouvrière Chrétienne24, naissent dès les années 

1970, alors que le concile Vatican II a attiré l’attention sur la vie des laïcs, et manifestent aussi 

ce souci de comprendre comment ces mouvements ont préparé des générations (de chrétiens en 

l’occurrence) à agir dans la société et en politique25. 

                                                 
15 Emile Poulat, Histoire, dogme et critique de la crise moderniste, Casterman, 1962, 696 p. 
16 Louis-Pierre Sardella, Mgr Eudoxe Irénée Mignot (1842-1918) : un évêque français au temps du modernisme, 
Paris, Ed. du Cerf, coll. « Histoire religieuse de la France », n°25, 2004, 743 p. Publication issue de la thèse de 
Louis-Pierre Sardella dirigée par Etienne Fouilloux 
17 Jacques-Olivier Boudon, L'épiscopat français à l'époque concordataire (1802-1905). Origine, formation, 
nomination, préface de Jean-Marie Mayeur, Paris, Cerf, 1996, III-589 p. 
18 Philippe Levillain, « La biographie », in René Rémond (dir.), Pour une histoire politique, Paris, Seuil, 1988, 
p. 121-159. 
19 Claude Bressolette, L’Abbé Maret. Le combat d’un théologien pour une démocratie chrétienne 1830-1851, 
Paris, Beauchesne, 1977, 563 p. ; Gérard Cholvy, Frédéric Ozanam 1813-1853. L’engagement d’un intellectuel 
catholique au XIXème siècle, Fayard, 2003, 780 p. Plus récemment : Patrick Cabanel, Ferdinand Buisson. Père de 
l’école laïque, Genève, Labor et Fides, 2016, 548 p. 
20 Denis Pelletier et Jean-Louis Schlegel (dir.), A la gauche du Christ : Les chrétiens de gauche en France de 1945 
à nos jours, Paris, op. cit. ; Patrick Cabanel, Les Protestants et la République de 1870 à nos jours, Bruxelles, 
Éditions Complexe, 2000, coll. « Les Dieux dans la Cité », 271 p. ; Philippe Nélidoff et Olivier Devaux, 
Christianisme et politique dans le Tarn sous la Troisième République, Toulouse, Presses de l’Université des 
sciences sociales de Toulouse, 2000. 
21 Jean-Claude Delbreil, Centrisme et démocratie chrétienne en France. Le parti démocrate populaire des origines 
au MRP, 1919-1944, Paris, Publications de la Sorbonne, 1990, 481 p. ;  
22 Jean Baubérot, La Morale laïque contre l’ordre moral, Seuil, avril 1997, 362 p. 
23 Patrick Cabanel, Les Protestants et la République de 1870 à nos jours, Bruxelles, Éditions Complexe, 2000, 
coll. « Les Dieux dans la Cité », 271 p.  
24 Joseph Debès et Emile Poulat, L’appel de la JOC: 1926-1928, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Cerf Histoire », 1986, 
292 p. 
25 Alain-René Michel, Catholiques en démocratie, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Cerf Histoire », 2006, 733 p. ; Alain-
René Michel, La JEC (Jeunesse étudiante chrétienne) face au nazisme et à Vichy (1938-1944), Villeneuve-d’Ascq, 
Presses universitaires de Lille, 1988, 311 p. ; Brigitte Waché (dir.), Militants catholiques de l'Ouest. De l'action 
religieuse aux nouveaux militantismes, XIXème-XXème siècles, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2004, 250 
p. ou encore Denis Pelletier et Jean-Louis Schlegel (dir.), A la gauche du Christ : Les chrétiens de gauche en 



21 
 

Plus récemment, l’histoire religieuse s’intéressait à la place du religieux dans l’histoire 

des guerres et des conflits, champs que l’histoire religieuse investit plus particulièrement depuis 

les années 199026. En même temps que se développe l’histoire du genre, l’histoire religieuse 

porte un regard attentif à ce domaine27. Il en va de même pour l’histoire de la sexualité28. 

L’histoire religieuse française s’intéresse aussi à la dimension internationale avec la question 

des missions29, par exemple comme l’évoquent les différents ouvrages de Claude 

Prudhomme30. L’histoire des relations internationales permet depuis plusieurs décennies 

d’aborder la question des relations avec le Saint-Siège et de l’histoire politique pontificale31. A 

travers l’ensemble de ces champs historiques, l’histoire religieuse peut alors participer à 

l’histoire globale comme l’entend Etienne Fouilloux32 grâce à une interdisciplinarité (théologie, 

histoire de l’art, histoire politique, sociologie33, …). Cependant, on constate toujours une forme 

de séparation confessionnelle de l’histoire religieuse. Rares sont les travaux multireligieux. 

Jacques-Olivier Boudon justifie ce phénomène par le fait que « les problématiques [sont] 

différentes dès lors que l’on envisage des minorités religieuses, historiquement dominées par 

                                                 
France de 1945 à nos jours, Paris, op. cit. dont la volonté affichée est l’étude de la relation entre le religieux et le 
politique. 
26 Renée Bédarida, Les armes de l’esprit. « Témoignage chrétien » (1941-1944), Paris, Ed. ouvrières, 1977, 
378 p. ; François Bédarida et Etienne Fouilloux, La Guerre d’Algérie et les chrétiens : [table ronde, Paris, 17 
décembre 1987], Paris, Institut d’histoire du temps présent, coll. « Cahiers de l’Institut d’histoire du temps 
présent », n° 9, 1988 ; Anette Becker, La Guerre et la foi. De la mort à la mémoire, 1914-1930, Paris, A. Colin, 
1994 ; Xavier Boniface, L’Aumônerie militaire française 1914-1962, Paris, Cerf, 2001, 526 p ; Sabine Rousseau, 
« Des chrétiens français face à la guerre du Vietnam (1966) », Vingtième Siècle, Revue d’Histoire, juillet-septembre 
1995, p.176-190. 
27 Signalons l’une des premières études sur ce sujet : Claude Langlois, Le catholicisme au féminin : les 
congrégations françaises à supérieure générale au XIXème siècle, Paris, Ed. du Cerf, 1984, 1984, 776 p. 
28 Claude Langlois, Le Crime d’Onan. Le discours catholique sur la limitation des naissances, 
1816-1930, Paris, Les Belles lettres, 2005, 502 p. 
29 Jérôme Bocquet, Missionnaires français en terre d’Islam : Damas 1860-1914, Paris, Les Indes savantes, 2005, 
351 p. ; Tangi Cavalin et Nathalie Viet-Depaule, Une histoire de la Mission de France : la riposte missionnaire, 
1941-2002, Paris, Ed. Karthala, coll. « Signes des Temps », 2007, 546 p. 
30 Pour n’en prendre qu’un : Claude Prudhomme, Missions chrétiennes et colonisation XVIe-XXe siècles, Paris, 
Ed. du Cerf, 2004, 172 p. 
31 Philippe Boutry, Souverain et pontife. Recherches prosopographiques sur la Curie romaine à l’âge de la 
Restauration, 1814-1846, Rome, Ecole Française de Rome, 2002, XVIII-785 p. ; Laura Pettinaroli, La politique 
russe du Saint-Siège (1905-1939), Rome, Publications de l’École française de Rome, coll. « Bibliothèque des 
Écoles françaises d’Athènes et de Rome », 2016 ; Le gouvernement pontifical sous Pie XI. Pratiques romaines et 
gestion de l’universel, études réunies par Laura Pettinaroli, Rome, École Française de Rome, 2013, 847 p. et 
François Jankowiak, L’évolution des structures de la Curie romaine de l’avènement de Pie IX à la fin du pontificat 
de Pie X : du gouvernement de l’Église et de ses états à celui de Église universelle, 1846-1914, Thèse de doctorat 
de droit dirigée par Michèle Basdevant-Gaudemet et Francesco Margiotta-Broglio, Université Paris-Sud, 2002, 
1045 p. 
32 Etienne Fouilloux, Au cœur du XXème siècle religieux, op. cit., p.17 
33 Soulignons l’apport des travaux de Gabriel Le Bras, Introduction à l'histoire de la pratique religieuse en France, 
Paris, Presses Universitaires de France, 1942 et 1945, 2 vol. et du chanoine Fernand Boulard, Matériaux pour 
l'histoire religieuse du peuple français, XIX-XXe siècles, Paris, Presses de la Fondation nationale des sciences 
politiques, Ed. de l’EHESS, Ed. du CNRS, 1982, 1987, 1992, 3 vol. 



22 
 

l’Église catholique et donc attachées à leur identité »34. L’histoire du protestantisme est 

certainement la minorité la mieux organisée avec des revues (Société d’histoire du 

protestantisme français) et des centres d’études. Elle a un développement similaire à l’histoire 

du catholicisme. L’histoire du judaïsme s’est aussi développée et passe d’une histoire de 

l’émancipation, à une histoire sociale sensible à la pluralité du judaïsme. L’histoire de l’islam 

est plus récente et plus marginale. La plupart des études historiques liées à l’islam traitent des 

relations entre cette religion et la République. Cependant, d’une façon générale la place de 

l’histoire religieuse tend à s’affaiblir dans les recherches d’histoire contemporaine.  

Rares sont les études françaises centrées sur l’œcuménisme. Ainsi en choisissant de 

traiter de l’œcuménisme, notre étude ne s’inscrit pas particulièrement dans ces nouveaux 

champs de l’histoire religieuse. Au contraire, nous nous plaçons dans une démarche ouverte 

dans les années 1980, une histoire des idées, une histoire des pratiques œcuméniques, en somme 

ce que l’on pourrait appeler, au niveau qui est le nôtre, une « histoire culturelle de 

l’œcuménisme » (histoire culturelle qui se développe elle aussi dans les années 1980). 

 

II – Vatican II : théologie et histoire 

 Une littérature abondante : 

Traiter du concile Vatican II n’est pas non plus une entreprise très originale tant la 

littérature est abondante. Dès la période conciliaire, les publications débutent. Les periti, les 

experts privés des Pères, les Pères conciliaires eux-mêmes et les correspondants pour la presse 

publient les premiers ouvrages sur le sujet. Par exemple, Yves Congar (expert à la commission 

théologique préparatoire) publie 4 volumes du concile au jour le jour35 entre 1963 et 1966. 

René Laurentin (expert à la commission théologique préparatoire) écrit sur Vatican II avant 

même le début du concile36. Joseph Ratzinger, expert privé du cardinal Frings puis expert 

officiel, publie entre 1963 et 1966 quatre ouvrages sur le concile à la suite de chaque session. 

Il y rapporte les principales discussions et propose son propre éclairage théologique37. Dans le 

                                                 
34 Jacques-Olivier Boudon, « L'histoire religieuse en France depuis le milieu des années 1970 », Histoire, économie 
& société, op. cit., p.85 
35 Yves Congar, Le concile au jour le jour : Vatican II, Paris, Ed. Cerf et Plon, 1963-1966,4 vol. 
36  René Laurentin, L’enjeu du Concile, Paris, Éditions du Seuil, 1962-1965, 4 vol. puis Bilan du Concile Vatican 
II : histoire, textes, commentaires, Paris, Éditions du Seuil, 1967, 316 p. 
37 Joseph Ratzinger, Die Erste Sitzungsperiode des Zweiten vatikanischen Konzils. Ein Rückblick, Köln, 
Allemagne, Bachem, 1963, 63 p. ; Das Konzil auf dem Weg. Rückblick auf die zweite Sitzungsperiode des Zweiten 
vatikanischen Konzils, Köln, Allemagne, Bachem, 1964, 81 p. ; Ergebnisse und Probleme der dritten 



23 
 

même sens, Mgr Gabriel-Marie Garrone publie également deux ouvrages38. A ce type de 

publications, il faut ajouter les lettres pastorales des Pères conciliaires à leurs diocésains et 

même au-delà39 dans lesquels ils témoignent de leur expérience, des discussions qui ont été 

engagées et de leur vision. On est donc face à des témoignages et à des explications théologiques 

d’experts théologiques et de Pères conciliaires. Les observateurs extérieurs publient eux aussi, 

au fil du concile, leur témoignage de cette expérience. Antoine Wenger, clerc et rédacteur en 

chef de La Croix, qui a pu assister aux séances conciliaires, publie des Chroniques 40 à chaque 

session. De même, Martin Descalzo, clerc et journaliste espagnol, publie des comptes-rendus 

après chaque session41. Enfin, il nous faut aussi souligner les journaux privés des experts, des 

Pères et des observateurs en tout genre. Ces journaux ne sont le plus souvent publiés que bien 

plus tard. L’un des plus connus, en France, est très probablement celui d’Yves Congar publié 

en 200242. Mais on peut aussi penser à Marie-Dominique Chenu43, expert privé de Mgr Rolland, 

son ancien élève devenu évêque d’Antsirabé (Madagascar), ou à Mgr Gérard Philips44, periti, 

ou encore Johannes Willebrands45, secrétaire du Secrétariat pour la promotion de l'unité des 

chrétiens. Parmi les Pères on peut citer : Julius Döpfner46, Archevêque de Munich ; Néophytos 

Edelby47, évêque auxiliaire du Patriarcat Melkite d'Antioche. Notons que les journaux publiés 

émanent le plus souvent de personnes appartenant à ce que l’on pourrait appeler le « courant 

réformiste (tempéré) »48 au concile Vatican II. Les ouvrages proposant un commentaire 

théologique des textes conciliaires apparaissent dès la fin du concile, voire avant, pour le 

                                                 
Konzilsperiode, Köln, Allemagne, Bachem, 1965, 90 p. ; Die Letzte Sitzungsperiode des Konzils, Köln, 
Allemagne, Bachem, 1966, 82 p. 
38 Gabriel-Marie Garrone, Concile oecuménique Vatican II. Documents conciliaires, Paris, Ed. du Centurion, 1965 
; Gabriel-Marie Garrone, Le Concile : orientations, Paris, Ed. ouvrières, coll. « Concile et Masses », 1966, 199 p. 
39 Giacomo Lercaro, Lettere dal Concilio: 1962-1965, Bologna, Italie, Dehoniane, 1980, 431 p. 
40 Antoine Wenger, Vatican II, Paris, Ed. du Centurion, coll. « L'Eglise en son temps », 1963-1966, 4 vol. 
41 José Luis Martín Descalzo, Un periodista en el Concilio, Madrid, Espagne, Propaganda popular católica, coll. 
« Cosas de Dios », 1963-1965, 4 vol. 
42 Yves Congar, Mon journal du concile, présenté et annoté par Eric Mahieu, avant-propos de Dominique Congar 
; préface de Bernard Dupuy, o.p, Paris, Ed. du Cerf, 2002, 2 vol., 
43 Marie-Dominique Chenu, Notes quotidiennes au Concile : journal de Vatican II, 1962-1963, édité par Alberto 
Melloni, Paris, Ed. du Cerf, 1995, 152 p. 
44 Gérard Philips, Carnets conciliaires de Mgr Gérard Philips, secrétaire adjoint de la Commission doctrinale, 
introduction de Leo Declerk, traduit par Karim, Leuven, Belgique, Katholieke Universiteit Leuven, Faculteit der 
Godgeleerdheid, Maurits Sabbebibliotheek, Peeters, 2006, xxvii+180 p. 
45 Johannes Willebrands et Thomas Stransky, Les agendas conciliaires de Mgr J. Willebrands secretaire du 
secretariat pour l’unité des chrétiens, préfacé par Thomas Stransky et traduit par Leo Declerck, Leuven, Belgique, 
Maurits Sabbebibliotheek, Faculteit Godgeleerdheid, Peeters, 2009, XL+284 p. 
46 Julius Döpfner, Konzilstagebücher, Briefe und Notizen zum Zweiten Vatikanischen Konzil, édité par Guido 
Teffler, Regensburg, 2006 
47 Néophytos Edelby, Souvenirs du Concile Vatican II (11 octobre 1962 - 8 décembre 1965), traduit par Nagi 
Edelby, Raboueh, Liban, Patriarcat Grec Melkite Catholique, 2003, 396 p. 
48 Courant de pensée non-nécessairement structurée, hétérogène et fluctuant. Etienne Fouilloux parle d’un 
« réformisme tempéré » dans : Etienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française 
entre modernisme et Vatican II 1914-1962, op. cit., p. 11 



24 
 

commentaire de Lorenz Jaeger sur Unitatis Redintegratio49. La collection « Unam Sanctam » 

(Editions du Cerf), dirigée par Yves Congar, propose des ouvrages sur presque chaque 

document conciliaire50. Certains ouvrages ne se content pas de commenter un des textes 

conciliaires, mais ils reviennent aussi sur le parcours et l’évolution du texte au fil du concile. 

Des ouvrages proposent également une traduction des textes conciliaires. 

Il faut attendre le début des années 1980, et la célébration des 20 ans du concile Vatican 

II, pour voir apparaître les premières études sur l’application de ce concile proprement dit et 

sur le concile en dehors du seul aspect de la liturgie. En ce sens, la publication, en 1975, de la 

thèse de Philippe Levillain sur La mécanique politique de Vatican II 51 apparaît comme une 

ouvrage pionnier, ne serait-ce que pour l’historiographie française. En 1980, l’Institut des 

sciences religieuses de Bologne organise un colloque international sur Vatican II52. Un colloque 

du même type est organisé en 198653 par l’École française de Rome avec l’aide de l'Université 

de Lille III, de l’Institut pour les sciences religieuses de Bologne et le Département d’étude 

historique sur le Moyen Âge et la période contemporaine de l’Université de Rome-La Sapienza. 

Le synode extraordinaire réuni par Jean-Paul II en 1985, ayant pour thème le vingtième 

anniversaire du concile, revient sur l’application du concile et les problèmes qui en ont résulté54. 

Dans ce même esprit, soulignons les 3 volumes de Vatican II. Bilan et perspectives. Vingt-cinq 

ans après (1962-1987) dirigés par René Latourelle 55. Ce synode s’inscrit donc pleinement dans 

cette phase de réflexion sur le concile et son application. Cette période marque le début d’une 

rétrospective. En effet, jusque-là il n’y avait pas d’étude historique spécifique à ce concile ; au 

mieux elle était intégrée dans une histoire des conciles56. Ainsi les études sur la réception et 

l’application du concile se développent57. Les décennies 1990-2000 semblent marquer une 

accélération des publications historiques sur le concile Vatican II et la question de son 

                                                 
49 Lorenz Jaeger, Das Konzilsdekret über den Ökumenismus: Sein Werden, sein Inhalt und seine Bedeutung, 
Paderborn, Allemagne, Verl. Bonifacius-Druckerei, 1965, 173 p. Version francophone : Lorenz Jaeger, Le décret 
de Vatican II sur l’œcuménisme : son origine, son contenu et sa signification, traduit par Edouard Laviolette, Paris, 
Casterman, coll. « Eglise vivante », 1965, 196 p. 
50 Editions du Cerf, collection « Unam Sanctam – série Vatican II », n° 51 à 77, 1966-1970 
51 Philippe Levillain, La mécanique politique de Vatican II : la majorité et l’unanimité dans un concile, préfacé 
par René Rémond, Paris, Beauchesne, coll. « Théologie historique », n° 36, 1975. 
52 Giuseppe Alberigo (éd.), Les Églises après Vatican II : dynamisme et prospective, actes du Colloque 
international de Bologne, 1980, [organisé par l’Institut des sciences religieuses de Bologne], Paris, Beauchesne, 
coll. « Théologie historique », n° 61, 1981, 360 p. 
53 École française de Rome (éd.), Le deuxième Concile du Vatican : 1959-1965, actes du colloque Rome 28-30 
mai 1986, Rome, École française de Rome, coll. « Collection de l’Ecole française de Rome », n° 113, 1989. 
54 Jacques Potin, Vingt ans après Vatican II, Paris, Centurion, coll. « Documents d’Eglise », 1986, 250 p. 
55 René Latourelle (dir.), Vatican II : bilan et perspectives vingt-cinq après (1962-1987), Montréal Paris, Bellarmin 
Ed. du Cerf, coll. « Recherches », n° 15–17, 1988, 3 vol. 
56 François Dvornik, Histoire des conciles : de Nicée à Vatican II, Paris, Seuil, 1966, 181 p. 
57 Giuseppe Alberigo et Jean-Pierre Jossua (éd.), La réception de Vatican II, Paris, Ed. du Cerf, 1985, 465 p. 



25 
 

interprétation, question qui commençait déjà à poindre dans les années 198058. L’étude 

historique la plus importante, de par son ampleur et par ses apports historiques, est 

indéniablement l’Histoire du concile Vatican II, 1959-196559, dirigée par Giuseppe Alberigo. 

Alberigo s’est entouré d’une équipe d’une cinquantaine de chercheurs internationaux. Les 

différents tomes font appel à de nombreuses sources inédites. L’équipe d’Alberigo (composée 

de nombreux membres de l’Institut pour les sciences religieuses de Bologne) cherche à 

reconstituer les débats conciliaires mais aussi tout ce qui entoure le concile. C’est notamment 

flagrant dans le deuxième tome qui aborde la première session et la première intersession. Face 

à cette Histoire du concile Vatican II qui propose une herméneutique de la « rupture », se 

développe une vision herméneutique de la « continuité » ou de la « réforme » avec l’ouvrage 

de Marchetto en particulier60. Des monographies bien plus synthétiques que celle d’Alberigo 

sont également publiées comme celle de John O’Malley61 ou celle de Daniel Moulinet62. 

Certains historiens s’intéressent plus particulièrement aux participants63 ou à une partie du 

concile Vatican II64. Dans le même temps, les publications sur la question de l’herméneutique 

du concile Vatican II, question alimentée par Benoît XVI, se sont multipliées65. Elles sont le 

plus souvent l’œuvre de théologiens. Un certain nombre de ces ouvrages font appel à l’histoire 

pour souligner la particularité du concile Vatican II, c’est le cas de La réception du concile 

                                                 
58 Gilles Routhier, « L'Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d'un débat », Recherches de 
Science Religieuse [En ligne], 2012/1 (tome 100), p. 45-63, disponible sur : http://www.cairn.info/revue-
recherches-de-science-religieuse-2012-1-page-45.htm [consulté le 07 juin 2017] 
59 Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir.), Histoire du concile Vatican II, 1959-1965, Paris, Louvain, Les 
Éditions du Cerf et Peeters, 1997-2005, 5 vol. 
60 Agostino Marchetto, Il concilio ecumenico Vaticano II: contrappunto per la sua storia, Città del Vaticano, 
Libreria editrice Vaticano, 2005, 406 p. Version française : Agostino Marchetto, Le Concile oecumenique Vatican 
II : contrepoint pour son histoire, s.l., Ed. du Jubilé, 2011, 209 p. 
61 John W. O’Malley, What happened at Vatican II, Cambridge, Etats-Unis d’Amérique, Belknap Press of Harvard 
University Press, 2008, XI+380 p. Version française : John O’Malley, L’événement Vatican II, traduit par Marie-
Raphaël De Hemptinne, Isabelle Hoorickx-Raucq et Simon Decloux, Bruxelles, Lessius, coll. « La part-Dieu », 
n° 18, 2011, 446 p. ou celle de Philippe Chenaux, Le temps de Vatican II : une introduction à l’histoire du Concile, 
Paris, Desclée de Brouwer, 2012, 227 p. 
62 Daniel Moulinet, Le concile Vatican II, Paris, Éd. de l’Atelier, coll. « Tout simplement », n° 34, 2002, 192 p. 
63 Jan Grootaers, Actes et acteurs à Vatican II, Leuven, Belgique, University press, 1998, XXIV-602 p. 
64 Mathijs Lamberigts, Claude Soetens et Jan Grootaers (éds.), Les Commissions conciliaires à Vatican II, Leuven, 
Pays-Bas, Bibliotheek van de Faculteit Godgeleerdheid, 1996, IX-370 p. ; Philippe Roy, Le Coetus internationalis 
Patrum, un groupe d’opposants au sein du Concile Vatican II, Thèse de doctorat d’histoire dirigée par Gilles 
Routhier et Jean-Dominique Durand, Université Jean Moulin, Lyon, 2011, 2331 p. ; Fouilloux Étienne, « Le 
Concile Vatican II dans la Revue des Sciences philosophiques et théologiques », Revue des sciences 
philosophiques et théologiques [En ligne], 2008/3 (tome 92), p. 677-690. DOI : 10.3917/rspt.923.0677, disponible 
sur : http://www.cairn.info/revue-des-sciences-philosophiques-et-theologiques-2008-3-page-677.htm [consulté le 
12 avril 2017] 
65 Alberto Melloni et Christoph Theobald (eds.), Vatican II, un avenir oublié, Paris, Bayard, coll. « Concilium », 
2005, 313 p. ; Gilles Routhier et Guy Jobin, L’autorité et les autorités :  l’herméneutique théologique de Vatican 
II, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Unam Sanctam », n° 3, 2010, 256 p. ; Gilles Routhier, Vatican II : herméneutique et 
réception, op. cit. 



26 
 

Vatican II de Christoph Theobald66. Avec la célébration du cinquantenaire du concile Vatican 

II, des ouvrages sur la transmission et l’actualité du concile apparaissent67. 

Dans cette histoire du concile Vatican II, histoire et théologie, historiens et théologiens 

se côtoient. Il y a une réelle interdisciplinarité mais comment pourrait-il en être autrement ? 

Vatican II est un événement théologique par définition et historique puisqu’il s’inscrit dans un 

contexte et engendre des processus intellectuels et/ou pastoraux. Si les publications se 

rapportant au concile Vatican II sont très nombreuses, il n’y quasiment aucune monographie 

diocésaine sur l’application du concile. Il faut se contenter de thèses sur des sujets bien précis68 

ou bien de colloques qui comportent parfois des interventions sur l’application du concile dans 

un diocèse ou une paroisse en particulier69. 

 Herméneutique : 

Le concile Vatican II pose le problème de l’herméneutique, c’est-à-dire un problème 

d’interprétation du concile en lui-même et des documents conciliaires. Ce qui, globalement, 

n’avait pas été le cas des conciles de l’époque moderne et du premier concile du Vatican. 

Aucune commission postconciliaire n’a été constituée pour se charger des problèmes 

d’interprétation, aucune régulation herméneutique n’a alors été prévue, à l’inverse de ce qui 

s’est passé à la suite du concile de Trente dont toute interprétation devait être confirmée par 

l’autorité pontificale (bulle Benedictus Deus du 26 janvier 1564)70. Vatican II n’est pas 

convoqué pour répondre à un problème particulier comme avait pu l’être le concile de Trente. 

Il n’établit pas non plus une somme théologique et dogmatique. Il s’agit d’un concile qui 

                                                 
66 Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : accéder à la source, op. cit. 
67 Vatican 2.0, Youcoun, Bayard Presse, coll. « Hors-série Prions en Eglise », 2013 ; Daniel Moulinet, Vatican II 
raconté à ceux qui ne l’ont pas vécu, Ivry-sur-Seine, Ed. de l’Atelier, 2012, 112 p. ; Gilles Routhier, Cinquante 
ans après Vatican II : que reste-t-il à mettre en oeuvre ?, op. cit. ; Christoph Theobald, Le Concile Vatican II : 
quel avenir ?, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Unam Sanctam – Nouvelle Série », 2015, 295 p. ; Christine Pedotti, La 
bataille du Vatican : 1959-1965, Paris, Plon, 2012, 573 p.  
68 Gilles Routhier, La réception de Vatican II dans une Eglise locale : l’exemple de la pratique synodale dans 
l’Eglise de Quebec, 1982-1987, Thèse de doctorat dirigée par Michel Meslin, Paris IV, 1991 ; Dominique Beloeil, 
La réception du Concile Œcuménique Vatican II dans les médias : l’exemple du diocèse de Nantes (1959-1965) : 
étude des informations publiées par les principaux organes de presse diffusés en Loire-Atlantique, de l’annonce 
du concile Vatican II à sa clôture [sous la direction de Marcel Launay], Université de Nantes, 1998. 
69 Jean-François Galinier-Pallerola, Christian Delarbre et Hervé Gaignard (dir), Vatican II, 50 ans après : 
Interprétation, réception, mise en oeuvre et développements doctrinaux (1962-2012). Actes des journées d’études 
de la Faculté de Théologie et de l’Institut d’Etudes Religieuses et Pastorales de l’Institut Catholique de Toulouse 
les 30 et 31 janvier 2012], Perpignan, Editions Artège, 2012, 246 p. et Jean-François Galinier-Pallerola, Bernard 
Minvielle, Augustin Laffay (dir.), L’Église de France après Vatican II: 1965-1975 : actes du colloque « Retour 
sur l’Église de France après le concile Vatican II 1965-1973, le regard de l’histoire » organisé par le Centre 
Histoire et Théologie de la Faculté de Théologie de Toulouse et tenu à l’Institut Catholique de Toulouse les 16 et 
17 octobre 2009, Paris, Parole et silence, 2011, 367 p. 
70 Gilles Routhier, « L'Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d'un débat », Recherches de 
Science Religieuse, op. cit. 



27 
 

s’ouvre au monde pour entendre les préoccupations des hommes du « monde de ce temps », 

pour reprendre une partie du titre de la « constitution pastorale sur l'Eglise dans le monde de ce 

temps, Gaudium et Spes ». Ainsi l’unité littéraire, la précision doctrinale et technique des 

décisions de Vatican II sont bien différentes71. Si Gilles Routhier estime que le débat sur 

l’herméneutique de Vatican II nait dans les années 1980, c’est parce qu’il n’intègre pas dans sa 

périodisation le rejet du concile par les lefebvristes, rejet qui a débuté dans les années 1970 et 

qui constitue ce qu’Alberigo nomme la lecture « intégriste » du concile. Mais c’est dans les 

années 1980 que des théologiens (principalement allemands à ce moment-là : Kasper, Ratzinger 

et Pottmeyer) cherchent une herméneutique au concile sans le renier, alors que, jusque-là, 

Routhier estime qu’il y avait une « herméneutique de l’intention » qui faisait consensus72. Le 

dominicain Henry Donneaud73 souligne que Pottmeyer, Kasper et Dulles ont montré, dans des 

publications contemporaines au synode extraordinaire de 1985, que jusqu’alors il y avait une 

opposition entre une vision « progressiste » et une vision « conservatrice » du deuxième concile 

du Vatican. La première s’apparentait à ce que Benoît XVI nomme herméneutique de la 

« rupture », la seconde aurait avant tout mis en avant les éléments que Vatican II reprend aux 

conciles de Trente et de Vatican I dans le but de souligner la continuité totale avec la tradition 

En s’appuyant sur le discours de Benoît XVI à la curie (22 décembre 2005)74, on peut distinguer, 

de manière caricaturale, deux grandes herméneutiques : celle de la « rupture » et celle la 

« réforme ». Mais Giuseppe Alberigo en distingue d’autres : « lecture intégriste », 

herméneutique de rupture par rapport aux décennies précédentes et nécessité de réunir un 

nouveau concile car Vatican II est déjà dépassé, Vatican II comme « concile mineur », Vatican 

II comme « concile de transition » entre deux époques historiques75. Et encore, il serait 

probablement possible de faire d’autres distinctions76.  Si la catégorisation d’Alberigo n’est pas 

                                                 
71 Kristin Colberg, « The Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s 
Interpretation », Horizons, op. cit. s’appuyant sur Hermann Pottmeyer, « A New Phase in the Development of 
Vatican II: Twenty Years of Interpretation of the Council » in Giuseppe Alberigo, Jean-Pierre Jossua, et Joseph 
Komanchak (ed.) The Reception of Vatican II, tranduit en anglais par Matthew J. O’Connell, Washington Catholic 
University of America Press, 1987, p. 27–43 
72 Gilles Routhier, « L’Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d’un débat », Recherches de 
Science Religieuse, op. cit., p. 49 
73 Henry Donneaud, « Le débat sur l’herméneutique du Concile » in Jean-François Galinier-Pallerola, Christian 
Delarbre et Hervé Gaignard (dir.), Vatican II, 50 ans après : Interprétation, réception, mise en oeuvre et 
développements doctrinaux (1962-2012), op. cit., p.34-35 
74 Benoît XVI, « Discours du pape Benoît XVI à la curie romaine à l'occasion de la présentation des vœux de 
Noël », Le Saint-Siège [En ligne], 22 décembre 2005, disponible sur : http://w2.vatican.va/content/benedict-
xvi/fr/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html [consulté le 07 juin 
2017] 
75 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Études d’histoire religieuse, op. cit., p. 14-15 
76 Gilles Routhier, « L’Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d’un débat », Recherches de 
Science Religieuse, op. cit., estimant que la catégorisation herméneutique de l’interprétation de Vatican II, ne peut 
se réduire aux deux catégories proposées par le pape.  



28 
 

dénuée de sens et d’intérêt, nous ne le rejoignons pas pleinement. Il nous semble erroné 

d’insinuer que Joseph Ratzinger voit Vatican II comme un concile mineur du fait de son 

caractère pastoral. Cela serait oublier que Ratzinger a été un théologien actif au concile et en 

dehors, se plaçant plutôt dans le courant des « réformateurs ». Dans les conférences que donne 

ce dernier pendant les intersessions77, Ratzinger définit la notion de « pastoralité » dans un sens 

qui n’a rien de faible. Et dans ses différentes interventions comme théologien, comme cardinal 

ou comme pape, il ne sous-estime pas le renouveau proposé par Vatican II. Cependant, Alberigo 

ne se trompe pas totalement en estimant que Joseph Ratzinger estime qu’il faut « canaliser » 

l’application du concile et son interprétation. C’est le sens de son Entretien sur la foi78, qui 

intervient juste avant le synode extraordinaire de 1985. Donneaud propose une catégorisation 

en quatre herméneutiques 79: deux herméneutiques de la « discontinuité », l’une intégriste qui 

est la même que celle dont parle Alberigo, et l’autre est progressiste et correspond à ce que 

Benoît XVI appelle « l’herméneutique de la discontinuité » » ; deux herméneutiques de la 

« continuité », l’une « statique » qui valorise les éléments de continuité au détriment des 

éléments de discontinuité dans les documents conciliaires et l’autre « dynamique » qui 

correspond à ce que Benoît XVI entend par « herméneutique de la réforme ». 

Le débat sur l’herméneutique de Vatican II oppose en réalité des visions différentes de 

la réception voire même de l’autorité comme le relève Kristin Colberg dans un de ses articles80 

et de la place des documents de ce concile dans la tradition81. Ce débat n’est pas simplement dû 

a des enjeux politiques liés à une volonté de rapprochement avec les lefebvristes, comme le 

note Gilles Routhier, même si cela peut entrer en ligne de compte et a pu être le déclencheur 

des divergences herméneutiques. Pour Denis Dupont-Fauville, l’enjeu du débat herméneutique 

est de « trouver une approche qui respecte les équilibres particuliers [des documents 

conciliaires] d’une façon qui permette de relier les textes les uns aux autres »82 face à des 

documents à la fois discordants et disparates à ses yeux. L’herméneutique dite de la « rupture », 

dans laquelle les tenants de l’herméneutique de la « continuité ou de la réforme » classent 

                                                 
77 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit.  
78 Benoît XVI, Entretien sur la foi, entretien réalisé par Vittorio Messori, traduit par Édouard Gagnon, Paris, 
Fayard, 1985, 252 p. 
79 Henry Donneaud, « Le débat sur l’herméneutique du Concile » in Jean-François Galinier-Pallerola, Christian 
Delarbre et Hervé Gaignard (dir.), Vatican II, 50 ans après : Interprétation, réception, mise en oeuvre et 
développements doctrinaux (1962-2012), op. cit., p. 41-46 
80 Kristin Colberg, « The Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s 
Interpretation », Horizons, op. cit.  
81 Gilles Routhier, « L’Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d’un débat », Recherches de 
Science Religieuse, op. cit. 
82 Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican II », Nouvelle revue théologique, 2012/4 (tome 134), 
p. 571. DOI 10.3917/nrt.344.0560 



29 
 

Giuseppe Alberigo et l’Institut de Bologne pour les sciences religieuses dont Theobald, 

Dossetti, Melloni, Ruggieri, et quelques autres théologiens et/ou historiens comme O’Malley, 

Joseph A. Komonchak, … (parfois tous rassemblés sous le nom d’« école de Bologne »), est 

hétérogène. En effet, il y a ceux qui s’apparentent à l’herméneutique de la « rupture » dans le 

sens que lui donne Alberigo et il y a ceux qui voient plus Vatican II comme un « concile de 

transition ». Ce dernier, de même que Philippe Delhaye, note par exemple le passage d’une 

méthode déductive et scolastique à une méthode inductive83. Alberigo estime que Vatican II 

correspond à la fin de la période tridentine et au début « d’un nouveau cycle historique »84. Il 

propose une véritable rénovation de la vie de foi, une « métanoia »85 (une conversion) : 

dépassement du « juridisme »86 théologique, renouvellement de la vision ecclésiologique, …  

Christoph Theobald estime que le concile Vatican II marque un nouveau « paradigme »87 en 

faisant entrer l’Eglise dans une vision mondiale et multiculturelle. Le seul autre paradigme est, 

pour Theobald, le passage du judaïsme au christianisme. On est donc à un niveau de réforme 

très important qui peut s’apparenter à une rupture. En outre, Christoph Theobald s’est intéressé 

à faire un commentaire des décisions conciliaires et à replacer le concile dans l’histoire pour en 

souligner son originalité88. Il en conclut que Vatican II propose de revenir à l’Evangile qui est 

la source de tout et surtout la base de la réforme religieuse que veut impulser Vatican II. Ces 

personnes prêtent une attention particulière à l’« esprit du concile », parfois à travers une étude 

du style littéraire des documents conciliaires89, mais aussi en s’intéressant à ce qui se passe au 

concile au-delà de cette somme de décisions. Ainsi, Alberigo reconnait « la priorité qualitative 

de l’événement conciliaire lui-même par rapport à ses propres décisions » qui sont, pour lui, 

« l’expression et le prolongement de l’événement lui-même »90. Ainsi la recherche d’une 

herméneutique ne doit pas tenir seulement compte des textes mais aussi d’un contexte plus 

large, qui correspond à l’ensemble de Vatican II, à Vatican II comme événement et comme 

corpus pour Alberigo ou à Vatican II comme événement, comme corpus et comme expérience 

                                                 
83 Pierre Vallin, « Vatican II, l'événement des historiens. À partir de l'Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965, 
réalisée sous la direction de Giuseppe Alberigo », Recherches de Science Religieuse, 2005/2 (tome 93), p. 226-
227 
84 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Études d’histoire religieuse, op. cit., p. 13 
85 Ibid. p. 24 
86 Ibid.  
87 Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : accéder à la source, op. cit. 
88 Ibid. 
89 John O’Malley, L’événement Vatican II, traduit par Marie-Raphaël De Hemptinne, Isabelle Hoorickx-Raucq et 
Simon Decloux, Bruxelles, Lessius, coll. « La part-Dieu », n° 18, 2011, 446 p. 
90 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Études d’histoire religieuse, op. cit., p. 8 



30 
 

pour Komonchak91. Ce dernier estime que la notion d’événement inclut une dimension 

d’influence durable puisque s’opère une modification des structures. L’événement renvoie au 

dynamisme conciliaire qui perdure, élément qui permet d’avoir une autre compréhension des 

documents. Par conséquent, parler d’événement revient à dire que Vatican II ne débute pas en 

1962 et ne s’est pas terminé en 1965. Komonchak estime qu’il faut prendre en compte la 

préparation conciliaire et ce qui se passe ensuite, donc la réception et l’application du concile. 

Pour autant, Giuseppe Alberigo s’oppose au fait de vouloir dépasser le concile92 alors que c’est 

un des reproches que lui font les tenants de l’herméneutique de la « réforme ». 

 Les partisans d’une herméneutique de la « réforme », ce qui pourrait correspondre chez 

Alberigo à la vision de Vatican II comme un « concile mineur », desquels se réclament Benoît 

XVI, Marchetto ou le cardinal Ruini par exemple, estiment que le concile ne marque pas de 

rupture en matière de dépôt de la foi. Ils sont attachés à ce que le concile soit interprété à la 

lumière des textes conciliaires, c’est donc une « lecture de la lettre » des textes conciliaires pour 

en redécouvrir le « véritable esprit »93. Marchetto s’oppose également à la vision du concile 

comme événement. Ce dernier et Benoît XVI rejettent l’idée que l’on puisse voir Vatican II 

comme l’avènement d’une nouvelle Eglise catholique. Benoît XVI dit que « l'Eglise 

[catholique] est, aussi bien avant qu'après le Concile, la même Eglise une, sainte, catholique et 

apostolique, en chemin à travers les temps »94. Il estime que la nature de la réforme correspond 

à un « ensemble de continuité et de discontinuité à divers niveaux »95. Walter Kasper, qui a des 

divergences avec Joseph Ratzinger sur certains sujets théologiques et qui est plus proche de la 

vision progressiste de l’herméneutique que Benoît XVI96, rejoint aussi cette idée et estime que 

les documents de Vatican doivent être interprétés à la lumière de l’ensemble de la tradition de 

l’Eglise catholique97. De même, l’évêque italien Marchetto rejette l’affirmation selon laquelle 

les documents conciliaires sont incomplets et que leur sens continue à évoluer du fait des 

                                                 
91 Nous reprenons le résumé des idées de Joseph A. Komonchak sur ce sujet fait par : Kristin Colberg, « The 
Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s Interpretation », Horizons, 
op. cit. 
92 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Études d’histoire religieuse, op. cit., p. 14 
93 Joseph Ratzinger, Entretien sur la foi, op. cit. p.42-43 cité par Eric Iborra, « Introduction » in Joseph Ratzinger, 
Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit., p.38 
94 Benoît XVI, « Discours du pape Benoît XVI à la curie romaine à l'occasion de la présentation des vœux de 
Noël », op. cit. 
95 Ibid. 
96 Henry Donneaud, « Le débat sur l’herméneutique du Concile » in Jean-François Galinier-Pallerola, Christian 
Delarbre et Hervé Gaignard (dir.), Vatican II, 50 ans après : Interprétation, réception, mise en oeuvre et 
développements doctrinaux (1962-2012), op. cit., p. 31-59 
97 Walter Kasper, La théologie et l’Eglise, Paris, Cerf, coll. « Cognitatio Fidei », n°150, 1990, p.418 cité par : 
Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican II », Nouvelle revue théologique, op. cit., p. 576 



31 
 

éléments extérieurs98. Il estime que le concile s’est clôturé en 1965. Le plus souvent les 

partisans de cette vision ont un regard très critique vis-à-vis de l’application du concile à la suite 

de ce dernier. Jean-Paul II puis Benoît XVI ont appelé de leurs vœux à une « restauration »99 

du « vrai concile » estimant qu’il y avait eu des abus. Ils cherchent une voie médiane entre 

« l’aile progressiste et l’aile conservatrice » chez les catholiques100. De même, cette 

herméneutique refuse de porter une vision politique sur Vatican II en termes de « majorité », 

de « minorité » ou de comparer le concile aux assemblées parlementaires, voire aux 

constituantes101, et les documents aux constitutions comme le fait Peter Hünermann102. Denis 

Dupont-Fauville souligne le danger d’une herméneutique globale qui chercherait à harmoniser 

les options conciliaires à l’aide d’une vision d’ensemble qui ne ferait que relativiser ces 

éléments. Ainsi, le théologien souligne l’attitude de Pottmeyer qui semble accorder plus 

d’importance aux propositions de la « majorité » qu’à celle de la « minorité »103 à travers une 

herméneutique de la communion considérant que l’ecclésiologie de communion correspond à 

ce que certains appelleraient un des « fils rouges »104 du concile. Les partisans d’une 

herméneutique de la « rupture » défendent souvent l’idée de l’unité des textes conciliaires qui 

ne forment alors qu’un corpus105. Par conséquent, c’est une lecture globale qui doit être faite. 

Les tenants de l’herméneutique de la « réforme » soulignent que, même si les textes conciliaires 

forment bien un corpus, il ne faut pas s’en tenir à une approche globale qui négligerait « les 

équilibres particuliers »106. Le principal point d’achoppement entre les deux visions est la place, 

l’importance et l’autorité conférée aux décisions conciliaires. Doit-on les dépasser car elles ne 

                                                 
98 Kristin Colberg, « The Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s 
Interpretation », Horizons, op. cit. 
99 Joseph Ratzinger, Entretien sur la foi, op. cit., p.40 cité par Eric Iborra, « Introduction » in Joseph Ratzinger, 
Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit., p.38 et Jean-Louis Schlegel, « Récit : Vers la fin d’une 
parenthèse ? » in Denis Pelletier et Jean-Louis Schlegel (dir.), A la gauche du Christ, op. cit., p. 651-692 
100 Henry Donneaud, « Le débat sur l’herméneutique du Concile » in Jean-François Galinier-Pallerola, Christian 
Delarbre et Hervé Gaignard (dir.), Vatican II, 50 ans après : Interprétation, réception, mise en oeuvre et 
développements doctrinaux (1962-2012), op. cit., p.33 
101 Benoît XVI, « Discours du pape Benoît XVI à la curie romaine à l'occasion de la présentation des vœux de 
Noël », op. cit. 
102 Peter Hünermann, « Redécouvrir le “texte” passé inaperçu. À propos de l'herméneutique du concile », in Alberto 
Melloni et Christoph Theobald (eds.), Vatican II, un avenir oublié, op. cit., p. 229-258. 
103 Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican II », Nouvelle revue théologique, op. cit. p. 460-
479 
104 Giuseppe Alberigo, « "Apprendre par soi-même". L’expérience conciliaire » in Giuseppe Alberigo et Etienne 
Fouilloux (dir), Histoire du concile Vatican II, 1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la première 
session et la première intersession, octobre 1962-septembre 1963, traduit par Jacques Mignon, Paris et Louvain, 
Les Editions du Cerf et Peeters, 1998, p. 683 
105 John O’Malley, L’événement Vatican II, op. cit. ; Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : 
accéder à la source, op. cit. ; Pierre Vallin, « Vatican II, l'événement des historiens. À partir de l'Histoire du 
Concile Vatican II, 1959-1965, réalisée sous la direction de Giuseppe Alberigo », op. cit., p.215-245 
106 Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican II », Nouvelle revue théologique, op. cit., p. 571 



32 
 

font qu’ouvrir un débat ou bien doit-on les prendre telles qu’elles sont et considérer qu’elles 

représentent la pensée du concile ? Pour les tenants d’une herméneutique de la « réforme », les 

textes conciliaires doivent être interprétés en fonction de leur version finale, ce qui ne veut pas 

dire qu’il ne faut pas chercher à comprendre les dynamiques qui se mettent en place durant le 

concile107. Cela renvoit à la question de la réception. Dans l’herméneutique de la « réforme », 

la réception consiste à une application, non sans certaines adaptations, des vérités établies par 

l’autorité magistérielle, en l’occurrence le concile. C’est ce que Kristin Colberg compare à une 

« réalité linéaire ou séquentielle »108. Les tenants d’une herméneutique de la « rupture » voient 

la réception comme un processus dynamique dans lequel l’autorité magistérielle et les Eglises 

locales participent à la détermination de la signification de la doctrine. C’est notamment la 

position d’Alberigo, d’après Kristin Colberg. Car en considérant Vatican II comme un 

événement, cela implique de voir les textes qui en découlent comme une ouverture au dialogue. 

Ainsi l'interprétation des documents est prévue pour être déterminée par des échanges extérieurs 

au concile.  

Kristin Colberg, comme d’autres théologiens, cherche à dépasser cet affrontement 

herméneutique. Elle fait appel à une étude des herméneutiques par le prisme des notions de 

réception et d’autorité109. La théologienne étatsunienne propose une vision dynamique de la 

réception associant des éléments de la conception séquentielle et des éléments de la conception 

linéaire en estimant qu’il faut une autorité magistérielle forte mais que la réception doit intégrer 

la périphérie de l’Eglise, les communautés locales. Selon la même idée de dépasser les positions 

herméneutiques citées plus haut, Dupont-Fauville souligne « qu’aucune approche ne peut 

suffire » 110 pour comprendre l’ensemble du corpus conciliaire. Il semble plutôt proposer de 

faire appel à différentes approches et entend intégrer une dimension spirituelle sinon religieuse 

à la démarche d’interprétation. Ainsi on pourrait voir apparaître une troisième herméneutique 

(par rapport à la catégorisation de Benoît XVI) qui cherche un compromis entre les deux 

premières ou bien qui entend traiter le problème sous un autre angle de vue. Gilles Routhier, 

qui a participé à l’Histoire du concile Vatican II dirigée par Alberigo, propose d’aborder le 

problème par les notions de tradition et de développement de la doctrine et il défend l’idée de 

                                                 
107 Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican II », Nouvelle revue théologique, op. cit. qui nous 
semble plutôt se rapprocher de la vision herméneutique du cardinal Kasper mais aussi de Benoît XVI dans cet 
article, particulièrement à la note 34 (p.571) et aux pages 576-577 pour le lien avec ce dernier. 
108 Kristin Colberg, « The Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s 
Interpretation », Horizons, op. cit., p. 245 (traduction personnelle) 
109 Kristin Colberg, « The Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s 
Interpretation », Horizons, op. cit. 
110 Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican II », Nouvelle revue théologique, op. cit., p. 578 



33 
 

la nécessité d’une étude historiques des documents conciliaires, rejoignant sur ce point 

Christoph Theobald, Hervé Legrand et Giuseppe Alberigo111, et renvoie à la question de 

« l’historicité du christianisme »112. Daniel Moulinet estime, pour sa part, qu’il est nécessaire 

d’étudier Vatican II comme événement afin de comprendre l’intentionnalité des Pères 

conciliaires mais il juge que les textes promulgués ont un poids plus important que les versions 

précédentes du schéma quand bien même ces textes officiels seraient des compromis. Ce dernier 

reprend les défis actuels que présente la réception de Vatican II selon les théologiens Philippe 

Bordeyne et Laurent Villemin. Ces derniers estiment qu’il faut souligner l’unité de la théologie 

du concile sans effacer les tensions qui existent dans les documents eux-mêmes, qu’il faut 

trouver un moyen d’associer les apports d’une démarche historique et ceux d’une démarche 

théologique, qu’il faut associer l’interprétation scientifique et les herméneutiques magistérielle 

et communautaire. Ils pensent également que la théologie actuelle ne doit pas être simplement 

une herméneutique du dernier concile113. 

 Comme nous venons de le montrer, il n’y pas une herméneutique du concile Vatican II 

mais plusieurs. Elles sont difficilement catégorisables car les démarches prennent des chemins 

très variés. C’est un débat vif et sensible qui touche à la dimension théologique et magistérielle 

du concile. Si le cœur du débat est théologique, la démarche historique est liée à ce débat par le 

fait qu’elle peut permettre d’esquisser un contour théologique du concile. De plus, la démarche 

historique dans un but herméneutique ne fait pas consensus. Bien que ceci ne soit pas une étude 

théologique, nous avons donc essayé de présenter les différentes propositions interprétatives et 

herméneutiques qui existent concernant Vatican II. 

 Quelques choix historiographiques : 

Notre étude, en elle-même, ne nous amène pas à prendre position pour une 

herméneutique en particulier. En effet, nous n’entendons pas étudier quel était le sens du 

concile, ni ne voulons établir comment le concile devrait être reçu. Cela relève d’une démarche 

théologique qui n’est pas celle de notre étude. Mais nous cherchons, à terme, à voir si 

l’application du concile Vatican II marque une rupture dans la pratique œcuménique tarnaise 

                                                 
111 Ibid. 
112 Gilles Routhier, « L’Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d’un débat », Recherches de 
Science Religieuse, op. cit. p. 63 et Hervé Legrand, « Quelques réflexions ecclésiologiques sur l'Histoire du concile 
Vatican II de G. Alberigo », Revue des sciences philosophiques et théologiques, 2006/3 (tome 90), p. 495-520. 
DOI 10.3917/rspt.903.0495 
113 Daniel Moulinet, « Réflexions sur l’herméneutique de Vatican II », La Croix [En ligne], 9 avril 2013, disponible 
sur : http://www.la-croix.com/Urbi-et-Orbi/Archives/Documentation-catholique-n-2483/Reflexions-sur-l-
hermeneutique-de-Vatican-II-2013-04-09-933802 [consulté le 7 juin 2017] 



34 
 

ou non. Cependant, nous serons amenés à nous intéresser aux textes conciliaires et en particulier 

au décret Unitatis Redintegratio. Nous ne sommes pas théologiens donc nous ne nous lancerons 

pas dans un vaste commentaire mais nous soulignerons quelques éléments importants et des 

points qui suscitent des controverses dans le débat herméneutique. De plus, en étudiant la 

réception de ce concile, la question de l’herméneutique se pose forcément. Mais il nous semble 

que, dans le type de démarche qui est le nôtre, il ne nous faut pas prendre position pour une des 

herméneutiques puisque nous n’interprétons pas le concile mais que nous cherchons à percevoir 

la réalité de la réception du concile, c’est-à-dire le visage que prend cette réception, qu’il 

s’agisse d’une stricte application des documents conciliaires ou bien que cela ait donné lieu à 

des débats théologiques.  

L’essentiel de notre étude se base sur des sources écrites. Cependant, nous avons 

souhaité intégrer quelques sources orales, quelques témoignages. Cela ne constituera pas le 

cœur de notre étude, du moins à ce stade, mais les témoignages répondent à une nécessité. Il 

s’agit de pouvoir recueillir la vision de personnes qui ont vécu, même de loin, le concile Vatican 

II avant que cette mémoire directe ne soit perdue. L’autre nécessité des sources orales est de 

compléter les sources écrites. Par exemple, à moins d’archives privées de prêtres ou de 

séminaristes durant le concile, il est fort probable que nous n’ayons aucune information sur les 

discussions informelles que suscite le concile entre confrères, entres amis, avec les paroissiens. 

D’ores et déjà notons que, comme toute source, la source orale est subjective. Elle reflète la 

position d’une personne ou d’un groupe de personnes. Dans un article sur l’utilisation des 

sources orales en histoire114, Philippe Joutard, un des promoteurs en France de l’intégration de 

ce type de source dans les études historiques115, souligne la subjectivité de ce type de source 

même lorsque les témoignages se recoupent. Le témoignage rapporte une mémoire basée sur 

un vécu particulier, c'est également une représentation mentale du passé, ou plutôt d'un passé. 

Il y voit un moyen d’étudier la représentation que se fait le témoin à propos d’un élément en 

plus de rapporter des faits. Philippe Joutard propose, dans cet article, de faire appel aux mêmes 

méthodes critiques pour les sources orales que pour les sources écrites. Vincent Duclert rejoint 

cette idée116 et souligne que le témoignage, la mémoire, fait entrer l’historien dans « une 

                                                 
114 Philippe Joutard, « L’oral comme objet de recherche en histoire », Bulletin de l'AFAS [En ligne], Les 
phonothèques entre recherche et culture, L'oral et la recherche en sciences humaines et sociales, mis 
en ligne le 12 avril 2012, disponible sur : http://afas.revues.org/2683 [consulté le 28 mai 2017] 
115 Philippe Joutard, La légende des Camisards : une sensibilité au passé, Paris, Gallimard, 1977, 439 p. 
116 Duclert Vincent, « Archives orales et recherche contemporaine. Une histoire en cours », Sociétés & 
Représentations [En ligne], 2002/1 (n° 13), p. 84. DOI : 10.3917/sr.013.0069, disponible sur : 
http://www.cairn.info/revue-societes-et-representations-2002-1-page-69.htm [consulté le 28 mai 2017] 



35 
 

dimension présente de la recherche » 117, dans le « très contemporain »118. Le témoignage a une 

dimension éminemment contemporaine, il reconstruit le passé à travers une pensée qui est, plus 

ou moins, influencée par les développements ultérieurs. Le témoin, la source est contemporaine 

bien que l’objet du témoignage réponde à une autre temporalité. Il nous faut également noter 

que la mémoire est évolutive, volontairement ou involontairement, consciemment ou 

inconsciemment119. L’histoire orale a souvent servi à faire une histoire de ceux qui n’ont pas 

laissé de traces écrites. C’est ce que Duclert désigne comme « contre-histoire »120. L’utilisation 

de sources orales et des témoignages s’est développée en France depuis les années 1970-1980. 

Ce développement semble avoir été plus compliqué pour l’histoire contemporaine mais depuis 

plusieurs années il y a une diversification des domaines d’utilisation des sources orales : histoire 

politique, histoire des génocides, histoire des guerres mondiales, histoire militaire, histoire 

économique, histoire financière, histoire des entreprises, …121. Concernant le concile Vatican 

II, le témoignage est une pratique assez courante. En témoigne la publication des journées de 

théologiens ou de Pères. Il est assez rare que la parole soit donnée à des personnes extérieures 

au concile, il s’agit plus de témoins directs présents à Rome comme théologiens, Pères ou 

collaborateurs (Poupard, qui était un proche de Paul VI ; Ratzinger et Etchegaray, periti,…). 

Notre enquête orale ne concerne à ce stade qu’un faible nombre de personnes, très exactement 

cinq prêtres. Ils sont tous prêtres et ont été ordonnés avant, pendant ou après le concile (ces 

derniers étaient donc séminaristes durant le concile). Nous avons choisi des prêtres avec des 

profils ministériels différents afin de permettre de varier les expériences et les points de vue. 

Ces entretiens ont été réalisés à partir de quelques questions que nous avons voulues ouvertes 

pour permettre d’établir une discussion. Afin de permettre aux témoins de pouvoir exprimer 

clairement et fidèlement leur pensée, nous leur avons laissé la possibilité de relire la 

transcription que nous avons faite de leurs témoignages. 

Enfin, revenons sur un dernier point. Nous avons souligné que notre problématique 

porte sur l’influence du concile Vatican II par rapport à l’œcuménisme dans le Tarn. Cet intérêt 

renvoie à la question de la place de l’événement : le concile Vatican II. Notre étude cherche à 

                                                 
117 Duclert Vincent, « Archives orales et recherche contemporaine. Une histoire en cours », Sociétés & 
Représentations [En ligne], op. cit., p. 85 
118 Ibid, citant : Pierre Laborie, les Français des années troubles, Paris, Desclée de Brouwer, 2001, p.8 
119 Nicolas Offenstadt, « Le témoin et l’historien », in Christian Delacroix, François Dosse, Patrick Garcia et 
Nicolas Offenstadt (dir.), op. cit., vol. 2, p. 1242-1252 
120 Duclert Vincent, « Archives orales et recherche contemporaine. Une histoire en cours », Sociétés & 
Représentations [En ligne], op. cit., p. 71. 
121 Florence Descamps, « Histoire orale », in Christian Delacroix, François Dosse, Patrick Garcia et Nicolas 
Offenstadt (dir.), Historiographies : concepts et débats, op. cit., vol. 1, p. 391-398 



36 
 

replacer le temps court, l’événement, dans un temps plus long ou encore à évaluer le poids du 

temps court dans le temps long tel que l’envisage Michel Vovelle dans Idélologies et 

mentalités122. D’autres historiens ont également eu recourt à cette méthode. Cependant, la 

difficulté d’une telle démarche est de savoir ce qui est lié, dicté ou influencé par l’événement. 

C’est particulièrement le cas pour tout ce qui relève des mentalités, de la pensée. En passant par 

une méthode quantitative, Michel Vovelle peut se baser sur des indicateurs qu’il choisit. En 

revanche, dans une démarche qualitative qui est la nôtre, nous n’avons pas d’indicateurs aussi 

clairs. Notre étude de première année n’étudiant que les périodes préconciliaire123 et conciliaire, 

ce problème ne devrait pas se faire ressentir. Mais il est nécessaire de le garder à l’esprit. On 

peut, d’ores et déjà, trouver quelques indices avec les références au dernier concile, aux textes 

conciliaires, par une étude du décret sur l’œcuménisme pour mettre en avant les éléments 

importants du document (et pas uniquement les éléments de nouveauté), par la progression de 

l’importance du souci œcuménique dans les documents officiels, dans la participation aux 

groupes œcuméniques, par les sujets évoqués dans ces derniers, etc. … 

                                                 
122 Michel Vovelle, Idéologies et mentalités, Paris, Gallimard, coll. « Folio histoire », Edition revue et augmentée 
1992 [François Maspéro, 1982], 358 p. 
123 L’utilisation de cette notion ne relève pas d’un choix herméneutique. Elle doit être comprise, ici, uniquement 
et simplement comme la période précédant le concile, peu importe que le concile marque une rupture ou non. 



37 
 

 

  

Première partie : 

L’œcuménisme dans le 

diocèse d’Albi de 1958 à la fin 

du concile Vatican II (1965) 



38 
 

Chapitre 1 : Le père André Fabre et l’œcuménisme 

 Du point de vue catholique, il est impossible de parler de l’œcuménisme dans le Tarn 

au milieu du XXème siècle sans évoquer l’activité du père André Fabre. En effet, le père André 

Fabre est connu dans le Tarn, encore aujourd’hui par certains, pour sa grande activité 

œcuménique. Le père André Nouvel dit d’André Fabre qu’il a « doté le diocèse d’un esprit 

œcuménique »1. Même s’il s’agit d’un témoignage a posteriori, cela est révélateur de 

l’empreinte qu’il a laissée sur le diocèse d’Albi en matière d’œcuménisme. Si d’autres 

catholiques ont peut-être joué un rôle œcuménique avant lui, ils ont laissé moins de traces, aussi 

bien dans les esprits que dans les archives. En effet, l’œuvre et la pensée d’André Fabre sont 

extrêmement bien documentées.  

A travers l’exemple de ce prêtre, deux questions se posent, alors, à nous : comment son 

souci pour l’œcuménisme est-il né ? et comment se concrétise-t-il ? 

Afin de mieux comprendre l’œuvre de ce prêtre en faveur de l’œcuménisme, il nous 

semble nécessaire de revenir sur son parcours et la naissance de sa pratique de l’œcuménisme. 

Il nous faut également essayer de savoir quelles relations il entretenait en particulier en rapport 

avec l’œcuménisme. Alors que le milieu œcuménique catholique est divisé sur le type de 

pratiques œcuméniques à adopter, il est nécessaire de revenir également sur la vision que 

prônait André Fabre. 

Il ne s’agit pas ici de faire une biographie d’André Fabre. Mais nous voulons, à travers 

cette rapide étude de la vie du père André Fabre, saisir, au moins en partie, l’étendue de son 

œuvre, même si celle-ci dépasse largement le cadre de l’œcuménisme. C’est pourquoi nous 

entendons avant tout souligner son engagement dans le dialogue : le dialogue avec le monde et 

surtout le dialogue œcuménique entre chrétiens. 

 

 

 

 

                                                 
1 Cf. annexe 3 



39 
 

I- Le parcours d’André Fabre :  

André Fabre est né à Brens (près de Gaillac dans le Tarn) le 1er novembre 19002. Il est 

ordonné prêtre en 19253 quelques années seulement après la mort de Mgr Mignot dans un 

diocèse qui est donc pleinement marqué par l’œuvre de cet évêque proche du mouvement 

moderniste. Lors de la Seconde Guerre mondiale il est fait prisonnier. Il se trouve dans le camp 

pour officiers prisonniers de guerre d’Elsterhorst (Oflag IV-D). Ce camp est marqué par une 

forte activité intellectuelle grâce à deux autres détenus entre autres : Yves Congar, dont nous 

avons déjà souligné le profond engagement œcuménique et ecclésiologique, et Jean Guitton, 

philosophe et futur « auditeur laïc » au concile Vatican II. André Fabre y rencontre donc Congar 

qui est déjà engagé dans une réflexion œcuménique. Il y côtoie aussi des « pasteurs 

sympathiques »4 qu’il rencontrera de nouveau après sa libération. D’après lui, c’est lors de cette 

période de captivité que naît son « initiation à l’œcuménisme »5. Une autre « des grandes 

                                                 
2 Archives départementales du Tarn, 4E038011_02 [En ligne], Etat civil des naissances pour la commune de Brens 
entre 1898 et 1902, acte n°15 pour l’année 1900, disponible sur : 
http://archivesenligne.tarn.fr/indexvisio.php?base=4E&lot=02&cote=4E038011&num_cd=EC000195&commun
e=45&type_acte=1,2,3,4,5,6&date_debut=1898&date_fin=1902&deb=21&url_image=/archives/4E/EC000195/4
E03801102/810380022.jpg [consulté le 4 janvier 2017] 
3 ADA, Fonds « André Fabre », Inventaire du fonds.  
4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z–3.21 : œcuménisme, « Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes 
dactylographiées et manuscrites probablement en vue de la publication d’un article ou d’un ouvrage. 
5 Ibid.  

Figure 4 : André Fabre (1900-1983). Photographie 
d’André Fabre à la sortie de la Paroisse universitaire du 
Tarn vers 1947-1948, Cuq-les-Vielmurs. ADA, Fonds 
« André Fabre », 4Z-3.31 : In Memoriam, dossier 
« photographies en vrac ».  
 



40 
 

grâces » de sa prêtrise est « son ministère en laïcité »6, c’est-à-dire lorsqu’il était chargé de la 

Paroisse universitaire de Castres à partir d’octobre 19507 (intérêt qui est peut-être né avant, 

comme le montre la figure 4). Ces deux ministères ont comme point commun d’être des 

ministères de dialogue avec un monde éloigné de l’Eglise catholique. Le premier, 

l’œcuménisme, l’ouvre aux chrétiens non-catholiques, alors que le deuxième, le fait entrer en 

contact avec l’enseignement public et laïc et plus généralement le sensibilise aux problèmes des 

chrétiens dans le monde laïc. Il est donc confronté à la problématique des catholiques face au 

monde, au monde moderne, au monde laïc. C’est probablement cela qui explique que, dès la 

création des Avents, André Fabre organise une semaine sur la question de la présence 

chrétienne dans le monde laïc. Lorsqu’il doit témoigner de ses engagements ministériels, l’abbé 

Fabre souligne que l’« œcuménisme et [la] laïcité » l’ont conduit à percevoir une « signification 

nouvelle du dialogue » et de la question du salut. Les deux ministères participent d’un même 

phénomène chez lui : une « vraie métanoïa » 8, une conversion spirituelle et mentale. Il est 

difficile de connaître la profondeur de ce renouvellement intérieur car nous nous appuyons sur 

un document destiné à être publié et lu par des confrères prêtres. Cela est d’autant plus vrai que 

le prêtre ne donne pas d’exemple de changement. Cependant, un tel engagement pour 

l’œcuménisme, comme nous le verrons, ne peut témoigner que d’une motivation profonde et 

sincère qu’elle soit plus importante ou moins importante que ce que veut bien dire et écrire le 

chanoine Fabre.  

Le père André Fabre est une personne cultivée. Cette aptitude intellectuelle se retrouve 

également dans le fait que, sitôt après son ordination, André Fabre s’est vu confier des charges 

d’enseignement au petit séminaire de Valence d’Albigeois pendant 10 ans, de 1925 à 1935. Il 

y donne des cours sur l’Eglise, la philosophie, la religion et l’apologétique par exemple9. De 

plus, dans ses écrits, on trouve un langage poétique et très imagé. Il fait appel à de nombreuses 

comparaisons avec la nature. Dans une conférence, dans le cadre de la Semaine de prière pour 

l’unité des chrétiens, le prêtre compare l’Eglise à des vitraux et à un arbre10 – expliquant que 

seule une étude intérieure permet d’en appréhender la signification profonde, afin d’inciter à 

dépasser la première vision, la vision de l’Eglise comme institution et d’arriver à une 

                                                 
6 Ibid. 
7 ADA, Fonds « André Fabre », Inventaire du fonds. 
8 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z–3.21 : œcuménisme, « Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes 
dactylographiées et manuscrites probablement en vue de la publication d’un article ou d’un ouvrage. 
9 ADA, Fond « André Fabre », 4Z-3.13 et  4Z-3.14 : De l’élève au professeur I et II. 
10 ADA, « Semaine de l’Unité : conférence de M. le chanoine Fabre », La semaine religieuse de l’archidiocèse 
d’Albi, 12 mars 1959, n°11, 86ème année.  



41 
 

observation de l’Eglise comme Mystère. En 1963, il compare la situation œcuménique « à la 

nature au début de mars »11, lorsque les premiers signes du printemps apparaissent. Puis dans 

le même document, il reprend le cantique des cantiques (Ct 2, 10-13) : « l’hiver est passé, les 

pluies ont cessé, … les fleurs apparaissent […] »12. Outre cet attachement à la nature, les écrits 

d’André Fabre sont aussi très spirituels, ce qui ne les empêche pas d’être accessibles et 

facilement compréhensibles.  

A partir de 1954, André Fabre participe au « groupe des Dombes » jusqu’en 197513. Ce 

groupe a été fondé par les abbés Paul Couturier et Laurent Remillieux et le pasteur Bäumlin en 

1937. A son origine, l’abbé Couturier concevait ce groupe comme un lieu de rencontres, de 

discussion, de prière et de retraite. Nous pouvons nous interroger sur le fait que cet engagement 

du père Fabre n’intervient que 9 ans après la fin de sa captivité et de ce qu’il considère comme 

son initiation à l’œcuménisme. Son intérêt pour l’œcuménisme avait-il besoin de se développer, 

de gagner en maturité ? Son initiation à l’œcuménisme durant la Seconde Guerre mondiale ne 

lui a-t-elle pas fait prendre conscience immédiatement de la nécessité du dialogue œcuménique 

telle que pouvait l’avoir le père Yves Congar par exemple ? Peut-être ne ressentait-il pas le 

besoin de participer à ce genre de rencontres, préférant travailler à l’œcuménisme dans le Tarn. 

Les éléments que nous avons trouvés ne nous permettent pas de répondre clairement à cette 

interrogation. Cependant, dans un document de 1966, le père André Fabre évoque un « climat 

œcuménique » se développant « depuis vingt ans »14. Cela laisse penser qu’André Fabre a 

effectivement débuté un dialogue œcuménique dès la fin de la Seconde Guerre mondiale. 

Quelques années plus tard, en 1961, André Fabre fonde « les Avents ». Il s’agit là aussi d’un 

groupe œcuménique qui propose plusieurs semaines de rencontres, chaque semaine ayant un 

domaine spécifique : œcuménisme, laïcité et dialogue avec le monde, social, retraite spirituelle, 

Bible, semaine des jeunes, dialogues, … Le chanoine Fabre est aidé par des proches comme les 

époux Durand pour lancer ce groupe. Il s’appuie sur les réseaux qu’il a noués ainsi que sur le 

modèle du « groupe des Dombes ». Les Avents se réunissent durant l’été à Peyregoux (près de 

Lautrec) sur un terrain acheté par André Fabre. S’il fallait encore souligner l’esprit d’ouverture 

                                                 
11 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z–3.21 : œcuménisme, « Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 13, 
notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de la publication d’un article ou d’un ouvrage. 
12 Ibid. Afin de rester fidèle à l’auteur du document, nous préférons reprendre sa citation plutôt que d’utiliser une 
des versions actuelles. 
13 Groupe des Dombes, « membres décédés », disponible sur : http://www.groupedesdombes.org/membres-
decedes.html [consulté le 14 juin 2017]. 
14 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.11 : Sermons et conférences I, « Notes concernant le projet de Directoire 
œcuménique » (27 avril 1966), fol. 1, notes manuscrites, datant du 27 avril 1966, qui semblent faire suite à une 
demande d’avis sur un projet de Directoire Œcuménique. Il s’agit probablement du directoire qui commence à être 
publié en 1967. 



42 
 

et de dialogue du chanoine, nous pourrions souligner son intérêt pour l’Islam comme en 

témoignent des dossiers d’archives à ce sujet ou encore son intérêt pour l’anglicanisme dès 

1954 alors que le jumelage entre le diocèse d’Albi et celui anglican de Chester n’intervient 

qu’en 1971 avec Mgr Dupuy.  

Le père André Fabre est donc un homme cultivé et auquel la guerre a ouvert de nouvelles 

perspectives. Grâce à ses rencontres en captivité, André Fabre peut dialoguer avec des 

protestants mais aussi avec des catholiques engagés dans une démarche œcuménique. Cette 

ouverture au dialogue se retrouve dans son implication auprès de la paroisse universitaire et 

dans ses actions œcuméniques qui sont, des deux démarches, son engagement le plus connu.  

 

II- Des relations bien établies :  

En nous intéressant au parcours d’André Fabre, nous avons pu voir qu’il a participé à 

différents groupes œcuméniques, ce qui veut dire qu’il a probablement tissé un réseau étendu 

de relations. C’est donc à ces dernières que nous allons nous intéresser afin de savoir quelle a 

été son implication dans les différents réseaux œcuméniques et d’en savoir un peu plus sur ses 

relations avec le protestantisme tarnais.  

Nous avons évoqué le groupe des « Dombes ». André Fabre y côtoie alors d’éminents 

œcuménistes et théologiens comme les dominicains Biot et Beaupère, le père René Girault qui 

participe aussi au groupe des Avents15, les maristes Villain et de Baciocchi, les sulpiciens 

Michalon et Martelet ; mais aussi des protestants comme Max Thurian, frère à la communauté 

œcuménique de Taizé ou les pasteurs André Vermeil et Hébert Roux16, observateurs de 

l’Alliance Mondiale Presbytérienne au concile Vatican II17. Villain avait aidé Paul Couturier 

dans ses actions œcuméniques entre 1930 et 1948, moment où il part à Paris. Quant à René 

Beaupère, il a suivi des cours de Couturier, et s’est engagé dans une vocation œcuménique chez 

les dominicains. François Biot, un proche de Beaupère, a pris part à la préparation de la Semaine 

de prière pour l’unité à partir de 1951. A la mort de l’abbé Couturier, les deux dominicains et 

Villain s’opposent pour la succession œcuménique et la continuation de l’œuvre de Paul 

Couturier. Villain propose le nom de Michalon pour prendre la suite du prêtre lyonnais. Ces 

                                                 
15 ADA, Fonds « André Fabre » 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Eté 1964 aux "Avents" », prospectus 
d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1964 
16 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : Groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1, 
« Rencontre des Dombes (7-10 septembre 1959) », liste dactylographiée des participants aux groupes des Dombes 
pour les rencontre de septembre 1959. 
17 « Les organismes de Vatican II », Nouvelle revue théologique [En ligne], n°84/10 (1962), disponible sur : 
http://www.nrt.be/docs/articles/1962/84-10/1794-Les+organismes+de+Vatican+II.pdf [consulté le 20 janvier] 



43 
 

deux derniers défendent un « œcuménisme spirituel », axé sur la piété commune et 

œcuménique, alors que Beaupère et Biot proposent un « œcuménisme théologique ». Cela se 

conclut par la création de deux centres distincts à Lyon : le Centre Unité chrétienne, créé en 

1954 avec le soutien du cardinal-archevêque de Lyon, Mgr Gerlier, dont Michalon prend la 

direction et qui se charge de l’organisation de la Semaine de prière pour l’unité en France ; et 

le centre Saint-Irénée, créé par Beaupère qui propose notamment des formations à 

l’œcuménisme et soutient la recherche sur ce sujet18. A la mort de Couturier, les rencontres du 

groupe des Dombes sont organisées par Maurice Villain, comme en témoignent les courriers 

d’informations qui sont envoyés en vue des rencontres de septembre 195919. C’est donc un lieu 

où le père André Fabre peut nouer des relations avec des clercs catholiques et des pasteurs 

intéressés par l’œcuménisme et venant de différentes régions : il y a beaucoup de Lyonnais ou 

de personnes issues de la région lyonnaise ; cela est dû à une proximité géographique et 

historique avec le groupe, mais on y trouve également des Suisses, des Parisiens, des 

Héraultais, …   

André Fabre participe également à une autre action mise en place par l’abbé Paul 

Couturier : les journées de théologie et de pastorale sur l’œcuménisme, journées dites « du 

Châtelard », près de Lyon, qui se déroulent annuellement début juillet. Cette fois-ci, 

l’organisation relève des pères Michalon et Villain. Une session de formation à l’œcuménisme 

est prévue pour les clercs et une autre pour les laïcs. Il n’est ici question que de la session pour 

les clercs, celle à laquelle participe André Fabre. Outre les pères Michalon et Villain, on 

retrouve à ces journées : René Beaupère qui ouvre chaque session (ou presque) par une 

conférence sur la situation œcuménique20 ; le pasteur André Vermeil, un des auteurs des thèses 

de Pomeyrol (16 et 17 septembre 1941)21 ; le père Gustave Martelet, aussi membre du groupe 

des Dombes, … Les participants viennent aussi de toute la France : Charente, Lyon, Paris, 

Poitiers, Loiret, Doubs, … Il y a également des Suisses, des Belges, un jésuite français vivant 

                                                 
18 Concernant cette opposition, nous nous appuyons sur : Étienne Fouilloux, « Une affaire lyonnaise : la succession 
de l’abbé Couturier », Chrétiens et sociétés [En ligne], 2011, n°18, mis en ligne le 17 juillet 2012, disponible sur : 
http://chretienssocietes.revues.org/2981 [consulté le 25 novembre 2016] ; DOI : 10.4000/chretienssocietes.2981 
19 Par exemple, ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : Groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), 
dossier 1, « Réunion œcuménique des Dombes (7-11 septembre 1959) », document dactylographié d’information 
concernant les rencontres du groupe pour septembre 1959. 
20 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du 
Châtelard 1960 », notes manuscrites des conférences lors des journées du Châtelard en juillet 1960 et « Session du 
Châtelard (6-10 juillet 1964) », programme des conférences pour la session de 1964. 
21 Thèses protestantes incitant à la Résistance spirituelle. 



44 
 

au Liban et au Caire, Robert Clément22, cousin de l’Abbé Couturier23 et participant également 

au groupe des Dombes24, des séminaristes français du Séminaire Français de Rome, des prêtres 

italiens, … Les journées du Châtelard semblent donc plus internationales que le groupe des 

Dombes mais l’équipe d’organisation reste essentiellement lyonnaise et elle se revendique de 

l’héritage de l’œuvre de Couturier. Comme nous l’avons vu, Fabre prend de nombreuses notes 

durant ces sessions – peut-être plus encore que pour celles du groupe des Dombes – mais les 

deux groupes présentent des visions différentes. D’ailleurs, il semble que le groupe des Dombes 

(d’après les documents disponibles dans les archives liées à André Fabre) n’ait pas abordé 

officiellement le concile alors que les journées du Châtelard mentionnent le concile et que 

Maurice Villain y revient à travers des conférences spécifiques sur ce sujet25. 

Enfin un dernier élément important pour établir le réseau relationnel du chanoine Fabre, 

ce sont ses correspondances et les intervenants qu’il invite aux Avents. Le père Fabre a une 

forte activité épistolaire. Les archives diocésaines recensent 8492 actes de correspondance 

passive entre 1914 et 1982. Ce qui semble être un total très élevé. Un autre chiffre est donné : 

663 actes de « correspondance passive par destinateurs ». Le prêtre, lui, aurait envoyé 431 

courriers26. Parmi les correspondants les plus fréquents, on retrouve certains noms déjà 

évoqués tels que de Baciocchi (qui écrit 58 fois à Fabre) et Villain (31 fois), membres du groupe 

des Dombes mais aussi Daniel Sesboüé qui lui écrit à 15 reprises en 11 ans (1965-1976) et qui 

est membre du groupe des Dombes (de 1967 à 2005). L’archevêque d’Albi lui écrit également 

assez abondamment, même après s’être retiré à Lyon pour des raisons de santé. Cependant, 

celui qui correspond le plus avec le chanoine est Michel de Verdière. De Verdière est aumônier 

au lycée public Montesquieu, au Mans. Selon le site des Avents, il aurait conduit les étudiants 

dont il avait la charge à Peyregoux, en 196027. C’était l’année précédant la création des Avents 

et de la semaine des jeunes notamment. Michel de Verdière a participé aux Avents, son nom 

                                                 
22 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Journées de 
théologie et de pastorale sur l’œcuménisme (4-8 juillet 1960) », fol.2, liste des participants aux journées du 
Châtelard en juillet 1960. 
23 Étienne Fouilloux, « Une affaire lyonnaise : la succession de l’abbé Couturier », op. cit. 
24 Groupe des Dombes, « membres décédés », disponible sur : http://www.groupedesdombes.org/membres-
decedes.html [consulté le 14 juin 2017] 
25 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du 
Châtelard 1964 », « Vatican II (deuxième session) et dialogue œcuménique », fol.3-5, notes dactylographiées 
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile et ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 
Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du Châtelard (6-10 juillet 1964) », programme des 
journées théologiques du Châtelard pour la session de l’année 1964. 
26 ADA, Fonds « André Fabre », Inventaire du fonds. 
27 Les Avents-Amitié Entre Chrétiens : rencontres œcuméniques, « Les Avents, qu'est-ce-que c'est ? », disponible 
sur : http://www.avents-unite-des-chretiens.org/les-avents-quest-ce-que-cest.html [consulté le 14 juin 2017] 



45 
 

apparaît parmi les participants de la 1ère semaine des Avents pour l’année 196128. Ce qui est 

plus étonnant, c’est qu’il n’apparaisse pas dans les participants à la semaine sur la laïcité au vu 

de sa fonction en paroisse universitaire. Cependant, il apparaît sur une autre liste non datée29. 

De plus, il est cité parmi les intervenants pour la semaine des Avents sur la laïcité30. Il est censé 

faire une conférence sur « les Aumôneries de l’Enseignement Public ». Il apparaît également 

comme étant en charge de la « retraite de rentrée », en 196131 et intervient pour « la semaine 

spéciale pour les jeunes », en 196532. Maurice Villain et Joseph de Baciocchi, participent, eux 

aussi, aux Avents, tout comme le pasteur Gaston Westphal33 qui, quelques mois plus tard, 

intègre le groupe des Dombes. Dès 1961, Villain est mentionné parmi les participants34 et il est 

chargé de la semaine sur les « recherches et [les] attitudes œcuméniques »35 mais sa 

participation semble un peu irrégulière entre 1961 et 1965. Peut-être est-ce dû au concile. 

D’ailleurs, pour l’année 1965 c’est un supplément au programme qui l’annonce comme co-

responsable de la semaine œcuménique alors que l’autre co-responsable catholique, de 

Baciocchi et le co-responsable protestant, Jean Bosc, sont annoncés dès le premier document36. 

De Baciocchi intervient dès 1962 dans le cadre de la semaine œcuménique37. André Fabre reçoit 

beaucoup de lettres de pasteurs également : Hébert Roux lui écrit 69 fois entre 1963 et 1979 ; 

Louis Lévrier et Jean Bosc, tous deux membres du groupe des Dombes rédigent respectivement 

10 et 15 lettres. Fabre reçoit également des courriers de Jean Valette, pasteur protestant dans le 

                                                 
28 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Communauté des Avents. Août 
1961 », liste des participants aux deux premières semaines des Avents pour l’été 1961. 
29 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Liste des participants 2ème 
semaine », liste des participants à la deuxième semaine des Avents dont l’année n’est pas indiquée. 
30 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Semaine : Spiritualité de Laïcité, 
du 6 au 13 [août 1961] », fol. 2, programme manuscrit de la deuxième semaine des Avents 1964, la semaine 
« Spiritualité de laïcité ». 
31 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Centres d’intérêt », liste des 
différentes semaines des Avents et leur date, il s’agit de l’année 1961 (les dates pour les semaines de l’année 1962 
ne correspondent pas avec celles de ce document). 
32 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Eté 1965 aux "Avents". Compléments 
au programme », supplément au prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 
1965, r° 
33 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Communauté des Avents. Août 
1961 », liste des participants aux deux premières semaines des Avents pour l’été 1961. 
34 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Communauté des Avents. Août 
1961 », liste des participants aux deux premières semaines des Avents pour l’été 1961. 
35 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Centres d’intérêt », liste des 
différentes semaines des Avents et leur date, il s’agit de l’année 1961 (les dates pour les semaines de l’année 1962 
ne correspondent pas avec celles de ce document). 
36 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Eté 1965 aux "Avents". Compléments 
au programme », r°, supplément au prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour 
l’année 1965, et ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Eté 1965 aux 
"Avents" », fol. 1 v°, prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1965. 
37 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1 
v°, prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1962. 



46 
 

Gard, l’Hérault et à Toulouse et président du Conseil régional de l’Eglise réformée de France 

pendant 12 ans pour une zone qui correspond à l’ancienne région Languedoc-Roussillon38. Au 

total, le chanoine tarnais reçoit 159 courriers envoyés par des pasteurs39. Cela ne tient pas 

compte de quelques messages que nous avons trouvés dans d’autres dossiers. Nous avons trouvé 

par exemple un échange, datant de 1962, entre Jean-Pierre Monsarrat, président du consistoire 

de la Montagne noire (Tarn) et pasteur à Vabre40 – qu’il quitte peu après pour Lyon – avant de 

présider le conseil national de l’Eglise réformée de France, et le chanoine André Fabre41. Les 

deux religieux discutent de l’encyclique de Jean XXIII, Aeterna Dei Sapientia (11 novembre 

1961). L’un et l’autre semblent plutôt ouverts et partagent leurs interrogations. Ainsi Fabre 

correspond beaucoup avec des pasteurs protestants et il les invite aussi aux Avents, ils sont 6 

en 196342 mais il n’y a qu’un seul pasteur inscrit en 196543. Parmi les pasteurs participant 

occasionnellement ou régulièrement on retrouve Hébert Roux44, Jean Valette45 et Jean Bosc 

que nous avons évoqués plus haut ou encore le pasteur Bonneville46. En outre, les différents 

documents d’André Fabre semblent indiquer qu’il a une bonne connaissance de la situation du 

protestantisme tarnais. Il y a également la présence d’orthodoxes comme le père Gheorghiu, 

orthodoxe roumain47 ou le père Léonide Chrol, « aumônier des orthodoxes pour [la] région »48.  

 Ainsi, le réseau relationnel du chanoine Fabre est particulièrement bien établi aussi bien 

envers les œcuménistes catholiques que protestants et voire même orthodoxes. Mais c’est un 

                                                 
38 Jean Valette, L’Evangile de Marc : Parole de puissance, message de vie. Commentaires, Paris, Les Bergers et 
les Mages, 1986, vol. 1, quatrième de couverture, disponible sur : https://books.google.fr/books?id=jTH39cQ-
nlcC&lpg=PP1&hl=fr&pg=PP1#v=onepage&q&f=false  [consulté le 15 juin 2017] 
39 ADA, Fonds « André Fabre », Inventaire du fonds. Il s’agit bien de 159 correspondances passives avec des 
pasteurs si on additionne les correspondances de chaque pasteur et non 157 comme l’indique l’inventaire.  
40 Le Monde.fr, « Le pasteur Monsarrat : un "homme de terrain" », mis en ligne le 05 mai 1980, disponible sur : 
http://www.lemonde.fr/archives/article/1980/05/06/le-pasteur-monsarrat-un-homme-de-
terrain_2822515_1819218.html [consulté le 14 juin 2017] 
41 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : Groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 2, 2 fol. 
r° et v°, Lettre dactylographiée du pasteur Monsarrat à André Fabre. 
42 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine œcuménique – Les Avents 
– du 28/7 au 2/8 1963 », liste des participants à la semaine œcuménique en 1963. 
43 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Semaine œcuménique – Avents 
1965 », liste des participants à la semaine œcuménique en 1965. 
44 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine œcuménique – Les Avents 
– du 28/7 au 2/8 1963 », liste des participants à la semaine œcuménique en 1963. 
45 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1 
v°, prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1962. 
46 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine œcuménique – Les Avents 
– du 28/7 au 2/8 1963 », liste des participants à la semaine œcuménique en 1963. 
47 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Semaine œcuménique – Avents 
1965 », liste des participants à la semaine œcuménique en 1965. 
48 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Eté 1963 aux "Avents". Compléments 
au programme », supplément au prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 
1963 



47 
 

réseau très centré sur l’œcuménisme lyonnais, aussi bien par les participants aux Avents que 

dans les correspondances du prêtre et que dans le modèle sur lequel s’appuie Fabre.  

 

 

III- Un œcuménisme spirituel :  

Après cette rétrospective sur les relations d’André Fabre, nous pouvons voir apparaître 

un groupe d’œcuménistes qui participe activement à l’œcuménisme qui se fait en région 

lyonnaise et qui dit vouloir poursuivre l’œuvre de l’abbé Couturier. Cela nous donne déjà un 

indice sur la vision œcuménique d’André Fabre.  

En effet, nous avons pu noter qu’André Fabre participe à de nombreuses actions 

œcuméniques mises en place par l’abbé Couturier : journées de formation théologique et 

pastorale au Châtelard, groupe des Dombes. Il n’hésite pas à parler de « l’esprit de l’abbé 

Couturier »49 qu’il retrouve dans les deux groupes que nous venons de mentionner. Cependant, 

nous avons également noté que l’héritage de cet œcuméniste lyonnais est pluriel, du moins la 

revendication de son héritage est plurielle. Il y a, d’une part, ceux qui sont très attachés à une 

démarche spirituelle. D’autre part, il y a ceux qui entendent poser une réflexion théologique sur 

les problèmes œcuméniques, c’est une démarche théologique50. Les deux démarches ne sont 

pas forcément incompatibles pour autant. Il s’avère que ce sont les partisans de la démarche 

spirituelle qui obtiennent gain de cause à Lyon et peuvent revendiquer la succession de l’abbé 

Couturier avec le Centre Unité chrétienne malgré la « concurrence » œcuménique du centre 

dominicain Saint-Irénée. Or les relations d’André Fabre, que nous venons d’étudier, soulignent 

une proximité avec Maurice Villain et de Baciocchi. Villain entend s’inscrire dans la démarche 

de Couturier, il a œuvré pour que l’héritage de l’abbé Couturier reste dans le domaine de 

l’œcuménisme spirituel. Concernant de Baciocchi, ce dernier est mariste comme Villain et a 

pris le parti de l’œcuménisme spirituel mais il ne néglige pas pour autant la réflexion 

théologique. Il semble également qu’André Fabre ait fait venir dans le Tarn le prêtre sulpicien 

Michalon (en compagnie de Villain et Max Thurian)51 dans le cadre d’une session de quatre 

                                                 
49 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de 
la publication d’un article ou d’un ouvrage. 
50 Abbaye Notre-Dame des Dombes, Fonds « Couturier Villain », Lettre de Biot à Couturier, 13 janvier 1953, cité 
par : Étienne Fouilloux, « Une affaire lyonnaise : la succession de l’abbé Couturier », op. cit 
51 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de 
la publication d’un article ou d’un ouvrage. 



48 
 

jours pour les clercs et les laïcs. Pierre Michalon est à la tête du Centre Unité chrétienne, 

organisant notamment la documentation pour la Semaine de prière pour l’unité des chrétiens et 

les journées de formation du Châtelard (en collaboration avec Villain pour ces journées). André 

Fabre semble donc plus intéressé sinon plus proche de cet œcuménisme spirituel. Cependant, 

le chanoine a également des relations avec des partisans d’un œcuménisme théologique. Ainsi 

le dominicain René Beaupère, dans une lettre au chanoine André Fabre en date du 10 octobre 

196052, informe son interlocuteur des dates qu’il a choisies pour venir donner des conférences 

dans le Tarn en janvier 1961. 

Dans ses écrits, André Fabre se montre très attaché à l’œcuménisme spirituel. Il tire de 

l’œcuménisme spirituel de l’abbé Couturier et de sa propre expérience pastorale la conviction 

qu’il faut partir « des réalités mystiques […] ou spirituelles » et de la prière afin d’arriver à une 

réflexion sur ce qui est plus concret, ce qui est « institutionnel »53. Dans le même document, le 

chanoine tarnais démontre cette volonté. Quand il parle de l’Eglise, il commence par l’Eglise 

comme mystère. Dans une conférence pour le Semaine de prière pour l’Unité54, Fabre souligne, 

effectivement, son souci de faire apparaître le mystère de l’Eglise. Lorsqu’il aborde la question 

du baptême, il veut commencer par parler des effets mystiques du baptême55, à savoir que par 

les baptêmes les baptisés sont membres du corps du Christ et membres les uns des autres. Il en 

fait autant pour le mariage et regrette que les manuels sur le mariage soient, à ce moment-là, 

souvent réduits à des articles de droit canonique56. Quel que soit le fondement de cette critique, 

elle souligne clairement le souci d’André Fabre de faire passer le spirituel avant des réflexions 

plus théologiques et doctrinales. Pour accentuer un peu plus cet aspect, nous pouvons citer sa 

définition de la catholicité : « Surtout pas acceptation du titre de « catholique » opposé à 

« protestant », « anglican », etc. … Mais plutôt capacité d’universel accueil […] Plus 

profondément encore : la catholicité de l’Eglise n’est que  l’actualisation progressive de ce 

caractère du Christ […] de devenir […] la plénitude, l’accomplissement de tout en tout »57. De 

cette priorité de la dimension spirituelle, découle une autre priorité : celle de la prière mais pas 

                                                 
52 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), Lettre 
dactylographiée de René Beaupère à André Fabre (10 octobre 1960). 
53 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z- 3.21 : œcuménisme, « Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 2, notes 
dactylographiées et manuscrites probablement en vue de la publication d’un article ou d’un ouvrage. 
54 Voir aussi : ADA, « Semaine de l’Unité : conférence de M. le chanoine Fabre », SR, 12 mars 1959, n°11, 86ème 
année.  
55 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z- 3.21 : œcuménisme, « Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 2, notes 
dactylographiées et manuscrites probablement en vue de la publication d’un article ou d’un ouvrage 
56 Ibid, fol. 3 
57 Ibid. 



49 
 

n’importe laquelle, celle de Jésus priant pour l’unité58. Fabre paraphrase la prière de Paul 

Couturier pour l’unité des chrétiens en soulignant que cette unité est celle que Dieu « veut par 

les moyens qu’il voudra ». Il estime que c’est par la prière que le dialogue portera du fruit. Il 

dit refuser de prendre part à tout groupe de dialogue théologique ou apologétique qui ne s’ouvre 

pas par « une authentique prière œcuménique » et qui oublie tout « climat de prière » 59. André 

Fabre estime que la Messe est la plus grande prière pour l’unité et que « toute Messe est une 

Messe de l’Unité ». Fabre a également une vision plutôt positive et dynamique de l’Eglise et de 

l’unité « donnée au départ et toute tendue en avant », comparant cela au Salut et à 

l’accomplissement du Christ « en accomplissant tout être »60. Cette vision positive est renforcée 

par le fait qu’André Fabre estime observer la fin du mouvement de division, des « "fissions" en 

chaîne »61 et distingue l’apparition d’un mouvement de convergence. Pour Fabre, 

l’œcuménisme est l’œuvre de l’Esprit Saint.  Comme l’ensemble des œcuménistes et de 

nombreux chrétiens, le chanoine estime que la division des chrétiens est contre nature. 

L’eucharistie n’est plus le sacrement de l’Unité, il n’est plus « le signe et la nourriture de la 

fraternelle agapè ». Il juge que les chrétiens sont « excommuniés les uns des autres »62. Cette 

idée est déjà présente en mars 1961 dans un document dont l’auteur n’est pas indiqué63. Il y est 

clairement dit que cette désunion est « un scandale »64. Ce même document souligne le rejet de 

l’unionisme, c’est-à-dire de l’attente de la conversion des chrétiens non-catholiques. Il souligne 

également que les 4 siècles qui viennent de s’écouler soulignent l’inefficacité des 

raisonnements. Il faut donc abandonner le domaine de la raison pour entrer dans celui du 

mystère. Un autre document65, dont l’auteur est également inconnu, mais dont les idées 

reprennent celles de Fabre – parfois mot pour mot, ce qui ne veut pas dire que l’auteur soit 

André Fabre car il peut très bien s’en être inspiré –, abonde dans ce sens. Ce document débute 

                                                 
58 Evangile selon saint Jean 17, 10-23 
59 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 3, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de 
la publication d’un article ou d’un ouvrage 
60 Ibid. fol. 3 
61 Ibid. fol. 8 
62 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 5, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de 
la publication d’un article ou d’un ouvrage 
63 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z- 3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme (mars 1961) », 4 fol., document dactylographié correspondant peut être à une conférence donnée 
ou entendue 
64 Ibid. fol. 2 
65 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z- 3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme (juillet 1960) », 3 fol., document dactylographié correspondant peut être à une conférence donnée 
ou entendue 



50 
 

par une définition de l’œcuménisme comme « mouvement qui tend à rendre l’UNITE »66 

visible. Cela sous-entend donc qu’il y a une unité invisible, ce qui rejoint les propos de Fabre 

que nous évoquions plus haut. Ce dernier s’oppose à ceux qui estime que l’œcuménisme encourt 

le risque de renoncer à sa propre foi. Il estime que par le dialogue on passe d’une « fidélité 

"close" » à une « fidélité lucide [et] "ouverte" »67. En outre, André Fabre indique dans différents 

documents se soucier de la situation des couples mixtes (catholique-protestant/e), c’est aussi le 

cas de René Beaupère qui accompagne certains foyers mixtes lyonnais à partir de 1962. Le 

prêtre tarnais y voit un risque d’« indifférence religieuse »68 du fait des différends religieux 

entre les deux familles. 

 Il nous faut voir maintenant si André Fabre concrétise cette idée d’œcuménisme 

spirituel. Les Avents semblent faire le choix d’un esprit fraternel. En effet, les tracts insistent 

sur cet esprit et soulignent que participer aux Avents c’est se mettre en état de « fraternité de 

recherche spirituelle »69. Cela souligne aussi l’aspect profondément spirituel de ces rencontres. 

Là aussi les tracts le revendiquent : on y trouve des propositions spirituelles. Mais elles sont 

facultatives : « messes, médiations, lectures bibliques, prêtres disponibles, … »70. Le cadre est 

propice à un climat familial (voir figures 5 et 6). C’est une bâtisse en pleine zone rurale où la 

                                                 
66 Ibid. fol. 1, nous reproduisons l’accentuation de l’auteur. 
67 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z- 3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 2, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de 
la publication d’un article ou d’un ouvrage 
68 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de 
la publication d’un article ou d’un ouvrage 
69 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1 
r°, prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1962. 
70 Ibid. fol. 2 r° et v° 

Figure 5 : Escalier des Avents. ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-
3.31 : In Memoriam, dossier « photographies en vrac ».  



51 
 

tranquillité et la sérénité sont donc garanties. Le père André Fabre l’aurait achetée dans les 

années 195071. Ce n’est pas très luxueux mais cela a le mérite d’éviter les mondanités afin de 

se recentrer sur l’essentiel : le dialogue, l’autre, la communauté. En effet, une attitude d’écoute 

est demandée aux participants. Les semaines de « Dialogues », mises en place en 1964, 

entendent instaurer un dialogue entre chrétiens et non-chrétiens (croyants d’autres religions, 

agnostiques, athées, …) en établissant « une expérience de fraternité vécue »72. Nous parlons 

de climat familial, c’est réellement le cas puisque les enfants des participants sont également 

accueillis. De même, l’esprit de communauté semble très fort puisque c’est l’« Assemblée de 

Communauté »73 qui met en place le rythme. Cependant, chacun est libre de venir aux Avents 

quand il en a envie ou quand il le peut lors des sessions d’été. Il en est de même pour le départ. 

C’est donc une organisation très souple et même temps très complexe car autant de liberté est 

synonyme d’imprévus. Concernant le rythme des journées, à chaque jour correspond une 

conférence. En 1961, ces conférences sont toutes assurées par Maurice Villain à 10h74. Le jeudi 

après-midi (pour l’année 1961) est proposée une sortie. Si Fabre prône un œcuménisme spirituel 

et un climat spirituel, il ne laisse pas de côté l’aspect d’information et/ou de formation. Ainsi 

Villain revient sur l’histoire du mouvement œcuménique75. En 1963, Hébert Roux donne une 

                                                 
71 http://www.avents-unite-des-chretiens.org/les-avents-quest-ce-que-cest.html  
72 ADA, Fonds « André Fabre » 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Eté 1964 aux "Avents" », prospectus 
d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1964 
73 Ibid. fol. 2 r° 
74 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Semaine œcuménique – 31 
juillet au 6 août » », programme des conférences pour la semaine œcuménique qui se déroule du 31 juillet au 6 
août 1961. 
75 Ibid. 

Figure 6 : Les Avents, l’ensemble vu du sud 
(Laroque-Peyregoux). ADA, Fonds 
« André Fabre », 4Z-3.31 : In Memoriam, 
dossier « photographies en vrac ».  



52 
 

conférence sur ses « impressions sur le concile »76 Vatican II, alors qu’il était observateur 

chrétien lors de la première session. En 1965, Joseph de Baciocchi donne trois conférences sur 

le thème de l’Esprit-Saint77. Le pasteur Jean Bosc en fait autant78 sur le même sujet puisque 

c’est le thème de cette année-là. Il se trouve que quelques mois plus tard, en septembre 1965, 

l’Esprit-Saint est aussi le thème des rencontres du groupe des Dombes79. Alors qu’un an plus 

tôt ce sont les journées du Châtelard qui proposaient ce thème80. Cela ne saurait être une 

coïncidence au vu des relations étroites entre André Fabre, les conférenciers et le groupe des 

Dombes. 

 La vision de l’œcuménisme que porte André Fabre est donc celle d’un œcuménisme très 

« spirituel », dans la lignée de l’abbé Paul Couturier, envers lequel le chanoine tarnais semble 

vouer une très forte sympathie intellectuelle et spirituelle. Cette vision se retrouve dans le choix 

des intervenants invités aux Avents, dans les écrits d’André Fabre et les conférences qu’il donne 

ou auxquelles il assiste. Les Avents dans leur organisation et dans l’esprit qu’ils entendent 

véhiculer reflètent pleinement ce choix d’un œcuménisme « spirituel ». Pour autant, André 

Fabre ne néglige pas la formation théologique et œcuménique car « l’œcuménisme ne 

s’improvise pas avec la seule bonne volonté »81, écrit-il.  

 

Conclusion : 

  Le père André Fabre ne s’ouvre pas de lui-même à l’œcuménisme. Le moment 

déclencheur semble être sa captivité durant laquelle il rencontre le père Congar, qui réfléchit 

depuis plusieurs années sur l’œcuménisme et lui donne surtout l’occasion de dialoguer avec des 

pasteurs. André Fabre ne s’intéresse pas seulement à l’œcuménisme mais aussi au dialogue 

interreligieux et surtout à la question des chrétiens dans le monde. Cependant, cette initiation à 

                                                 
76 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine œcuménique – Les Avents 
– du 28/7 au 2/8 1963 », sommaire des retranscriptions de conférences données lors de la semaine œcuménique de 
1963. 
77 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Les Avents 1965 – Semaine 
œcuménique. Conférences du Père de Baciocchi », recueil de trois conférences données par de Baciocchi. 
78 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Les Avents 1965 – Semaine 
œcuménique. Conférences du Pasteur Bosc », recueil de trois conférences données par Jean Bosc. 
79 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1, 
« Rencontre œcuménique des Dombes. 6-7 septembre 1965 », courrier dactylographié du père Villain annonçant 
le programme et le thème pour les rencontres de septembre 1965. 
80 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du 
Châtelard (6-10 juillet 1964) », liste des conférences de la session des journées du Châtelard en 1964 
81 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de 
la publication d’un article ou d’un ouvrage 



53 
 

l’œcuménisme ne produit pas immédiatement ses effets, du moins en ce qui concerne sa 

participation à des groupes œcuméniques nationaux. Il ne participe au groupe des Dombes qu’à 

partir de 1954. La participation à un tel groupe œcuménique, mais aussi aux journées du 

Châtelard, s’avère déterminante pour les actions œcuméniques menées par le chanoine. Il 

s’appuie sur le réseau relationnel qu’il a pu se constituer pour faire appel à des intervenants, 

aussi bien dans le cadre des Avents que dans celui de rencontres œcuméniques locales. Ces 

relations soulignent également qu’André Fabre entend proposer et mettre en place un 

œcuménisme spirituel. Ses écrits témoignent de sa filiation avec l’œcuménisme spirituel que 

prône le prêtre lyonnais Paul Couturier. Lorsqu’on s’intéresse à l’organisation et aux 

intervenants réguliers, pour la période étudiée, cela confirme bien qu’il s’inscrit dans ce courant 

œcuménique. Le prêtre tarnais ne néglige pas pour autant la formation théologique, comme en 

témoignent les Avents qui veulent également proposer une vie communautaire et fraternelle. 

On retrouve aussi cette nécessité de formation dans sa participation annuelle aux journées du 

Châtelard.  

 Tout ce que nous venons de dire, ne concerne que la période de 1958 à 1965. C’est donc 

une période courte et pourtant la masse des documents et des actions que mène Fabre ou 

auxquelles il participe démontre que l’activité œcuménique du prêtre est très importante, très 

variée et très riche. Son œuvre la plus importante est, à n’en point douter, la création des Avents 

qui continuent d’exister aujourd’hui (ils ont fusionné avec le groupe L’Amitié en 2015) – ils ne 

sont plus organisés à Peyregoux depuis 1975 mais près d’Angers avec différents 

déménagements successifs. Les Avents ne comportent plus qu’une seule semaine, celle sur 

l’œcuménisme.  



54 
 

Chapitre 2 : L’œcuménisme d’André Fabre : une action 
isolée ? 

 L’œuvre et les engagements d’une personne, aussi importants soient-ils, ne peuvent pas 

nous permettre de tirer des conclusions globales et de dire si l’archidiocèse d’Albi, Castres et 

Lavaur avait le même intérêt pour la cause œcuménique. Il peut très bien s’agir d’une action 

isolée et non soutenue par l’Eglise catholique en tant qu’institution, donc par la hiérarchie, et/ou 

par l’Eglise catholique en tant que communauté des croyants catholiques. A l’inverse, les 

propositions du chanoine Fabre peuvent s’inscrire dans une dynamique globale du diocèse en 

faveur de l’œcuménisme. Au-delà de la place de ce prêtre dans la situation de l’œcuménisme 

tarnais, c’est aussi sa place dans l’œcuménisme en France (voire même dans le monde) qu’il 

s’agit d’étudier. Il nous paraît donc nécessaire d’étudier si les actions du père André Fabre sont 

représentatives de l’œcuménisme tel que le pratique les œcuménistes catholiques dans la Tarn 

et en France.  

 C’est pourquoi nous pouvons nous demander si l’œcuménisme d’André Fabre est une 

action isolée ou bien s’il est représentatif d’un souci œcuménique dans le diocèse d’Albi et s’il 

est représentatif du mouvement œcuménique en France. 

 Dans le premier chapitre, nous avons évoqué certains groupes et certaines actions 

œcuméniques. Nous allons maintenant nous attacher à développer rapidement ce paysage 

œcuménique français au sein duquel se greffe l’action d’André Fabre. Nous avions mis en 

lumière les relations de ce prêtre avec d’autres groupes œcuméniques mais désormais il s’agit 

de voir ce que proposent ces groupes, et de déterminer si d’autres groupes ne proposent pas des 

actions différentes. D’ores et déjà, soulignons que, de même que nous n’avons pas souhaité 

établir une biographie exhaustive d’André Fabre, nous n’entendons pas, ici, faire une étude 

exhaustive du mouvement œcuménique mais simplement analyser les formes œcuméniques qui 

peuvent coexister. Puis, nous nous arrêterons sur la situation œcuménique dans l’Eglise 

(catholique) d’Albi pour voir s’il y a un souci, une volonté et une action œcuménique. A partir 

de ces deux éléments, nous pourrons voir si les propositions d’André Fabre ont un caractère 

original ou bien si elles s’inscrivent dans des dynamiques possiblement observées par ailleurs.  

 

 



55 
 

 

I- Paysage œcuménique :  

Nous avons déjà évoqué certains groupes œcuméniques : journées du Châtelard, groupe 

des Dombes, Avents, … Nous allons donc revenir sur ces groupes et élargir nos propos au-delà 

du cercle de l’œcuménisme lyonnais que nous avons vu apparaître.  

Tout d’abord, revenons sur cet œcuménisme lyonnais qui découle de l’action 

œcuménique pionnière de Paul Couturier. Qu’il s’agisse de la Semaine de prière pour l’unité 

des chrétiens, du groupe des Dombes ou des sessions de formation au Châtelard, les différentes 

actions répondent à des volontés et des objectifs divers. Les rencontres des Dombes permettent 

à chaque confession de présenter son point de vue sur un sujet précis. Ainsi, en 1965, le thème 

des rencontres porte sur l’Esprit Saint. Des conférences sont alors organisées sur le point de vue 

de Thomas d’Aquin et celui de Pétau (théologien jésuite du début du XVIIème siècle) pour les 

catholiques et les opinions de Calvin et Luther pour les protestants1. Le groupe des Dombes 

cherche notamment à trouver des points d’accord théologiques et des formulations communes 

après que chacun ait pu présenter son opinion. Ainsi différents documents établissent les 

formulations que le groupe a approuvées. En 1957, par exemple, des thèses communes sont 

adoptées sur « la Médiation du Christ et le ministère de l’Eglise »2. Si des thèses communes 

sont trouvées, elles ne cachent pas non plus des divergences. Dans le document des thèses de 

1957, on parle du « sacerdoce ministériel qui fait question »3 entre catholiques et protestants. 

En 1959, les décisions sur l’autorité pastorale soulignent laisser sans réponse certains points 

comme la question de la « nature du Collège apostolique et de sa succession », donc de 

l’épiscopat et de la hiérarchie ou encore « la nécessité d’un ministère qui représente 

l’universalité de l’Eglise »4, ce qui renvoie au problème de l’existence, de la justification et de 

la légitimité d’une fonction pontificale. Il ne fait guère de doute que ces questions laissées 

ouvertes sont autant de points pour lesquels un consensus n’a pu être trouvé. Notons, au 

                                                 
1 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1, 
« Rencontres œcuméniques des Dombes (6-9 septembre 1965) », document dactylographié d’information 
concernant les rencontres du groupe pour septembre 1965. 
2 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1, 
« Thèses communes de la conférence des Dombes », recueil dactylographiée des thèses du groupe des Dombes 
entre 1956 et 1962, « Thèses approuvées à la Trappe des Dombes le 5 septembre 1957 sur la Médiation du Christ 
et le ministère de l’Eglise », fol.4-5. 
3 Ibid. fol.5 
4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1, 
« Thèses communes de la conférence des Dombes », recueil dactylographiée des thèses du groupe des Dombes 
entre 1956 et 1962, « Autorité pastorale », fol. 8. 



56 
 

passage, que certains de ces éléments susciteront des discussions au concile et des problèmes 

de formulation afin d’éviter de constituer un obstacle au dialogue. Les rencontres du groupe des 

Dombes sont ouvertes aux théologiens protestants et catholiques et proposent une vie 

communautaire spirituelle. Les Dombes veulent proposer une forme de dialogue entre les 

différentes confessions chrétiennes. C’est assez net en 1959 puisque le programme mentionne 

des interventions auxquelles succèdent des « réponse[s] »5. En revanche, les journées du 

Châtelard ne réunissent que des clercs catholiques et ont pour but, non pas un dialogue 

œcuménique, mais une formation du clergé catholique en matière théologique et pastorale 

concernant l’œcuménisme, afin de pouvoir mener un dialogue local tout en ayant conscience 

des problématiques et de la situation du dialogue œcuménique. La Semaine de prière propose, 

elle, une attitude purement spirituelle. Le centre Unité chrétienne fournit gratuitement6, ou au 

moins en partie, une documentation et du matériel pour cette action : des images et 

représentations avec au dos un texte ou une prière, une affiche, le texte de la messe pour cette 

occasion, etc. …7. De plus, ces différents groupes précèdent les actions œcuméniques d’André 

Fabre : la Semaine de prière pour l’unité dans la version que lui donne Paul Couturier existe 

depuis les années 1930. Quant aux deux centres œcuméniques lyonnais, ils apparaissent en 1954 

pour Unité chrétienne et en 1953 pour le centre dominicain Saint-Irénée. Le groupe des Dombes 

apparaît en 1937, alors que les sessions du Châtelard sont plus tardives, n’apparaissant qu’après 

la seconde guerre mondiale8.  

Cependant, il existe d’autres groupes. Ainsi, à Paris, on trouve le groupe Istina dirigé, à 

cette période, par le père Christophe-Jean Dumont9. Il existe, au départ, un séminaire lillois, le 

séminaire Saint Basile créé en 1923 par les dominicains, destiné à former un clergé oriental afin 

qu’il puisse inciter les croyants orthodoxes à la conversion au catholicisme alors que la 

révolution de 1917 a affaibli l’Eglise orthodoxe russe. Cela rejoint la stratégie unioniste de Léon 

XIII mise en place quelques décennies plus tôt. Cependant, le séminaire Saint Basile utilise les 

méthodes de formation des séminaires occidentaux. C’est le père Henri-Jean Omez qui propose 

                                                 
5 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1, 
« Réunion œcuménique des Dombes. 7-11septembre 1959 », programme des rencontres du groupe des Dombes 
pour les rencontres de septembre 1959. 
6 ADA, « Pour la Semaine de l’Unité », SR, 3 décembre 1959, n°48, 86ème année. 
7 ADA, « Informations : la Semaine de l’Unité chrétienne », SR, 11 décembre 1958, n°48, 85ème année 
8 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « journées de 
théologie et de pastorale sur l’œcuménisme (4-8 juillet 1960) », fol. 1 r°, courrier d’information sur l’organisation 
des journées du Châtelard pour l’année 1960. 
9 Concernant l’évolution d’Istina, nous nous appuyons sur Étienne Fouilloux, « Istina (1923-1967) », Dictionnaire 
biographique des frères prêcheurs [En ligne], Notices thématiques, Organismes dominicains, mis en ligne le 15 
mars 2016, consulté le 19 juin 2017. URL : http://dominicains.revues.org/1432  



57 
 

quelques adaptations et en devient le supérieur en 1927. Il incite à valoriser les cultures slaves 

et russes et à les découvrir. C’est suivant cette volonté qu’apparaît le centre Istina en 1927 avec 

l’aide du père Christophe-Jean Dumont. Mais Omez entend démontrer aux orthodoxes qu’ils 

n’obtiendront la plénitude de leur foi qu’en rejoignant l’Eglise catholique. En 1932, il est écarté 

de Saint Basile et remplacé par Christophe-Jean Dumont. Le séminaire ferme en 1933 et 

Dumont est chargé des immigrés russes du diocèse de Lille. En 1936, Dumont et Istina sont 

transférés à Paris. Istina propose une vision unioniste de l’œcuménisme mais c’est un centre 

très bien informé sur le contexte russe et la situation orthodoxe russe. En 1947, le centre Istina 

se dissocie de la paroisse russe-catholique de Paris et de sa mission pour les immigrés russes et 

peut alors envisager d’étendre sa réflexion au-delà de l’orthodoxie. Peu à peu, le centre s’oriente 

vers l’œcuménisme, dans son sens actuel. L’unité des chrétiens est alors vue comme dépassant 

le particularisme du schisme d’Orient, les séparations de 1054 et du XVIème siècle seraient alors 

liées. Différents œcuménistes catholiques interviennent lors des actions organisées par Istina et 

des relations sont engagées avec certains représentants des différentes confessions chrétiennes 

et notamment avec le Conseil œcuménique des Eglises. Grâce à Congar notamment, le centre 

Istina voit son influence s’étendre au-delà de Paris et joue un rôle œcuménique important, par 

la participation à différents événements œcuméniques mondiaux notamment. Ce qui ne plaît 

pas particulièrement à l’abbé Couturier et aux œcuménistes lyonnais qui refusent qu’Istina et 

Dumont récupèrent leur démarche œcuménique. C’est aussi ce qui a posé problème pour 

l’héritage de Paul Couturier10. Villain et d’autres craignaient que le projet des dominicains Biot 

et Beaupère ne cache, en réalité, une récupération de cet héritage en faveur du centre Istina. 

L’échec de l’intégration de proches de Couturier ou de sa vision œcuménique – comme Maurice 

Villain – démontre qu’il existe une démarche très différente entre ces deux centres : Istina et 

Lyon. André Fabre semble se tenir à l’écart d’Istina. En effet, le centre est absent, sauf 

inattention de notre part, des documents de ce prêtre que nous avons pu consulter pour la période 

1958-1965. La seule mention que fait Fabre de ce centre se trouve dans une énumération de 

différents centres de formation œcuménique11 aux côtés de l’Abbaye de Chevetogne qui, de par 

sa nature de communauté monastique orientale-catholique, joue aussi un rôle significatif dans 

l’œcuménisme avec les Eglises orthodoxes, aux côtés également de la communauté 

œcuménique de Taizé. Cette institution parisienne est aussi mentionnée par le père René Girault 

                                                 
10 Étienne Fouilloux, « Une affaire lyonnaise : la succession de l’abbé Couturier », op. cit. 
11 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de 
la publication d’un article ou d’un ouvrage. 



58 
 

dans le cadre d’une conférence sur l’histoire de l’œcuménisme dans le catholicisme12. En outre, 

si le centre Istina avait, à ses débuts, une vision œcuménique unioniste, il n’est pas le seul. En 

effet, l’Œuvre d’Orient ne semble pas favorable à l’œcuménisme tel que l’imaginent Couturier 

et ses partisans13. On peut aisément comprendre qu’André Fabre ne soit pas particulièrement 

proche de ces institutions, même s’il a rencontré Dumont au moins en 1954 à une session du 

Châtelard14. En revanche, il semble un peu plus difficile de comprendre pourquoi André Fabre 

ne s’intéresse pas particulièrement à l’association Amitié, que nous avons évoquée dans notre 

introduction, alors même que ce groupe associe ses deux grands engagements : l’œcuménisme 

et l’enseignement public donc la laïcité. On trouve cependant des participants aux Avents qui 

viennent de l’Amitié et une intervention porte sur cette association en 196315. Peut-être avait-il 

déjà beaucoup d’engagements et ne pouvait-il pas participer à l’ensemble des groupes 

œcuméniques, quand bien même ils pouvaient s’inscrire dans sa vision œcuménique. Toujours 

est-il que la participation de Fabre à l’œcuménisme ne se fait qu’à travers des actions initiées 

par l’abbé Couturier, au moins en grande partie. 

Nous avons évoqué les différences de vision entre le centre Unité chrétienne et le centre 

dominicain Saint-Irénée. Mais ces différences existaient déjà auparavant dans l’œcuménisme, 

dans son sens actuel. Congar, que nous avons cité à de nombreuses reprises, a développé sa 

« vocation » œcuménique à travers une démarche pleinement théologique. Il a longuement 

réfléchi à la question de l’unité à travers une vision ecclésiologique. Congar propose une 

ecclésiologie de communion qui dépasse l’ecclésiologie traditionnelle en soulignant que 

l’Eglise n’est pas seulement divine ni uniquement l’Eglise du Christ, elle est aussi « Ecclesia 

ex hominibus » 16, c’est-à-dire qu’elle est aussi l’Eglise des hommes, habitée par une vie 

collective avec une unité visible. Cela se retrouve en particulier dans Chrétiens désunis17. Mais 

les publications de Congar sont suspectes aux yeux de Rome. Il comparaît devant le Saint-

                                                 
12 ADA, Fonds « André Fabre » 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Le cheminement de l’Eglise catholique 
vers l’œcuménisme », notes dactylographiés d’une conférence donnée par le père Girault lors de la semaine 
œcuménique des Avents 1964. 
13 Étienne Fouilloux, « Une affaire lyonnaise : la succession de l’abbé Couturier », op. cit. 
14 ADA, Fonds « Andrée Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Documents nationaux, « Châtelard, 7-10 juillet 1954 », 
invitation aux journées de formation pastorale et théologique du Châtelard. 
15 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine œcuménique – Les Avents 
– du 28/7 au 2/8 1963 », liste des interventions pour la semaine œcuménique en 1963. 
16 « Trois approches de l'ecclésiologie de communion : Congar, Zizioulas, Moltmann », Nouvelle revue 
théologique [En ligne], n°120/4 (1998), p.607, disponible sur : http://www.nrt.be/docs/articles/1998/120-4/381-
Trois+approches+de+l%27eccl%C3%A9siologie+de+communion%3A+Congar%2C+Zizioulas%2C+Moltmann
.pdf [consulté le 18 juin 2017] 
17 Yves Congar, Chrétiens désunis : principes d’un « œcuménisme » catholique, Paris, France, Éd. du Cerf, 1937, 
XIX-403 p. 



59 
 

Office, avec lequel les relations sont plus qu’exécrables, en décembre 1954 et est assigné au 

couvent de Cambridge où les conditions ne lui permettent pas particulièrement de poursuivre 

sa réflexion18. Il revient deux ans plus tard à Strasbourg et doit se tenir à l’écart des actions 

œcuméniques. Il ne pourra retrouver toute sa liberté qu’avec la préparation du concile. Outre la 

différence de vision œcuménique, c’est peut-être aussi cette condamnation qui explique que 

Fabre n’ait pas de relation avec Congar alors même qu’il l’a connu durant la guerre. Si Congar 

est donc dans une démarche théologique, cela n’empêche pas ce dernier de soutenir la Semaine 

de prière pour l’unité par exemple19. Couturier, pour sa part, développe des groupes de réflexion 

théologique. Ainsi les différents courants œcuméniques ne sont pas opposés mais peuvent se 

compléter, comme le montre la participation de membres d’Unité chrétienne, du centre Saint-

Iréné ainsi que des courants œcuméniques qui leur sont proches à des propositions 

œcuméniques comme les journées de formation théologique et pastorale au Châtelard : 

Beaupère, Michalon, Clément, Villain, …20. Congar et Couturier ont entamé leur action 

œcuménique bien avant qu’André Fabre ne s’intéresse lui-même à l’œcuménisme. Il nous faut 

également souligner que l’œcuménisme n’est pas un mouvement uniquement français. Nous 

avons déjà parlé dans l’introduction de la vision unioniste de Paul Watson ; nous ne 

développerons pas ce point plus en avant. En revanche, il semble que certains théologiens du 

XXème siècle, comme les dominicains Congar et Chenu, se soient appuyés sur les travaux de 

l’œcuméniste Johann Adam Möhler (1796-1838). Si pour Chenu l’école de Tübingen, que 

représentait Möhler, est une référence théologique, Congar semble attaché à la démarche 

théologique et à la réflexion œcuménique mises en place par ce théologien allemand, qui 

comme, lui a mené une réflexion ecclésiologique dans une perspective œcuménique21. Pour sa 

part, Johannes Willebrands, qui jouera un rôle œcuménique important au concile, est à l’origine 

de la création, en 1952, de la Conférence catholique sur les questions œcuméniques. Cette 

conférence catholique a pour but de coordonner autant que possible l’action œcuménique et est 

en relation avec le Conseil œcuménique des Eglises (COE). Ce dernier est créé en 1948 par la 

réunion de différentes institutions œcuméniques comme la conférence « Foi et Constitution » 

                                                 
18 Étienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française entre modernisme et Vatican 
II 1914-1962, Paris, Desclée de Brouwer, coll. « Anthropologiques », 1998, 325 p. 
19 Etienne Fouilloux, « Lignes de Force. Courants de pensée, piété, apostolat. II. Le catholicisme » in Jean-Marie 
Mayeur, Charles Pietri, André Vauchez et Marc Venard (dir.), Histoire du christianisme : des origines à nos jours.  
Guerres mondiales et totalitarismes (1914-1958), Paris, Desclée/Fayard, 1990, p.116-239, vol. 12 
20 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « journées de 
théologie et de pastorale sur l’œcuménisme (4-8 juillet 1960) », fol. 2 r°, liste des participants aux journées du 
Châtelard pour l’année 1960. 
21 Étienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française entre modernisme et Vatican 
II 1914-1962, Paris, Desclée de Brouwer, coll. « Anthropologiques », 1998, 325 p. 



60 
 

et réunit, alors, près de 150 Eglises le plus souvent protestantes ou anglicanes22. L’Eglise 

catholique n’y prend pas part mais Fabre n’ignore pas les travaux de cette institution, on 

retrouve en effet un document qui ferait suite à une visite au siège du COE à Genève dans les 

années 195023. Rien ne dit qu’il se soit lui-même rendu à Genève mais le fait qu’il ait conservé 

ce document prouve son intérêt pour le fonctionnement du COE.  De plus, on observe une 

certaine méfiance entre le COE et l’Eglise catholique. L’« incident » de Rhodes, en 1959, ne 

peut que confirmer cette observation. Alors que le COE se réunit à Rhodes et discute avec les 

Eglises orthodoxes pour qu’elles rejoignent leur institution, des œcuménistes catholiques, dont 

Mgr Willebrands et le père Dumont, font le déplacement pour ouvrir le dialogue entre 

catholiques et orthodoxes, estimant que la division de la chrétienté au XVIème siècle est la 

conséquence de la division du christianisme entre Occident et Orient. Le COE y voit une forme 

de concurrence œcuménique car il n’avait pas été informé de cette démarche. Après cet 

événement, les relations seront moins conflictuelles, le concile aidant en cela. André Fabre est 

conscient de cet œcuménisme institutionnel protestant puisqu’il rapporte une analyse d’un 

pasteur autour de sujets abordés lors d’une conférence organisée par le COE24. Toujours est-il 

que l’œcuménisme institutionnel protestant précède de plusieurs décennies celui de son 

homologue catholique. Ce n’est qu’avec la création du COE que l’œcuménisme protestant est 

unifié. Cependant, certains cardinaux ont soutenu le mouvement œcuménique naissant au début 

du XXème siècle. Ainsi, Désiré-Joseph Mercier, cardinal et archevêque de Malines (Belgique), 

soutient les « Conversations de Malines » qui, de 1921 à 1926, sont des discussions 

théologiques entre des théologiens anglicans comme Charles Lindley Wood et des théologiens 

catholiques comme le prêtre lazariste français, Fernand Portal. Mais la mort du cardinal signe 

la fin de ces discussions, ce qui démontre encore que cette initiative dépendait de la volonté 

isolée d’un membre de la hiérarchie catholique. 

L’œcuménisme, quel que soit le sens qu’on lui donne, qu’il soit entendu dans son sens 

actuel de dialogue en vue d’un retour de l’unité ou bien que l’œcuménisme soit synonyme 

d’unionisme, existe depuis le début du XIXème siècle. Le père André Fabre s’intègre à ce 

mouvement très diversifié. Mais il se tient à l’écart de la vision unioniste préférant une vision 

                                                 
22 « Histoire du COE » [En ligne], Conseil œcuménique des Eglises, disponible sur : 
https://www.oikoumene.org/fr/about-us/history [consulté le 19 juin 2017] 
23 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « Conseil œcuménique 
des Eglises », 5 fol. 
24 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Les questions du 
Monde à l’Eglise », texte rédigé après octobre 1966 et analysant les questions qui se posent à l’Eglise concernant 
le Monde en matière je paix, de justice sociale, de progrès, …  



61 
 

de l’œcuménisme qui laisse ouverte la question du moyen de retour à l’unité. C’est la vision de 

l’œcuménisme telle que l’ont pratiquée Couturier et les œcuménistes lyonnais (y compris Saint-

Irénée). En outre, André Fabre n’ignore absolument pas l’œcuménisme institutionnel protestant 

dont la voix est portée par le COE. 

II- La conscience œcuménique de l’Eglise d’Albi :  

André Fabre a indéniablement conscience que la division des chrétiens est un véritable 

problème sinon un « scandale »25 qui s’oppose à la nature même de l’Eglise voulue par Jésus 

Christ. Les efforts œcuméniques, y compris unionistes, sont tels qu’on ne peut pas douter du 

fait que la hiérarchie catholique souhaite un « retour » de l’unité du christianisme. Cependant, 

il nous reste à savoir s’il en va de même de l’Eglise d’Albi et, si c’est le cas, quelle est cette 

vision œcuménique.  

Le premier niveau d’étude que nous proposons est l’Eglise d’Albi en tant qu’institution, 

c’est donc une étude de l’œcuménisme dans la hiérarchie. Notons, d’ores et déjà, que les 

évêques jouent un rôle important dans l’œcuménisme. L’Instruction du Saint-Office, du 20 

décembre 1949, sur le mouvement œcuménique leur confie la responsabilité d’autoriser 

l’organisation et la participation de catholiques à des rencontres œcuméniques en fonction de 

critères établis par le document. Ce document souligne le risque que, pour essayer de trouver 

des points d’accords, la doctrine catholique ne soit, sinon reniée, tout du moins adaptée et 

dénaturée ou bien laissée de côté. En outre, pour le Saint-Office, il n’y a qu’une seule voie 

d’unité possible : la conversion au catholicisme. Il critique l’irénisme, le fait d’accorder une 

grande bienveillance aux autres confessions chrétiennes en soulignant essentiellement les 

points d’accord, et l’indifférentisme, c’est-à-dire estimer que peu importe le dogme et la foi 

pour obtenir le salut. Les formations du Châtelard justifient leur existence par cette Instruction 

estimant qu’elle préconise que les catholiques soient formés aux questions œcuméniques.26 Ce 

n’est pas explicitement dit, mais l’Instruction semble souligner la nécessité que les catholiques 

participant aux groupes œcuméniques soient formés à ces questions. Le dialogue œcuménique 

est donc une question sensible pour les évêques. Afin d’étudier l’attitude épiscopale concernant 

l’œcuménisme, nous ne pouvons exploiter que les Semaines religieuses (SR) qui sont le journal 

                                                 
25 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), 
« Œcuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 9, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de 
la publication d’un article ou d’un ouvrage. 
26 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Journées de 
théologie et de pastorale sur l’œcuménisme (4-8 juillet 1960) », fol. 1, lettre dactylographiée d’information 
concernant les journées du Châtelard 1960. 



62 
 

officiel du diocèse. Les SR annoncent chaque année la Semaine de prière pour l’unité et donnent 

des informations pour leur préparation quelques semaines plus tôt. Le diocèse invite ceux qui 

souhaitent recevoir le matériel pour cette action à contacter le père Michalon27. Cela souligne 

au moins que le diocèse d’Albi soutient la Semaine de prière et se conforme à l’Instruction du 

20 décembre 1949 qui demandait aux évêques de soutenir les efforts en faveur de l’unité. En 

1959, le journal diocésain propose un exemple de « schéma pour une veillée de prière »28 afin 

d’aider les prêtres qui souhaiteraient mettre en place une veillée pour l’unité des chrétiens.  

Cependant, l’attitude épiscopale ne se contente pas du minimum. Le 18 janvier 1958, Mgr Jean-

Emmanuel Marquès autorise la célébration de messes le soir pour certaines occasions29. Un des 

jours de la Semaine de prière pour l’unité peut avoir lieu une messe du soir. Cette Semaine de 

prière se retrouve au milieu d’une liste comprenant : les fêtes obligatoires, le Lundi de Pâques, 

le Mercredi des Cendres, jours de fête mariale, … De plus, il invite les prêtres à célébrer des 

messes pour l’unité en leur octroyant le caractère de « prore gravi »30, c’est-à-dire qu’il 

considère que c’est un cas grave pour une cause publique de l’Eglise. Par cette décision, la 

Semaine de prière pour l’unité des chrétiens est valorisée. La date de cette décision est aussi 

très symbolique puisqu’il s’agit du premier jour de la Semaine de prière pour l’unité ce qui 

correspondait aussi à la fête de la chaire de Saint-Pierre. En 1959, l’évêque célèbre trois messes 

pour l’Unité des chrétiens dans le cadre cette semaine31 ce qu’il n’avait pas fait en 1958. En 

revanche, cette année-là, La semaine religieuse indique que Jean-Emmanuel Marquès invite 

son clergé à proposer cette Semaine de prière là où ce n’est pas encore le cas, ce qui veut dire 

qu’elle n’est pas pratiquée partout. Il invite les croyants à prier chaque jour pour l’Unité durant 

cette semaine et indique qu’il est possible de célébrer des messes pour l’unité des chrétiens 

durant cette semaine-là. Marquès soutient donc fermement l’action œcuménique32. Il reste à 

connaître sa vision concernant l’œcuménisme. Son prédécesseur, Jean-Joseph Moussaron, avec 

lequel il a travaillé, puisqu’il était son évêque auxiliaire, est assez clair, se prononçant dans le 

sens de l’unionisme tout en soutenant activement la Semaine de prière33. La question qui 

pourrait se poser est de savoir si cela correspond à une opinion personnelle ou bien à une posture 

                                                 
27 ADA, « Informations : la Semaine de l’Unité chrétienne », SR, 11 décembre 1958, n°48, 85ème année 
28 ADA, « Semaine de prière pour l’unité des chrétiens. Schéma pour une veillée de prières », SR, 15 janvier 1959, 
n°3, 86ème année. 
29 ADA, « Ordonnance de Monseigneur l’Archevêque concernant les Messes du soir », SR, 23 janvier 1958, n°4, 
85ème année.  
30 ADA, « La Semaine de prière pour l’Unité de l’Eglise », SR, 9 janvier 1958, n°2, 85ème année et ADA, 
« Semaine de prière pour l’unité des chrétiens. Semaine de l’unité », SR, 15 janvier 1959, n°3, 86ème année. 
31 ADA, « La Semaine de Monseigneur », SR, 15 janvier 1959, n°3, 86ème année. 
32 ADA, « La Semaine de prière pour l’Unité de l’Eglise », SR, 9 janvier 1958, n°2, 85ème année.  
33 ADA, « Octave de prière pour l'unité et incitation de l'évêque », SR, 6 janvier 1955, n°1, 82ème année. 



63 
 

seulement officielle, question qui se pose pour tout acte à caractère officiel. De plus, Mgr 

Moussaron a approuvé les tentatives de rencontres mixtes à Mazamet au début des années 

195034. Cette analyse est bien plus complexe pour Marquès. Ce dernier rappelle que, durant 

cette Semaine de prière, les prêtres doivent dire l’oraison de la messe ad tollendum schisma. Et 

les invite à célébrer cette messe durant cette Semaine lorsque le calendrier liturgique le 

permet35. Or cette messe ad tollendum schisma exprime un point de vue purement unioniste. Si 

l’on traduit le titre, on peut percevoir une partie du sens que cette messe puisque Missa ad 

tollendum schisma peut se traduire par « Messe pour l’extirpation du schisme ». La liturgie de 

la Missa ad tollendum schisma comprend notamment une prière précédant la lecture de la lettre 

de Saint Paul aux éphésiens dans laquelle il est dit à Dieu : « répandez avec clémence sur le 

peuple chrétien la grâce de votre union ; afin que rejetant la division, et s’unissant au vrai 

pasteur de votre Église, il puisse dignement vous servir. »36 Cette partie souligne l’idée que 

l’œcuménisme est un retour vers l’Eglise catholique. Cependant, le missel ne comprend qu’une 

seule messe pour l’Unité. Donc l’évêque n’a pas trop de choix quand il souhaite que soit 

célébrée l’Unité des chrétiens. On ne peut donc pas savoir quel est son avis véritable sur le sens 

qu’il donne à l’œcuménisme. Ce qui est sûr, c’est qu’il s’inquiète de la division des chrétiens.  

Le deuxième niveau de cette étude concerne l’Eglise d’Albi en tant que communauté de 

croyants, cela comprend aussi bien le clergé que les laïcs. Les SR annoncent les journées du 

Châtelard, parfois uniquement celles pour les clercs37, parfois la session pour le clergé et celle 

pour les laïcs38. Pour les laïcs, nous n’avons pas trouvé d’indication sur leur participation à ces 

journées. En revanche, nous avons quelques informations pour la session réservée au clergé. En 

effet, la session des journées du Châtelard 1959 réunit pas moins de six prêtres tarnais39 sur une 

quarantaine de participants. La plupart sont en mission en milieu urbain : Castres, Mazamet, 

Albi. Le seul diocèse plus représenté que celui du Tarn est celui de Lyon. En 1960, ils sont trois 

participants mais, à part Fabre, les deux autres n’étaient pas présents l’année précédente. En 

                                                 
34 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « L’œcuménisme dans 
le diocèse d’Albi (octobre 1952) », fol. 2, rapport sur la situation œcuménique et les relations avec les protestants 
dans le Tarn. 
35 ADA, « Oraison impérée », SR, 15 janvier 1959, n°3, 86ème année et ADA, « La Semaine de prière pour l’Unité 
de l’Eglise », SR, 9 janvier 1958, n°2, 85ème année.   
36 Introibo, « Messe pour l’unité de l’Église », disponible sur : http://www.introibo.fr/Messe-pour-l-unite-de-l-
Eglise [consulté le 18 novembre 2016] 
37 ADA, « Journées de théologie et de pastorale sur l’œcuménisme », SR, 14 mai 1959, n°20, 86ème année. 
38 ADA, « Informations : Journées de théologie et de pastorale sur l’œcuménisme », SR, 15 mai 1958, n°20, 85ème 

année.  
39 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « Session du 
Châtelard 1959 (6-9 juillet) », liste des participants aux journées du Châtelard en 1959. 



64 
 

revanche, en 1962 et 1964, seul Fabre est inscrit40. La participation de prêtres tarnais à ces 

sessions est donc fluctuante mais, du fait de la faible étendue de la période, on ne peut pas en 

déduire une tendance. Il n’en demeure pas moins que le fait même que certains prêtres 

s’intéressent à de telles rencontres, des prêtres différents, souligne une volonté de formation 

vis-à-vis des questions œcuméniques. Il semble y avoir également des rencontres, dont le lieu 

change, entre pasteurs et prêtres au niveau diocésain41. Il s’agit d’une discussion théologie et 

biblique, en tout cas pour la rencontre d’octobre 1964. Dans un rapport sur la situation 

œcuménique en 195242, dont l’auteur est probablement André Fabre vu la qualité des 

informations sur le protestantisme dans le Tarn, des rencontres œcuméniques sont signalées à 

Mazamet alors qu’elles ne sont qu’au stade projet pour Castres. Ce genre de rencontres a 

nécessairement nécessité l’approbation de l’archevêque, Mgr Moussaron à l’époque. A 

Mazamet, l’auteur souligne la composition de ces rencontres : « les quatre pasteurs de Mazamet 

et deux ou trois » protestants non pasteurs, pour les catholiques on compte « trois ou quatre 

prêtres et autant de laïques », ces derniers sont souvent enseignants dans l’Enseignement public. 

Il est difficile d’évaluer si cette participation catholique est élevée ou pas mais on peut noter 

que cette participation se limite plus ou moins à un milieu social particulier et qu’elle est 

équilibrée entre la participation de catholiques et de protestants. Cependant, il serait plus 

pertinent de rapporter cette participation aux membres mazamétains de chaque confession. De 

plus, Mazamet semble avoir développé des actions œcuméniques plus rapidement que Castres. 

L’auteur souligne l’aspect spirituel de ces rencontres. Un autre document43, plus récent, faisant 

le compte-rendu de rapports établis dans différentes paroisses souligne que les relations entre 

catholiques et protestants se sont apaisées mais que la situation reste fragile en particulier dans 

les zones montagneuses où les protestants sont venus se réfugier comme à Lacaune. Cependant, 

les relations restent dans un cadre personnel et humain et ne débouchent pas sur une relation 

religieuse. Le document sous-entend que, plus la communauté protestante est nombreuse, plus 

                                                 
40 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « Le Châtelard 2-6 
juillet 1962 », liste des participants aux journées du Châtelard en 1962 et ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : 
Œcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « Session œcuménique du Châtelard 6-10 juillet 1964 », liste 
des participants à la session 1964 des journées du Châtelard.  
41 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « rencontre prêtres-
pasteurs du 26 octobre 1964 », compte-rendu d’une rencontre, datant du 26 octobre 1964, entre prêtres et pasteurs, 
l’auteur n’est pas identifié. 
42 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « L’œcuménisme dans 
le diocèse d’Albi (octobre 1952) », 7 fol, rapport sur la situation œcuménique et les relations avec les protestants 
dans le Tarn. 
43 ADA, « Pastorale », SR, octobre 1959, numéro spéciale sur les conférences ecclésiastiques dans le diocèse en 
1958, 86ème année. L’article rapporte les comptes-rendus des interventions sur la question pastorale qui portait 
cette année-là sur la question de l’unité chrétienne.  



65 
 

le risque de voir des rancœurs renaître est élevé, parlant de « raidissements communautaires ». 

Et pourtant, à Mazamet, qui est une ville où la présence protestante est importante 

historiquement, socialement et économiquement, il semble que des actions œcuméniques 

commencent à se mettre en place comme nous l’avons souligné. Quant aux mariages mixtes, 

question épineuse œcuméniquement parlant, ils seraient mieux acceptés dans les zones où la 

pratique religieuse est la moins importante. Cette absence de pratique provoquerait un 

indifférentisme religieux. Quant aux actions œcuméniques, le document ne cache pas la faible 

participation à ce mouvement. En dehors de la Semaine de prière pour l’unité des chrétiens, les 

catholiques sont peu sensibles aux actions œcuméniques. Plus encore, ils ne voient pas la 

division du christianisme comme un « scandale », alors que l’ensemble (ou presque) des 

théologiens catholiques avaient cette conviction, même si les catholiques tarnais estiment que 

c’est dommageable. On retrouve une telle attitude dans les différents témoignages que nous 

avons recueillis. Quant aux rencontres œcuméniques qui ont lieu à Mazamet, le document laisse 

entendre qu’elles se sont arrêtées en 1953. Cela renforcerait l’idée que la mise en place d’actions 

œcuméniques locales est très difficile. Enfin, soulignons quelques points problématiques dans 

les relations entre catholiques et protestants. Un point problématique se trouve dans la situation 

politique et religieuse espagnole. Il faut avoir en tête que la présence espagnole dans le Tarn est 

importante à la suite de la Guerre d’Espagne (1936-1939). Les protestants sont choqués de voir 

l’Eglise catholique soutenir une « doctrine politique intransigeante »44 là où l’Eglise catholique 

est majoritaire, mais une doctrine politique libérale là où elle est en situation de minorité. C’est 

un point qui est abordé, semble-t-il, dans les rencontres entre protestants et catholiques. Le 

document insiste plus sur la nécessité d’expliquer cette attitude, que sur le fait de remédier à la 

situation difficile des protestants en Espagne. Ce problème espagnol perdure au moins jusqu’au 

concile45 et il est abordé dans les discussions avec les protestants46. Un deuxième sujet de débat 

porte sur la mariologie. Avec la proclamation du dogme de l’Assomption le 1er novembre 1950 

par Pie XII qui utilise son infaillibilité pontificale, les protestants se sentent un peu plus éloignés 

de l’Eglise catholique alors que des efforts sont faits dans le dialogue œcuménique. De même, 

ils sont choqués par certaines dévotions mariales excessives. Et l’auteur du document souligne 

                                                 
44 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « L’œcuménisme dans 
le diocèse d’Albi (octobre 1952)», fol. 4-5, rapport sur la situation œcuménique et les relations avec les protestants 
dans le Tarn. 
45 Jan Grootaers, « Flux et reflux entre deux périodes » in Giuseppe Alberigo et Étienne Fouilloux (dir), Histoire 
du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit. 
46 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « L’œcuménisme dans 
le diocèse d’Albi (octobre 1952) », fol. 4-5, rapport sur la situation œcuménique et les relations avec les protestants 
dans le Tarn. 



66 
 

qu’accorder de nouveaux titres à Marie ne ferait que renforcer un obstacle à l’unité. Dès 1952, 

le titre de « co-rédemptrice » et surtout celui de « Médiatrice de toute grâce » que certains 

veulent accorder à Marie sont problématiques. La question de savoir s’il fallait octroyer ces 

titres à Marie a été posée dans les débats conciliaires et para-conciliaires. Ces titres posent 

également des questions à des théologiens catholiques47. Mais la piété populaire est très attachée 

à la figure de Marie48.   

Par conséquent, il apparaît que, s’il est difficile de saisir quel sens les archevêques 

d’Albi accordent à l’Unité et à l’œcuménisme – dont le mot n’apparaît dans aucun des 

documents liés aux évêques cités – il y a un souci profond et intense en faveur de l’unité du 

christianisme. Ce constat est bien moins évident lorsqu’il s’agit d’inciter au dialogue 

œcuménique. En outre, les catholiques tarnais n’ont pas un souci œcuménique réel. Tout du 

moins, la division des chrétiens n’est pas une grande préoccupation pour eux. Cependant, bien 

que la situation soit fragile, les relations humaines entre catholiques et protestants semblent plus 

faciles, plus apaisées. D’ailleurs, les quelques rencontres œcuméniques entre catholiques et 

protestants semblent se dérouler dans un climat fraternel et spirituel. Cependant, il y avait 

encore de nombreux obstacles pour réaliser l’unité et pour faire évoluer les mentalités des uns 

et des autres49.  

III- Le rôle singulier et précurseur d’André Fabre :  

Il s’agit ici, non pas de retracer une nouvelle fois la vie et les actions d’André Fabre, ce 

que nous avons déjà fait au début de cette partie, mais de souligner le caractère singulier de 

l’œuvre et de l’activité de ce prêtre.  

Le plus important est sans conteste la création des Avents. Même si des groupes et des 

actions œcuméniques existent bien avant, il n’en reste pas moins que des rencontres comme les 

Avents sont rares. Les intervenants viennent de différentes régions françaises : de Baciocchi50 

                                                 
47 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, traduit par Eric Iborra, Perpignan, Editions 
Artège, 2012, p.206 
48 Témoignage du père Claude Cugnasse, 18 juin 2017, cf. annexe 2 On retrouve cet avis dans : Etienne Fouilloux, 
« Lignes de Force. Courants de pensée, piété, apostolat. II. Le catholicisme » in Jean-Marie Mayeur, Charles Pietri, 
André Vauchez et Marc Venard (dir.), op. cit. et Étienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée 
catholique française entre modernisme et Vatican II (1914-1962), op. cit. 
49 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « L’œcuménisme dans 
le diocèse d’Albi (octobre 1952) », 7 fol., rapport sur la situation œcuménique et les relations avec les protestants 
dans le Tarn. L’auteur souligne à plusieurs reprises la mentalité de persécutés que conservent les protestants mais 
il ne dit rien sur l’attitude catholique. 
50 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1 
v°, prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1962. 



67 
 

et Latreille51 viennent de Lyon, Daniélou alors à Paris intervient, en 1962, pour la semaine foi 

et science52, Hébert Roux53 et Jean Bosc54 viennent de Paris, René Girault arrive de Poitiers55 

… Concernant les participants, là aussi leur origine est diversifiée. Un certain nombre de ces 

derniers viennent de région parisienne ou du Sud-Ouest (Haute-Garonne, Hérault, Lot-et-

Garonne, …) mais certains viennent aussi des Alpes-Maritimes, de Sarthe, du Nord, d’Alsace 

voire même de Belgique, d’Allemagne et du Maroc56. Parmi ces participants, on trouve des 

enseignants et des aumôniers de paroisses universitaires, des pasteurs et des prêtres, des 

théologiens, des couples, des foyers mixtes et des laïcs qui portent un intérêt à cette expérience 

œcuménique. Il semble que ceux à qui s’adressent les Avents sont essentiellement les membres 

de l’enseignement public, c’est ce que soulignent les tracts de 1961 à 1965. Un document57– 

dont l’auteur n’est pas identifié – souligne que 70 personnes auraient été inscrites à la semaine 

œcuménique des Avents 1965 et que la fréquentation aurait pu atteindre 120 certains jours. Si 

ce dernier chiffrage est difficilement vérifiable en l’absence de liste des présents jour par jour, 

le premier est vérifiable. En effet, la liste des participants pour cette semaine en 196558 

mentionne bien environ soixante-dix noms mais certains sont barrés et un dernier décompte 

mentionne plutôt 28 adultes et 5 enfants. Quel que soit le chiffre exact et final d’inscrits, ces 70 

inscriptions, malgré les annulations possibles, soulignent tout de même un intérêt certain pour 

ces rencontres. Les Avents sont de toute évidence une réussite en matière de fréquentation. De 

plus, la participation de prêtres, de pasteurs et de popes, comme nous l’avons déjà souligné, 

                                                 
51 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Eté 1963 aux "Avents". Compléments 
au programme », supplément au prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 
1963, r° 
52 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Eté 1963 aux "Avents". Compléments 
au programme », fol. 1 v°, supplément au prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents 
pour l’année 1963. 
53 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine œcuménique – Les Avents 
– du 28/7 au 2/8 1963 », liste des interventions pour la semaine œcuménique des Avents en 1963. 
54 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Eté 1965 aux "Avents" », fol. 1 v°, 
prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1965. 
55 ADA, Fonds « André Fabre » 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Eté 1964 aux "Avents" », fol. 1 v°, 
prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1964. 
56 ADA, Fonds « André Fabre » 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Semaine œcuménique – Avents 1965 », 
2 fol., liste des participants à la semaine œcuménique des Avents 1965 ; ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : 
Les Avents - sessions I (1961-1962), « Communauté des Avents. Août 1961 », liste des participants aux deux 
premières semaines des Avents pour l’été 1961 ; 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Liste des 
participants. 1ère semaine », liste des participants à la première semaine des Avents dont l’année n’est pas indiquée ; 
ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine œcuménique – Les Avents – 
du 28/7 au 2/8 1963 », liste des participants lors de la semaine œcuménique de 1963 et ADA, Fonds « André 
Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Semaine œcuménique – Avents 1965 », liste des participants 
à la semaine œcuménique en 1965. 
57 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 Les Avents - sessions I (1965), « Semaine œcuménique (du 29/7 au 5/8 
1965) », compte-rendu rédigé par Francis Salaün sur la semaine œcuménique des Avents 1965. 
58 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Semaine œcuménique – Avents 
1965 », liste des participants à la semaine œcuménique en 1965. 



68 
 

démontre qu’André Fabre ne se soucie pas uniquement du dialogue entre protestants et 

catholiques mais entend porter aussi une réflexion d’ensemble sur la division des chrétiens. 

Cela n’est pas le cas du groupe des Dombes, ni des sessions du Châtelard. En revanche, la 

communauté œcuménique de Taizé et dans une moindre mesure l’Abbaye de Chevetogne ont 

essayé de mener des dialogues entre le catholicisme, le protestantisme et l’orthodoxie. De 

même, à l’inverse des Dombes et du Châtelard, les Avents réunissent en même temps des laïcs 

et des prêtres ou pasteurs. Les Dombes ne réunissent que des pasteurs et des prêtres. Quant aux 

journées du Châtelard, une session est réservée aux prêtres et une autre aux laïcs. Aux Avents, 

les interventions portent sur des sujets concrets, pastoraux plus que théologiques et ont un 

caractère didactique. Ainsi en 1964, les interventions reviennent sur l’œcuménisme protestant 

mais aussi sur l’orthodoxie russe59 par exemple. Les thèmes annoncés dans les tracts soulignent 

aussi cette dimension pratique : « Le Saint Esprit dans la vie du chrétien et dans la vie de 

l’Eglise »60, « spiritualité œcuménique des foyers mixtes »61. Même lorsque le thème traité est 

éminemment théologique, comme celui sur l’Esprit Saint, l’intervenant tente d’adopter une 

démarche qui se base sur la réalité de la vie de chacun. C’est le cas de de Baciocchi sur ce thème 

de l’Esprit-Saint qui veut adopter une démarche inductive62, sans pour autant que la 

compréhension de ces exposés soit aisément accessible pour tout le monde. En outre, les 

interventions sont suivies de « carrefours » lors desquels s’engage un dialogue63. En effet, 

André Fabre ne veut pas d’« auditeurs passifs », il estime que le dialogue doit permettre à 

chacun d’approfondir sa foi et sa fidélité 64. Ce qu’il propose pour les groupes œcuméniques 

s’applique déjà aux Avents. De même, à ses yeux le dialogue n’empêche aucunement la 

critique.  

                                                 
59 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Semaine œcuménique. Les Avents 
1964 », liste des conférences données dans le cadre de la semaine œcuménique aux Avents en 1964 et leur 
retranscription, 19 p. 
60 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 Les Avents - sessions I (1965), « Eté 1965 aux "Avents" », fol. 1 v°, 
prospectus d’information sur l’organisation des semaines, des Avents pour l’année 1965. 
61 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 Les Avents - sessions I (1963), « Eté 1963 aux "Avents" », fol. 1 v°, 
prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1963, et ADA, Fonds « André 
Fabre », 4Z-3.28 Les Avents - sessions I (1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1 v°, prospectus d’information 
sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1962. 
62 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Avents 1965. Semaine œcuménique : 
première conférence du père de Baciocchi », fol. 2, retranscription de la première conférence donnée par de 
Baciocchi sur le thème de l’Esprit Saint. 
63 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Semaine œcuménique. Les Avents 
1964 », liste des conférences données dans le cadre de la semaine œcuménique aux Avents en 1964 et leur 
retranscription, 19 p. 
64 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine œcuménique – Les Avents 
– du 28/7 au 2/8 1963. Orientation des groupes œcuméniques », fol. 27, notes d’une intervention du père André 
Fabre concernant la vision que devraient porter les groupes œcuméniques. 



69 
 

Outre les Avents, André Fabre met en place d’autres actions qui font de son activité 

œcuménique une particularité dans le Tarn. Nous l’avons dit : la conscience œcuménique n’est 

pas une évidence dans le Tarn, même pour les prêtres, bien qu’un certain nombre se montre 

intéressé par ce sujet. Particularité qui obtient tout de même l’accord des évêques successifs 

pour mener ces actions, ce qui ne veut pas non plus dire qu’il n’y a pas eu de refus mais nous 

n’avons pas pu étudier la totalité des documents d’André Fabre ni même de ses échanges 

épistolaires. Des rencontres œcuméniques sont organisées à Mazamet. Rien ne dit que Fabre ait 

participé à ces rencontres. Mais il est le mieux formé parmi les prêtres catholiques pour le faire. 

En témoigne le fait qu’il est le seul à animer une méditation et une prière lors des veillées à 

Albi, Castres et Mazamet durant la Semaine de prière pour l’unité, en 195965. L’impulsion de 

ce genre de rencontres locales peut, à notre avis, lui être imputée directement ou indirectement. 

Ce genre de rencontres reste tout de même marginal. L’activité œcuménique n’est donc pas 

aisée, ce qui fait d’André Fabre une particularité parmi le clergé tarnais et plus largement parmi 

les catholiques du diocèse. Le symbole de ce caractère précurseur et si particulier de l’œuvre 

d’André Fabre peut se trouver dans sa décision de quitter les Dombes, à l’âge de 75 ans afin de 

permettre à de plus jeunes théologiennes d’intégrer le groupe. Cela crée un précédent66. Depuis 

cela, les membres quittent le groupe une fois qu’ils ont atteint 75 ans afin de permettre un 

renouvellement des membres par cooptation. Au même moment, Fabre quitte les Avents. 

L’organisation des Avents fait d’André Fabre le héraut de l’œcuménisme. Mais plus encore, 

Fabre peut être considéré comme le coordinateur de l’œcuménisme dans le diocèse. Et pour 

cause, en 1959, la SR annonce les « journées de théologie et de pastorale sur l’œcuménisme »67 

et demande aux prêtres intéressés de se rapprocher d’André Fabre pour organiser la 

participation du diocèse à ces journées. Cela a bien fonctionné puisque, comme nous l’avons 

vu, pas moins de six prêtres, dont Fabre, assistent à une session en juillet 1959.  Il semble 

également que le père André Fabre propose des discussions sur l’œcuménisme au grand 

séminaire, comme le suggère la lettre de Beaupère du 10 octobre 1960 mais aussi le témoignage 

du père André Nouvel68. Dans des notes sur le projet de Directoire œcuménique, André Fabre, 

qui semble être l’auteur du document, mentionne la nomination d’un « délégué diocésain »69 à 

                                                 
65 ADA, « Semaine de prière pour l’unité des chrétiens. Semaine de l’unité », SR, 15 janvier 1959, n°3, 86ème 
année. 
66 Frère Étienne Goutagny, Histoire du Groupe des Dombes [En ligne], disponible sur : 
http://www.arccis.org/downloads/groupedesdombesi.pdf [consulté le 22 juin 2017] 
67 ADA, « Journée de théologie et de pastorale sur l’œcuménisme (Lyon, 6-9 juillet 1959) », SR, 14 mai 1959, 
n°20, 86ème année. 
68 Cf. annexe 3 
69 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.11 : Sermons et conférences I (1923-1981), « Notes concernant le projet de 
Directoire Œcuménique », fol. 2, notes manuscrites, datant du 27 avril 1966, qui semblent faire suite à une 



70 
 

l’œcuménisme en 1955. Mais cette nomination n’apparaît ni dans l’Ordo diocésain ni dans la 

Semaine religieuse. Pour autant, cela ne veut pas dire qu’elle n’existe pas mais, plus 

probablement, il ne s’agissait pas d’une nomination jugée importante. Par conséquent, il est 

impossible de dire qui a été ce délégué diocésain en 1955. Il s’agissait peut-être d’André Fabre, 

ce qui correspondrait plus ou moins au début de son activité œcuménique au niveau national, 

puisqu’il semble qu’il commence à participer aux formations du Châtelard en 195470 et au 

groupe des Dombes quelques mois plus tard. 

En revanche, il est certain que Fabre occupait cette fonction en 1970, différents courriers 

qu’il reçoit sont adressés aux « délégués diocésains pour les questions œcuméniques »71 et il 

envoie un rapport au cardinal Willebrands, alors président du Secrétariat pour la promotion de 

l’unité des chrétiens, au nom du centre œcuménique des Avents en 1970 et signe comme 

« délégué diocésain et régional pour les questions œcuméniques »72. Cette double fonction lui 

permet d’avoir des relations œcuméniques nationales voir internationales. En effet, le cardinal 

Paul Gouyon, évêque de Bayonne de 1957 à 1963 puis archevêque de Rennes de 1964 à 1985, 

après avoir été évêque coadjuteur de ce même diocèse, préside à ce moment-là le Comité 

épiscopal pour l’unité des chrétiens. C’est au titre de sa fonction de délégué diocésain qu’André 

Fabre est consulté sur certains projets de « statut » pour les délégués diocésains à l’œcuménisme 

en 197073. De même, les notes évoquées plus haut concernant un Directoire œcuménique74, 

démontrent qu’au minimum André Fabre a eu accès au projet avant sa publication puisque les 

notes datent d’avril 1966 alors que le Directoire est publié en mai 196775. Au mieux, André 

Fabre est consulté pour un avis avant publication. Fabre ne s’adresse pas à une personne en 

                                                 
demande d’avis sur un projet de Directoire Œcuménique. Il s’agit probablement du directoire qui commence à être 
publié en 1967. 
70 Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), Lettre dactylographiée 
d’invitation à la session des « Journées d’Etudes ecclésiologiques œcuméniques » qui se déroulent au Châtelard 
en juillet 1964. C’est le plus ancien document relatif aux sessions du Châtelard que nous avons retrouvé. 
71 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), Lettre 
dactylographiée du Comité épiscopal pour l’unité des chrétiens aux délégués diocésains pour les questions 
œcuméniques, 10 février 1970 
72 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Compléments à 
notre rapport du 15 juin 1970 », rapport complémentaire à un précédent rapport destiné au Secrétariat pour la 
promotion de l’unité des chrétiens 
73 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « Le ministère du 
délégué régional pour les questions œcuméniques » (mars 1970), 2 fol., projet de statut sur le rôle du délégué 
régional pour l’œcuménisme, et « Le ministère du délégué diocésain pour les questions œcuméniques » (mars 
1970), 3 fol., projet de statut sur le rôle du délégué régional pour l’œcuménisme. 
74 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.11 : Sermons et conférences I (1923-1981), « Notes concernant le projet de 
Directoire Œcuménique », 10 fol., notes manuscrites, datant du 27 avril 1966, qui semblent faire suite à une 
demande d’avis sur un projet de Directoire Œcuménique. Il s’agit probablement du directoire qui commence à être 
publié en 1967. 
75 Secrétariat pour la promotion de l'unité des chrétiens, « Directoire œcuménique, Ad totam Ecclesiam », Acta 
Apostolicae Sedis (AAS) 59 (1967) 



71 
 

particulier, il y donne toujours son avis sans nommer quiconque. Mais il donne des indications 

rédactionnelles et laisse entendre que les rédacteurs pourraient tenir compte de ses remarques. 

Pour revenir au cadre chronologique que nous nous sommes fixés, soulignons que la 

participation du chanoine Fabre à différents groupes œcuméniques lui permet d’avoir un réseau 

important en nombre comme nous l’avons vu, mais aussi de côtoyer des acteurs importants et 

connus dans le mouvement œcuménique. C’est cela qui lui permet d’en faire venir certains dans 

le Tarn pour les Avents ou pour d’autres occasions. Nous avons évoqué Villain, qui se pose en 

« fils spirituel » de l’abbé Paul Couturier, et de Baciocchi qui participent tous les deux aux 

Avents. De même, la présence du pasteur Hébert Roux à certaines sessions des Avents n’est 

pas anodine ; elle permet d’avoir la vision des observateurs au concile alors que Roux est 

observateur à Vatican II pour l’Alliance réformée mondiale. Maurice Villain est lui aussi un 

observateur (pour la presse) précieux lors du concile et il écrit à ses relations au sujet de ce qui 

se passe au concile76. Ce que font certains Pères, des lettres pastorales, Maurice Villain le fait 

aussi même s’il n’est pas Père conciliaire. André Fabre a donc l’avantage d’avoir une 

information de qualité sur le concile, particulièrement en matière d’œcuménisme, ce qui est une 

particularité par rapport à certains de ses confrères. Mais en dehors des Avents, Fabre a invité 

Beaupère à venir faire quelques conférences dans le diocèse pour janvier 196177.  

André Fabre par la création des Avents, un centre œcuménique qui ne traite pas 

seulement d’œcuménisme et qui entend se soucier de la réalité, d’avoir une démarche pastorale 

en quelle que sorte, se distingue des autres catholiques qui ont fondé des groupes œcuméniques. 

De même, la composition hétéroclite de ces rencontres en fait une action particulière dans le 

paysage œcuménique français. Dans le diocèse, il mène ou inspire différentes démarches 

œcuméniques même si, comme nous l’avons vu, le dialogue œcuménique n’est pas très prisé, 

du moins chez les catholiques. Néanmoins, de par ses fonctions et sa participation à différents 

groupes œcuméniques, André Fabre a des relations privilégiées avec des acteurs importants du 

dialogue œcuménique, aussi bien catholiques que protestants. Ces mêmes relations sont aussi 

une source précieuse d’informations sur le concile. 

 

                                                 
76 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « Le monastère 
invisible de l’unité chrétienne (Feuillet n°41) » (28 octobre 1962), 2 fol., lettre dactylographiée de Maurice Villain 
publiée par Le monastère invisible de l’unité chrétienne concernant le concile qui vient de s’ouvrir. 
77 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), Lettre 
dactylographiée de René Beaupère à André Fabre (10 octobre 1960). 



72 
 

Conclusion : 

 L’œuvre œcuménique d’André Fabre n’est pas une œuvre pionnière. Nous avons vu que 

des actions œcuméniques étaient déjà apparues bien avant : Semaine de prière pour l’unité, 

groupe des Dombes, journées du Châtelard, … Ces groupes et initiatives ont des objectifs 

distincts. André Fabre n’intègre ces activités qu’à partir du milieu des années 1950. En outre, 

il existe d’autres groupes œcuméniques, comme Istina ou les formations à l’abbaye de 

Chevetogne, auxquels il ne participe pas. D’une part, il serait difficile de participer à toutes les 

actions œcuméniques françaises. D’autre part, il s’agit également d’un choix de vision 

œcuménique. Un groupe comme Istina porte, à ses débuts et jusqu’à la fin des années 1950, une 

vision unioniste. Istina n’est pas la seule institution dans ce cas en France, et ne parlons pas de 

Rome. L’opposition entre unionisme et œcuménisme (pris dans son sens actuel), n’est pas la 

seule division de ceux qui veulent l’unité des chrétiens. En effet, l’œcuménisme se distingue en 

deux courants – pour schématiser : œcuménisme spirituel et œcuménisme théologique. 

Cependant, à l’image des actions d’André Fabre, ces deux courants ne sont pas opposés mais 

complémentaires et les partisans de l’œcuménisme spirituel ne négligent pas la formation 

théologique comme les journées du Châtelard et vice versa. Malgré les efforts des évêques 

d’Albi pour soutenir l’unité des chrétiens – la vision de l’épiscopat à ce sujet est assez vague – 

les fidèles tarnais ne font pas preuve du même enthousiasme. L’intérêt pour l’unité des chrétiens 

semblent se concentrer essentiellement sur la Semaine de prière pour l’unité. Si les relations 

entre catholiques et protestants semblent s’être améliorées, la situation apparaît fragile et le 

dialogue entre les différentes confessions reste dans le domaine de relation humaine. Les 

quelques rencontres œcuméniques entre catholiques et protestants, entre prêtres et pasteurs, ont 

mis en évidence quelques difficultés, quelques obstacles très concrets en faveur de l’unité. 

D’autres soucis théologiques se posent dans le dialogue œcuménique international mais Fabre 

ne les aborde pas lorsqu’il rend compte de la situation œcuménique tarnaise. Un certain nombre 

de prêtres semble intéressé par l’œcuménisme, du moins ils sont assez curieux pour assister à 

une session de la formation du Châtelard. Cela est peut-être dû à une certaine ouverture d’esprit, 

ouverture que souligne l’abbé Claude Cugnasse78. Cette faible conscience du problème de la 

division des chrétiens, dans le Tarn, souligne déjà le caractère particulier de l’engagement 

d’André Fabre dans ce diocèse. Mais plus encore, son œuvre majeure, Les Avents, sont aussi 

une création particulière. Il est vrai que Fabre s’appuie sur le modèle des Dombes, qu’il s’appuie 

                                                 
78 Cf. annexe 2 



73 
 

sur des intervenants du Châtelard et des Dombes mais le mélange social, ecclésial, 

confessionnel, … qu’il réussit à mettre en place aux Avents distingue, à notre sens, son 

entreprise des autres groupes œcuméniques en France. De ce fait, André Fabre occupe une place 

tout à fait singulière dans l’œcuménisme au sein du diocèse d’Albi. Le chanoine apparaît 

comme l’organisateur, le coordinateur des actions œcuméniques. Et il n’est pas étonnant qu’il 

soit le délégué diocésain et régional pour les questions œcuméniques. Sa participation aux 

différents groupes œcuméniques en France et ses responsabilités lui permettent de nouer des 

relations précieuses avec de grands spécialistes de l’œcuménisme, avec le Vatican et avec des 

personnes présentes au concile.  

 Si le jumelage entre le diocèse anglican de Chester et le diocèse catholique d’Albi est 

possible en 1972, on ne peut pas imaginer que cela ait pu être possible sans la préparation 

œcuménique qu’offrent les actions d’André Fabre depuis les années 1950, sans le soutien 

profond et l’ouverture d’esprit de Monseigneur Claude Dupuy, archevêque d’Albi de 1961 à 

1974. De même, un tel jumelage, que nous n’étudierons pas ici, puisque c’est hors de notre 

cadre chronologique, ne pouvait pas être possible sans les évolutions, au moins mentales, 

qu’insufflent le concile Vatican II. 



74 
 

Chapitre 3 : L’œcuménisme et Vatican II 

Nous l’avons dit plus haut, travailler à l’unité des chrétiens était l’un des objectifs du 

concile. Pour preuve, l’annonce du concile intervient au dernier jour de la Semaine de prière 

pour l’unité des chrétiens, jour de la conversion de Saint-Paul. Jean XXIII le souligne également 

dans son discours d’ouverture du concile1. Pour autant, si l’on demande à ceux qui ont connu 

cette période et aux générations qui ont suivi ce que le concile Vatican II a changé dans le 

catholicisme à leurs yeux, comme nous l’avons fait, la réforme liturgique est le premier élément 

qui revient. Ce n’est pas très étonnant puisque la liturgie est l’expression la plus visible du 

catholicisme. Et pourtant, c’est aussi un point qui a posé des problèmes d’application. Mais 

pour autant, les personnes qui ont côtoyé le mouvement œcuménique laissent entendre que le 

concile Vatican II a fait évoluer, si ce n’est le discours officiel de l’Eglise catholique, au moins 

les mentalités. 

Cependant, l’objet de ce chapitre n’est pas d’étudier les évolutions apportées par le 

concile mais d’étudier l’accueil et de comprendre ce que le concile propose en matière 

d’œcuménisme et de savoir comment il est reçu par les œcuménistes.  

Ainsi, nous nous intéresserons à l’annonce du concile et aux réactions que cela engendre 

afin de connaître les positions et les espérances qui peuvent en résulter. Puis nous chercherons 

à savoir comment les travaux conciliaires ont été suivis, en particulier par le mouvement 

œcuménique. Enfin nous nous intéresserons plus particulièrement au décret sur l’œcuménisme, 

Unitatis Redintegratio et aux réactions qu’il provoque.  

Notons que, dans ce chapitre, il ne sera pas uniquement question du diocèse d’Albi mais 

aussi des protestants et des groupes auxquels participe André Fabre. En effet, les documents 

que nous avons trouvés abordent la situation œcuménique en général. Il est donc difficile de se 

faire une opinion sur l’accueil du concile spécifiquement dans le Tarn. Les groupes 

œcuméniques locaux n’ont pas laissé énormément de documents, d’autant plus qu’ils ne sont 

pas non plus très nombreux. De même, l’intérêt pour l’œcuménisme étant faible, il paraît 

logique que ce sujet ne soit pas très documenté au niveau local. De vastes enquêtes orales 

                                                 
1 Gaudet Mater Ecclesia, « L'ouverture du Concile Œcuménique - discours et allocution du pape Jean XXIII et 
autres », Nouvelle revue théologique [En ligne], op. cit. 



75 
 

seraient nécessaires auprès des chrétiens qui ont connu le concile ; cela n’était pas possible à 

réaliser pour ce travail.  

I- L’annonce et la préparation du concile Vatican II :  

Il est impossible de s’intéresser à la réception du concile sans étudier l’accueil et la 

réaction réservée à l’annonce du concile. A l’annonce, il faut également associer toute la période 

qui sépare cette dernière de l’ouverture du concile. C’est durant cette période que naissent les 

espoirs, que se dessinent les enjeux mais aussi les premières déceptions.  

L’annonce du concile est souvent considérée comme une surprise. En effet, si Pie XI et 

Pie XII songeaient à reprendre le concile Vatican I, l’un et l’autre ont abandonné leur idée. Leur 

projet était resté discret. Jean XXIII a, lui, souhaité ouvrir un nouveau concile. Cette annonce a 

été totalement occultée dans la Semaine religieuse. Pire même, elle ne paraît même pas dans ce 

journal. Il faut attendre le 23 avril 1959, pour qu’une première occurrence au concile soit faite 

à travers l’annonce des « journées d’études » proposées par les Informations Catholiques 

Internationales (qui deviendront plus tard Le Monde des religions)2. Jusque-là, c’était un 

silence éloquent. Pour expliquer ce silence, nous n’avons aucune certitude mais quelques 

hypothèses seulement. Dans A la gauche du Christ3, Jean-Louis Schlegel note que l’intérêt du 

concile est éclipsé par la guerre d’Algérie chez les chrétiens de gauche. Il n’intéresserait que 

les théologiens et les évêques. Il est vrai que certains articles des SR sont liés à la situation 

algérienne. Mais, si les esprits sont essentiellement préoccupés par la guerre, on ne peut pas 

concevoir qu’un journal officiel diocésain puisse passer sous silence l’annonce d’un concile, 

événement religieux par excellence, sous prétexte d’évoquer la guerre d’Algérie (alors même 

que cela n’est pas fait au profit d’une plus large couverture de cette guerre). Cette hypothèse ne 

nous paraît pas pertinente pour expliquer l’attitude d’un organe de presse, même si elle est tout 

à fait plausible si on considère la mentalité et la psychologie des personnes. Et encore, même si 

les documents consultés mentionnent un vif intérêt pour le concile4, cet intérêt est-il peut-être 

limité à certaines catégories sociales. Il nous semble que les SR n’ont pas pour habitude de 

reproduire les allocutions solennelles du pontife aux cardinaux mais uniquement les 

encycliques, déclarations et messages radiodiffusés. Or l’annonce du concile est fait dans une 

allocution aux cardinaux dans laquelle le pontife annonce également une actualisation du code 

                                                 
2 ADA, « Informations. Informations Catholiques Internationales », SR, 23 avril 1959, n°17, 86ème année 
3 Jean-Louis Schlegel, « Récit : Changer l’Eglise en changeant la politique » in Denis Pelletier et Jean-Louis 
Schlegel (dir.), A la gauche du Christ, op. cit., p. 313 
4 ADA, « Informations. Informations Catholiques Internationales », SR, 23 avril 1959, n°17, 86ème année 



76 
 

de droit canonique et la réunion d’un synode diocésain. Elle aurait donc pu passer quasiment 

inaperçue. Pourtant le rédacteur de la SR aurait pu publier un article consacré à cette annonce, 

comme cela a été le cas pour l’annonce de la commission anté-préparatoire5 bien qu’il s’agisse 

là d’un acte officiel et non d’une déclaration. Il est aussi probable que le rédacteur ait été surpris 

par cette entreprise, ne sachant pas comment expliquer la réunion du concile, alors qu’il y avait 

peu d’informations à ce sujet. En effet, soulignons que depuis la fin du concile de Trente en 

1563, il n’y a eu qu’un seul concile, Vatican I, qui a été interrompu par la guerre franco-

prussienne et qui n’a jamais repris. Cela serait donc du à une attitude expectative, dans l’attente 

de savoir ce qui allait se passer. L’historien catholique et homme politique Andrea Riccardi a 

déjà souligné cette « attente aux contours vagues »6. Cependant, le concile occupe une place 

importante dans les discussions des groupes œcuméniques. La Semaine religieuse souligne que 

les catholiques sont intéressés par le concile et incite ainsi les prêtres à assister aux journées de 

formation du Châtelard en 19597. C’est peut-être ce qui explique la forte proportion de prêtres 

tarnais à ces journées, qui a été relevée plus haut. Cependant, la même formulation apparaît en 

1960 sur le courrier d’invitation et d’information aux journées du Châtelard8. Et la participation 

tarnaise est moitié moins importante avec trois prêtres seulement mais toujours assez 

conséquente malgré tout. Deux documents, l’un de juillet 19609 et l’autre de mars 196110 

évoquent plus ou moins rapidement la question du concile. Ils soulignent notamment les 

espérances et les attentes à avoir vis-à-vis du concile. En 1962, Les Avents semblent avoir 

abordé le début imminent du concile Vatican II au cours de la semaine œcuménique à travers 

le 1er thème : « De New-Dehli à Vatican II »11. Il s’agit d’un thème qui vise à aborder la 

situation du dialogue œcuménique concernant la période qui va de la conférence du COE qui a 

lieu entre novembre-décembre 1961 à New-Dehli, marqué notamment par l’intégration de 

                                                 
5 ADA, « S.S. le Pape Jean XXIII a créé une commission pour préparer le Concile », SR, 28 mai 1959, n°22, 86ème 
année 
6 Andrea Riccardi « La tumultueuse ouverture des travaux », in Giuseppe Alberigo et Étienne Fouilloux (dir), 
Histoire du Concile Vatican II : 1959-1965. op. cit. p. 11 
7 ADA, « Journée de théologie et de pastorale sur l’œcuménisme (Lyon, 6-9 juillet 1959) », SR, 14 mai 1959, n°20, 
86ème année. 
8 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Journées de 
théologie et de pastorale sur l’œcuménisme (4-8 juillet 1960) », fol.1 r°, liste des participants aux journées du 
Châtelard en juillet 1960. 
9 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Œcuménisme 
(juillet 1960) », 3 fol., notes d’un conférence l’auteur des notes et celui de la conférence ne sont pas indiqués. La 
datation a dû être faite par les archivistes or des chiffres abordés sont relatifs à l’année 1961. 
10 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Œcuménisme 
(mars 1961) », 4 fol., notes d’un conférence, l’auteur des notes et celui de la conférence ne sont pas indiqués, peut-
être André Fabre car certaines expressions qui sont utilisées se retrouvent dans des documents qu’il a lui-même 
rédigé. 
11 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1 
v°, prospectus d’information sur l’organisation des semaines des Avents pour l’année 1962. 



77 
 

nouvelles Eglises – notamment orthodoxes – au début de Vatican II quelques mois après les 

Avents. L’un des intervenants est le père Wenger qui, d’après le document, a été observateur à 

New-Delhi. Il sera quelques mois plus tard dans la tribune de presse au concile Vatican II. La 

question du concile est évoquée régulièrement au Châtelard, à travers l’intervention annuelle 

de René Beaupère sur le « Tour d’horizon œcuménique ». Il note la création du Secrétariat pour 

l’unité des chrétiens et estime qu’il y aura probablement, un deuxième secrétariat dédié aux 

orthodoxes12. Ce secrétariat ne verra jamais le jour. Le cardinal Bea obtient, lors de la première 

session du concile, que son secrétariat soit compétent pour tout l’œcuménisme alors que la 

Commission conciliaire pour les Eglises orientales voulait pouvoir traiter de l’œcuménisme 

avec les orthodoxes.  

Les chrétiens non-catholiques ne manquent pas non plus de réagir à l’annonce du 

concile. Dans la conférence du père Beaupère, que nous venons d’évoquer, ce dernier revient 

justement sur la réaction des protestants et des orthodoxes. Il note que les protestants sont dans 

l’« expectative » et parle de « fermentation »13 en ce qui concerne les orthodoxes. Les notes 

prises par André Fabre développent un peu le point de vue orthodoxe mais la lisibilité de ces 

documents ne nous permet pas d’analyser ces éléments. Il y a donc un véritable souci de savoir 

ce que pensent les autres chrétiens et comment ils réagissent. Notons que, si les protestants sont 

dans l’expectative, il en va de même pour les prêtres que nous avons rencontrés, estimant qu’ils 

n’avaient pas conscience de ce qu’était un concile et de ce que serait Vatican II. C’est donc 

aussi très probablement l’attitude de la plupart des catholiques. Beaucoup n’avaient pas la 

moindre idée de ce qu’ils pouvaient attendre d’un concile. Mais, pour les protestants, il y a plus 

qu’une attitude d’expectative, en tout cas pour certains théologiens. Jean-François Zorn14 

souligne que l’Eglise réformée de France (ERF) en 1955 vote un texte établissant la politique 

extérieure de l’ERF vis-à-vis du catholicisme. Certains protestants, dont Marc Boegner, 

regrettent la position « fermée » prise par l’ERF. En 1959, l’incident de Rhodes, que nous avons 

évoqué plus haut, tend à renforcer les inquiétudes des protestants et en particulier du COE 

laissant penser que l’Eglise catholique veut récupérer le mouvement œcuménique à son compte. 

                                                 
12 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Châtelard 
1960 », notes manuscrites prises par André Fabre lors des journées du Châtelard, en 1960. 
13 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Châtelard 
1960 », notes manuscrites prises par André Fabre lors des journées du Châtelard, en 1960. 
14 Jean-François Zorn, « Du regard des observateurs protestants au Concile Vatican II à sa perception protestante 
actuelle : continuité et rupture » in Jean-François Galinier-Pallerola, Christian Delarbre et Hervé Gaignard (dir), 
Vatican II, 50 ans après : Interprétation, réception, mise en œuvre et développements doctrinaux (1962-2012). 
Actes des journées d’études de la Faculté de Théologie et de l’Institut d’Etudes Religieuses et Pastorales de 
l’Institut Catholique de Toulouse [les 30 et 31 janvier 2012], Perpignan, Editions Artège, 2012, p. 131-166 



78 
 

Cette idée persiste durant la première session du concile. Ainsi Visser’t Hooft, du COE, ne 

comprenait pas pourquoi un accueil si enthousiaste était fait aux observateurs alors que les 

protestants étaient les premiers à œuvrer pour l’œcuménisme. Visser’t Hooft considérait les 

Eglises protestantes comme des « frères aînés » et qui ne devaient donc pas être accueillis 

comme des fils prodigues alors que l’Eglise catholique leur avait tourné le dos. Ainsi pour 

Visser’t Hooft, le COE était un « ouvrier de la première heure » alors que Vatican II était un 

« ouvrier de la onzième »15. Karl Barth n’était pas sur la même ligne de conduite et était plus 

positif à l’annonce du concile. En 1961, malgré l’annonce de la tenue du concile Vatican II, le 

synode national rappelle le texte voté en 1955.  En 1962, Jean-François Zorn relève que la 

position du synode national de l’ERF a évolué puisque le président du Conseil nationale de 

l’ERF, le pasteur Pierre Bourguet, souligne la nécessité de prier pour le concile et propose 

d’accepter d’y envoyer des observateurs non-catholiques. Pierre Bourguet explique que cette 

invitation faite aux chrétiens non-catholiques pour envoyer des observateurs est une démarche 

de Johannes Willebrands venu au siège de l’Alliance réformée mondiale (ARM).  De plus, Zorn 

estime que l’invitation faite par Jean XXIII à l’ensemble des chrétiens suscite certes un 

pessimisme au début de la préparation du concile. Mais peu à peu l’incrédulité et même une 

gêne semblent prendre le pas, d’après lui, chez les chrétiens de toute confession. Cela 

correspond donc à ce que relève Beaupère. L’enthousiasme ne vient qu’après cette période 

d’incrédulité. Les protestants réformés ont tendance à se sentir facilement « assiégés » d’après 

Jean-François Zorn. Ainsi, c’est grâce aux personnes ayant participé à l’œcuménisme que le 

Concile Vatican II apparaît peu à peu comme une opportunité pour en finir avec l’état de 

division contraire à l’Evangile. Concernant l’orthodoxie, l’envoi d’observateurs n’a pas été 

simple. L’orthodoxie étant divisée en deux pôles religieux d’influence : Constantinople et 

Moscou. Chaque Eglise orthodoxe décidait de l’envoi ou non d’observateurs. Le patriarcat de 

Moscou envoya des observateurs non sans difficulté alors que le patriarche de Constantinople 

s’y refusa 16, avant de réévaluer sa position durant le concile. Mais même pour l’envoi 

d’observateurs russes, le Vatican dut travailler longuement. Mgr Willebrands (secrétaire du 

Secrétariat pour la promotion de l'unité des chrétiens) a même fait le voyage jusqu’à Moscou 

pour convaincre le patriarche et les autorités d’envoyer des observateurs au concile. Au final, 

deux observateurs sont envoyés : l’archiprêtre Vitali Boorovoj et l’archimandrite Vladimir 

                                                 
15 Jan Grootaers « Flux et reflux entre deux périodes », in Giuseppe Alberigo et Étienne Fouilloux (dir), Histoire 
du Concile Vatican II, 1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la première session et la première 
intersession, octobre 1962-septembre 1963, traduit par Jacques Mignon, Paris, Louvain, Editions du Cerf et 
Peeters, 1998, p.649 
16 « Observateurs délègues au deuxième concile œcuménique du Vatican », AAS 52 (1962) 



79 
 

Kotliarov, ce sont les seuls observateurs orthodoxes des Eglises d’Europe centrale et d’Europe 

de l’Est. Cela n’est possible que parce que le Vatican a mis en place des relations discrètes avec 

le régime communiste17.  

Si le concile suscite l’attention positive ou négative des chrétiens non-catholiques et des 

œcuménistes catholiques et même plus largement de l’ensemble des catholiques, c’est qu’il e 

suscite des espoirs et que des enjeux apparaissent. C’est sur ces points que reviennent le plus 

souvent les différents textes œcuméniques relatifs au concile durant cette phase. En effet, face 

à ce sentiment de ne pas savoir ce qui se passe, ce qui va se passer, la question la plus fréquente 

est celle de savoir quelles espérances on peut raisonnablement nourrir. C’est cette question que 

recouvrent celles employées dans la SR lorsqu’elle annonce le programme des journées d’études 

des Informations Catholiques Internationales : « quel sera l’objet de ce Concile ? Que peut-on 

attendre ? »18. D’après les quelques témoignages que nous avons recueillis, témoignages qui 

nécessitent d’être recoupés avec d’autres, les espérances sont diverses. Dans un catholicisme 

français profondément marqué par les expériences de l’Action catholique, des Paroisses 

universitaires, des prêtres-ouvriers, les plus ouverts au dialogue avec le monde attendent que le 

concile rende possible ce dialogue avec le monde. Cela passe par une évolution du jugement de 

l’Eglise catholique vis-à-vis de la modernité et vis-à-vis du monde. Mais cela s’exprime aussi 

par la mise en place de la réforme liturgique et en particulier le passage du latin au français afin 

de rendre compréhensible et vivante la célébration eucharistique et l’Evangile. Il s’agit pour 

certains de rendre plus vivante l’évangélisation. C’est notamment la position de membres des 

mouvements d’Action catholique comme le père Jean-Marie Barthe. Mais parfois ces volontés 

d’ouverture qui existaient provoquaient des tensions. Ainsi des personnes plus modérées, 

comme les pères Claude Cugnasse, Régis Raoul ou André Nouvel (pas encore totalement 

investi dans la pastorale ouvrière) ont des attentes plus vagues19. Malgré cette attente vague, 

Claude Cugnasse espère que le concile pourra établir une ligne de conduite claire, quelle qu’elle 

soit, pour atténuer les tensions qu’il constatait au séminaire. Concernant les espoirs protestants, 

nous nous appuierons sur un document protestant intitulé « entretiens œcuméniques de Taizé 

»20. Ce document commence par souligner qu’il ne faut pas demander à l’Eglise catholique ce 

qu’elle ne peut pas faire, ne peut pas croire ; il ne faut pas lui demander de se renier. Il ne s’agit 

                                                 
17 Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit. 
18 ADA, « Informations. Informations Catholiques Internationales », SR, 23 avril 1959, n°17, 86ème année 
19 Cf. annexes 
20 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « Entretiens 
œcuméniques de Taizé », 5 fol., document dactylographié rédigé par des protestants.  



80 
 

donc pas d’inciter les catholiques à penser comme les protestants mais de souligner les points 

réformables avec une attention pour la dimension pratique. Ainsi le texte souhaite qu’en 

formulant des demandes mesurées, elles puissent être étudiées et acceptées. L’ouverture 

d’esprit que propose Jean XXIII et son refus de condamner qui que ce soit sont vus comme un 

signe positif afin de mettre fin à une forme d’anticatholicisme protestant. Le rapprochement des 

chrétiens est vu comme une nécessité pour faciliter l’évangélisation et la mission dans un 

contexte français de sécularisation. Ces protestants estiment que l’Eglise catholique doit revoir 

sa manière d’affirmer qu’elle est l’unique Eglise du Christ pour adopter une vision plus 

dynamique en disant que l’unité de l’Eglise est une « marche en avant » ou « un 

accomplissement »21 en cours ; elle doit également adoucir sa manière de présenter sa vision de 

l’œcuménisme qu’elle voit comme un retour vers l’Eglise catholique, c’est-à-dire sa vision 

unioniste. Il faudrait également faire fi du passé pour vivre le présent et préparer l’unité future. 

Cependant, si l’objectif de cette démarche est de laisser de côté les rancœurs, on peut se 

demander si, en refusant de regarder le passé, il n’y a pas le risque de laisser des rancœurs 

silencieuses fermenter et faire obstacle, tôt ou tard, à l’unité. Le silence peut-il soigner, du moins 

atténuer, les blessures d’ordre psychologique et/ou intérieur ? La médiatisation des conversions 

individuelles semble problématique. Les protestants attendent du pape et de l’Eglise catholique 

qu’ils incitent à la « conversion universelle de tous »22 à l’unité que Jésus souhaitait. Ils estiment 

que l’Eglise catholique doit affirmer sa volonté de ne pas intervenir en politique de manière 

partisane. Et ils demandent que cette Eglise soit vraiment l’Eglise des pauvres par une ouverture 

aux questions sociales et aux questions de justice. Dans la même lignée, les rédacteurs du 

document souhaitent que l’Eglise laisse de côté son aspect fastueux, ses richesses extérieures ; 

ce qui n’empêche pas nécessairement d’ouvrir des institutions ou de posséder des œuvres d’art. 

Ils s’inquiètent également du manque de liberté de pensée et d’expression au sein de l’Eglise 

catholique. Concernant des aspects plus théologiques, le document note de manière positive 

que le renouveau biblique catholique dans le dialogue œcuménique – renouveau qui est à la 

base même de la Nouvelle théologie – a permis aux protestants de réévaluer leur jugement 

concernant la théologie catholique. Il est demandé aux théologiens catholiques de poursuivre 

cet effort afin de souligner l’enracinement biblique de la tradition catholique. De même, il 

semble que les récents travaux exégétiques et ecclésiologiques (en particulier ceux d’Oscar 

Cullman), ainsi que l’attitude de Jean XXIII, qui leur semble agir comme pasteur et évêque, 

aient permis aux protestants de mieux percevoir le rôle et le fondement du ministère pétrinien. 

                                                 
21 Ibid., fol. 2 
22 Ibid., fol. 3 



81 
 

Cependant, l’affirmation de l’infaillibilité pontificale lors du concile Vatican I est 

problématique et les protestants demandent à ce que Vatican II rééquilibre l’enseignement 

ecclésiologique avec une étude des autres fonctions dans l’Eglise. Enfin le dernier point 

théologique que les protestants estiment devoir être revu est celui de la piété mariale par une 

étude de la relation entre l’Eglise et Marie plutôt que par l’affirmation de nouveaux titres. Le 

document veut lier christologie et mariologie bien que la christologie soit au centre de tout. Les 

rédacteurs protestants proposent donc des évolutions ambitieuses bien que mesurées, tout en 

restant respectueuses des doctrines catholiques pour un certain nombre de points. 

Ainsi, le concile suscite une sensation de « flou » aussi bien pour les catholiques que 

pour les protestants. Chacun se demande alors ce qui va se passer, sur quoi va porter le concile. 

Mais chez les protestants au fur et à mesure qu’avance la préparation du concile et surtout au 

fil des déclarations de Jean XXIII en faveur de l’unité23, que la SR reprend quelques fois, il y a 

une crainte de voir l’Eglise catholique s’accaparer ou du moins rivaliser avec le mouvement 

œcuménique et la COE. Il y a donc aussi une inquiétude, une méfiance. Aussi bien les 

protestants que les orthodoxes réfléchissent à l’attitude à adopter face au concile et à la façon 

dont ils entendent répondre à l’invitation de l’envoi d’observateurs-délégués que le Pape leur 

fait. Peu à peu, catholiques et protestants fondent des espoirs envers le concile. Si 

l’œcuménisme n’apparaît pas initialement comme un enjeu pour beaucoup de catholiques (hors 

des cercles œcuméniques), il le devient peu à peu. Nous avons vu que les protestants ne 

manquent pas non plus de formuler des attentes vis-à-vis du concile et de l’Eglise catholique.  

II- Le suivi des travaux conciliaires :  

Si les œcuménistes et les groupes œcuméniques s’intéressent à l’annonce du concile, ils 

s’intéressent également à l’avancée des travaux conciliaires. Nous avons évoqué, plus haut, les 

lettres que Maurice Villain envoie à ses relations mais on dénombre aussi des conférences 

rassemblant des personnes impliquées dans l’œcuménisme, conférences publiques ou bien 

interventions lors de rencontres œcuméniques.  

                                                 
23 Sur la vision œcuménique de Jean XXIII : Michel Deneken, « L’engagement œcuménique de Jean XXIII », 
Revue des Sciences Religieuses, vol. 75, nᵒ 1, 2001, p. 77‑96, disponible sur : 
http://www.persee.fr/doc/rscir_0035-2217_2001_num_75_1_3565 [consulté le 27 novembre 2016] 



82 
 

Concernant les lettres que Villain envoie à ses proches, nous en n’avons retrouvé qu’une 

seule24. Cette lettre intervient un peu plus de deux semaines après l’ouverture du concile (11 

octobre 1962) par le pape Jean XXIII. Villain ne souhaite pas faire un compte-rendu des travaux 

conciliaires malgré le fait que ceux qui sont publiés dans la presse soient très imparfaits. Il 

préfère revenir sur quelques événements importants pour l’œcuménisme. Il note que 

l’œcuménisme n’est pas un des enjeux principaux du concile : il s’agit avant tout d’une « 

purification et [d’une] réforme de l’Eglise catholique »25. Il est vrai qu’à ce stade le concile n’a 

pas abordé les questions œcuméniques. Pourtant Jean XXIII a fait plusieurs gestes envers les 

chrétiens non-catholiques et, moins d’une semaine avant la rédaction de cette lettre, le 

Secrétariat pour l’unité des chrétiens s’est vu conférer le statut de commission conciliaire, 

décision du 19 octobre 1962 qui est officialisée le 22 octobre. C’est une décision à la fois 

symbolique pour le prestige apporté par ce statut mais c’est aussi une décision très importante 

dans le processus conciliaire car le Secrétariat peut, alors, de son propre chef, proposer des 

schémas. Villain revient sur différents discours de Jean XXIII. Concernant le discours 

d’ouverture du concile, il retient que le Pape demande un renouvellement de la formulation de 

la foi afin de mieux répondre aux besoins contemporains et, en particulier, en faisant appel à 

des méthodes contemporaines. Le Pape souhaite que l’enseignement conciliaire ait un caractère 

pastoral. De même, Villain note que Jean XXIII ne veut pas que le concile prononce des 

condamnations mais que l’Eglise agisse en « mère aimante »26 et miséricordieuse. Le prêtre 

reprend également le passage où Jean XXIII aborde la question de l’unité, pas simplement la 

question de l’unité du christianisme mais aussi l’unité de l’humanité. Mais il omet d’aborder le 

paragraphe dans lequel le pontife s’attriste de la désunion et souligne que l’Eglise catholique 

est dépositaire des « sources de grâce céleste » 27. La vision œcuménique du pontife n’apparaît 

pas très claire dans ce paragraphe. Notons tout de même que Jean XXIII développe une vision 

(classique) unioniste, un œcuménisme du retour dans son premier message comme pontife, le 

29 octobre 195828 et il fait de même le 9 août 195929. Villain revient sur le « discours du Pape 

aux missions diplomatiques » (12 octobre 1962), discours à visée sociale et abordant le thème 

                                                 
24 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions sur Vatican II, « Le monastère 
invisible de l’unité chrétienne (Feuillet n°41) » (28 octobre 1962), 2 fol., lettre dactylographiée de Maurice 
Villain publiée par Le monastère invisible de l’unité chrétienne concernant le concile qui vient de s’ouvrir. 
25 Ibid. fol. 1 r°. 
26 Ibid. fol. 1 r°.  
27 Gaudet Mater Ecclesia, « L'ouverture du Concile Œcuménique - discours et allocution du pape Jean XXIII et 
autres », Nouvelle revue théologique [En ligne], op. cit., p.963 
28 ADA, « Les peuples demandent la paix, la justice et la concorde », SR, 13 novembre 1958, n°44, 85ème année. 
29 Michel Deneken, « L’engagement œcuménique de Jean XXIII », Revue des Sciences Religieuses, op. cit., p. 82-
83. 



83 
 

de la justice, ainsi que sur celui aux « Observateurs et invités non catholiques » 30 (13 octobre 

1962). La présence d’observateurs catholiques est un des faits importants du concile pour 

l’historien Riccardi. Avec cette audience, c’est la première rencontre officielle et collective de 

délégués non-catholiques avec le Pape. Le cardinal Bea (président du Secrétariat pour l’unité 

des chrétiens) dit même que c’est « un miracle »31. Lors de cette audience, le pape se serait assis 

sur un simple fauteuil et non sur son trône, selon Maurice Villain. Le prêtre français note que 

Jean XXIII est revenu sur son obéissance au cours de ses différents ministères en disant qu’il a 

pensé régulièrement au verset 20 du psaume 67 : « Béni soit le Seigneur, jour après jour ! Il 

nous porte, le Dieu de notre salut »32. Puis le pontife aborde ses relations avec les différentes 

confessions chrétiennes qu’il a pu côtoyer et souligne la bienveillance mutuelle qui régissait les 

relations qu’il entretenait avec les chrétiens non-catholiques. Villain commente également le 

discours du cardinal Bea à ces mêmes observateurs (15 octobre) ; celui-ci propose une 

démarche fraternelle et bienveillante et invite les observateurs à émettre des critiques et des 

propositions par rapport au travaux conciliaires. Afin de coordonner et de discuter entre eux, 

les observateurs chrétiens se réunissent chaque mardi durant la première session33. Ces derniers 

expriment leur gratitude envers le pape et ont conscience que leur présence est un événement 

historique en elle-même. Enfin Villain revient sur ses premières impressions durant le début de 

ce concile. Il apparaît marqué par le fait qu’en ayant réussi à repousser de quelques jours 

l’élection des commissions conciliaires, à la suite du discours du cardinal Liénart le 13 octobre 

1962, les Pères conciliaires forment désormais un « organisme », un « corps », il estime que 

l’assemblée a trouvé une unité34. C’est un événement qui a marqué, semble-t-il, de nombreux 

observateurs, théologiens et Pères bien entendus. Les historiens jugent aussi ce moment du 

concile comme essentiel aujourd’hui. Villain souligne le rôle des théologiens et de quelques 

Pères dans l’orientation du concile et dans la formation théologique d’autres Pères mais il ne 

dévoile pas leur nom. Le mariste souligne également le rôle des Eglises catholiques orientales 

et du patriarche Maximos IV qui a été un des Pères très actifs lors de la première session. Il 

                                                 
30 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions sur Vatican II, « Le monastère 
invisible de l’unité chrétienne (Feuillet n°41) » (28 octobre 1962), fol. 1 v°, lettre dactylographiée de Maurice 
Villain publiée par Le monastère invisible de l’unité chrétienne concernant le concile qui vient de s’ouvrir. 
31 Stjepan Schmidt, Agostino Bea il cardinale dell’unità, Rome, 1987, p.496 repris dans Andrea Riccardi « La 
Tumultueuse ouverture des travaux », in Giuseppe Alberigo et Étienne Fouilloux (dir), Histoire du Concile 
Vatican II, 1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la première session et la première 
intersession, octobre 1962-septembre 1963, op. cit., p. 36 
32 « Observateurs délègues au deuxième concile œcuménique du Vatican », AAS 54 (1962) 
33 Les procès-verbaux de ces rencontres n’apparaissent qu’à partir de la deuxième session 
34 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions sur Vatican II, « Le monastère 
invisible de l’unité chrétienne (Feuillet n°41) » (28 octobre 1962), fol. 2 r°, lettre dactylographiée de Maurice 
Villain publiée par Le monastère invisible de l’unité chrétienne concernant le concile qui vient de s’ouvrir. 



84 
 

apparaît qu’un certain nombre de Pères ont pris conscience de l’universalité de l’Eglise 

catholique par la présence de ces catholiques orientaux35. D’ailleurs, Villain semble faire preuve 

d’une vision à moyen terme et non à court terme lorsqu’il souligne que, malgré les difficultés 

actuelles du concile (aucun texte ne sera promulgué lors de la première session en dehors de 

quelques messages), celles-ci seront dépassées dans l’avenir. De même, il relève l’importance 

du caractère pastoral des textes pour qu’ils puissent être adoptés. Villain estime que l’Eglise 

catholique doit renouer avec les pauvres, elle doit devenir l’Eglise des pauvres. Peut-être Villain 

est-il influencé par un groupe informel de Pères (dont Mgr Câmara notamment) qui défend la 

vision d’une Eglise des pauvres.  

Le pasteur Hébert Roux reprend la démarche que Villain adopte à la fin de sa lettre, 

c’est-à-dire une vision de ce quoi doit proposer l’Eglise. Mais Roux utilise un autre moyen : la 

conférence, comme certains Pères conciliaires et certains théologiens (dont Joseph Ratzinger). 

Le 9 mars 1963, Hébert Roux donne une conférence à Toulouse ayant pour thème le dialogue 

œcuménique36. Cette conférence, datant de mars 1963, se situe entre la fin de la première 

session et le début de la deuxième session du second concile du Vatican. Plus que d’y exposer 

ce qu’il a vécu, ce qu’il a retenu, il y développe une vision. Pour commencer, il souligne que le 

dialogue ne se fait pas uniquement entre catholiques et protestants. Il estime que, pour 

dialoguer, il faut connaître les positions de sa propre confession. Le dialogue œcuménique qui 

est une « exigence de la foi chrétienne » doit concilier deux fidélités : la première est la « fidélité 

à la révélation reçue » et la deuxième est la « fidélité à l’unité » 37. Or il note que c’est un défi 

que les générations précédentes n’ont pas réussi à concilier. Roux compare les intentions des 

réformateurs du XVIème siècle à la volonté présente du pape Jean XXIII qui souhaite une 

« révision de la vie de l’Eglise » en matière de mœurs et de formulation doctrinale. Il ne faut 

pas aller trop loin dans cette comparaison, malgré l’enthousiasme qu’a pu susciter le concile, et 

même si une partie de cette comparaison peut être justifiée. En effet, les réformateurs du XVIème 

siècle sont allés au-delà d’une « simple » reformulation doctrinale ou d’une révision des mœurs. 

Il suffit de penser à la doctrine eucharistique. Cependant, il y a effectivement chez les 

réformateurs et chez Jean XXIII une volonté de réforme, de « régénération ». Le pasteur note 

qu’au XVIème siècle les réformateurs avaient souhaité un retour à l’Evangile alors que l’Eglise 

                                                 
35 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit. 
36 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Conférence du 
pasteur Roux (9 mars 1963) », 1 fol, notes dactylographiées d’une conférence donnée par Hébert Roux à 
Toulouse le 9 mars 1963, les notes sont prises Liliane Fleurian.   
37 Ibid. fol. 1 r° 



85 
 

catholique avait refusé. Désormais, c’est Jean XXIII – plus que le Pape, il faudrait dire le concile 

ou, dans une vision minimaliste, certains théologiens – qui propose un tel retour. Pour Hébert 

Roux, l’Eglise catholique reconnaît par le concile qu’elle n’a pas « la plénitude de 

l’œcuménicité38 ». Le pasteur réformé estime que le Secrétariat dirigé par Bea veille à ce que 

les autres commissions et les schémas ne soient pas des obstacles supplémentaires au dialogue 

œcuménique, ce qui est vrai. Ainsi le Secrétariat pour l’unité ne joue pas simplement un rôle 

« classique » de commission qui est de pouvoir proposer et défendre des schémas. Cependant, 

il n’a aucun droit particulier vis-à-vis des autres schémas. De plus, le Secrétariat est chargé de 

recueillir et de prendre en compte l’opinion des observateurs chrétiens non-catholiques, ce qu’il 

fait d’après Roux. Roux rappelle les déclarations de Mgr de Smedt, membre du Secrétariat pour 

l’unité des chrétiens39, probablement lors de son intervention du 19 novembre 196240 qui 

soulignait que le dialogue œcuménique ne consiste pas à négocier les voies de l’unité. Hébert 

Roux, comme pour répondre à quelques inquiétudes protestantes initiales, souligne que Vatican 

II n’est pas « un concile d’union »41, il ne cherche pas la conversion des non-catholiques. Il 

donne également au dialogue une valeur christique et missionnaire extérieure à la chrétienté car 

pour lui c’est le moyen de présenter le Christ à l’humanité. Se plaçant dans une vision 

œcuméniste proche de celle de l’abbé Couturier, le pasteur estime qu’il ne s’agit pas tant de 

faire l’unité que de la recevoir de Dieu en s’y préparant. Pour le pasteur, le concile va apporter 

des réponses à la question de savoir où en est le dialogue œcuménique. Le concile correspond 

à une « période de mutation »42. Il a un regard sévère vis-à-vis de l’Eglise catholique et estime 

que c’est un « corps qui cherche l’expression de sa vie », renvoyant probablement à la volonté 

du Pape d’actualiser la manière de présenter le Christ afin de rendre l’évangélisation vivante. 

Malgré les volontés de réforme, Roux estime que l’Eglise tire un « boulet »43 historique et 

sociologique. Enfin le pasteur revient sur un problème central dans le dialogue œcuménique : 

l’autorité. Il rappelle que Luther estimait que l’autorité suprême dans l’Eglise était l’Ecriture. 

Quant à Jean XXIII, il aurait demandé au concile de ne pas trancher la question de l’autorité de 

l’Ecriture et de celle de la Tradition. En réalité, comme le note le pasteur, c’est un point qui fait 

                                                 
38 Ibid.  
39 Secrétarie d’Etat, « Nomine. Membri del Segretariato per V Unione dei Cristiani per la preparazione del 
Concilio Ecumenico Vaticano II », AAS 52 (1960) 
40 Giuseppe Alberigo, « "Apprendre par soi-même". L’expérience conciliaire » in Giuseppe Alberigo et Etienne 
Fouilloux (dir), Histoire du concile Vatican II, 1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la 
première session et la première intersession, octobre 1962-septembre 1963, op. cit. 
41 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Conférence du 
pasteur Roux (9 mars 1963) », fol. 1 r°, notes dactylographiées d’une conférence donnée par Hébert Roux à 
Toulouse le 9 mars 1963, les notes sont prises Liliane Fleurian.   
42 Ibid. 
43 Ibid. 



86 
 

débat chez les théologiens catholiques et chez les Pères. Le 20 novembre 1962, l’assemblée 

conciliaire avait voté majoritairement pour l’interruption du débat concernant le schéma sur la 

révélation afin qu’un nouveau schéma soit proposé mais, la majorité des deux tiers n’étant pas 

atteinte, Jean XXIII dut intervenir pour que le texte soit renvoyé devant une commission mixte 

(avec 17 membres de la Commission théologique et autant du Secrétariat pour l’Unité des 

chrétiens). Roux note aussi quelques autres points problématiques : infaillibilité magistérielle, 

nature du pouvoir juridictionnel, piété mariale. Ce qui n’est pas sans rappeler le document des 

« Entretiens œcuméniques de Taizé » que nous avons évoqué plus haut. La première session 

semble donc ne pas avoir apporté de réponse aux différents problèmes qui émaillent le dialogue 

œcuménique et pour cause : l’œcuménisme n’a pas encore été réellement traité. 

Outre ces deux exemples d’œcuménistes concernant le suivi et l’évolution des travaux 

conciliaires, les groupes œcuméniques auxquels assiste André Fabre, organisent eux aussi des 

conférences sur le concile Vatican II. Le pasteur Roux donne une conférence aux Avents, en 

juillet 1963 (première intersession) sur ses « impressions sur le concile »44. Nous allons juste 

revenir sur les points qu’il n’a pas abordés dans la conférence précédente. Dans cette 

conférence, il souligne qu’il n’y a pas de motif grave pour réunir le concile. Il s’agit à ses yeux 

d’un concile pastoral. Pourtant, il faut noter que le concile aborde également des sujets 

dogmatiques : ecclésiologie, révélation, … mais il insiste sur le souci du concile de présenter 

un aspect pastoral plus que doctrinal. Le concile manifeste la volonté d’aborder la réalité 

contemporaine et de s’ouvrir au monde. Le pasteur souligne que les Pères et le Secrétariat pour 

l’unité des chrétiens cherchent à obtenir l’avis des observateurs, cherchent à connaître leurs 

impressions. Comme Villain, il relève ensuite certaines tensions au sein du concile (en revenant 

sur l’élection des commissions), ce qui, pour lui, ouvre la voie à la nécessité de préciser 

l’autorité collégiale de l’épiscopat. Il note aussi des tensions entres les Eglises missionnaires 

qui cherchent à évangéliser et les « vieilles Eglises » qui veulent maintenir les acquis culturels. 

Une autre tension se situe entre les Pères attachés au « ressourcement biblique »45 et ceux qui 

n’y sont pas sensibles. Certains opposaient, selon lui, théologie et pastorale. Roux note aussi 

des réactions diverses vis-à-vis des observateurs : les uns se réjouissent de leur présence, 

d’autres sont « indifférents » et d’autres encore leur sont « hostiles »46. La discussion sur le 

                                                 
44 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine œcuménique – Les Avents 
– du 28/7 au 2/8 1963. Impression sur le concile », 3 fol., notes dactylographiées d’une conférence donnée par le 
pasteur Roux 
45 Ibid. fol. 2 
46 Ibid.  



87 
 

schéma concernant les Eglises orientales (schéma préparé par le Commission pour les Eglises 

orientales dirigée par le cardinal-secrétaire d’Etat, Amleto Cicognani) a souligné ces 

divergences de positions et se conclut par l’approbation du schéma mais il doit être intégré au 

texte du Secrétariat de Bea. Le pasteur note que l’octroi du statut de commission conciliaire au 

Secrétariat pour l’unité symbolise une ouverture œcuménique. Il souligne que l’Eglise 

catholique ne reconnaît pas aux autres confessions chrétiennes le titre d’Eglise. Lors de ces 

mêmes Avents, le professeur André Latreille (historien) revient aussi sur le concile mais dans 

une démarche plutôt historique47. Il replace le concile dans le contexte historique et religieux : 

expansion de l’Eglise, guerres mondiales, impossibilité d’accueillir les évêques du monde entier 

avant 1929 du fait de la question romaine, désaccord entre le Vatican et le royaume d’Italie 

(incluant l’annexion de Rome par le Royaume d’Italie), … Il note qu’alors que l’Eglise 

catholique s’étend dans le monde, on peut constater une centralisation du pouvoir, et que 

certaines Eglises locales sont surreprésentées. Pour l’historien, le concile a conscience du 

phénomène de déchristianisation et de sécularisation qui touche l’Europe. Il estime qu’il ne faut 

pas avoir trop d’attentes vis-à-vis du concile. En 1964 (deuxième intersession), Maurice Villain 

revient sur le concile lors des journées de formation théologique du Châtelard48. Si le concile 

n’avait pas réellement abordé les questions œcuméniques (à l’exception du schéma sur l’Eglise 

et celui sur les Eglises orientales) lors de la première session, le schéma sur l’œcuménisme que 

le Secrétariat pour l’unité a préparé entre janvier et mars est présenté au concile pour discussion 

lors de la deuxième session (29 septembre 1963 – 4 décembre 1963). Il revient notamment sur 

le changement de pontificat avec l’élection, le 21 juin 1963, de Paul VI (cardinal Montini) 

succédant à Jean XXIII, décédé le 3 juin 1963. Le discours de Paul VI pour l’ouverture de cette 

seconde session a beaucoup plu aux protestants. D’après Villain, il a mis le Christ au centre du 

concile et a fait appel à un « langage catholique […] avec délicatesse »49. Le nouveau pontife 

s’adresse directement aux « vénérables communautés chrétiennes » leur envoyant un « message 

                                                 
47 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine œcuménique – Les Avents 
– du 28/7 au 2/8 1963. L’Eglise à l’heure du concile », 3 fol., notes dactylographiées d’une conférence donnée 
par le doyen Latreille. 
48 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du 
Châtelard 1964 », « Vatican II (deuxième session) et dialogue œcuménique », fol.3-5, notes dactylographiées 
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile et ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 
Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du Châtelard juillet 1964 », « Concile et dialogue 
œcuménique », 1 fol. r° et v° notes manuscrites de cette même conférence donnée par Maurice Villain sur Vatican 
II. 
49 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du 
Châtelard 1964 », « Vatican II (deuxième session) et dialogue œcuménique », fol. 3, notes dactylographiées 
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile. 



88 
 

paternel et fraternel »50. Il demande pardon, en son nom propre – et non au nom de l’Eglise 

catholique –, au cas où l’Eglise catholique aurait une part de responsabilité dans les divisions 

chrétiennes. L’utilisation d’une forme conditionnelle dénote une certaine prudence de la part 

du Pape. Pour Villain, c’est une forme d’aboutissement de ce que souhaitait l’abbé Couturier 

depuis 28 ans. Devant les observateurs chrétiens, Paul VI souligne que l’unité n’est pas encore 

présente mais que l’Eglise catholique et les autres chrétiens sont « ensemble sur un chemin »51 

et, contrairement à ce que note Maurice Villain, nous ne voyons pas une levée claire et nette de 

l’aspect conditionnel du « mea culpa ». Le prêtre mariste voit dans ces discours « une percée 

œcuménique »52 officielle. Il revient aussi sur les schémas concernant l’Eglise et concernant 

l’épiscopat. Il note plusieurs évolutions positives dans ces schémas : vision de l’Eglise comme 

Mystère au détriment d’une vision hiérarchique ; insertion d’une « sacramentalité et [d’]une 

collégialité »53 de l’épiscopat faisant contrepoint à une centralisation du pouvoir ; réintégration 

de ce que l’Orient n’avait pas oublié : la juridiction universelle et diocésaine des évêques. 

Comme le note Villain, ce sont des points sensibles qui ont donné lieu à de virulents débats. Ce 

sont aussi des points importants pour l’œcuménisme, comme nous l’avons noté précédemment. 

Concernant le schéma sur l’œcuménisme, le prêtre y voit l’aboutissement du travail des 

pionniers de l’œcuménisme. Après la quatrième session, il dira que le 18 novembre 1963, 

premier jour où le décret sur l’œcuménisme est présenté, était la « première grande date 

œcuménique officielle »54 (en espérant qu’il sous-entende : de l’Eglise catholique. Malgré un 

avis positif « très large »55, Villain émet quelques critiques ou réserves :  c’est un décret écrit 

par des catholiques pour des catholiques et pour le présent – en fonction de la situation présente 

et non pour le futur –, Villain veut que ces deux éléments soient exprimés clairement ; comme 

de nombreux œcuménistes, il veut changer le nom du premier chapitre qui est « principes de 

                                                 
50 Discours de Paul VI lors de l'ouverture de la deuxième session du concile Vatican II. Version française utilisée : 
« Discours du 29 septembre 1963 à l'ouverture de la 2e session du Concile Vatican II », Nouvelle revue théologique 
[En ligne], n°85/9 (1963), p.970-981, disponible sur : http://www.nrt.be/docs/articles/1963/85-9/2020-
Discours+du+29+septembre+1963+%C3%A0+l%27ouverture+de+la+2e+session+du+Concile+Vatican+II.%0B
Allocution+du+21+septembre+1963+%C3%A0+la+Curie+Romaine.%0B%C3%80+travers+les+discours+de+S
S+Paul+VI.pdf [consulté le 27 juin 2017]  
51 Paul VI, « Allocutiones IX. Rev.mis Observatoribus Legatis, ad Oecumenicam Synodum missis ab Ecclesiis 
ab Apostolica Sede seiunctis », 17 octobre 1963, AAS 55 (1963). 
52 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du 
Châtelard 1964 », « Vatican II (deuxième session) et dialogue œcuménique », fol. 3, notes dactylographiées 
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile. 
53 Ibid. 
54 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur 
l’œcuménisme par le Père Villain (1965) », fol. 1, texte dactylographié correspondant à une conférence donnée 
par le père Maurice Villain. 
55 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du 
Châtelard 1964 », « Vatican II (deuxième session) et dialogue œcuménique », fol. 4, notes dactylographiées 
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile. 



89 
 

l’œcuménisme catholique » en « principes catholiques de l’œcuménisme »56 car il n’y a qu’un 

œcuménisme ; le schéma lui semble trop dogmatique et manque d’œcuménicité car l’Eglise 

catholique se pose comme point de référence, elle juge par rapport à elle-même. De même, 

l’orthodoxie paraît très proche du catholicisme alors que les communautés protestantes sont 

présentées comme des communautés auxquelles il manque des éléments. Villain regrette que 

Rome n’aime les autres Eglises chrétiennes que malgré les divergences et non à cause de ces 

dernières ; il dénonce l’absence de propos sur les « normes du dialogue » œcuménique et sur le 

« contenu de la prière »57. Les parties sur la liberté religieuse et sur les relations avec le judaïsme 

sont séparées de ce schéma. Villain revient ensuite sur la situation œcuménique à la fin de la 

deuxième session : les avancées des travaux conciliaires ne permettent pas d’engager un 

dialogue œcuménique que l’Eglise orthodoxe accepterait. En effet, les multiples expressions 

d’affirmation de la primauté de Pierre dans le schéma semblent poser problème. Villain souhaite 

qu’il y ait une intercommunion possible, telle que le demandent les catholiques orientaux et les 

orthodoxes. Les anglicans apprécient de voir apparaître une conception collégiale de l’autorité 

mais, pour les protestants, c’est un problème supplémentaire car cela risque de renforcer la 

conception hiérarchique de l’Eglise. Mais ces derniers voient malgré tout de nombreux points 

positifs dans le concile : sacerdoce universel, évolution de la conception du ministère épiscopal, 

intérêt du concile pour l’apostolat des laïcs, etc. Enfin, Villain note que l’annonce, à la fin de la 

session, d’un futur pèlerinage de Paul VI en Terre sainte est une « avancée vers l’unité »58. 

Les œcuménistes catholiques comme protestants suivent donc avec attention le 

déroulement du concile et l’évolution des travaux. Nous avons vu que cela pouvait se faire par 

des lettres publiques ou par des conférences. Mais les groupes œcuméniques, Avents et 

Châtelard ici, s’intéressent aussi à ces travaux et font intervenir certains observateurs (chrétiens 

non-catholiques, presse, …) du concile. Dans le même temps, nous avons vu quelques 

évolutions dans les travaux conciliaires durant les deux premières sessions mais, si l’on s’en 

tient aux observations de Villain, il reste encore du chemin à parcourir.  

III- Le décret sur l’œcuménisme :  

                                                 
56 Lorenz Jaeger, Le décret de Vatican II sur l’œcuménisme : son origine, son contenu et sa signification, op. cit. 
p.28 
57 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du 
Châtelard 1964 », « Vatican II (deuxième session) et dialogue œcuménique », fol. 4, notes dactylographiées 
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile. 
58 Ibid. fol. 4  



90 
 

Les documents précédents nous ont permis d’aborder les deux premières sessions et les 

avancées œcuméniques qu’elles ont portées. Il nous reste donc à étudier les dernières sessions. 

Le décret sur l’œcuménisme, Unitatis redingratio, est approuvé et promulgué au cours de la 

troisième et avant-dernière session, le 23 novembre 1964 par 2137 voix contre 11 lors du vote 

de promulgation59. C’est donc ce décret qu’il nous faut étudier pour évaluer les évolutions qu’il 

apporte. Mais nous devons aussi revenir sur la réception et les critiques des milieux 

œcuméniques vis-à-vis de ce document. 

Le décret est composé d’un préambule et de trois chapitres, il est théologiquement lié à 

la constitution sur l’Eglise, Lumen Gentium. Chaque chapitre est sous-divisé en plusieurs 

numéros. Le préambule souligne que la promotion de l’unité, et non l’unité tout court, est l’un 

des objectifs du concile car la division du christianisme est non seulement un scandale mais 

c’est contre la nature conférée par Jésus à l’Eglise qu’il a lui-même instituée. Le document 

s’adresse aux catholiques et uniquement à eux et cela dans un but pastoral. Le décret estime 

que l’unité existe déjà par le baptême notamment, c’est le Christ qui a institué l’unité de 

l’Eglise. Le concile prend acte de la naissance du mouvement œcuménique (UR 1 et 4) comme 

« signe des temps »60 et reprend même « la Base » du COE pour définir ceux qui participent au 

mouvement œcuménique : « ceux qui invoquent le Dieu Trinité et confessent Jésus comme 

Seigneur et Sauveur »61 et au numéro 20. Il voit dans ce mouvement l’action de l’Esprit Saint 

(UR 1 et 4). Dans son commentaire du décret sur l’œcuménisme, le père Régis Moreau note 

que seuls les chrétiens qui sont baptisés avec de l’eau et avec « l’intention de faire ce que veut 

l’Eglise »62 relèvent de l’œcuménisme ce qui exclue certaines sectes (Mormons, témoins de 

Jéhovah, …). Le concile considère le dialogue œcuménique comme un dialogue entre 

confessions et non entre personnes individuelles. Comme le souhaitait Villain et de nombreux 

théologiens et Pères, le premier chapitre s’intitule désormais : « Les principes catholiques de 

l’œcuménisme ». Ce chapitre estime que Dieu veut rendre l’unité de l’Eglise visible et 

l’eucharistie est posée comme le symbole, la signification de cette unité et sa réalisation. De 

                                                 
59 Vote d’ensemble : 2054 voix pour contre 64 et 11 bulletins nuls. Source : Christine Pedotti, La bataille du 
Vatican : 1959-1965, Paris, Plon, 2012, p.529 
60 Régis Moreau, Les documents du dialogue : « Unitatis redintegratio », « Nostra aetate », « Dignitatis 
humanae », « Ad gentes », Perpignan, France, Artège, coll. « Guide de lecture des textes du Concile Vatican II », 
2012, p. 41 
61 UR n°1. La traduction utilisée est celle disponible sur le site du Saint-Siège : « Décret sur l'œcuménisme, 
Unitatis redintegratio », Le Saint-Siège [En ligne], disponible sur : 
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-
redintegratio_fr.html [consulté le 27 juin 2017]. Autre traduction disponible : Magistère de l’Eglise, Le Concile 
Vatican II, 1962-1965. Edition intégrale définitive bilingue français-latin, traduit par Raymond Winling, Paris, 
Editions du Cerf, 2012, 717 p. 
62 Régis Moreau, Les documents du dialogue, op. cit.,  p. 18 



91 
 

même que l’Esprit-Saint est à l’origine du mouvement œcuménique, il est celui qui peut rendre 

possible l’unité. L’unité a donc une dimension pneumatologique mais aussi eschatologique et 

dynamique car l’unité doit croître au fil du temps : c’est par la Résurrection des morts que se 

réalise la pleine communion et l’Esprit Saint conduit vers le Christ63. Les orthodoxes sont 

sensibles à cette vision pneumatologique. Le début du chapitre revient aussi sur le ministère 

pétrinien bien que Jésus demeure le Pasteur « suprême » : Pierre et ses successeurs, appartenant 

au collège apostolique puis épiscopal, ont pour tâche de conserver l’unité des croyants et l’unité 

de la foi. Il y a également une unité entre aspect visible et aspect invisible de l’Eglise. L’Eglise 

catholique conçoit l’unité sur le modèle de la Trinité. Dans le numéro 3, le décret souligne que 

les scissions ne sont pas une réalité nouvelle dans le christianisme. Il est aussi souligné que les 

responsabilités de scissions étaient partagées entre différentes personnes issues de différentes 

communautés et qu’on ne peut pas en tenir rigueur à ceux qui qui naissent maintenant dans des 

communautés séparées. De plus, il faut pardonner et demander pardon aux chrétiens non-

catholiques (UR 7). Ces derniers sont d’ailleurs, par le baptême, en communion « imparfaite » 

avec l’Eglise catholique et sont chrétiens (UR 3). Vatican II estime que certains biens existent 

en dehors de l’Eglise catholique comme la Parole de Dieu, les sacrements et même la présence 

de l’Esprit Saint. Si les Pères n’excluent pas le salut dans les autres communautés chrétiennes, 

il n’y a que par l’Eglise catholique qu’on peut atteindre la « plénitude des moyens de salut » 

(UR 4), cette Eglise en pèlerinage à la suite du Christ qui la conduit vers la Jérusalem céleste. 

Dans le numéro 4 le décret encourage les catholiques à prendre part au mouvement 

œcuménique, ce qui est une grande nouveauté par rapport à l’encyclique Mortalium Animos 

(1928). Le dialogue œcuménique passe par « la prière, la parole et l’action » (UR 4). 

L’œcuménisme est défini comme un mouvement qui cherche à promouvoir l’unité des chrétiens 

dans l’unité de l’Eglise et non de promouvoir l’unité de l’Eglise puisque cette unité existe déjà. 

Le décret veut également que le langage controversiste et polémique soit abandonné dans le 

dialogue œcuménique au profit d’une attitude de respect, de charité et de bienveillance (UR 4 

et 11). C’est un dialogue théologique qui est proposé et donc il s’agit d’un œcuménisme 

institutionnel. Le concile propose également que ce dialogue œcuménique permette un 

renouveau, une réforme ou une rénovation dans la fidélité à sa doctrine et à sa tradition (UR 4 

et 6) ; c’est par une rénovation que l’unité des chrétiens est possible. Plus loin, les Pères 

appellent à une conversion de cœur, une conversion intérieure au Christ, à l’Evangile et à 

l’œcuménisme (UR 7).  Le décret revient aussi sur un point auquel tenaient beaucoup les autres 

                                                 
63 Ibid. p. 26 



92 
 

chrétiens : les conversions individuelles (UR 4). Ces dernières ne s’inscrivent pas dans le cadre 

de l’œcuménisme mais elles ne peuvent être interdites, car il s’agit de la mission 

d’évangélisation. Il y a donc une évolution qui distingue conversion ou unionisme et 

œcuménisme mais l’apostolat de conversion demeure. L’unité des chrétiens passe par une 

conversion intérieure : conversion de conviction et conversion d’attitude. Le décret appelle à 

reconnaître les « valeurs réellement chrétiennes » (UR 4) que l’on peut trouver chez les 

chrétiens non-catholiques. Les éléments « réellement chrétien[s] ne s’oppose[nt] jamais aux 

vraies valeurs de la foi ». Et l’Eglise catholique peut s’appuyer sur ces éléments qui lui sont 

extérieurs pour sa propre « édification » (UR 4). Les évêques sont chargés de promouvoir et 

d’encadrer le dialogue œcuménique. Le chapitre deux revient sur l’« exercice de 

l’œcuménisme ». Si à travers le dialogue œcuménique, on s’aperçoit que certains points 

théologiques, doctrinaux, disciplinaires ont été négligés alors le décret estime qu’il faudra 

compléter ces éléments (UR 6). Dans le numéro 8, Vatican II appelle de ses vœux à la pratique 

d’un œcuménisme spirituel, par la prière pour l’unité, c’est le cœur et le fondement de tout 

œcuménisme. En revanche, le décret refuse la communicatio in sacris, la communion dans les 

choses saintes, et donc l’intercommunion sauf pour quelques exceptions (cela est notamment 

accepté pour certains sacrements orthodoxes) que les évêques sont tenus d’établir eux-mêmes 

si cela n’a pas été fait par leur conférence épiscopale ou par le Vatican. Dans le numéro 9, outre 

la prière et la conversion, le dialogue œcuménique nécessite de connaître les autres confessions 

dans différents aspects : histoire, théologie, spiritualité, culture, …. C’est dans le même objectif 

que le n° 10 invite à ce que les prêtres et les séminaristes soient bien formés en théologie, en 

histoire, … et sur les questions œcuméniques. Dans le numéro 11, le concile refuse le langage 

polémique mais aussi le « faux irénisme » qui consiste à effacer toutes les différences pour 

obtenir la concorde et la paix au détriment même de sa propre foi. Le décret rappelle aux 

théologiens qu’il y a une « hiérarchie des vérités » estimant que l’ensemble des vérités de la foi 

n’ont ni le même poids et ni la même importance. Le numéro 12 se félicite de la coopération 

entre chrétiens au niveau social, ce qui rend visible l’unité qui existe déjà. C’est une des voies 

de l’œcuménisme pour apprendre à se connaître et partager un engagement associatif et social 

à caractère spirituel et religieux. Le chapitre trois revient sur les communautés séparées : d’une 

part les Eglises orientales (orthodoxes, chaldéennes, coptes, assyriennes et arméniennes) et 

d’autre part les communautés chrétiennes non-catholiques en Occident. Le numéro 14 revient 

sur l’histoire des relations entre Eglises d’Orient et d’Occident et souligne l’unité sacramentelle, 

de foi et l’intervention de Rome en cas de différends. Le concile souligne le fait que les 

orthodoxes ont conservé un patrimoine riche, malgré les persécutions, et dont s’est inspirée, au 



93 
 

moins en partie, l’Eglise d’Occident. De même, ils témoignent également d’une richesse 

spirituelle, en particulier grâce au monachisme qui naît en Orient (UR 15). Le numéro 15 aborde 

les éléments positifs des Eglises d’Orient : liturgie, eucharistie, … Ces Eglises participent à 

l’édification de l’Eglise de Dieu. De même, elles ont conservé le culte marial et surtout des 

sacrements valides par la succession apostolique, ce sont donc de « vraies » Eglises. Ainsi le 

concile recommande la communion aux sacrements, sous réserves de l’acceptation par 

l’ordinaire du lieu. Il entend respecter les différences dans la discipline ecclésiastique et dans 

la doctrine, ce qui n’est pas un obstacle à l’unité puisque c’est le cas depuis toujours et que les 

différences de la doctrine expriment un même dépôt de foi mais de manière différente. Les deux 

visions théologiques peuvent être complémentaires. Ces éléments orientaux se retrouvent dans 

la catholicité de l’Eglise catholique grâce aux Eglises catholiques orientales. La deuxième partie 

de ce chapitre revient sur les relations avec les communautés chrétiennes occidentales. Ce sont 

des communautés très différentes de l’Eglise catholique et très différentes d’entre elles (UR 19). 

Le numéro 21 souligne l’importance de l’étude biblique pour les protestants mais ne cache pas 

que l’Eglise catholique n’a pas la même vision de la relation entre les Ecritures et l’Eglise. En 

effet, les catholiques estiment que la Tradition et l’Eglise ont un rôle à jouer dans 

l’interprétation de la Bible. Le rôle de la lecture de la Bible est souligné dans le dialogue 

œcuménique. Le numéro 22 revient sur le baptême qui permet d’être incorporé au Christ, ces 

chrétiens séparés le sont effectivement dès lors que le baptême est valide, qu’ils veulent le 

recevoir et entendent suivre ce que souhaite l’Eglise. Le baptême est source d’unité mais l’unité 

qu’il procure est incomplète ou imparfaite. Il n’y aura une unité visible que « par la célébration 

commune de l’Eucharistie »64, le baptême n’est qu’un point de départ, certes essentiel. Vatican 

II note que les protestants et les catholiques n’ont pas la même vision de l’eucharistie. De plus, 

les communautés protestantes n’ont ni la succession apostolique ni le sacrement de l’ordre. Ces 

points doivent être abordés dans le dialogue œcuménique d’après le concile. Le point 23 estime 

que, du fait du baptême, ces chrétiens ne sont pas tenus à l’écart de l’action de la grâce, ils 

peuvent donc vivre de la foi. On voit l’action de cette foi dans les nombreuses œuvres de charité 

(sociale et caritative). Malgré les divergences en matière d’éthique et de morale, les catholiques 

et les autres chrétiens occidentaux ont le souci de conformer leur vie à l’Evangile. En conclusion 

(UR 24), les Pères souhaitent que les catholiques abordent le dialogue œcuménique avec 

prudence, dans le sens où cette démarche nécessite une fidélité à la foi de sa propre confession 

pour éviter les confusions et des méprises et nécessite également une connaissance de l’autre, 

                                                 
64 Ibid. p.90 



94 
 

tout en espérant que les initiatives communes se multiplieront à l’avenir. Le concile confie son 

espérance en l’unité à Dieu. 

Après avoir vu le contenu du décret sur l’œcuménisme, il nous faut voir les réactions à 

ce décret. Maurice Villain, qui a suivi le concile pour la presse, revient sur la version finale de 

ce décret65. Il cite Congar : ce décret est plus qu’un texte, « c’est un acte », « acte est d’une 

portée comparable à celle des grandes décisions historiques par lesquelles le mouvement des 

choses a été décidé pour des siècles » 66. Villain estime que le décret final issu d’une seconde 

rédaction est très différent de la première rédaction présentée lors de la deuxième session. En 

revanche, Lorenz Jaeger, membre du Secrétariat pour l’unité des chrétiens, n’est pas aussi 

catégorique et estime que la deuxième rédaction diffère de la première dans sa structure et ses 

énoncés uniquement lorsque les Pères conciliaires ont exigé que ce soit modifié67. D’ailleurs, 

globalement la structure du premier texte est la même que celle du texte issu de la seconde 

rédaction. Villain salue la capacité du Secrétariat pour avoir réussi à ne retenir que 28 demandes 

de modifications (ou modi)68 sur les 1300 et ce dans « le sens le plus progressiste »69, à ses 

yeux. Le texte présenté au début de la troisième session est très semblable au texte définitif, 

aussi bien d’après Villain que d’après Jaeger. Pour Villain, cette deuxième rédaction adopte un 

meilleur vocabulaire et de meilleures perspectives que la version précédente. Parmi les 

évolutions qu’il relève, il note qu’on ne parle plus de « frères séparés » mais « disjoints », voire 

« désunis »70 dans la version latine. Pour Villain, cela renvoie à une vision familiale dans 

laquelle, malgré les désunions, tous les membres sont placés sur le « plan » afin de pouvoir 

retrouver l’unité, la « rejonction » 71. Dans le même sens, Lorenz Jaeger souligne que ce 

remplacement est apparu nécessaire au concile car la notion de « frères séparés » implique, dans 

le langage contemporain, un rejet72. Pour Régis Moreau, cette évolution permet de souligner 

                                                 
65 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur 
l’œcuménisme par le Père Villain (1965) », 9 fol., texte dactylographié correspondant à une conférence donnée 
par le père Maurice Villain. 
66 Ibid. fol. 1 
67 Lorenz Jaeger, Le décret de Vatican II sur l’œcuménisme : son origine, son contenu et sa signification, op. cit. 
p.27 
68 Pour Jaeger, 29 modi furent pris en compte : Ibid. P.46 
69 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur 
l’œcuménisme par le Père Villain (1965) », fol. 2, texte dactylographié correspondant très probablement à une 
conférence donnée par le père Maurice Villain. 
70 Régis Moreau, Les documents du dialogue, op. cit.,  p. 17 
71 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur 
l’œcuménisme par le Père Villain (1965) », fol. 2, texte dactylographié correspondant à une conférence donnée 
par le père Maurice Villain. 
72 Lorenz Jaeger, Le décret de Vatican II sur l’œcuménisme : son origine, son contenu et sa signification, op. cit. 
p. 78 



95 
 

que les responsabilités des désunions sont partagées. Maurice Villain relève également que, par 

rapport à la première rédaction, le décret octroie le caractère d’« Eglise » aux communautés 

orientales ainsi qu’à celles qui ont conservé la succession apostolique et le sacerdoce (et par 

conséquent l’eucharistie), ce qui exclut une grande partie du protestantisme. Villain souligne 

que certaines communautés protestantes refusent le titre d’Eglise et que les orthodoxes ne sont 

pas tous d’accord pour reconnaître ce caractère aux protestants. Le document donne 

l’impression que Villain passe assez rapidement sur l’argumentation théologique au profit 

d’une argumentation plus conjoncturelle et plus pratique, avec l’argument du refus orthodoxe, 

et en soulignant que c’est entré dans la tradition. Ainsi le décret parle de communautés 

ecclésiales, ce qui est un progrès d’après Villain, car le premier schéma parlait de personnes et 

non de communautés. Le prêtre mariste se réjouit que le décret ait choisi de voir les choses de 

manière positive bien que cela ne présente pas que des avantages selon lui. Villain regrette que 

le COE ne soit explicitement cité dans le décret, notamment lorsqu’il est fait référence à sa 

« base », et ne comprend pas réellement pourquoi. Il se réjouit que le titre du premier chapitre 

ait été modifié comme il le souhaitait, à la fin de la deuxième session73. Chaque Eglise ou 

communauté ecclésiale participe à l’œcuménisme, intègre ce mouvement selon ses « propres 

principes »74. Villain ne manque pas de souligner le lien entre ce décret sur l’œcuménisme et la 

constitution dogmatique sur l’Eglise, Lumen Gentium. Il note que le décret reprend 

succinctement dans un langage biblique les principes avancés dans Lumen Gentium. Ce langage 

biblique est un élément très positif pour Villain mais aussi pour les chrétiens non-catholiques, 

plus particulièrement pour les protestants. Villain relève qu’un des nombreux éléments du 

langage biblique utilisé est le fait qu’on ne parle plus uniquement de Pierre comme fondement 

de l’Eglise mais on parle des douze apôtres comme fondement de l’Eglise. Pourtant, dans le 

décret après avoir dit que Jésus a confié aux douze apôtres « la charge d’enseigner, de gouverner 

et de sanctifier » afin de bâtir son Eglise, il est clairement exprimé que c’est Pierre que choisit 

Jésus pour « édifier son Église »75. Mais le décret replace Pierre au sein du groupe des douze 

apôtres, comme le note Villain, ce qui renvoie également à la collégialité et à la sacramentalité 

de l’épiscopat que traite Lumen Gentium. Villain estime important que l’attitude de charité vis-

                                                 
73 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du 
Châtelard 1964 », « Vatican II (deuxième session) et dialogue œcuménique », fol. 4, notes dactylographiées 
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile. 
74 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur 
l’œcuménisme par le Père Villain (1965) », fol. 4, texte dactylographié correspondant à une conférence donnée 
par le père Maurice Villain. 
75 UR n°2. « Décret sur l'œcuménisme, Unitatis redintegratio », Le Saint-Siège [En ligne], disponible sur : 
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-
redintegratio_fr.html [consulté le 27 juin 2017]. 



96 
 

à-vis des autres confessions chrétiennes que proposaient les œcuménistes soit recommandée 

aux catholiques76 dans un texte magistériel. Cela démontre une vraie évolution des mentalités, 

une évolution de l’attitude officielle, estime-t-il car cette attitude était totalement, ou presque, 

absente trente ans plus tôt. Ce dernier ne manque pas, non plus, de souligner que le décret 

considère que le baptême incorpore le baptisé au Christ, au corps du Christ et que, par 

conséquent, il y a une certaine unité (« imparfaite » selon le décret77). Pour Villain, c’est une 

évolution importante par rapport à l’encyclique Mystici Corporis (1942) car pour lui la notion 

latine d’« ordinatisunt ad Corpus », ordonné au Corps (du Christ), n’a pas un caractère inclusif 

car on dit bien « ordonné à ». Une autre évolution par rapport à Mystici Corporis et à Humani 

Generis, c’est que l’Eglise du Christ n’est plus pleinement identifiée à l’Eglise catholique, 

certains éléments peuvent exister en-dehors d’elle78. Il n’y a pas de « vide ecclésial » hors de 

l’Eglise catholique79. Villain note que l’Eglise, bien que se considérant comme ayant la 

plénitude de vérité, admet que cette plénitude n’est pas toujours visible : « ses membres n’en 

vivent pas avec toute la ferveur qui conviendrait. Il en résulte que le visage de l’Église resplendit 

moins aux yeux de nos frères séparés ainsi que du monde entier, et la croissance du Royaume 

de Dieu en est entravée » (UR 4). Il nous faut souligner que ce n’est pas l’Eglise en elle-même 

qui est en cause dans ce que dit le décret mais ce sont les personnes qui sont responsables de 

cet état de fait. Pour Villain, le décret incite à aller à la rencontre des autres chrétiens pour les 

comprendre et faire tomber des jugements injustes et inappropriés. C’est l’idée de la conversion 

intérieure que nous avons vue précédemment. Ce renouvellement d’attitude et de mentalité 

passe par le fait de reconnaître les éléments positifs et par celui de reconnaître les « valeurs 

réellement chrétiennes qui ont leur source au commun patrimoine et qui se trouvent chez [les] 

frères séparés »80. L’œcuméniste note aussi que le décret reconnaît que les gestes sacrés des 

chrétiens non-catholiques sont reconnus comme de vrais moyens de grâce et de salut. Mais il 

nous faut préciser que le décret estime que seule l’Eglise catholique permet d’avoir accès à la 

plénitude de ces moyens. Les autres chrétiens ne sont donc pas exclus de l’action de l’Esprit 

Saint et de l’économie du Salut. Pour Villain, même si Unitatis Redintegratio n’est pas très 

clair à ce sujet, le concile et les rédacteurs ont fait le choix de « la voie de la communion » et 

non celle du retour des chrétiens non-catholiques. Le prêtre estime que le deuxième chapitre 

                                                 
76 UR n°3, Ibid.  
77 Ibid. 
78 Ibid. 
79 Régis Moreau, Les documents du dialogue, op. cit.,  p.39 
80 UR 4. « Décret sur l'œcuménisme, Unitatis redintegratio », Le Saint-Siège [En ligne], disponible sur : 
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-
redintegratio_fr.html [consulté le 27 juin 2017]. 



97 
 

sur l’« exercice de l’œcuménisme » est un excellent chapitre et, d’après les réactions qu’il a pu 

lire, son avis est partagé par d’autres théologiens. Pour lui, ce chapitre est l’aboutissement et 

l’inscription dans les textes magistériels de ce que disait et proposait Paul Couturier dès les 

années 1930. Le chapitre implique chacun dans l’œcuménisme, les fidèles laïcs comme les 

prêtres et les pasteurs. C’est une Eglise en marche, en pèlerinage qui doit sans cesse se 

renouveler (UR 6). Régis Moreau estime que cette vision réintègre un élément de la théologie 

médiévale : Ecclesia semper reformanda81, une Eglise en perpétuelle réforme. Le pasteur 

Hébert Roux, précise que c’est une réforme intérieure, une réforme dans l’Eglise et non une 

« réformation de l’Eglise » comme l’ont proposé les réformateurs du XVIème siècle82. Villain 

estime que chacun doit demander pardon aux autres confessions, ce qu’a déjà fait, à titre 

personnel, Paul VI dans son discours d’ouverture de la deuxième session du concile83. Maurice 

Villain appelle également à une vie évangélique, c’est aussi ce dit le décret (UR 23). Ainsi 

Unitatis Redintegratio revient sur les bases même de l’œcuménisme spirituel, comme nous 

l’avons souligné en revenant sur le contenu du décret : « conversion de cœur, sainteté et 

prière »84. Alors qu’il se plaignait de l’absence de propos du premier schéma sur le contenu de 

la prière, comme nous l’avons vu plus haut, Villain se réjouit de voir qu’il est fait référence 

dans le numéro 8 au « Qu’ils soient tous un » (Jn 17, 21). Il faut non seulement prier pour l’unité 

mais il fait faire prier le Christ pour cela chez les catholiques pour les autres chrétiens et chez 

les autres chrétiens pour les catholiques. Villain revient aussi sur la question de la communicatio 

in sacris. Il estime qu’il faut peut-être prendre cette notion dans sens large. Ainsi, il ne serait 

pas possible de participer aux sacrements mais il ne serait pas impossible d’y assister et de s’y 

associer par le cœur. Le mariste note que, parmi les deux principes de cette communicatio, le 

décret ne parle pas de faire participer aux « sacrements » mais aux « moyens de grâce », ce qui 

laisserait penser, selon lui, qu’il est possible de participer aux sacrements. Cependant, 

l’explication de Villain ne nous paraît pas claire, du fait du caractère parcellaire des notes prises 

                                                 
81 Régis Moreau, Les documents du dialogue, op. cit.,  p.54 
82 Jean-François Zorn, « Du regard des observateurs protestants au Concile Vatican II à sa perception protestante 
actuelle : continuité et rupture », op. cit., p. 150 
83 Discours de Paul VI lors de l'ouverture de la deuxième session du concile Vatican II. Version française 
utilisée : « Discours du 29 septembre 1963 à l'ouverture de la 2e session du Concile Vatican II », Nouvelle revue 
théologique [En ligne], n°85/9 (1963), p.970-981, disponible sur : http://www.nrt.be/docs/articles/1963/85-
9/2020-
Discours+du+29+septembre+1963+%C3%A0+l%27ouverture+de+la+2e+session+du+Concile+Vatican+II.%0B
Allocution+du+21+septembre+1963+%C3%A0+la+Curie+Romaine.%0B%C3%80+travers+les+discours+de+S
S+Paul+VI.pdf [consulté le 27 juin 2017] 
84 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Œcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur 
l’œcuménisme par le Père Villain (1965) », fol. 6, texte dactylographié correspondant à une conférence donnée 
par le père Maurice Villain. 



98 
 

concernant ce point. Elle nous semble également être une interprétation maximaliste du 

document. Mais le mariste semble assez sceptique face à la possibilité d’une telle participation, 

parlant d’action « à sens unique »85, car il estime qu’inviter les chrétiens non-catholiques à la 

communion n’est pas raisonnablement envisageable à court terme ni à moyen terme. Le prêtre 

note que le concile garde cette question tout de même ouverte en confiant la décision de 

possibles communicatio in sacris aux évêques, si la conférence épiscopale ou le Vatican ne se 

sont pas positionnés sur la question. Villain, ou l’auteur des notes, semble assez favorable à 

l’intercommunion. Maurice Villain regrette que les autres confessions chrétiennes n’aient pas 

été consultées pour ouvrir une telle voie à l’intercommunion. D’ailleurs, l’évêque Jaeger note 

qu’en janvier 1965, la conférence épiscopale des Eglises évangéliques-luthériennes estime qu’il 

est impossible à ses fidèles de participer à l’eucharistie catholique86. En revanche, la voie à 

l’intercommunion avec l’orthodoxie est clairement ouverte (UR 15) et c’est une nouveauté que 

ne manque pas de souligner Villain. Ce dernier est d’accord avec le décret dans la mesure où il 

incite à la formation théologique, historique et spirituelle concernant les autres confessions 

chrétiennes (UR 10). Ce point du décret semble déjà être appliqué puisqu’il note que des 

« chaires d’œcuménisme » ont été créées dans les facultés catholiques, citant Lyon (coopération 

entre Unité Chrétienne et l’Institut catholique de Lyon), Strasbourg et Louvain. L’appel à la 

confession commune dans le Dieu trinitaire et l’appel à la coopération sociale n’échappent pas 

à l’attention de Maurice Villain. Ce dernier se réjouit que le chapitre trois ne juge pas les autres 

communautés chrétiennes par rapport à l’Eglise catholique, comme le faisait, selon lui, la 

première rédaction, mais qu’il souligne, au contraire, les points essentiels et positifs de ces 

communautés. Hébert Roux n’est pas totalement d’accord : il regrette profondément que ce 

chapitre mette en évidence ce qu’il manque à ces communautés protestantes pour être des 

Eglises87. Il estime qu’il y a donc une vision de l’unité et du patrimoine chrétien centrée sur 

Rome. Et il remet en cause le fait que l’Eglise catholique soit l’unique Eglise du Christ et sa 

pleine communion au Christ. Il se demande si l’unité ne doit pas se trouver dans une autre voie 

que celle d’une vision sociétale88.  

                                                 
85 Ibid. fol. 7 
86 Lorenz Jaeger, Le décret de Vatican II sur l’œcuménisme : son origine, son contenu et sa signification, op. cit. 
p.94-95 
87 Jean-François Zorn, « Du regard des observateurs protestants au Concile Vatican II à sa perception protestante 
actuelle : continuité et rupture », op. cit., p. 151 
88 Jean-François Zorn, « Du regard des observateurs protestants au Concile Vatican II à sa perception protestante 
actuelle : continuité et rupture », op. cit., p. 152 



99 
 

Par conséquent, nous pouvons dire qu’Unitatis Redintegratio aborde les questions 

pastorales et pratiques en termes théologiques. C’est particulièrement le cas du chapitre deux, 

comme en témoigne son titre : « Les principes catholiques de l’œcuménisme ». Malgré les 

différentes critiques, de catholiques et de protestants notamment, qu’on peut faire à ce 

document, des évolutions apparaissent nettement : ouverture de la question de la communicatio 

in sacris – avec un avis favorable à ce sujet lorsqu’il s’agit des relations avec les Eglises 

orientales ; valorisation de certains éléments dans les confessions chrétiennes non-catholiques ; 

appel au dialogue, à la coopération, à la bienveillance mutuelle, à la rencontre et à la formation 

œcuménique. Certaines critiques faites par Hébert Roux sont le reflet d’une réflexion d’un point 

de vue protestant. Or il est clair que le décret sur l’œcuménisme ne révolutionne pas la doctrine 

catholique. Les questions qu’il pose et les critiques qu’il porte peuvent entrer pleinement dans 

le dialogue théologique que propose le décret. Cependant, les conceptions ecclésiologiques 

catholiques et protestantes restent très différentes et assez éloignées.  

Conclusion : 

Nous avons vu que l’annonce du concile est une profonde surprise. Chez les catholiques, 

cette annonce est suivie d’une forme de perplexité et d’interrogation sur ce qui va se passer. 

Cette incertitude et cette perplexité sont telles que même la Semaine religieuse de 

l’archidiocèse d’Albi ne reprend pas l’annonce du concile et n’évoque jamais cette annonce. 

D’autres causes peuvent expliquer ce « vide ». Ce climat d’incertitude semble créer un intérêt 

pour le concile malgré le fait que la guerre d’Algérie ait pu éclipser, au moins en partie, le 

concile pour une partie des catholiques. Cet intérêt n’échappe pas aux groupes catholiques de 

réflexions, ni aux groupes œcuméniques qui tentent d’y répondre. Les autres confessions 

chrétiennes s’intéressent également à ce concile et pour cause : le pontife les a invités à 

dépêcher des observateurs délégués. Cela donne lieu alors à des discussions pour savoir quelle 

réponse donner à cette invitation. En outre, il y a, chez les protestants, une forme de méfiance 

vis-à-vis de l’Eglise catholique. Certains craignent que le concile ne soit un concile d’union, la 

notion de « concile œcuménique » ayant été mal comprise, ou que le Vatican entre dans une 

concurrence œcuménique par rapport au COE. Par la suite, les chrétiens non-catholiques 

nourrissent des espoirs, tout comme les catholiques, en vue du futur concile. Si l’œcuménisme 

n’a pas été vu comme un sujet central du futur concile lors de l’annonce de ce dernier, il est 

apparu de plus en plus comme l’un des grands sujets que le concile allait prendre en compte. 

Les différentes déclarations de Jean XXIII ont ouvert cette voie. La création du Secrétariat pour 

l’unité des chrétiens le 5 juin 1960 par le motu proprio Superno Dei concrétise cette orientation 



100 
 

et fait entrer l’Eglise catholique dans l’œcuménisme institutionnel bien que jusqu’au 19 octobre 

1962, ce Secrétariat n’ait eu qu’un rôle d’information et de dialogue auprès des observateurs 

chrétiens non-catholiques. A compter de cette date, le Secrétariat devient une commission 

conciliaire à part entière et peut proposer ses propres schémas. Les chrétiens non-catholiques, 

grâce aux observateurs-délégués, et les catholiques, grâce aux théologiens, aux Pères et aux 

correspondants pour la presse suivent l’avancée des travaux. Nous n’avons ici évoqué que le 

suivi des travaux liés à l’œcuménisme. Les groupes œcuméniques et les œcuménistes cherchent 

à informer sur ce qui se passe au concile et à proposer une réflexion sur ces travaux. La troisième 

session permet la promulgation d’un décret sur l’œcuménisme, Unitatis Redintegratio. Ce 

décret est issu d’une deuxième rédaction d’un premier schéma mais cette version conserve de 

très nombreux éléments de la première version. Il n’aborde pas des points particuliers du 

dialogue œcuménique mais il propose une nouvelle attitude vis-à-vis du mouvement 

œcuménique et des autres confessions chrétiennes. Il pose les bases de ce que doit être ce 

dialogue en s’intéressant aussi bien à l’œcuménisme théologique, qu’à l’œcuménisme spirituel 

et qu’à l’« œcuménisme vécu »89 par les actions communes et la collaboration sociale. Le décret 

souligne que l’œcuménisme oblige à entrer dans un effort personnel de conversion intérieure, 

ainsi que dans une réforme et une rénovation de l’Eglise. Mais le dialogue se mène 

différemment selon qu’il s’adresse aux communautés chrétiennes non-catholiques d’Occident 

ou d’Orient. Le décret encourage les efforts en faveur de l’œcuménisme mais prévient contre 

certains risques et n’hésite pas à réaffirmer les croyances de l’Eglise catholique. 

L’un des signes les plus symboliques de cette ouverture à l’œcuménisme et aux 

« chrétiens désunis » se trouve, probablement, dans la levée, le 7 décembre 1965, des 

excommunications de 1054 entre Rome et Constantinople. La déclaration de cette levée des 

excommunications, signée dans un même document par Paul VI et le patriarche de 

Constantinople, Athenagoras Ier. Les deux hommes s’étaient déjà rencontrés en Terre sainte, en 

1964, lors du pèlerinage de Paul VI. C’était la première rencontre entre un pape et un patriarche 

de Constantinople depuis 1439 et le concile de Florence.

                                                 
89 Régis Moreau, Les documents du dialogue, op. cit.,  p.54 



101 
 

Conclusion de la première partie 

 Cette première partie nous a permis d’étudier la situation œcuménique avant et pendant 

le concile. Nous nous sommes intéressés au cas du père André Fabre, prêtre tarnais. En étudiant 

l’œcuménisme dans le diocèse d’Albi nous ne pouvions pas éclipser son œuvre œcuménique. Il 

est le premier dans le diocèse, à notre connaissance, à faire participer le catholicisme au 

dialogue œcuménique. Cette activité œcuménique n’aurait peut-être jamais existé sans les 

rencontres qu’a pu faire ce prêtre lors de sa captivité durant la Seconde Guerre mondiale. Il y a 

là un élément déclencheur, en tout cas c’est ce que laisse penser Fabre. Ce dernier est 

indéniablement un homme cultivé avec une solide formation – l’épiscopat de Mgr Mignot n’y 

est pas pour rien. Outre le parcours d’André Fabre, nous sommes revenus sur ses relations. Ces 

relations sont primordiales dans la vision œcuménique de ce prêtre et dans les activités 

œcuméniques qu’il met en place dans le Tarn. En effet, en participant à des groupes 

œcuméniques au niveau national – groupe des Dombes et journées du Châtelard –, Fabre a 

développé des relations avec des œcuménistes catholiques et protestants très actifs : Maurice 

Villain, René Beaupère, Pierre Michalon, Max Thurian, André Vermeil, Hébert Roux, Jean 

Bosc, … Fabre a aussi développé des relations au niveau local avec le pasteur Jean-Pierre 

Monsarrat, par exemple. La participation à des groupes œcuméniques et les relations qu’André 

Fabre entretenaient, reflètent le fait qu’il ait choisi un courant œcuménique, l’œcuménisme 

spirituel, celui de l’abbé Couturier poursuivi par Michalon et Villain. Ainsi il se tient à l’écart 

des groupes ayant proposé une vision unioniste comme Istina, ou des groupes qui ne prennent 

pas en compte la dimension spirituelle de l’œcuménisme. Est-ce que le choix de vision 

œcuménique est la conséquence de ces relations et de la participation à ces groupes ou bien en 

est-ce la cause ? C’est une question à laquelle nous n’avons pas trouvé de réponse. Ce qui est 

certain, c’est que l’on retrouve cet œcuménisme spirituel dans les Avents qui constituent 

l’œuvre la plus remarquable d’André Fabre.  

 Cependant, cet œcuménisme d’André Fabre doit être replacé dans le mouvement 

œcuménique en France. En effet, nous avons évoqué l’abbé Paul Couturier et c’est bien ce 

dernier qui fait figure de pionnier de l’œcuménisme moderne, à savoir un dialogue fraternel et 

bienveillant en vue de l’unité, et non pas le fait de chercher la conversion des chrétiens non-

catholiques. La pratique catholique de l’œcuménisme dans le Tarn n’est donc pas 

particulièrement originale puisque, sous l’impulsion, d’André Fabre c’est un œcuménisme 

spirituel qui a tendance à se développer dans le Tarn. Notons, cependant, que cet œcuménisme 



102 
 

spirituel n’exclut pas une réflexion théologique. Si les deux courants ont pu avoir des différends, 

il n’en demeure pas moins qu’André Fabre, tout comme Paul Couturier et Yves Congar (les 

deux grands œcuménistes catholiques de la première moitié du XXème siècle), a bien compris 

cette complémentarité. Les Avents sont un exemple frappant d’œcuménisme spirituel et 

théologique. En effet, tout est fait pour instaurer ce climat spirituel, notamment par l’esprit 

communautaire et par les nombreuses conférences sont proposées. Si André Fabre n’apparaît 

pas comme un pionnier de l’œcuménisme au niveau national, il faut noter qu’au niveau 

diocésain, il semble avoir un rôle particulier. La création des Avents contribue bien entendu à 

ce rôle singulier. Mais Fabre apparaît comme l’organisateur ou le coordinateur de 

l’œcuménisme dans le diocèse d’Albi. Sa fonction de délégué diocésain et régional à 

l’œcuménisme contribue à forger ce rôle de coordination. La question qui se pose alors est celle 

de la participation d’autres catholiques tarnais à l’œcuménisme. Quelques prêtres semblent 

curieux et se forment un peu à l’œcuménisme. Certains participent au groupe catholiques-

protestants de Mazamet, d’autres participent aux rencontres entre pasteurs et prêtres. Mais cela 

semble assez marginal. L’Instruction du Saint-Office du 20 décembre 1949 ordonne que chaque 

activité œcuménique soit autorisée au préalable par l’évêque du lieu. Il est donc impossible que 

des actions catholiques en faveur de l’œcuménisme aient pu être mises en place et se maintenir 

sans l’appui épiscopal. Il y a donc un soutien au mouvement œcuménique. Il faut y ajouter les 

communications de la Semaine religieuse concernant la Semaine de prière pour l’unité, ainsi 

que l’annonce des sessions du Châtelard. Mais la question de la vision œcuménique de 

l’épiscopat mérite d’être posée. Mgr Marquès apparaît très prudent sur ce sujet alors que 

Moussaron propose, au moins officiellement, une vision unioniste. Il n’en demeure pas moins 

que la conscience œcuménique catholique dans le Tarn est très faible. Ainsi l’engagement 

œcuménique de ce prêtre contraste avec l’attitude des fidèles catholiques. Il y a bien une forme 

de coexistence sociale voire parfois une collaboration entre chrétiens non-catholiques et 

catholiques mais les blessures restent sensibles. La mémoire semble vive. Peut-être l’absence 

de pardon et de dialogue entre chrétiens ne permet-elle pas d’apaiser les rancœurs séculaires.  

Dans ce contexte, le décret sur l’œcuménisme appelant à la conversion intérieure, au 

respect des chrétiens non-catholiques et à la valorisation de ce qui est « réellement chrétien » 

prend tout son sens. Les travaux qui ont conduit à ce décret ont été suivis attentivement par les 

œcuménistes, qu’ils soient catholiques ou protestants. A l’annonce du concile, certains ont 

cherché à exprimer ce qu’ils attendaient du concile en termes d’œcuménisme. Dès lors, le 

concile comportait un enjeu majeur : l’Eglise catholique saurait-elle s’ouvrir au mouvement 



103 
 

œcuménique et aux chrétiens non-catholiques ? La présence des observateurs, malgré le 

scepticisme et l’hostilité de certains Pères et de certains chrétiens non-catholiques, était un 

premier signe. Cela ouvrait la voie au fait que l’Eglise catholique voulait entendre et écouter ce 

qu’avaient à dire les autres confessions. Entendre est le début du dialogue. L’Eglise a répondu, 

positivement ou négativement, à ce qui lui était dit ou demandé par les chrétiens non-

catholiques dans Lumen Gentium et dans Unitatis Redintegratio. Ces textes ont suscité des 

débats et sont le fruit d’évolution de schémas antérieurs. Tout le monde n’y trouve pas 

nécessairement son compte. Mais l’Eglise catholique a fait preuve d’œcuménicité, elle a pris 

en compte les objections, les critiques et elle y a répondu par des évolutions ou par la 

réaffirmation bienveillante de sa doctrine en la justifiant sans recourir à un langage 

controversiste. En outre, le souci de formation œcuménique est présent chez André Fabre, 

puisque lui-même se forme par la participation aux journées du Châtelard mais aussi parce qu’il 

rencontre les séminaristes, selon certains témoignages que nous avons recueillis, et qu’il invite 

certains œcuménistes, comme Beaupère, à participer à des rencontres avec les séminaristes. 

Unitatis Redintegratio ne propose donc pas d’innovation dans la pratique sur ces points. De 

même, alors que le décret recommande d’apprendre à connaître les autres chrétiens, de les 

respecter et de faire preuve de la plus grande bienveillance à leur égard, c’est déjà le cas dans 

les groupes œcuméniques que sont les Avents ou les Dombes. Fabre et les œcuménistes 

catholiques s’inscrivant dans le mouvement œcuménique précèdent le décret et appliquent déjà 

au moins en partie ce qui est proposé. C’est pourquoi il n’est pas étonnant de voir que Maurice 

Villain dise du deuxième chapitre du décret, chapitre abordant ces éléments, qu’il correspond 

pleinement à ce qu’essayait de développer l’abbé Paul Couturier dès les années 1930. Pour 

autant, il ne faut pas conclure que ce décret n’a aucun intérêt ou qu’il ne fait qu’entériner un 

état de fait. Certains appliquent déjà une partie de ce que propose le concile mais ils sont 

minoritaires. Ainsi, le décret a le mérite de proposer à chaque catholique de prendre part à cet 

effort, de se convertir à l’œcuménisme et de s’ouvrir à son frère chrétien. Par ce décret, l’Eglise 

catholique change son langage et sa vision vis-à-vis des communautés chrétiennes non-

catholiques. On peut parler d’un changement de mentalité. Il n’est plus question de 

condamnation, mais de dialogue. Ainsi le langage juridique et controversiste laisse place à un 

langage fraternel et bienveillant. Mais ce langage entend rester fidèle à la doctrine catholique. 

Il est vrai que le décret juge par rapport à son point de vue. Comment pourrait-il en être 

autrement puisque le décret expose la vision catholique. Nécessairement et tant que les 

dissensions n’auront pas disparu, il ne pourra en être autrement. C’est pourquoi, il ne peut parler 

d’Eglise au sujet des communautés protestantes. Pour autant, le décret cherche à souligner les 



104 
 

éléments positifs et importants que présentent les autres Eglises chrétiennes. De plus, Lumen 

Gentium et, par voie de conséquence, le décret Unitatis Redintegratio, proposent une 

conception ecclésiologique renouvelée, à travers la conception de l’Eglise comme mystère, ce 

qui permet aux catholiques de croire que les chrétiens non-catholiques sont incorporés au corps 

du Christ et sont donc en communion, bien qu’imparfaite et incomplète, avec l’Eglise 

catholique par le baptême. Les deux documents conciliaires proposent aussi une vision de 

l’Eglise catholique en marche vers le Christ et donc en continuelle réforme, en perpétuelle 

conversion. L’ouverture de la question de l’intercommunion est une des grandes nouveautés 

portées par le décret sur l’œcuménisme, et d’autant plus qu’il s’y montre très favorable en ce 

qui concerne les relations avec les chrétiens d’Orient. Enfin, le décret ne considère plus l’Eglise 

catholique comme l’unique voie pour accéder aux moyens de salut, mais comme ayant la 

plénitude des moyens de salut, certains moyens pouvant aussi exister ailleurs.  

Cette première partie, nous permet donc de saisir la situation œcuménique tarnaise. Et 

le moins que l’on puisse dire, c’est que le souci œcuménique de la part des catholiques est faible 

sinon inexistant. On aurait pu penser qu’en raison de la situation multiconfessionnelle que 

présente le Tarn, il y avait un souci œcuménique particulier. Mais les blessures, les dissensions 

et les divisions n’ont pas été comblées. Au lieu de vouloir mettre fin à ce climat d’antipathie, 

d’animosité voire d’hostilité, les incompréhensions et les ressentiments ont été gardés. Le 

dialogue est alors difficile mais pas impossible, comme l’ont montré certains exemples. André 

Fabre et quelques autres tarnais font plutôt figure d’exception, du moins du côté des catholiques. 

Le décret a invité l’ensemble des catholiques à se tourner vers l’œcuménisme et vers les autres 

chrétiens. Et a invité chaque partie à se montrer bienveillante vis-à-vis des autres. L’enjeu de la 

période qui suit est donc la conversion des fidèles et du clergé catholique à l’œcuménisme. 

Ainsi avec cette nouvelle période, la période de l’application du concile, se pose une question : 

un document officiel est-il capable de faire évoluer rapidement les mentalités ? Il est vrai que 

ce n’est pas un document normatif et juridique, ce qui peut éventuellement permettre une 

réception et une appropriation plus rapide et plus profonde. Est-ce que ce sont les prémices 

d’une évolution réelle de l’ensemble de la communauté catholique ou bien est-ce que les 

mentalités et les cadres mentaux sont ces « prisons de longue durée » dont parlait Fernand 

Braudel1 ? 

                                                 
1 Fernand Braudel, « Histoire et Sciences sociales : La longue durée », Annales. Économies, Sociétés, Civilisations, 
13ème année, n° 4, 1958, p.731, disponible sur : http://www.persee.fr/doc/ahess_0395-
2649_1958_num_13_4_2781 [consulté le 28 juin 2017] 



105 
 

Bibliographie 
 

I- Histoire du christianisme : 

 Ouvrages généraux sur l’histoire du christianisme : 

- ARMOGATHE Jean-Robert (dir.), Histoire générale du christianisme, Paris, Presses 

Universitaires de France, coll. « Quadrige », 2010, 2 vol., 2896 p. 

Jean-Robert Armogathe est un prêtre, historien et théologien français. Il fait partie des 

membres fondateurs de la revue théologique Communio, il en est le directeur de publication. A 

travers ces deux volumes, Armogathe et ceux qui ont accepté de participer à cette œuvre 

propose une étude des 2000 ans d’histoire du christianisme. Le premier volume s’étend du Ier 

siècle au XVème siècle alors que le deuxième volume étudie la période du XVIème siècle à 2007. 

Le contenu de ces deux volumes suit un plan chronologique sous-divisé en thématique. De 

nombreux français ont contribué à cette œuvre mais il y a aussi des Etats-uniens, des Italiens, 

des Polonais, des Britanniques, … Ces deux volumes veulent proposer des éléments de 

réflexion en histoire religieuse afin de mieux affronter des questions plus complexes. Il y a donc 

une volonté de démocratisation. L’objectif des rédacteurs est de proposer une histoire 

internationale et non pas seulement européenne. Ce caractère international se retrouve dans la 

riche bibliographie. Les auteurs revendiquent une analyse « polémiques » dans le sens où ils ne 

veulent pas seulement étudier ce que disent les chrétiens d’eux-mêmes mais aussi ce que les 

autres disent d’eux. Il y aussi une volonté de faire une histoire religieuse d’un point de vue 

sociale voire culturelle puisque des historiens de l’art, de la littérature interviennent. Certains 

ont critiqué cette idée de voir « la religion partout », soulignant ainsi une confessionnalisation 

du propos et un lien étroit avec la revue Communio. Pourtant, il me semble qu’étudier le Moyen 

Age en France, par exemple, sans se soucier de la question religieuse serait assez réducteur et 

incomplet. Cette Histoire générale du christianisme a l’avantage de présenter quelques cartes 

ou plans et des tableaux chronologiques reprenant des événements religieux, politiques et 

culturels. En outre, quelques appendices proposent un éclairage sur des points particuliers. 

Cependant, on peut regretter l’absence d’iconographie qui permettrait d’illustrer les propos sur 

l’art religieux par exemple. 

- MAYEUR Jean-Marie, PIETRI Charles, PIETRI Luce, VAUCHEZ André et VENARD 

Marc (dir.), Histoire du christianisme : des origines à nos jours, Paris, Desclée/Fayard, 1990-

2000. 



106 
 

 

 Chapitres d’ouvrage général sur l’histoire du christianisme : 

- CHIRON Yves, « Vatican I (1869-1870) » et « Vatican II (1962-1965) », in Histoire 

des conciles, Paris, Perrin, coll. « Pour l’histoire », 2011, p. 206-272.  

Il peut paraître étrange que nous nous soyons intéressé au concile Vatican I. Mais nos 

différentes lectures ont souligné qu’au moment de l’annonce du concile Vatican II, en 1959, 

certains ont pu se demander si le nouveau concile ne serait pas que la suite de Vatican I 

interrompu par la guerre en 1870. Certains ont, également, opposé a posteriori les deux conciles 

du Vatican. Le premier concile du Vatican étant vu comme une centralisation et une affirmation 

du pouvoir pontifical. Quant au concile Vatican II il serait alors une affirmation de l’épiscopat 

au détriment du pape. Histoire des conciles est un ouvrage généraliste et accessible au plus 

grand nombre. Yves Chiron fait ressortir les points importants des différents conciles. Bien 

entendu ces deux chapitres ne peuvent être exhaustifs, ce n’est d’ailleurs pas l’intention de 

Chiron. Il ne traite pas non plus du contenu des débats et des questionnements théologiques que 

ces derniers suscitent. Mais Yves Chiron mentionne tout de même les opinions de quelques 

théologiens ou Pères conciliaires. L’auteur souligne que le questionnement qui se pose lors du 

concile Vatican II n’est pas nouveau. Certaines réflexions, certaines questions existaient depuis 

plusieurs décennies. L’idée même de réunir un concile s’était posée à Pie XI et Pie XII. Il 

propose une étude chronologique du concile. On peut alors sentir la différence entre l’attitude 

de Jean XXIII vis-à-vis du concile et celle de Paul VI. Jean XXIII laisse une large marge de 

manœuvre au concile. Bien que conscient des difficultés du concile, il souhaite laisser l’esprit 

saint agir. Ceci ne l’empêche pas de se poser en arbitre comme lorsqu’il retire le schéma sur la 

Révélation. Paul VI dès la première session (octobre-décembre 1962), alors encore cardinal 

Montini, souhaite organiser le concile autour du sujet de l’Eglise : l’Eglise en elle-même et son 

attitude vis-à-vis de ce qui lui est extérieur. Il se montrera plus présent au concile, à travers 

différentes interventions et propositions, que ce que n’avait fait Jean XXIII. Pour Yves Chiron, 

le concile Vatican II est à la fois dogmatique et pastoral comme on le voit dans la répartition 

des constitutions : une constitution pastorale (celle sur « L’Eglise dans le monde de ce temps 

»), deux constitutions dogmatiques (sur l’Eglise et sur la Révélation). Mais le concile Vatican 

II semble toujours porter un intérêt au rôle pastoral afin de reformuler (et réformer) la doctrine 

« selon les exigences de [son] temps » (Jean XXIII, 11/10/1962). Ainsi l’auteur propose un 

panorama rapide du déroulement des conciles Vatican I et Vatican II. Cependant, il est 

regrettable qu’Yves Chiron ne porte pas plus d’attention sur les mécanismes conciliaires, sur le 



107 
 

fond des débats et sur les décisions. D’un autre côté, il aurait été difficile d’aborder des sujets 

si vastes en si peu de pages. Chiron ne se positionne pas réellement sur l’herméneutique, il 

adopte une vision au cas par cas.  

 Histoire du diocèse d’Albi : 

- CABAYE Olivier, GRAS Guillaume et CUGNASSE Claude, Histoire du diocèse et des 

paroisses du Tarn, des origines à nos jours, Strasbourg, Éd. du Signe, 2012. 

Dans les deux premières parties, les auteurs retracent l’histoire des diocèses d’Albi, 

Castres et Lavaur puis celle de l’archidiocèse d’Albi qui rassemble les trois anciens diocèses. 

La troisième partie propose une étude, par doyenné, des églises et chapelles tarnaises. C’est un 

ouvrage très imagé. L’étude historique permet de retracer l’histoire du catholicisme dans le 

Tarn du IIIème siècle à nos jours. A ce jour, il nous semble que c’est le seul ouvrage qui propose 

une étude sur l’ensemble de cette période. C’est donc un ouvrage important pour comprendre 

la situation catholique tarnaise, l’analyse historique est particulièrement intéressante. 

 Histoire du christianisme au XXème siècle : 

- DAUZET Dominique-Marie et LE MOIGNE Frédéric (dir.), Dictionnaire des évêques 

de France au XXème siècle, Paris, Cerf, 2010, 848 p. 

Dans cet ouvrage, Dominique-Marie Dauzet et Frédéric Le Moigne ont réuni des notices 

biographiques à la fois précises et concises sur les différents évêques de France. C’est un outil 

précieux et rapide pour se faire une idée des différents épiscopats. 

- FOUILLOUX Etienne, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française 

entre modernisme et Vatican II 1914-1962, Paris, Desclée de Brouwer, 

coll. « Anthropologiques », 1998, 325 p. 

L’auteur revient sur l’évolution de la théologie catholique en France entre la crise 

moderniste et l’ouverture du concile Vatican II. Pour Etienne Fouilloux, cette évolution est le 

fait d’un « tiers parti » qui, d’un côté, refuse le radicalisme des modernistes et, d’un autre côté, 

à l’antimoderniste intransigeant. L’historien montre combien la condamnation romaine de 

l’Action française, en 1926, libère la pensée intellectuelle catholique. Cet ouvrage souligne le 

rôle tout particulier des dominicains du Saulchoir et des jésuites de Fourvière dans le tiers parti 

évoqué plus haut. Ce tiers parti est incarné, à partir des années 1930, notamment par la Nouvelle 

Théologie, courant qui, pour Fouilloux, vient du modernisme et s’inscrit dans une filiation au 

tiers parti des années 1900. C’est un courant hétérogène entre une famille thomiste qui ne se 

veut pas la gardienne de l’orthodoxie préférant un thomisme vivant n’hésitant pas à se 



108 
 

confronter aux problèmes contemporains, famille elle-même divisée en deux courants : un 

thomisme spéculatif comme celui de Maritain après la condamnation de l’Action catholique et 

un thomisme historicisé comme celui du Saulchoir de Chenu. La seconde famille réunit ceux 

qui pensent et expriment la foi sur le mode de l’intériorité : à la suite de Bergson ou du premier 

Blondel dont la philosophie de l’action se retrouve dans la Compagnie de Jésus. Tous 

s’accordent pour estimer qu’il est nécessaire de répondre aux grandes questions du monde 

contemporain. Si de nombreux représentants de la Nouvelle Théologie estiment que le Vatican 

n’entame aucun changement pour offrir à l’Eglise un visage plus accueillant, Etienne Fouilloux 

démontre que ce n’est pas totalement justifié. En effet, Il y a un réformisme tempéré provenant 

d’en haut. Pour autant, nombre de sujets divisent les nouveaux théologiens et les théologiens 

romains ou intransigeants. L’ouvrage d’Etienne Fouilloux permet de mieux saisir le contexte 

théologique dans lequel se situe notre étude jusqu’au concile Vatican II. 

- FOUILLOUX Etienne, Au cœur du XXème siècle religieux, Paris, Éd. Ouvrières, 

coll. « Églises-sociétés », 1993, 317 p. 

Etienne Fouilloux reprend ici différentes contributions qu’il a pu faire et écrire afin de 

résumer ses vingt-cinq années de recherches historiques. Ainsi, il revient sur ses travaux sur 

l’œcuménisme qui nous intéressent tout particulièrement, mais aussi sur les relations entre le 

catholicisme et l’Europe orientale ainsi que sur ses recherches sur la théologie catholique au 

XXème siècle. Dans l’introduction, Fouilloux propose une ego-histoire fort intéressante où il 

revient sur ses choix de recherche, de méthode et de point de vue, notamment son choix de faire 

« une histoire non théologique de la théologie française »1. 

- PELLETIER Denis et SCHLEGEL Jean-Louis (dir.), A la gauche du Christ : Les 

chrétiens de gauche en France de 1945 à nos jours, Paris, Éditions du Seuil, coll. « Points 

histoire », 2015, 740 p. 

L’ouvrage de Denis Pelletier et Jean-Louis Schlegel est l’un des premiers à traiter de la 

place et du rôle des chrétiens de gauche en France dans sa dimension sociale, politique, 

intellectuelle et culturelle de 1945 à nos jours prenant la suite, amplifiant et élargissant les 

travaux déjà effectués par certains historiens comme Etienne Fouilloux2 qui ont travaillé sur la 

pensée catholique et leur place politique dans un moindre degré. A travers cet ouvrage, c’est 

une histoire social, syndical, associative, politique et intellectuelle des chrétiens qui est 

                                                 
1 Étienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française entre modernisme et Vatican 
II (1914-1962), op. cit., 1998, p.14 
2 Etienne Fouilloux, Les Chrétiens français entre crise et libération : 1937-1947, Paris, Éd. du Seuil, 1997 



109 
 

proposée. Les différentes contributions permettent de montrer le lien entre conviction religieuse 

et engagement social et politique. En effet, les auteurs étudient les différentes formes 

d’engagement et les évolutions de ce dernier par rapport au domaine religieux.  Cette relation 

n’est pas toujours facile, il peut y avoir des conflits et différentes visions de cette relation : 

intégralisme (unité des deux engagements : engagement religieux et social ou politique) et 

séparation des engagements. La sécularisation et la crise économique semblent avoir affaibli 

l’engagement religieux et a atténué le lien entre engagement religieux et engagement politique. 

En outre, la conclusion faite par Jean-Louis Schlegel pose de nombreuses questions qui sont 

d’un grand intérêt. Il souligne en particulier la fin des liens d’influence et d’interprétation 

structurelle entre religion et politique et le rôle de la sécularisation. C’est donc la question de la 

crise religieuse et plus particulièrement de la crise catholique3 qui se pose, au moins en partie, 

en lisant cet ouvrage :  sécularisation de la société, éloignement des institutions, … Au même 

titre qu’Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française entre modernisme et 

Vatican II 1914-1962, l’ouvrage dirigé par Pelletier et Schlegel nous aide dans la 

contextualisation de notre étude et des sources que nous rencontrons. C’est d’autant plus vrai 

que le diocèse d’Albi était très marqué par le milieu ouvrier et par l’Action catholique dont il 

est question à plusieurs reprises dans cet ouvrage. 

 Articles de revue sur l’histoire du christianisme au XXème siècle : 

- DENEKEN Michel, « L'engagement œcuménique de Jean XXIII », Revue des Sciences 

Religieuses, tome 75, fascicule 1, 2001. p. 77-96. 

Dans cet article, le théologien Michel Deneken, actuel président de l’université de 

Strasbourg, revient sur la relation entre Jean XXIII et l’œcuménisme. L’auteur veut éviter 

l’hagiographique. Ainsi on peut voir que Jean XXIII n’avait pas une vision œcuménique très 

originale puisqu’il avait une vision plutôt unioniste jusqu’à son élection au ministère pétrinien 

au moins. Mais à la différence de nombreux pontifes et de certains évêques, Jean XXIII a eu 

des contacts avec les chrétiens non-catholiques notamment lorsqu’il a été délégué apostolique 

en Turquie et en Grèce. La vision œcuménique de Jean XXIII insiste beaucoup sur la rencontre 

et l’attitude bienveillante. Il a développé les relations entre le Saint-Siège et les autres 

communautés chrétiennes. Deneken souligne que l’évolution œcuménique de Jean XXIII est 

représentative de celle de certains théologiens et de certains évêques qui lui sont contemporains.  

                                                 
3 Denis Pelletier, La Crise catholique ; religion société, politique en France (1965-1978), Paris, Payot, 2002, 
321 p. dont de nombreux thèmes semblent être repris ici.  



110 
 

- FOUILLOUX Etienne, « Une affaire lyonnaise : la succession de l’abbé Couturier », 
Chrétiens et sociétés. XVIe-XXIe siècles, no 18, 30 Mai 2012, pp. 105-135. 

Etienne Fouilloux est professeur émérite d’histoire religieuse et de l’histoire de 

l’œcuménisme à l’université de Lyon II. Il a beaucoup travaillé sur le concile Vatican II et 

l’histoire religieuse contemporaine. Dans cet article Fouilloux revient sur les problèmes de 

l’héritage œcuménique de l’abbé Couturier qui est l’instigateur de la semaine de prière pour 

l’unité des chrétiens. A son décès plusieurs de ses proches et de ses collaborateurs revendiquent 

la succession de Couturier. Ce conflit d’héritage se greffe sur des divergences de méthodes. Les 

uns comme Michalon et Villain prônent un œcuménisme spirituel avec la Semaine de prière 

pour l’unité des chrétiens. Cette première vision aboutit à la création du Centre Unité chrétienne 

en 1954 avec le soutien du cardinal-archevêque de Lyon, Mgr Gerlier. Les autres comme le 

dominicain Beaupère proposent un œcuménisme plus théologique avec la création du centre 

Saint-Irénée. En outre, Fouilloux souligne la méfiance du diocèse de Lyon vis-à-vis du clergé 

régulier et des dominicains qui ont déjà créé le centre Istina à Paris. Il a donc aussi une 

concurrence géographique. L’article effleure aussi une concurrence entre une vision ouverte de 

l’œcuménisme comme il est proposé à Lyon et une vision plus restrictive et prônant un retour 

vers l’Eglise catholique que défend l’Œuvre d’Orient. Si je me suis intéressé à l’œcuménisme 

lyonnais c’est parce que la Semaine de prière pour l’unité proposée dans le diocèse d’Albi est 

préparée à Lyon par le Centre unité chrétienne. En outre, le promoteur catholique de 

l’œcuménisme, le chanoine André Fabre, entretient des relations étroites avec les œcuménistes 

lyonnais. Il participe au groupe des Dombes comme beaucoup de ces derniers mais il assiste 

chaque année aux journées théologiques du Chatelard organisées par les œcuménistes lyonnais. 

Fouilloux nous livre ici un article intéressant de par les différents aspects de la concurrence 

œcuménique et de la diversité des sources qui sont le plus souvent des correspondances privées. 

- FOUILLOUX Etienne, « Les voies incertaines de l’œcuménisme (1959-1999) », 
Vingtième Siècle, revue d’histoire, vol. 66, no 1, 2000, pp. 133-145. 

Fouilloux fait dans cet article le point des avancées œcuméniques sur les 40 années qui 

suivent l’annonce de la réunion du concile Vatican II. Il souligne que ce dernier doit proposer 

une réforme de l’Eglise catholique afin de faciliter une future union. Avec Vatican II, l’Eglise 

catholique créée des institutions œcuméniques et envoie des signes d’ouverture. En 1964, il y 

a notamment des observateurs catholiques à la 4ème conférence de Foi et Constitution, organe 

doctrinal du Conseil œcuménique des Eglises. L’auteur souligne que Vatican propose « un 

dialogue œcuménique sans frontières ni objectifs intéressés à court terme [qui] se substitue à la 



111 
 

mission et à l'unionisme comme la ligne choisie par Rome en matière de relations 

interconfessionnelles »4. Il souligne que la déclaration sur la liberté religieuse est une avancée 

significative permettant d’ouvrir un véritable et respectueux dialogue. Il y aussi la levée des 

anathèmes et excommunications de 1054. Pour Fouilloux, l’ouverture catholique à 

l’œcuménisme permet l’atténuation de la guerre froide dans les années 1960. Pour autant, il 

estime qu’il faut observer les trois confessions chrétiennes entre 1930 et 1960 pour comprendre 

comment l’hostilité a pu être surpassée. Le catholicisme vit un retour aux sources bibliques, 

patristiques et liturgiques. L’orthodoxie abandonne son discours nationaliste, à la suite de 1914-

1918, au profit d’un retour à son projet universel. L’auteur souligne des exceptions à ce qu’il 

vient de dire sur l’orthodoxie. Dès les années 1920, les crises et conflits internationaux ont 

incité les protestants à un retour aux sources (Luther, Saint Paul, …) , au détriment d’une vision 

moraliste. Sans exagérer à outrance ces évolutions, elles ont permis de faire naitre 

l’œcuménisme. La seconde moitié des années 1960 semble plus compliquée malgré le 

développement des mariages mixtes, de groupes de prière et de discussion informels, …. Mais 

il y a une absence d’œcuménisme théologique, dogmatique. Les appartenances religieuses 

passent au second plan. Il y aurait un risque d’aller trop loin, trop vite avec certaines 

perspectives comme la participation au sacrement. C’est ce qui explique les réactions des 

organisations religieuses et œcuméniques officielles. En outre, Fouilloux note un glissement du 

religieux vers le politique en réponse à des velléités révolutionnaires de la part des jeunes 

Eglises de la COE. Ainsi on passe d’un souci de la doctrine à un souci de la pratique c’est ce 

que souligne l’auteur à travers le passage de l’orthodoxie à l’orthopraxie. Ainsi même des 

personnes jusqu’à présent engagés dans l’œcuménisme porte un regard négatif sur ce passage. 

Les anglicans et les protestant adoptent alors une attitude conservatrice et refusent à la COE 

une ingérence politique et ecclésiale. Ces éléments éclipsent alors les progrès institutionnels 

réalisées durant cette période. A partir des années 1970, il y une forme de pessimisme avec la 

crise pétrolière et l’apparition de conflits localisés à la suite de la chute de l’URSS, conflits qui 

menacent l’équilibre des relations pacifiques entre les différentes Eglises. Fouilloux note ainsi 

un double phénomène « retour en force des contraintes confessionnelles et l’émergence du 

dialogue interreligieux »5. « Retour en force des contraintes confessionnelles » avec un retour 

du nationalisme dans l’orthodoxie, du libéralisme et du fondamentalisme anglican et protestant 

et du triomphalisme et « du romano-centrisme » pour les catholiques. Églises byzantino-slaves 

                                                 
4 Étienne Fouilloux, « Les voies incertaines de l’œcuménisme (1959-1999) », Vingtième Siècle, revue d’histoire, 
vol. 66, nᵒ 1, 2000, pp. 135. 
5 Ibid. p.141 



112 
 

d'Europe orientale ont une sensation « agression extérieure »6 et se refusent à réaliser les 

réformes faites par les protestants et les catholiques. Fouilloux souligne que si ,du point de vue 

de la doctrine, catholiques et orthodoxes sont proches, les mentalités sont totalement opposées. 

En outre, les orientaux estiment être mal représentés à la COE et refusent le questionnement 

temporel proposé par la COE. Entre catholicisme et protestantisme (anglicanisme inclus), les 

divergences de moral s’accentuent grandement devenant aussi importantes sinon plus que les 

divergences théologiques. Jean-Paul II pour sa part souligne sa volonté de contribuer à l’unité 

du christianisme et fait des pas importants dans ce sens : demande de pardon, possibilité de 

discuter du ministère pétrinien. Mais ces volontés ne se concrétisent pas dans les faits. Au 

contraire, il y a une centralisation du catholicisme au tour de sa personnalité, de son charisme, 

ce qui va à l’encontre d’une démarche œcuménique. En outre en prônant pour le dialogue 

interreligieux, Jean-Paul II crée une concurrence avec le dialogue œcuménique. Pour autant, il 

ne faut pas négliger les avancées œcuméniques et notamment la prise de conscience de sa 

nécessité dans les mentalités. Il ne faut pas non plus négliger les avancées apportées par les 

commissions mixtes. Ainsi Fouilloux nous livre une étude de l’évolution de l’œcuménisme 

qu’il serait intéressant de comparer avec ce que je pourrai trouver pour le Tarn même si pour 

l’heure la période choisie ne nous permet pas cette perspective.  

 

 Histoire du concile Vatican II et ses conséquences : 

- ALBERIGO Giuseppe et FOUILLOUX Étienne (dir.), Histoire du concile Vatican II, 

1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la première session et la première 

intersession, octobre 1962-septembre 1963, traduit par Jacques MIGNON, Paris et Louvain, 

Les Editions du Cerf et Peeters, 1998, vol. 2, 732 p. 

 Giuseppe Alberigo est un historien italien de l’Eglise catholique. Il reçoit sa formation 

d’historien auprès de l’Allemand Hubert Jedin. Il est un proche du prêtre théologien et politicien 

Giuseppe Dossetti qui travaille avec le cardinal Lercaro à la préparation du concile. Alberigo a 

enseigné à l’université de Bologne et a été secrétaire de la Fondazione per le scienze religiose 

Giovanni XXIII. Il participe au développement de cette fondation de recherche créée par 

Dossetti en 1953. Giuseppe Alberigo appartient au courant historiographique appelé « école de 

Bologne » qui se positionne en faveur de l’herméneutique de la rupture. Loin de s’opposer à 

Benoît XVI se courant estime que le pape émérite les rejoint sur de nombreux points. On 

retrouve dans cette école de nombreux chercheurs ayant participé à cette Histoire du Concile 

                                                 
6 Ibid. p.142 



113 
 

Vatican II, 1959-1965 comme Alberto Melloni ou le cardinal philippin Tagle. Le dernier 

chapitre de cet ouvrage, chapitre rédigé par Alberigo, revient sur ce choix herméneutique et 

souligne que pour les rédacteurs le déroulement du concile est encore plus important que les 

textes que ce dernier a produits et ce encore plus pour une période où aucun texte ne fut encore 

adopté. Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965 dirigée par Alberigo se décline en cinq 

volumes. Pour se faire Alberigo s’est entouré d’une cinquante de chercheurs venant du monde 

entier. Ce deuxième volume, publié en 1998, est composé de 10 chapitres rédigés par 7 auteurs 

différents : Andrea Riccardi, Rome (Italie); Gerald Fogarty, Charlottesville (Etats-Unis 

d’Amérique) ; Mathijs Lamberigts, Louvain (Belgique) ; Hilari Raguer, Montserrat (Espagne) ; 

Giuseppe Ruggieri, Catane (Italie) ; Jan Grootaers, Louvain (Belgique) et donc Giuseppe 

Alberigo, Bologne (Italie). La version française a été dirigée par Etienne Fouilloux, professeur 

d’histoire religieuse et de l’histoire de l’œcuménisme à l’université de Lyon II. Ce tome ne 

s’arrête que sur la première session et la première intersession (donc d’octobre 1962 à 

septembre 1963). C’est la période durant laquelle le concile prend conscience de lui-même. Cet 

ouvrage tend à souligner ce phénomène. De nombreux Pères conciliaires du monde entier 

voyaient ce concile comme un moyen d’entériner les décisions curiales. L’intervention le 12 

octobre de Liénart puis le soutient de Frings à ce dernier (tous les deux sont membres du Conseil 

de présidence) pour demander le report des élections des commissions, car les Pères ne se 

connaissaient pas assez, marque un tournant dans la conscience conciliaire. Ce concile qui 

devait valider le travail préparatoire veut prendre le temps de se connaître. Le concile vote en 

faveur de ce report. Jean XXIII apparait assez distant avec le concile. Bien entendu il sait très 

bien ce qui se passe mais il laisse le concile avancer de lui-même en évitant d’intervenir. Il fait 

confiance à l’Esprit Saint. En outre, s’il ne fixe pas de programme clair et net il en fixe les 

perspectives : vision œcuménique, dialogue avec le monde, reformulation de la doctrine tout en 

la conservant intacte. Cet ouvrage propose une étude complète de la première année conciliaire. 

Il souligne l’évolution des mentalités des Pères. Ces derniers prennent conscience de leur rôle 

et se soucient d’approfondir leur formation théologique et de la renouveler en assistant aux 

conférences de théologiens, canonistes et autres experts conciliaires ou privés. Cette évolution 

tend à rassurer ceux qui s’étaient inquiétés des schémas préparatoires. Raguer fait une étude de 

la composition du concile, aborde les différents groupes officieux, les conférences épiscopales 

et la question de l’information. Il étudie ainsi les mécanismes conciliaires et le monde extra-

aula. Il est aussi question de relations internationales dans le deuxième chapitre avec la crise 

des missiles de Cuba notamment. Jean XXIII et le Vatican organisent des contacts discrets avec 

les autorités états-uniennes et avec les autorités soviétiques. Déjà Mgr Willebrands s’était rendu 



114 
 

à Moscou pour obtenir l’envoi d’observateurs orthodoxes russes. Il y eut aussi des tractations 

pour obtenir la libération d’ecclésiastiques catholiques. Jean XXIII dut intervenir auprès du 

concile pour éviter toute condamnation explicite du communisme afin de pouvoir essayer de 

créer des relations avec Moscou. Plusieurs gestes d’ouverture seront faits de part et d’autre. 

L’ouvrage souligne aussi les interactions entre le concile, les Pères conciliaires et leur diocèse. 

Certains évêques se montrent plus prudents dans leur diocèse que ce que ne pouvaient laisser 

penser leurs interventions au concile. Le phénomène inverse est également souligné.  Il y aussi 

une inquiétude de certaines institutions œcuméniques qui ont peur de voir l’Eglise catholique 

s’accaparer l’œcuménisme alors que ces institutions sont pionnières en la matière. Outre ces 

éléments, l’ouvrage dirigé par Alberigo revient aussi sur les débats théologiques et sur les 

schémas proposés. Cependant, certains points théologiques abordés dans l’ouvrage me 

paraissent compliqués voire difficilement compréhensibles en particulier les questions 

ecclésiologiques abordées par Ruggieri dans le chapitre 7 comme le primat de la visibilité. En 

outre, l’ouvrage propose une vision un peu binaire du concile. En effet, il souligne 

régulièrement l’opposition de différents « blocs » : « bloc curial »7, bloc centre-européen, 

conservateurs, modernistes… même s’il est indiqué que ces « blocs » ne sont pas figés. 

L’ouvrage semble avoir une vision libérale et progressiste en se montrant critique vis-à-vis des 

conservateurs. Il y a aussi une critique de la scolastique que l’on retrouve dans Mon concile 

Vatican II de Ratzinger. On peut également regretter l’absence de table analytique et l’absence 

de traduction de certaines locutions latines. Cependant, cette Histoire du concile Vatican II est 

indispensable à une étude sur ce concile car elle permet d’en voir les différentes facettes. 

Concernant les sources, les auteurs se sont appuyés sur de nombreuses archives et journaux 

privés provenant de Pères conciliaires, de journalistes,... comme Mon journal du concile de 

Congar ou le journal de Ratzinger, cité un peu plus haut. Mgr Carbonne a également constitué 

des archives du concile Vatican II. Il a aussi les archives secrètes du Vatican et différentes 

revues ou centre de documentation comme la Nouvelle revue théologique, l’Osservatore 

Romano, ... Il y également des archives à l’Institut pour les sciences religieuses de Bologne et 

dans d’autres universités.  

                                                 
7 Giuseppe Ruggieri « Le difficile abandon de l’ecclésiologie controversiste », in Giuseppe Alberigo et Étienne 
Fouilloux (dir), Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la 
première session et la première intersession, octobre 1962-septembre 1963, traduit par Jacques Mignon, Paris, 
Louvain, Les Editions du Cerf et Peeters, 1998, vol. 2, p.391 



115 
 

- O’MALLEY John, L’événement Vatican II, traduit par Marie-Raphaël DE 

HEMPTINNE, Isabelle HOORICKX-RAUCQ et Simon DECLOUX, Bruxelles, Lessius, coll. 

« La part-Dieu », n° 18, 2011, 446 p. 

John William O'Malley est un prêtre jésuite américain. Il enseigne à l’université jésuite de 

Georgetown. Il travaille essentiellement sur l'histoire de la culture religieuse au début de 

l’époque moderne en Europe. Cependant, il a écrit à de nombreuses reprises sur Vatican II. Il 

était présent à Rome lors du déroulement du concile et a pu assister à quelques événements mais 

de manière extérieure. O’Malley s’est intéressé à ce concile à cause de la volonté réformatrice 

impulsée par Jean XXIII à travers la notion d’aggiornamento. Il travaillait alors sur un 

mouvement réformateur du XVIème siècle. O’Malley veut que cet ouvrage se distingue des 

autres études sur Vatican II par son caractère généraliste et concis. L’objectif de l’auteur est de 

donner de la profondeur aux textes conciliaires en étudiant le contexte de leur élaboration. 

Contrairement à ce que peut laisser penser le titre de son ouvrage, O’Malley débute par un 

retour sur la longue histoire des conciles et leur relation avec les pontifes afin de souligner la 

particularité de Vatican II dans cette histoire. Vatican II se distingue par la présence officielle 

d’observateurs non-catholiques, l’importance des médias, l’appel à la lecture de la Bible, le 

caractère ouvert des textes et leur souci de parler aux fidèles et non pas seulement au clergé, 

l’abandon d’un langage technique, … L’auteur estime que Vatican tourne la page du « long 

XIXème siècle » (expression empruntée à Eric Hobsbawm). Il fait alors une étude chronologique 

de ce « long XIXème siècle » à travers un passage en revue des différents pontificats avec les 

théologiens importants de chacune de ses périodes et même de la situation géopolitique. 

L’auteur consacre ensuite un chapitre à l’ouverture du concile puis à chaque session. Rien que 

ce plan souligne l’omission de la phase préparatoire. On pouvait espérer qu’il l’aborde au moins 

dans le chapitre sur l’ouverture du concile mais ce n’est pas le cas tout au plus il y fait référence 

ponctuellement. A l’image de ce qu’a fait l’Histoire du concile Vatican II dirigée par Alberigo, 

O’Malley souligne les groupes informels et les personnes importantes du concile au moins à 

l’ouverture de ce dernier, à commencer par les papes du concile. Il souligne ensuite l’apparition 

d’un programme conciliaire au cours de la première session notamment grâce au débat du 

schéma sur la Révélation et à l’intervention pontificale de Jean XXIII qui décide que le schéma 

doit être confié à une commission mixte afin d’être revu et corrigé. C’est un camouflet pour 

Ottaviani et sa commission théologique. S’il donne un aperçu du débat et du schéma sur la 

liturgie il laisse de côté un schéma comme celui sur les moyens de communication. L’auteur 

revient sur l’intersession et l’élection de Paul VI dans le chapitre sur la deuxième session. Il 

réalise un schéma des institutions conciliaires afin de mieux comprendre les décisions prises 



116 
 

par le nouveau pape avec l’apparition de modérateurs et la suppression du secrétariat pour les 

affaires extraordinaires. Lors de cette deuxième session le concile innove une nouvelle fois avec 

la présence d’auditeur laïcs. Les différents débats de cette session marquent l’affirmation d’une 

majorité conciliaire, selon lui, à travers les importantes discussions sur le schéma 

ecclésiologique et la méfiance exprimée par Frings notamment à l’égard de la curie et 

d’Ottoviani en particulier. Il y une volonté de collégialité qui s’affirme chez une majorité de 

Pères. Il y fut aussi question du schéma sur l’œcuménisme qui bien que quelque peu revu sera 

dans le fond et dans la forme celui voté à la session suivante. Cette session est pour l’auteur un 

tournant car les perspectives de la majorité dépassent les attentes. L’auteur ouvre le chapitre sur 

la troisième session avec le pèlerinage de Paul VI en Terre sainte. O’Malley souligne que la 

messe d’ouverture de la nouvelle session est présidée par le pape entouré de vingt-quatre 

concélébrants. Le concile débat du schéma ecclésiologique et les votes soulignent une forte 

adhésion à la collégialité et à la sacramentalité épiscopale. La déclaration sur la liberté 

religieuse est un sujet très clivant et l’opposition est puissante. Il en est de même au sujet de la 

déclaration sur le judaïsme et les religions non chrétiennes. Ces deux déclarations provoquèrent 

différents rebondissements. D’autres schémas furent discutés sur : la Révélation, la mission 

(Paul VI intervient en faveur du schéma), les Eglises orientales et l’Eglise face au monde 

contemporain. Ce dernier schéma provoque des dissensions entre les membres de la « majorité 

conciliaire ». L’auteur voit la dernière session comme l’achèvement des sessions précédentes 

et des années de travail malgré la méfiance à l’égard de Paul VI à la suite de ses interventions 

de novembre 1964 où il retire certains sujets de la compétence du concile. En outre, la minorité 

n’a pas abdiqué notamment en ce qui concerne la liberté religieuse. Tout au long du concile, ce 

qu’O’Malley appelle le « centre »8 conserve une forte influence. Il souligne que Paul VI a 

soutenu ce phénomène. Il lui reproche la « Note explicative préliminaire » sur le schéma 

ecclésiologique qui atténue la portée de la collégialité. O’Malley ne propose pas de 

bibliographie récapitulative mais il s’appuie souvent sur les tenants de l’herméneutique de la 

rupture même s’il n’utilise pas un vocabulaire aussi radical. L’auteur préfère y voir une forme 

de réforme. En outre, il s’appuie le plus souvent sur les archives publiées par le Vatican. Il est 

appréciable que son ouvrage comporte une succincte table analytique et une rapide présentation 

de quelques participants au concile. Nous noterons que l’auteur ne parle presque jamais de 

conservateurs, de modernistes, …  

                                                 
8 John O’Malley, L’événement Vatican II, traduit par Marie-Raphaël De Hemptinne, traduit par Isabelle 
Hoorickx-Raucq et traduit par Simon Decloux, Bruxelles, Lessius, coll. « La part-Dieu », n° 18, 2011, p. 424 



117 
 

- POTIN Jacques, Vingt ans après Vatican II, préfacé par Mgr Jean VILNET, Paris, 

Centurion, coll. « Documents d’Eglise », 1986, 250 p. 

Jacques Potin est un prêtre assomptionniste à partir de 1953. Il enseigne les lettres et la 

philosophie dans un premier temps. Puis il devient journaliste à La Bonne Presse (ancien nom 

de Bayard Presse). Dès 1957, il participe au tour d’Yves Beccaria à la création de nouveaux 

titres pour ce groupe de presse. Il se consacre alors à la presse et est nommé directeur de la 

Documentation Catholique. Il prend sa retraite en 1993 avant de décéder en 2005. L’ouvrage 

dont il est question ici fait suite au synode extraordinaire de 1985 : « Le vingtième anniversaire 

de la conclusion du concile Vatican II ». Jean Vilnet y participa en sa qualité de président de la 

Conférence des évêques de France. Jean-Paul II a fixé à ce synode l’objectif de commémorer 

et de faire revivre la communion ecclésiale présente lors du concile Vatican II. Certes ce 

document est hors de ma période de recherche mais il me semble que c’est un document 

précieux qui peut permettre d’appréhender l’application du concile. L’ouvrage reprend les 

différentes participations au synode. Alors que certains s’inquiétaient de voir le synode revenir 

sur les décisions conciliaires, le rapport de Mgr Schotte, secrétaire général du synode des 

évêques, souligne que le synode ne doit en rien revenir sur les décisions du concile mais doit 

s’atteler à préparer le futur. Les Eglises locales ont été consultées dans ce but. Mais la 

participation à cette consultation fut faible moins de 70% de réponses. Ces réponses soulignent 

la réussite de la réforme liturgique, de la prise de conscience de la nécessité de revenir aux 

Ecritures Saintes, de la nouvelle relation de l’Eglise au monde, de la collégialité. Cependant 

plusieurs échecs sont soulignés : la réforme liturgique a été mal accompagnée et mal préparée, 

séparation entre Bible et Tradition, l’Eglise-Peuple de Dieu fait passer au second plan les autres 

visions ecclésiologiques. Il y aurait aussi une « nivellation de l’identité chrétienne »9 qui 

engendre un risque pour l’œcuménisme. Ainsi le cardinal Danneels estime qu’il faut 

approfondir la connaissance du concile dans l’épiscopat, dans les séminaires et chez les jeunes. 

Jacques Potin propose alors la retranscription d’interventions orales. Ce sont surtout les évêques 

européens et nord-américains qui abordent la question œcuménique. Il semble donc y avoir une 

différence de prise de conscience ou d’importance en fonction des situations historiques et 

géographiques. Mgr Vilnet, dans son intervention orale, souligne que les progrès doctrinaux 

faits au sujet de l’œcuménisme sont peu connus et qu’il en va de même pour les textes 

conciliaires. Pourtant il note que l’œcuménisme tend à progresser. Il souligne, par ailleurs, trois 

                                                 
9 « Rapport ou Relatio du cardinal Godfried Danneels (rapporteur du Synode de 1985) sur les réponses au 
questionnaire préparatoire II » in Jacques Potin et Documentation catholique, Vingt ans après Vatican II, Paris, 
Centurion, coll. « Documents d’Eglise », 1986, p.53 



118 
 

points à améliorer par rapport à ce sujet. Il souhaite une meilleure prise en compte de 

l’œcuménisme dans le gouvernement pastoral des diocèses. Il veut que les instances en charge 

de l’œcuménisme rappellent ceci et incite à poursuivre les efforts engagés. Enfin, il estime que 

l’œcuménisme doit être le souci de toute l’Eglise en liens étroits avec la nécessité 

d’évangélisation. Le cardinal Lustiger, archevêque de Paris souligne le rôle du pape dans la 

construction de l’unité prédisant que tôt ou tard la primauté de l’évêque de Rome sera reconnue 

comme un apport catholique à l’unité des chrétiens. En effet, il estime que l’unité et la 

communion de l’Eglise du Christ passent par l’œcuménisme et le dialogue interreligieux. 

Méthode Stratiew, archevêque catholique de Sofia (Bulgarie), souligne le réchauffement des 

relations avec les orthodoxes bulgares. Le cardinal Thomas O Fiaich, archevêque d’Armagh 

(Irlande du Nord), souligne qu’aux vues des conflits religieux dans son pays le concile Vatican 

II fut une bonne chose. Le cardinal Willebrands, président du Secrétariat pour l’unité des 

chrétiens, estime qu’il faut approfondir l’idée de communion incomplète des chrétiens non-

catholiques avec l’Eglise catholique pour éviter de fausses interprétations. Il avance aussi un 

chiffre de 400 millions de chrétiens participant au travail œcuménique. Les relations 

quotidiennes sont plus fraternelles qu’auparavant. L’Eglise catholique est devenue observatrice 

auprès du Conseil œcuménique des Eglises en 1965. Il souligne deux problèmes : 

l’intercommunion et les mariages mixtes. Le rapport final se félicite que l’œcuménisme ait 

imprégné les consciences. Le synode formule le souhait de voir la communion incomplète se 

transformer peu à peu en communion complète. Par ailleurs, il est souligné qu’aux différents 

échelons : communautés locales, Eglise particulière, Eglise universelle ; l’œcuménisme doit 

être effectué différemment. Mais il doit être théologique et spirituel. Le synode, en réponse à 

des peurs vis-à-vis d’une forme d’indifférentisme et d’un abandon de l’identité religieuse, 

souligne que le dialogue œcuménique est vrai et fécond s’il est attaché à présenter la vérité et 

s’il est fidèle envers l’Eglise catholiques (pour les catholiques participant au mouvement 

œcuménique). Même si la communion avec les autres chrétiens est incomplète cela n’empêche 

pas une forme de communion dans certains domaines notamment le témoignage commun. Cet 

ouvrage est donc une base pour souligner en quoi le diocèse d’Albi peut correspondre à ce qui 

a été dit ou bien si les problèmes pointés et les évolutions citées ne sont pas encore présents 

dans le Tarn.  

- THEOBALD Christoph, La réception du Concile Vatican II. I : accéder à la source, 

Paris, Les Editions du Cerf, coll. « Unam sanctam », 2009, vol. 1, 928 p. 



119 
 

Christoph Theobald est théologien jésuite français de nationalité allemande. Il est docteur 

en théologie. Il dirige la collection « Unam sanctam » et participe au comité scientifique de la 

Fondazione per le scienze religiose Giovanni XXIII. Il s’inscrit donc plutôt dans 

l’herméneutique de la rupture. En outre, il enseigne au Centre Sèvres (Paris), faculté jésuite. 

Theoblad souligne que les questions d’herméneutiques relèvent déjà de la réception du concile. 

Ainsi Theobald se pose trois questions : « Aujourd’hui, que peut-on attendre de Vatican 

II ? […] que doit-on attendre de Vatican II ? » et « comment interpréter Vatican II ? »10. Dès 

l’introduction, Theobald souligne le silence de certains textes conciliaires vis-à-vis de la 

tradition. Ainsi pour lui Vatican II est un tournant de « réinterprétation globale de la 

tradition »11. Il estime que le problème d’herméneutique a pour origine le concile en lui-même. 

Il souligne également qu’il y a une forme d’historicisation de ce concile, d’une part parce que 

les historiens s’en saisissent et d’autre part parce que de nombreux fidèles et clercs n’ont pas 

vécu cet événement. L’auteur veut placer son étude dans une démarche de « relecture à 

rebours »12. Cependant le premier tome s’attachera avant tout à souligner l’identité conciliaire 

par une approche historique. Il revient donc sur l’histoire des conciles depuis l’Antiquité afin 

de mieux replacer Vatican II dans l’histoire double millénaire de la chrétienté et de l’Eglise 

catholique et de la réception des conciles. Vatican II apparaît comme un concile original qui ne 

ressemble réellement à aucun des conciles précédents. Theobald souligne que malgré le fait que 

chaque concile dépende dans sa forme des modèles de réunion qui lui sont contemporains, il y 

a un visage théologique qui permet de souligner le lien ou l’absence de lien avec la Tradition. 

Il y aussi une évolution de la théologie du concile et des programmes conciliaires. L’auteur en 

soulignant à chaque fin de chapitre de sa première partie « le jugement de l’histoire » vis-à-vis 

de chaque catégorie de concile montre que c’est la réception d’un concile par toute l’Eglise 

catholique qui permet de juger de son efficacité et de son importance historique. Dans sa 

seconde partie, Theobald souligne la créativité que propose la transmission de la tradition, de 

la foi. C’est le sens même de l’appel à la conversion, à la réforme qui amène une réinterprétation 

des traditum, la tradition transmise/objective, et tradentes, les personnes qui transmettent la 

tradition, les deux sont indissociables. Il souligne que Jean XXIII dans Gaudet mater ecclesia 

a innové en liant la question de la transmission de la foi et l’identité théologique du concile. 

Jean XXIII dans cette optique s’appuie sur les Ecritures. Theobald souligne cependant les 

                                                 
10 Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : accéder à la source, Paris, Cerf, coll. « Unam 
sanctam », 2009, p. 21 
11 Ibid. p.23 
12 Ibid. p.27 



120 
 

difficultés posées par le règlement conciliaire pour répondre à cette vision. Dans la troisième 

partie, l’auteur revient sur toute la période du concile (exceptée la préparation) pour souligner 

l’élaboration d’un programme conciliaire et son fondement théologal. Il souligne alors que le 

concile prend en compte la question de qui reçoit le concile et qu’il vit lui-même la réforme 

qu’il propose dans les textes conciliaires. Ainsi le concile fait appel à un langage biblique non 

sans poser des problèmes œcuméniques. Il fait aussi remarquer que les compromis que l’on 

trouve dans les textes sont la conséquence des différences culturelles. Il en profite pour mettre 

en avant le caractère novateur des textes de Vatican II. Ces textes sont ouverts car ils sont en 

partie le fruit d’une réflexion sur la réception et la transmission du concile. Il y aurait alors une 

« ‘réforme de l’herméneutique’ de la tradition »13. Ainsi cela explique que Theobald puisse 

estimer que le problème de réception de Vatican II trouve son origine dans le concile lui-même. 

Ainsi il revient sur la question de la réception qui est le quatrième « point cardinal théologal » 

dont il parle (les autres sont : la relation entre les transmetteurs de la foi et de la tradition et les 

récepteurs, ce qui est transmis et le corpus conciliaire avec son visage théologal). L’auteur 

propose « une théorie de réception »14 en soulignant que le concile comporte deux versants : il 

se pense en fonction de la relation annonce-transmission-réception mais aussi il reflète un 

« enracinement historique des destinataires et des destinateurs »15. En outre, chaque concile 

chercherait à proposer un « recadrage ». Mais Vatican II se poserait plus comme un 

« paradigme »16 en faisant entrant l’Eglise dans une vision mondiale et multiculturelle. Le seul 

autre paradigme est pour Theobald, le passage du judaïsme au christianisme. On est donc à un 

niveau de réforme très important qui peut s’apparente à une rupture. Theobald revient alors sur 

quelques textes conciliaires significatifs qui appellent à un retour « à la source de la vie »17, « à 

la source de la pastoralité »18. Vatican II propose de revenir à l’Evangile qui est la source de 

tout et surtout la base de la réforme religieuse que veut impulser Vatican II. Theobald nous 

propose ainsi une œuvre théologique sur la réception et l’herméneutique du concile Vatican II. 

Pour trouver une réponse à ses questions il s’appuie sur la longue histoire catholique, celle des 

conciles et de leurs règlements (rappelant ici la démarche d’Hubert Jedin que Theobald inclus 

dans sa bibliographie) notamment mais il revient aussi sur les textes conciliaires non pas dans 

leur décision mais dans leur vision théologique que reflètent les préambules et les introductions. 

                                                 
13 Ibid. p. 487 
14 Titre du troisième chapitre de la quatrième partie.  
15 Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : accéder à la source, Paris, Cerf, coll. « Unam 
sanctam », 2009, p. 678 
16 Ibid. p. 691 
17 Ibid. p.697 
18 Ibid. p.48 



121 
 

Il me semble que c’est un regard nouveau sur la question de l’herméneutique qui doit amener 

un second volume (toujours pas publié) dont le sommaire est déjà annoncé. C’est une œuvre 

complexe à mon sens car nous ne sommes pas théologien mais Theobald évite toute discussion 

technico-théologique. Il fait souvent appel aux théologiens allemands : Hans Küng, Karl 

Rahner, Joseph Ratzinger mais sa bibliographie souligne une étude bien plus internationale et 

se base aussi sur des historiens, les plus récurrents étant ceux de l’Histoire du concile Vatican 

II dirigée par Alberigo.  

- PEDOTTI Christine, La bataille du Vatican : 1959-1965, Paris, Plon, 2012, 573 p. 

Christine Pedotti est une écrivaine catholique. Elle a fondé (avec Anne Soupa), en 2008, le 

Comité de la Jupe pour défendre l’idée d’une féminisation de l’Eglise catholique puis elle 

participe à la création de la Conférence catholique des baptisé-e-s francophones en 2009. Elle 

est favorable une vision plus libérale sur les mœurs et la doctrine. En outre elle a publié 

différents ouvrages sur la foi pour les enfants. La bataille du Vatican : 1959-1965, s’inscrit dans 

cette volonté de démocratisation, de vulgarisation. Après une introduction, Pedotti propose des 

fragments chronologiques de journaux privés de Pères conciliaires et de théologiens. Ainsi 

Pedotti ne s’inscrit pas dans une démarche scientifique. Non pas qu’elle ne s’appuie pas sur des 

sources mais parce qu’elle ne se place pas dans une démarche de réflexion, de déduction. Les 

premiers mots de son introduction soulignent cette volonté : « ce livre raconte une histoire, celle 

d’un événement sans précédent »19. Il ne s’agit pas de faire l’histoire mais de « raconter une 

histoire ». Pedotti s’est attelé à compiler des témoignages immédiats du concile, les journaux 

privés, et non des souvenirs. Ainsi en juxtaposant des bribes de journaux privés retraçant le 

concile au jour le jour, Christine Pedotti nous donne l’impression de vivre le concile en même 

temps que ces Pères pourtant décédés pour la plupart. C’est littéralement un récit que nous livre 

l’auteur, un récit dynamique qui souligne les émotions des uns et des autres, les réactions « à 

chaud » sans filtre, sans censure. Mais si le récit est dynamique, cet ouvrage tend à accentuer 

les dissensions conciliaires, les discussions, les oppositions. Le titre souligne cela. Le choix de 

faire un récit de la réaction immédiate accentue ce trait. Cependant, c’est un ouvrage qui se lit 

facilement et qui nous permet d’entrer dans le concile Vatican II. Nous souhaitons souligner cet 

ouvrage car c’est par lui que nous nous sommes intéressé au concile Vatican II. Bien entendu, 

il ne faut pas attendre de réflexions théologiques approfondies, ni d’analyse historico-

théologique. Ce n’est pas l’intention de l’auteur. Mais il permet de saisir des moments de 

tension, de doute ou d’euphorie. Christine Pedotti propose à la fin de l’ouvrage un résumé de 

                                                 
19 Christine Pedotti, La bataille du Vatican : 1959-1965, Paris, Plon, 2012, p.11 



122 
 

chaque texte conciliaire, souligne les points les plus débattus et donne le résultat des votes 

d’ensemble et de promulgation. Cependant, certains chiffres donnés dans cet ouvrage de 

correspondent pas à ce que nous avons trouvés dans d’autres. En outre, l’auteur propose une 

rapide présentation des personnages clefs du concile. Pour réaliser cet ouvrage, Pedotti s’est 

appuyée sur les deux ouvrages L’événement Vatican II de John O’Malley, L’histoire du concile 

Vatican II dirigée par Alberigo. Elle aussi utilisé un autre ouvrage important sur le concile 

Vatican qu’est celui de Philippe Levillain, La Mécanique politique de Vatican II. La majorité 

et l’unanimité dans un concile20. Il y a également Jan Grootaers et Actes et Acteur à Vatican 

II21. Pedotti s’appuie aussi sur de nombreux journaux privés aujourd’hui publié dont celui de 

Congar, Mon journal du concile22, celui de Lubac23. Elle fait aussi appel à Hans Küng, Henri 

Fesquet, Joseph Ratzinger, Antoine Wenger, Marie-Dominique Chenu, … 

 Chapitre d’ouvrages sur le concile Vatican II : 

- ZORN Jean-François, « Du regard des observateurs protestants au Concile Vatican II à 

sa perception protestante actuelle : continuité et rupture », in GALINIER-PALLEROLA Jean-

François, DELARBRE Christian, GAIGNARD Hervé (dir), Vatican II, 50 ans après : 

Interprétation, réception, mise en œuvre et développements doctrinaux (1962-2012). Actes des 

journées d’études de la Faculté de Théologie et de l’Institut d’Etudes Religieuses et Pastorales 

de l’Institut Catholique de Toulouse [les 30 et 31 janvier 2012], Perpignan, Editions Artège, 

2012, p.131-166.  

Jean-François Zorn est un historien et théologien protestant (Eglise réformée de France, 

ERF) franco-suisse. Il a une formation universitaire d’historien auprès de Jean Baubérot 

notamment. Il a été professeur d'histoire du christianisme à l'époque contemporaine à l’Institut 

protestant de théologie à Montpellier. L’ouvrage dirigé par Galinier-Pallerola, Delarbre et 

Gaignard sont les actes d’un colloque, datant des 30 et 31 janvier 2012, organisé par la Faculté 

de Théologie et l’Institut d’Etudes Religieuses et Pastorales de l’Institut Catholique de 

Toulouse. Dans sa contribution, Zorn souligne dès le départ que le concile Vatican II est un 

événement majeur du XXème siècle. Il souligne tout d’abord le positionnement protestant et en 

particulier de l’ERF concernant l’attitude à adopter vis-à-vis de l’Eglise catholique. En outre, 

la proposition de Jean XXIII d’inviter des observateurs protestants crée une certaine crainte 

                                                 
20 Philippe LEVILLAIN, La Mécanique politique de Vatican II. La majorité et l’unanimité dans un concile, 
Paris, Beauchesne, 1975, 468 p. 
21 Jan GROOTEARS, Actes et Acteur à Vatican II, Louvain, Leuven University Press, 1998, 602 p.. 
22 Yves CONGAR, Mon journal du concile, Paris, Editions du Cerf, 2002. 
23 Henri de LUBAC, Carnets du concile, 2 vol., Editions du Cerf, 2007 



123 
 

chez les protestants. Il y a une volonté de conserver son autonomie et une méfiance de ce qui 

vient du catholicisme en particulier chez les jeunes Eglises protestantes. Zorn aborde ensuite 

les liens officieux entre le Conseil œcuménique des Eglises puis la création du Secrétariat pour 

l’Unité des chrétiens, le 5 juin 1960 et son rôle. Vient en juin 1962, l’officialisation de la liste 

des observateurs non-catholiques et le soutien du président de l’ERF à l’idée d’envoyer un 

observateur au concile. Il propose le nom d’Hébert Roux pour l’’Alliance réformée mondiale. 

C’est ce qui se passe peu après. Marc Boegner assistera au concile qu’à partir de la troisième 

session. En outre, deux frères protestants de la communauté œcuménique de Taizé sont invités : 

frère Roger Schütz et frère Max Thurian. Hébert Roux souligne que la présence de ces 

observateurs entraine une prise de conscience des Pères conciliaires en faveur de la nécessité 

de l’œcuménisme. Jean-François Zorn revient ensuite sur la création des premières instances 

françaises de dialogue officiel. Il s’appuie ensuite sur Herbert Roux pour analyser Unitatis 

Redintegratio. Hébert Roux utilise trois qualificatifs concernant ce décret : événementielle car 

il réalise l’un des objectifs donnés par Jean XXIII au Concile, la promotion de la restauration 

de l’unité. Doctrinal car le décret s’intègre pleinement dans la réflexion doctrinale et pastorale 

du Concile. Pragmatique car le Concile fait de ce décret une « loi ecclésiastique » avec une 

possibilité d’orientation de la pastorale œcuménique catholique. C’est bien là la notion même 

de décret qui souligne la dimension pastorale du texte pour guider l’Eglise dans ses actions et 

avec des règles de conduite. Roux souligne que l’œcuménisme institutionnel a des limites : non 

communication in sacris, la communion sacramentelle. Il critique aussi le chapitre III qui voit 

les Eglises chrétiennes non-catholiques que par rapport à l’Eglise catholique. Il critique la vision 

« romano-centrique » de l’unité et du patrimoine commun. Jean-François Zorn souligne que le 

principal désaccord entre protestants et catholiques au concile est ecclésiologique. L’auteur 

souligne aussi les créations et les actes œcuméniques postconciliaires. Sous l’impulsion du 

cardinal Paul Gouyon (Président du Comité épiscopal pour l’unité) et d’Hébert Roux est créé 

en 1968 le comité mixte de travail catholique-protestant. Ce comité publie différentes réflexions 

dont Consensus œcuménique et différence fondamentale en 1986 et Discerner le corps du 

Christ, en 2010. Zorn critique la déclaration, du 6 août 200, de la congrégation pour la doctrine 

de la foi (présidé par Ratzinger), Déclaration « Dominus Iesus » sur l’unicité et l’universalité 

salvifique de Jesus-Christ et de l’Eglise. Il y voit une relecture a minima du concile Vatican II. 

Cette déclaration provoque une réaction de l’ERF. Pour J-F. Zorn, la déclaration Dominus Iesus 

reflète le glissement du dialogue œcuménique vers le dialogue interreligieux et des 

problématiques du premier au deuxième. Mais Zorn souligne que Vatican II a permis de créer 

un rapprochement confessionnel au sein du christianisme sans chercher à faire du prosélytisme. 



124 
 

Pour Jean-François Zorn, la question actuelle concernant l’œcuménisme est celle de savoir s’il 

est possible de combiner le problème des identités confessionnelles et celui du changement pour 

favoriser l’unité. Pour l’auteur, la réponse est oui mais il pose tout de même une condition. Il 

s’agit d’un changement du modèle œcuménique en passant de « l’unité dans la fusion » à « 

l’unité dans la différence ». Ainsi Zorn, nous livre un article dans lequel il fait le point sur 50 

ans d’œcuménisme protestant-catholique du point de vue protestant en soulignant les avancées 

et les obstacles. Il est dommage que Zorn s’appuie presque uniquement sur Roux et qu’il ne 

diversifie pas les points de vue pour pouvoir apporter une vision plus représentative. 

 Ouvrages de Pères conciliaires et commentaires des documents du concile : 

- JAEGER Lorenz, Le décret de Vatican II sur l’œcuménisme : son origine, son contenu 

et sa signification, traduit par Edouard LAVIOLETTE, Paris, Casterman, coll. « Eglise 

vivante », 1965, 196 p. 

 Lorenz Jaeger est Archevêque de Paderborn de 1941-1973 et Grand Prieur de la 

Lieutenance allemande de l’ordre équestre du Saint-Sépulcre de Jérusalem de 1950-1975. Il est 

créé cardinal en février 1965. Par conséquent, il est Père au concile Vatican II et membre du 

Secrétariat préparatoire pour l’unité des chrétiens puis du même secrétariat conciliaire. Il est 

l’un des fondateurs du Groupe de travail œcuménique de théologiens protestants et catholiques 

aussi appelé le Cercle Jaeger-Stählin auquel participeront Walter Kasper, Joseph Ratzinger et 

d’autres. Il a aussi travaillé avec Karl Rahner. Il crée le Johann-Adam-Möhler-Institut für 

Ökumenik en janvier 1957. Ainsi Jaeger est conscient de la réalité œcuménique et des débats 

qui agitent le « monde œcuménique ». Cet ouvrage est publié avant la fin même du concile 

puisqu’il reçoit l’Imprimatur en août 1965 et que le concile se termine en décembre mais le 

décret sur l’œcuménisme a été approuvé le 21 novembre 1964. Cet ouvrage nous offre donc 

une vision de son cheminement, vision venant d’une personne qui a participé à la rédaction du 

décret. L’introduction souligne qu’Unitatis Redintegratio est l’achèvement du travail réalisé 

par les œcuménistes catholiques. Jaeger nous propose alors une histoire de la construction de 

ce décret. Initialement trois schémas abordaient l’œcuménisme : le schéma ecclésial (de la 

Commission théologique), le schéma de la Commission pour les Eglises orientales et le 

Secrétariat pour l’unité des chrétiens. Il fallut donc régler cette forme de concurrence. Un vote 

du 1er décembre 1962 régla le problème en décidant l’unification des trois documents. Une 

première version est alors prête le 22 avril 1963, version préparer par le Secrétariat pour l’unité 

des chrétiens, la Commission théologique et la Commission pour les Eglises orientalse. Ce 

schéma comportait trois chapitres : Sur les principes catholiques de l’œcuménisme, Sur la 



125 
 

réalisation pratique de l’œcuménisme et Sur les chrétiens séparés de l’Eglise Catholique. Deux 

chapitres s’y ajoutèrent : sur les relations avec le judaïsme et sur la liberté religieuse. Près de 

96% des Pères conciliaires approuva les trois premiers chapitres sous réserve de modifications 

lors de la deuxième session, le 21 novembre 1963. Les interventions et demandes des Pères 

furent très nombreuses. Cette première version correspond globalement à ce que sera le décret 

final. La seconde rédaction du schéma est achevée le 27 avril 1964. Il y a toujours les trois 

premiers chapitres, ainsi que le chapitre sur la liberté religieuse mais celui sur les relations avec 

le judaïsme n’est plus qu’un appendice. Jaeger donne les points importants de chaque article et 

précise quelques interventions et demandes avant d’aborder les votes article par article et les 

présentations de chaque partie du schéma par le rapporteur. Chaque article recevait une 

importante majorité de votes favorables mais quelques modifications devaient encore être 

apportées. Jaeger essaye d’expliquer l’intervention de Paul VI dans les dernières modifications 

comme une volonté de rassurer une minorité et de clarifier le texte pour éviter toute fausse 

interprétation. Il souligne notamment que sur les quarante propositions pontificales moins de la 

moitié fut accepté par le Secrétariat pour l’Unité des chrétiens. Le 21 novembre 1964, 2137 

Pères votèrent en faveur du texte contre 11 lors du scrutin solennel (la veille, le même vote 

donna 2054 votes favorables contre 64 et 11 nuls). Jaeger revient sur le report de la déclaration 

sur la liberté religieuse et s’attache à analyser chaque point du décret final qu’il reprend en latin 

et français. Il souligne notamment que l’objectif du concile n’est pas le retour de l’unité mais 

c’est la promotion de cette unité que veut faire Vatican II. De plus, ce décret s’adresse avant 

tout aux catholiques dans un but purement pastoral, l’aspect doctrinal relève de la constitution 

sur l’Eglise. Pour l’étude point par point, je ne peux y revenir dessus cela serait trop long. 

Notons cependant, que le premier chapitre pose les bases catholiques de l’œcuménisme, le 

deuxième chapitre aborde l’aspect pratique de l’œcuménisme, souligne que l’œcuménisme doit 

intégrer toutes les réflexions (ecclésiales, théologiques, exégétiques, historiques, …) et parle de 

la nécessité de réforme constante de l’Eglise quant au troisième chapitre, il s’arrête sur la 

scission entre Eglise catholique et Eglises orthodoxes puis sur les scissions en Occident au sein 

de l’Eglise catholique. Jaeger voit ce décret comme le commencement d’une nouvelle étape 

œcuménique et non comme une fin en soi. Enfin, les dernières pages s’arrêtent sur le lien entre 

ce décret et la constitution ecclésiale en étudiant ce dernier chapitre par chapitre. Je ne 

m’arrêterai pas sur cette partie car ce sont essentiellement les deux premières parties qui nous 

intéressent car elles reflètent la vision d’un des participants à la rédaction du décret sur 

l’œcuménisme et nous permettent de mieux en comprendre le sens, la profondeur et les enjeux.  



126 
 

- MOREAU Régis, Les documents du dialogue : « Unitatis redintegratio », « Nostra 

aetate », « Dignitatis humanae », « Ad gentes », Perpignan, France, Artège, coll. « Guide de 

lecture des textes du Concile Vatican II », 2012, 390 p. 

Régis Moreau s’attache à faire le commentaire des quatre documents conciliaires cités 

dans le titre, le premier sur l’œcuménisme, le deuxième sur religions non chrétiennes, le 

troisième sur la liberté religieuse et le quatrième sur l’activité missionnaire. L’étude de chaque 

document se termine par une conclusion qui souligne les principales évolutions théologiques 

du document présenté. Nous nous sommes plus particulièrement intéressé à Unitatis 

Redintegratio. Dans le commentaire de ce décret, Moreau fait particulièrement le lien avec la 

constitution ecclésiale, Lumen Gentium et développe quelques éléments d’ordre 

ecclésiologique. Cependant, l’ouvrage de Régis Moreau interprète le document ou du moins 

renforce son interprétation à travers des documents et des déclarations pontificaux postérieurs 

au concile. Cet ouvrage peut donc être pris comme une clef de lecture pour comprendre le décret 

tel qu’il est vu aujourd’hui par les théologiens catholiques qui se placent dans la vision des 

derniers pontifes. Il n’en demeure pas moins que les points essentiels du décret sont expliqués 

de manière assez claire et concise.  

- RATZINGER Joseph, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, traduit par Eric 

IBORRA, Perpignan, Editions Artège, 2012, 303 p. 

Joseph Ratzinger est l’un des théologiens importants durant le concile Vatican II. 

Lorsque débute le concile, Joseph Ratzinger entame à peine sa carrière de professeur 

universitaire à l’université de Bonn. Il doit sa participation à Vatican II à sa rencontre avec le 

cardinal Frings. Il est son conseiller théologique privé puis devient expert officiel du concile à 

la fin de la première session. Grâce à Vatican II Ratzinger noue de nombreux contacts. Il 

deviendra ensuite évêque, archevêque, cardinal, préfet de la Congrégation pour la doctrine de 

la foi puis pape sous le nom de Benoît XVI. Dans l’introduction proposée par Eric Iborra, prêtre 

proche des mouvements traditionnalistes, ce dernier revient justement sur le parcours de Joseph 

Ratzinger. Il souligne que Ratzinger est favorable à ce qui sera la « majorité conciliaire », même 

si c’est un modéré et qu’après le concile certaines de ses réflexions évolueront. Ratzinger 

participe d’abord à la fondation de la revue Concilium, en 1965, avec les dominicains Yves 

Congar et Marie-Dominique Chenu notamment, puis il membre de l’équipe fondatrice de la 

revue Communio aux côtés des jésuites Urs von Balthasar (qui a eu une influence importante 

sur Ratzinger) et Henri de Lubac notamment. Cette introduction propose une réflexion 

intéressante sur l’herméneutique du concile Vatican II. Cette question de l’herméneutique est 



127 
 

essentielle pour Benoît XVI, son « discours à la curie romaine à l'occasion de la présentation 

des vœux de noël » reflète ce souci. A juste titre, ce texte est proposé en annexe. Il y distingue 

une herméneutique de la rupture et une herméneutique de la continuité, de la réforme. Iborra 

s’attache alors à expliciter cette opposition. L’herméneutique de la rupture consisterait à dire 

que les textes conciliaires ne sont pas représentatifs de l’esprit conciliaire car ils sont le fruit 

d’un compromis et qu’il faut donc aller plus loin pour applique « l’esprit du concile ». Iborra 

estime que cette vision est le fruit de l’idée de progrès. Alors que l’herméneutique de la 

continuité se baserait sur les propos de Jean XXIII dans son discours « Mater gaudet ecclesia » 

en ouverture du concile le 11 octobre 1962 où il estime que le concile doit transmettre la 

doctrine catholique d’une manière nouvelle mais sans l’affaiblir. Ratzinger se place dans cette 

vision et souligne tout au long de l’ouvrage le renouveau catholique qui cherche à se baser sur 

la Bible et l’Eglise primitive. Pour lui, le concile n’est donc aucunement une rupture avec la 

Tradition et son esprit réside dans les textes. Cependant, cela ne l’empêche pas d’estimer que 

le décret sur l’œcuménisme est « révolutionnaire »24. La suite de l’ouvrage compile des 

conférences données par Ratzinger à l’issue de chaque session. Malheureusement il est parfois 

difficile de savoir face à quel public sont données ses conférences. Ces conférences intervenant 

durant les intersessions, Ratzinger a pris du recul. Il ne réagit pas dans l’immédiateté. Ce qui 

accentue le ton modéré de ses propos. Bien que Ratzinger se prononce en faveur d’une réforme 

liturgique, d’un renouveau théologique par un retour à la Bible, d’une réforme ecclésiale vers 

plus de simplicité, de collégialité et une meilleure intégration des laïcs ; il n’en omet pas les 

difficultés d’application ce qui explique qu’il n’adopte jamais un ton euphorique. Cela est très 

visible lorsqu’il aborde la question de la réforme liturgique et également dans les annexes 

lorsqu’il essaye de faire, au bout d’un an, un bilan lors d’une conférence prononcée au 81ème 

Katholikentag (rencontres catholiques organisées par des mouvements laïcs) le 14 juillet 1966 

à Bamberg. Il souligne en particulier les abus dans l’application de la réforme liturgique, dans 

le dialogue œcuménique, … Ratzinger développe aussi dans ces conférences une théologie 

concernant les relations de l’Eglise avec le monde, théologique que l’on peut appeler 

« théologie de la Croix ou de la kénose » que propose aussi Balthasar. Avec cette vision il 

souhaite s’opposer à une confusion du temporel et du spirituel comme ça put être le cas au 

Moyen Age. Enfin, Ratzinger, à plusieurs reprises, aborde la question œcuménique. Pour lui, 

pastoral et œcuménique sont les maîtres mots présidant la rédaction de chaque schéma. Il se 

réjouit de la présence d’observateurs chrétiens non-catholiques et des Pères catholiques 

                                                 
24 Joseph RATZINGER, Mon concile Vatican II: enjeux et perspectives, traduit par Eric IBORRA, Perpignan, 
Editions Artège, 2012, p.141 



128 
 

orientaux. Il revient notamment sur les questions de la nature de l’Eglise et de l’appartenance à 

cette dernière. Le jeune théologien estime qu’il peut y avoir des différences d’appartenance à 

l’Eglise. Il pense que l’Eglise catholique n’est pas encore prête pour pouvoir unifier toute la 

chrétienté. Mais à terme la collégialité, en permettant la diversité d’Eglises particulières dans 

l’unité de l’Eglise catholique, devrait permettrait l’unification de la chrétienté grâce un 

œcuménisme qui ne serait plus vu comme une absorption. Cependant, cette vision se rapproche 

de l’uniatisme tant critiqué par les Eglises orthodoxes. De plus, les théologiens protestants sont 

très critiques vis-à-vis de la collégialité comme le note Ratzinger dans ses conférences. Ainsi 

cet ouvrage nous propose une vision posée du concile Vatican II et des perspectives que ce 

dernier ouvre. Ratzinger apparaît alors totalement à un renouveau théologique, spirituel et 

ecclésiale mais il est conscient des obstacles et des abus (selon lui) qui existe déjà dans 

l’application du concile. Ces difficultés expliquent pourquoi Ratzinger refuse d’adopter tout 

triomphalisme bien que des avancées significatives aient été décidées par le concile. Mais ce 

n’est que le début, la réussite d’un concile réside dans son appropriation par les fidèles d’après 

l’auteur. Ratzinger propose avant tout une vision théologique. Il ne s’attarde pas sur les 

mécanismes conciliaires, n’aborde que très peu les discussions extra-conciliaires. En outre il 

parle rarement de « progressistes » et de « traditionalistes ». Ratzinger souligne la sincérité de 

chacun quel que soit leur positionnement même s’il critique parfois vivement certaines 

positions.  

II- Historiographie : 

 Ouvrages : 

- DELACROIX Christian, DOSSE François, GARCIA Patrick, OFFENSTADT Nicolas 

(dir.), Historiographie : concepts et débats, Paris, Gallimard, coll. « Folio histoire », n°179-

180, 2010, 2 vol. 

L’ouvrage propose différentes contributions sur des domaines historiques, sur des 

concepts, sur débats historiques. Ainsi, on trouve une entrée sur l’« histoire du religieux », 

rédigée par Jérémie Foa. C’est un article qui passe en revue l’ensemble de l’histoire religieuse 

depuis ses débuts jusqu’aux dernières décennies. De même, on trouve des articles sur les 

questions de temporalités ou encore sur la question de l’enquête orale et du témoin ( « Le témoin 

et l’historien » par Nicolas Offenstadt). C’est donc un ouvrage qui permet de poser quelques 

éléments de réflexion sur des sujets historiques et que nous avons utilisé en ce sens. 

- VOVELLE Michel, Idéologies et mentalités, Éd. revue et augmentée, Paris, Gallimard, 

coll. « Folio histoire », n° 48, 1992 [François Maspéro, 1982], 358 p. 



129 
 

Bien que notre sujet ne concerne pas l’histoire moderne, spécialité de Michel Vovelle, 

Idéologies et mentalités nous a amené à une réflexion plus approfondie sur la temporalité du 

concile Vatican II. En étudiant sa réception et son application en matière d’œcuménisme, nous 

nous plaçons pleinement dans la dialectique entre temps long et temps court qu’aborde Michel 

Vovelle. Pour cette année, notre étude ne concerne quelques années mais notre objectif, à terme, 

pour l’année prochaine voire après, est bien de pouvoir évaluer le poids de l’événement 

conciliaire dans un temps plus long. Car il serait étonnant de voir évoluer du jour au lendemain 

la pratique et encore plus la représentation mentale de l’œcuménisme. Nous avions déjà pensé 

à faire appel à la méthode quantitative concernant les mariages mixtes, Vovelle nous engage 

plus fortement dans cette voix. Par ailleurs, nous entendons utiliser l’enquête orale pour nos 

sources, Vovelle nous a donné quelques pistes de réflexion en particulier avec Philippe Joutard.  

 Articles : 

- BOUDON Jacques-Olivier, « L’histoire religieuse en France depuis le milieu des 

années 1970 », Histoire, économie & société, 31ème année, nᵒ 2, 8 Août 2012, p. 71‑86. 

Cet article de Jacques-Olivier Boudon, spécialiste d’histoire de la Révolution Française 

et d’histoire religieuse contemporaine, propose une synthèse complète de l’historiographie de 

l’histoire religieuse contemporaine. Cet article nous a été très utile pour constituer 

l’historiographie de l’histoire religieuse. C’est un article assez complet qui bien que centré sur 

le catholicisme et le christianisme n’en oublie pas pour autant les autres religions. De même, il 

est intéressant de lire l’état des recherches que fait l’historien même si cette partie est assez 

succincte.  

- DUCLERT Vincent, « Archives orales et recherche contemporaine. Une histoire en 

cours », Sociétés & Représentations, 2002/1 (n° 13), p. 69-86. 

L’historien revient sur les origines, les sources historiques de l’introduction de l’enquête 

orale en histoire et en France. Cela l’amène notamment à s’intéresser à l’historiographie anglo-

saxonne. Après quoi il peut revenir sur l’introduction de cette pratique dans l’historiographie 

française. Cette introduction est soutenue par le pouvoir politique notamment en ce qui 

concerne la Seconde Guerre mondiale. Vincent Duclert aborde aussi les différentes implications 

de cette pratique dans les sciences sociales mais aussi les enjeux d’une telle pratique car la 

mémoire et le témoin pose des questions et des problèmes en particulier à travers la politique 

mémorielle.  



130 
 

- JOUTARD Philippe, « L’oral comme objet de recherche en histoire », Bulletin de 

l'AFAS [En ligne], Les phonothèques entre recherche et culture, L'oral et la recherche en 

sciences humaines et sociales, mis en ligne le 12 avril 2012, consulté le 28 mai 2017. Disponible 

sur : http://afas.revues.org/2683 [consulté le 28 mai 2017]  

Dans cet article, qui est la retranscription d’une intervention orale, Philippe Joutard, l’un 

des premiers historiens à avoir massivement recours à l’enquête orale, constate que la pratique 

de l’enquête orale est loin d’avoir gagnée les milieux historiques, en particulier l’histoire 

contemporaine. Tout en livrant un plaidoyer en faveur du recours à l’enquête orale, Philippe 

Joutard propose une réflexion sur les raisons de la faible présence de cette méthode dans les 

études historiques universitaires. Il distingue alors plusieurs causes de « blocage » : immobilité 

de l’écrit à l’inverse de l’oral, pratique le plus souvent utilisée par les modernistes et les 

médiévistes, prédominance de l’étude quantitative. Cependant, Joutard ne désespère pas de voir 

l’enquête orale se démocratiser en histoire notamment grâce au développement de nouveaux 

champs historiques. Il estime que le témoignage en dit autant sur la réalité d’un fait que de sa 

représentation par le témoin. Il estime que l’oral doit être vu comme une source, au même titre 

que l’écrit. 

III- Herméneutique : 

- ALBERIGO Giuseppe, « Vatican II et son héritage », Études d’histoire religieuse, 

vol. 63, nᵒ 63, 1997, p. 7‑24. 

Dans cet article, Giuseppe Alberigo, outre le fait de proposer une catégorisation 

herméneutique, propose une herméneutique du concile Vatican II. En effet, il considère ce 

concile comme un concile de « transition ». C’est n’est pas une notion péjorative chez Alberigo. 

Au contraire, le concile accompagnerait un changement de cadre historique, religieux et 

culturel. Vatican II est l’achèvement d’une « saison idéologique 25» et le début d’une nouvelle 

période. Cet article nous donne l’impression qu’Alberigo y propose une vision théologique du 

développement historique du catholicisme, en particulier lorsqu’il critique le dualisme entre 

l’âme et le corps qui selon lui n’existe pas chez les prophètes de l’Ancien Testament ni dans le 

« noyau du Nouveau Testament »26, d’après lui. De même, il critique la définition du 

christianisme comme un « corpus de vérité » qui s’est constitué au fil du temps. C’est donc une 

critique des influences hellénistiques (dualisme corps et âme, importance de la métaphysique) 

dans le développement théologique du christianisme.  Il s’attriste de voir que les textes 

                                                 
25 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Études d’histoire religieuse, op. cit., p.13 
26 Ibid., p.17 



131 
 

conciliaires aient été interprété dans un sens minimaliste. Par exemple, pour lui le décret sur 

l’œcuménisme impliqué que le renouvellement de l’expression de la foi se détache de la culture 

occidentale afin de rejoindre plus facilement « l’humanité contemporaine »27. Il estime 

également que les recherches exégétique et théologique auraient dû être plus étroitement liées 

car la valorisation de la parole de Dieu par le décret n’est pas une « concession » c’est une 

orientation. Pour Alberigo, Vatican II doit permettre de sortir d’une vision juridique pour 

retrouver « la complexité du message évangélique »28. 

- COLBERG Kristin, « The Hermeneutics of Vatican II: Reception, Authority, and the 

Debate Over the Council’s Interpretation », Horizons, The Journal of the College Theology 

Society, 38/2, 2011, p. 230–252 

L’article de Kristin Colberg aborde la question de l’herméneutique du concile Vatican II 

à travers les notions de réception et d’autorité. C’est une démarche qui sort des réflexions 

classiques. L’auteur estime que ce sont ces notions qui sont, en réalité au centre de la question 

herméneutique, et non pas la question de la relation de ce concile à la tradition. Elle revient sur 

l’affirmation par l’Eglise de son autorité spirituelle d’enseignement depuis la Révolution 

française et démontre que réception et autorité sont liées. Puis, Colberg souligne la spécificité 

du concile Vatican II avant de traiter séparément de l’herméneutique de la « rupture » et de 

celle de la « continuité ». L’auteure en déduit que ces deux herméneutiques ne cherchent pas à 

trouver des éléments de rupture ou de continuité avec la tradition mais elles répondent à des 

présuppositions. Le vrai point qui oppose ces deux interprétations est la question de l’autorité 

des documents conciliaires, renvoyant à la notion de réception. C’est pourquoi l’auteure 

s’intéresse aux deux visions de la réception qui s’opposent : réception séquentielle qui estime 

que Rome fixe l’enseignement conciliaire et sa signification alors que le reste de l’Eglise doit 

s’occuper de l’application ; réception dynamique les autorités et les Eglises locales participent 

à la détermination du sens de ces enseignements. Par ses différentes visions de la réception c’est 

bien la question de l’autorité qui est posée. Colberg cherche dans les textes de Vatican II des 

éléments qui permettraient de savoir qu’elle est la vision du concile en ce qui concerne 

l’autorité. Le concile est revenu sur le rôle des Eglises locales et des évêques et cela ne 

correspond pas à la vision séquentielle de la réception, vision de l’herméneutique de la 

« continuité », d’après la théologienne. Pour l’auteure, il faut considérer que les enseignements 

magistériels font autorité et sont source d’unité mais l’autorité de ces documents ne doit pas 

                                                 
27 Ibid., p.19 
28 Ibid., p.24 



132 
 

supprimer l’autorité légitime des autres parties de l’Eglise. Kristin Colberg veut une conception 

forte de l’autorité magistérielle pour que la diversité des expressions émanant de toute l’Eglise 

reste unifiée. L’autorité magistérielle doit être vue comme un moyen de promouvoir et 

d’organiser la participation à la vie de l’Eglise et non de la limiter. Par conséquent, l’auteure 

défend les idées de contextualisation et de débat sur l’interprétation du concile car elle estime 

que cela ne remet pas en cause l’autorité des documents conciliaire ni celle de ceux qui ont un 

rôle magistériel. De même, cela ne s’oppose pas à la tradition. Pour la théologienne, cette vision 

active et continue de la réception permet de souligner l’appropriation des enseignements par les 

croyants dans leur vie quotidienne. La réception d’un enseignement témoigne du fait que 

l’enseignement de l’Eglise reflète la foi de la communauté et répond à ses interrogations. Au 

final, pour Colberg, une juste perception de la réception permet de faire avancer le débat sur 

l’herméneutique du concile Vatican II, elle permet aussi à l’Eglise d’améliorer son auto-

compréhension. Pour renforcer son point de vue, Kristin Colberg fait appel, tout au long de son 

article, à une riche bibliographie internationale. On y trouve bien entendu les écrits des deux 

Italiens Giuseppe Alberigo et d’Agostino Marchetto. Mais Colberg s’appuie aussi sur des écrits 

du dominicain Congar, du Canadien Gilles Routhier, des jésuites Christoph Theobald (France) 

et John O’Malley (Etats-Unis d’Amérique), de l’Américain Komonchak, des Allemand Benoît 

XVI, Pottmeyer, Rahner et Kasper, du cardinal John Henry Newman, … Si la plupart des 

références renvoient à des théologiens, l’auteure s’appuie aussi sur des historiens avec Alberigo, 

O’Malley et Klaus Schatz par exemple et sur le sociologue William Sewell. 

- DUPONT-FAUVILLE Denis, « Une herméneutique pour Vatican II », Nouvelle revue 

théologique, 2012/4 (Tome 134), p.560-579. 

- LEGRAND Hervé, « Quelques réflexions ecclésiologiques sur l'Histoire du concile 

Vatican II de G. Alberigo », Revue des sciences philosophiques et théologiques, 2006/3 (Tome 

90), p.495-520. 

Hervé Legrand, théologien, propose une réflexion ecclésiologique concernant les cinq 

tomes de l’Histoire du concile Vatican II dirigés par Giuseppe Alberigo. Tout en replaçant ce 

projet dans un contexte plus vaste, le rattachant à l’école des Annales. Parmi les critiques que 

porte Legrand contre cet ouvrage, il y a le fait que les travaux d’Alberigo et de son équipe se 

sont peu intéressés à l’évolution des textes conciliaires. Pour Legrand une telle étude historique 

est essentielle pour aider à l’interprétation des documents. Il démontre qu’en l’absence d’une 

telle démarche, il y a un risque de confusion voire d’erreur d’interprétation. En revanche, il 

souligne l’intérêt de comprendre les interactions au sein du concile. L’ouvrage dirigé par 



133 
 

Alberigo permet de voir apparaître certaines figures, en particulier celles de Jean XXIII et du 

cardinal Bea. Hervé Legrand compare la démarche de l’historien et celle du théologien : 

l’historien peut prendre pour objet d’étude le catholicisme, qui fait suite à la redéfinition de 

l’identité catholique par l’utilisation de la scolastique, l’intérêt pour l’universalité de l’Eglise 

accompagné d’une centralisation du pouvoir dans l’Eglise catholique, alors que le théologien 

distingue cette notion de la catholicité de l’Eglise. De la même manière, si l’historien ne fait 

entrer en jeu que des facteurs humains, le théologien doit prendre en compte la dimension 

spirituelle et divine. Si l’historien peut insister sur le concile comme évènement et peut 

permettre de transmettre ce concile, le théologien doit nécessairement prendre en compte les 

documents conciliaires. Pour notre part, il nous semble difficile d’envisager de replacer le 

concile Vatican II dans le temps long en négligeant les textes conciliaires, car lorsque la 

mémoire s’éteint ou s’affaiblie, ce sont ces textes qui restent, ce sont ces textes qui doivent être 

appliqués. Le théologien et l’historien ne les aborderont pas de la même manière mais ils sont 

importants afin de comprendre l’application du concile. Legrand note que l’Histoire du concile 

Vatican II n’a pas vu que le concile n’a rien prévu pour développer et concrétiser sa vision 

ecclésiologique. 

- MOULINET Daniel, « Réflexions sur l’herméneutique de Vatican II », La Croix [En 

ligne], 9 avril 2013, disponible sur : http://www.la-croix.com/Urbi-et-

Orbi/Archives/Documentation-catholique-n-2483/Reflexions-sur-l-hermeneutique-de-

Vatican-II-2013-04-09-933802 [consulté le 7 juin 2017] 

- ROUTHIER Gilles, « L'Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d'un 

débat », Recherches de Science Religieuse [En ligne], 2012/1 (tome 100), p. 45-63, disponible 

sur : http://www.cairn.info/revue-recherches-de-science-religieuse-2012-1-page-45.htm  

[consulté le 07 juin 2017] 

Dans cet article, le théologien canadien Gilles Routhier revient sur les différentes 

positions herméneutiques concernant le concile Vatican II. Il note qu’à partir des années 1980, 

des enjeux de politique religieuse, enjeux liés aux discussions avec les lefebvristes, apparaissent 

dans le débat herméneutique ce qui accentue la sensibilité du débat. Pour lui le problème 

herméneutique est dans la conception de la tradition, puisqu’une partie du débat est de savoir si 

Vatican II rompt ou pas avec la tradition de l’Eglise catholique. Gilles Routhier propose une 

périodisation des débats herméneutiques : jusque dans les années 1980, volonté de promouvoir 

et d’approfondir l’enseignement du concile et le mettre en œuvre ; à partir des années 1980, la 

question porte sur la place des documents de Vatican II dans l’ensemble du magistère de 



134 
 

l’Enseignement catholique ; les années 1990 sont marquées par l’opposition entre Alberigo et 

Marchetto ; la dernière période débute en 2005 avec le discours de Benoît XVI dans lequel il 

tente de dépasser les herméneutiques de la continuité et de la rupture mais l’opposition entre 

les deux devient plus virulente. Routhier défend le recours à l’étude historique des textes 

conciliaires.  

- VALLIN Pierre, « Vatican II, l'événement des historiens. À partir de l'Histoire du 

Concile Vatican II, 1959-1965, réalisée sous la direction de Giuseppe Alberigo », Recherches 

de Science Religieuse, 2005/2 (Tome 93), p. 215-245. 

Pierre Vallin, historien jésuite, mène, lui aussi, une réflexion à partir de l’Histoire du 

concile Vatican II dirigée par Alberigo. Vallin plaide pour une étude du concile comme 

événement mais aussi pour une étude du parcours conciliaire des documents finaux. Nous 

rejoignons Vallin lorsqu’il dit qu’Alberigo et l’école de Bologne font preuve d’une forme de 

glorification de Jean XXIII. Alberigo pense percevoir un changement méthodologique à travers 

le concile en passant d’une méthode déductive à une méthode inductive. Vallin souligne que 

l’historien du concile Vatican II a à sa disposition une masse importante de documents. Ainsi 

il risque de mieux comprendre, de mieux être informé sur le concile que ceux qui y ont participé. 

Notons que c’est le cas pour bien de nombreuses études. L’historien a accès à de nombreuses 

informations que les contemporains de l’événement n’avaient pas. Si l’analyse sera plus exacte, 

elle risque d’être moins vivante, moins chaleureuse. En effet, la distance avec l’objet d’étude 

est (ou doit être) plus importante chez l’historien que chez le témoin. Les auteurs de l’ouvrage 

dirigé par Alberigo proposent un récit narratif assez cohérent et fluide pour Vallin. Ce dernier 

relève aussi que certaines interprétations des textes conciliaires tiennent comptent de différents 

éléments théologiques, pastoraux et historiques mais il y aussi une volonté de souligner ce 

qu’aurait pu être les textes, ce qui sous-entend que le document final est en dessous ce qu’il 

aurait été possible d’obtenir. C’est pourquoi un certain nombre de ces auteurs estime qu’il faut 

dépasser les textes car ils ne sont que des ouvertures à la réflexion. Les textes conciliaires 

seraient donc des points de départ. Vallin préfère la vision d’un « mouvement conciliaire », d’un 

« réseau complexe d’événements synodaux »29 plus que d’un nouvel événement conciliaire afin 

de poursuivre, de prolonger et de compléter le concile Vatican II.  

 

                                                 
29 Pierre Vallin, « Vatican II, l'événement des historiens. À partir de l'Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965, 
réalisée sous la direction de Giuseppe Alberigo », op. cit., p.245 



135 
 

Sources 

 

I- Sources éditées :  

 Documents du concile Vatican II : 

- Magistère de l’Eglise, Le Concile Vatican II, 1962-1965. Edition intégrale définitive 
bilingue français-latin, traduit par Raymond WINLING et préfacé par Giuseppe ALBERIGO, 
Paris, Les Éditions du Cerf, 2012, 717 p. 

Alberigo souligne dans sa préface que Vatican II ouvre la voie à une nouvelle ère, 

soulignant en même temps un choix herméneutique, et cherche à comprendre pourquoi la 

réception et l’application de ce concile sont si difficiles. Il estime qu’il y a un manque de 

fécondité des décisions doctrinales et spirituelles du concile. Il pense que le temps n’est plus à 

une résistance dans la réception du concile. La table analytique très riche proposée par cet 

ouvrage permet de trouver rapidement les différents textes correspondant au sujet recherché. Il 

me semble impossible de nous interroger sur l’application du concile Vatican II concernant 

l’œcuménisme sans étudier les documents produits par le concile même. Nos différentes 

lectures ont souligné que différents textes ont été confrontés aux questions œcuméniques. Dans 

une perspective œcuménique générale, ne se baser que sur le décret portant sur l’œcuménisme, 

Unitatis Redintegratio, serait une erreur. En effet, la constitution ecclésiale, Lumen Gentium, 

aborde l’épineuse question de l’appartenance à l’Eglise, de la définition de l’Eglise du Christ. 

Ainsi l’Eglise catholique se dit unie aux chrétiens non-catholiques par le partage de sacrements, 

de l’eucharistie pour certaines communautés et même parfois de l’épiscopat. En outre le concile 

estime que l’unique Eglise du Christ « subsiste » dans l’Eglise catholique. Ainsi Vatican II évite 

de dire que seule l’Eglise catholique constitue l’Eglise du Christ tout en soulignant le lien entre 

les deux. De plus, aussi bien Lumen Gentium qu’Unitatis Redintegratio parlent d’« Eglises et 

communautés ecclésiales» au sujet des communautés chrétiennes non-catholiques. De même, 

la question œcuménique se pose dans le décret sur les Eglises catholiques orientales, 

Orientalium Ecclesiarum. Ce texte estime que les Eglises catholiques orientales doivent 

promouvoir l’œcuménisme du fait du caractère particulier et conformément à Unitatis 

Redintegratio. L’étude de ces textes est nécessaire pour mieux appréhender le dialogue 

œcuménique qui se pose pendant et après Vatican II. Cependant, Unitatis Redintegratio est le 

texte central pour étudier l’évolution de la pratique œcuménique comme je souhaite le faire 

pour le Tarn. Ainsi la « restauration de l’unité […] est l’un des objectifs principaux » du concile. 



136 
 

Par conséquent, ce décret commence par poser les bases des principes catholiques de 

l’œcuménisme. Il adopte un positionnement bienveillant et ouvert à un mouvement qui s’est 

développé hors de l’Eglise. Le décret n’apporte pas des réponses théologiques aux questions 

posées par le dialogue œcuménique mais il cherche à proposer une voie de recherche de l’unité. 

Une voie qui pas par la prière, par l’union d’ores et déjà existante bien que parfaite. Le concile 

souligne sa volonté de voir l’œcuménisme se développer dans tous les domaines. Vatican II a 

fait le choix de différencier la séparation entre Eglise orientale et Eglise occidentale des 

scissions en Occident. Pour chacun de ces deux cas le concile pose les bases de ce qui unit ces 

Eglises à l’Eglise catholiques. Unitatis Redintegratio souligne la nécessité de poser un dialogue 

de vérité, c’est-à-dire sans cacher ce qui peut faire débat, sans oublier sa propre identité. Comme 

nous nous intéressons à plus à la pratique œcuménique qu’à son contenu, ce qui pourrait faire 

l’objet d’une suite à notre travail, nous avons centré trop étude des documents conciliaires sur 

Unitatis Redintegratio.   

- Autre traduction disponible : « Documents du Concile Vatican II», Le Saint-Siège [En 

ligne], disponible sur : 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm [consulté le 27 

juin 2017] 

 Journal officiel de l’archidiocèse d’Albi : 

- Semaine religieuse de l’Archidiocèse d’Albi, Castres et Lavaur : 

La Semaine religieuse est le journal officiel et hebdomadaire du diocèse d’Albi. On y 

trouve les décisions épiscopales, l’agenda de l’archevêque, des annonces sur des événements 

dans le diocèse, sur des rencontres ou des réunions, sur des pèlerinages. Les archives 

diocésaines d’Albi disposent de toutes les semaines pour la période étudiée. Nous n’avons 

dépouillé complétement que les années 1958 et 1959. La SR publie des décisions et messages 

épiscopaux, quelques-uns sont liés à l’œcuménisme, l’agenda hebdomadaire de l’archevêque. 

Mais l’essentiel de l’activité œcuménique chez les catholiques se concentre sur les Semaines 

de prière pour l’unité. On trouve tout de même des annonces de rencontres œcuméniques dans 

le lyonnais et plus particulièrement pour les prêtres. Il y a également une conférence 

ecclésiastique en 1958 sur la question œcuménique et la prise de conscience de la nécessité de 

l’unité dans le diocèse. On peut également voir des interventions et documents pontificaux 

reproduits et qui traitent parfois de l’œcuménisme.  



137 
 

N° Date N° 
d'année Contenu 

1 
jeudi 6 janvier 

1955 
82 Octave de prière pour l'unité et incitation de l'évêque 

2 
jeudi 9 janvier 

1958 
85 Antienne et prière pour la Semaine de prière pour l'unité des chrétiens 

2 
jeudi 9 janvier 

1958 
85 

Invitation de Mgr Marquès pour que toutes les paroisses prient pour 
l'unité 

3 
jeudi 16 janvier 

1958 
85 Annonce d'une conférence ecclésiastique sur l'unité des chrétiens 

4 
jeudi 23 janvier 

1958 
85 

Ordonnance épiscopale autorisant certaines messes du soir (dont une pour 
l'unité) 

20 jeudi 15 mai 1958 85 Infromations : journées œcuméniques 

39 
jeudi 9 octobre 

1958 
85 

Mort de Pie XII: invitations de Mgr Marques (les chrétiens non-
catholiques sont pas invités) 

43 
jeudi 6 novembre 

1958 
85 Union des Religieuses Hospitalières 

44 
jeudi 13 novembre 

1958 
85 1er radio message de Jean XXIII 

48 
jeudi 11 décembre 

1958 
85 Informations : Semaine de l'Unité chrétienne 

1 
jeudi 1er janvier 

1959 
86 

Message de Noël de Jean XXIII (dans le volume des Semaines 
Religieuses 1958) 

3 
jeudi 15 janvier 

1959 
86 Prière pour l'Unité 

3 
jeudi 15 janvier 

1959 
86 Oraison impérée et semaine de Monseigneur 

3 
jeudi 15 janvier 

1959 
86 Semaine de prière pour l'Unité des chrétiens 

11 jeudi 12 mars 1959 86 "Semaine de l'Unité" conférence du chanoine Fabre 
17 jeudi 23 avril 1959 86 Informations catholiques internationales 
20 jeudi 14 mai 1959 86 Allocution de Jean XXIII en date du 27 avril 
20 jeudi 14 mai 1959 86 Journées de théologie et de pastorale sur l'œcuménisme 
22 jeudi 28 mai 1959 86 Instauration de la commission Anteprepatatoire 
24 jeudi 11 juin 1959 86 Appel du cardinal Feltin et du pasteur Boegner 

34 
jeudi 3 septembre 

1959 
86 3ème partie de Ad Petri Cathedram (encyclique de Jean XXIII) 

* oct-59 86 
Numéro spécial sur les "conférences ecclésiastiques dans le diocèse en 

1958" 

47 
jeudi 3 décembre 

1959 
86 Pour la Semaine de l'Unité 

2 
jeudi 14 janvier 

1960 
87 O Mon frère séparé … 

2 
jeudi 14 janvier 

1960 
87 La semaine de Monseigneur 

2 
jeudi 14 janvier 

1960 
87 Semaine de l'Unité 



138 
 

 

II- Archives diocésaines d’Albi :  

 Fonds du père André Fabre1 : 

André Fabre est L’œcuméniste catholique tarnais. Les Archives diocésaines disposent de 

neuf cartons rien que sur les correspondances de ce prêtre. Il a abondamment correspondu avec 

des membres du groupe des Dombes : les pères de Baciocchi et Villain et les pasteur Jean Bosc 

et Louis Levrier. Au total ce n’est pas moins de 157 lettres échangées avec des pasteurs. Il a 

aussi écrit au cardinal Gouyon (évêque de Bayonne,1957-1963, puis archevêque coadjuteur de 

Rennes, 1963-1964 puis archevêque de Rennes, 1964-1985 ; cardinal en 1969) et à Mgr Dupuy, 

archevêque d’Albi de 1961 à 1974. Pour notre part nous avons dépouillé les séries suivantes : 

- 4Z-3.11 : Sermons et conférences I (1923-1981) 

- 4Z-3.21 : Œcuménisme 

- 4Z-3.22 : Groupe des Dombes 

- 4Z-3.28 : Les Avents : sessions I (1961-1969)  

- 4Z-3.31 : In Memoriam. Dossier : photographies en vrac. 

Dans le dossier 4Z-3.11, les notes de Fabre sur les sermons et conférences qu’il donne 

sont le plus souvent illisibles malheureusement. Nous avons tout de même trouvé les notes 

(lisibles) d’une intervention lors de différentes « veillées de l’Unité » pour l’année 1960. Il fait 

notamment référence au concile puisqu’il l’intitule « Le Concile et l’Unité » concile qui n’en 

était qu’au stade de la phase antépréparatoire. Il y a également des « notes concernant le projet 

de directoire œcuménique » surement celui qui commence à se concrétiser en 1967.  

Concernant le dossier sur l’œcuménisme, 4Z-3.21, Fabre a conservé de nombreuses prises 

de notes des conférences théologiques du Châtelard auxquelles il participe. Comme pour le 

dossier précédent les notes manuscrites sont difficilement lisibles. Mais différents documents 

sont dactylographiés. Cependant, il se pose alors la question de l’identité de l’auteur de ces 

notes : est-ce Fabre, un autre participant ou bien l’intervenant qui donne une copie des notes de 

sa conférence ? On trouve notamment un rapport sur l’œcuménisme dans le diocèse d’Albi, 

rapport daté d’octobre 1952 qui donne un panorama complet des relations œcuméniques. Aux 

                                                 
1 Sauf indication contraire, tous les documents dont-il est question ici datent d’une période allant de 1954 à 1965 
(fin de notre étude pour cette année).  



139 
 

vues de la connaissance du sujet et des relations avec le protestantisme, il est fort probable que 

Fabre en soit le rédacteur. On trouve aussi des « entretiens œcuméniques de Taizé » qui ont 

pour objectif de donner à Jean XXIII les attentes des protestants. Ce document n’est pas daté 

mais il se situe entre l’annonce du concile (janvier 1959) et le début de concile (octobre 1962). 

De même, nous n’avons pas d’indication sur l’auteur. On trouve également un document appelé 

« œcuménisme » datant de juillet 1960. Le nom de Maurice Villain est cité, probablement 

s’agit-il d’une prise de notes lors des conférences du Châtelard.  On trouve un autre document 

portant le même titre et daté de mars 1961 mais on ne sait pas qui a rédigé ce document ni s’il 

s’agit de notes d’une conférence donnée par Fabre ou de notes d’une conférence à laquelle il a 

assisté. La série comporte également des invitations pour les journées du Chatelard avec le 

programme des interventions, la liste des participants quelques fois. Concernant ces journées 

du Châtelard, Fabre a conservé ses notes manuscrites mais il a aussi pour certaines sessions des 

notes dactylographiées. De même, Fabre a conservé les versions écrites d’une conférence de 

Maurice Villain sur le « Décret sur l’œcuménisme », notes rédigées en 1965.  Le prêtre a 

également laissé un document intitulé « Œcuménisme spirituel » et daté de janvier 1963. Il 

semble reprendre un article qu’il a rédigé pour la revue L’Union peut-être s’agit-il de L'union, 

revue d'information pastorale. André Fabre a également les notes d’une « conférence du 

Pasteur Roux » (Toulouse, 9/03/1963) prises par une tiers-personne. Il y a aussi une lettre de 

Maurice Villain, rédigé durant le concile en octobre 1962. Cette lettre n’est pas personnelle, 

elle entend donner quelques impressions sur le début du concile. Fabre a aussi reçu une lettre 

de René Beaupère suite à l’invitation de ce dernier dans le diocèse d’Albi visiblement. Fabre a 

aussi des notes d’une « rencontre prêtres-pasteurs » ayant eu lieu le 26 octobre 1964. On trouve 

également, pour l’année 1970, différents projets de texte sur le ministère de délégué diocésain 

et régional à l’œcuménique qui émanent du Comité épiscopal pour l’unité des chrétiens. André 

Fabre a aussi conservé un document qui semble faire suite à une visite au COE mais rien ne dit 

que ce soit sa propre visite. Il y a également un document portant sur la question des 

« conversions individuelles et de l’œcuménisme ».  

Concernant les documents liés au groupe des Dombes, il s’agit avant tout de documents 

de travail, de compilations des thèses du groupe et de quelques notes de conférences. Il y a aussi 

des listes de participants. On y trouve aussi une lettre du pasteur Monsarrat adressée à André 

Fabre, le 23 mai 1962, accompagnée de la réponse de ce dernier en date du 7 juin 1962. 

Pour la série concernant Les Avents (4Z-3.28 : Les Avents : sessions I (1961-1969)), nous 

trouvons des listes de participants, des retranscriptions des interventions données par les 



140 
 

différents orateurs, les dépliants d’information sur ces semaines. Il y a également les notes 

dactylographies de conférences d’ouverture et de clôture données par le père Fabre. Nous avons 

déjà évoqué ces différents documents dans notre étude, nous ne développerons pas plus ce point. 

Cependant, il nous reste encore de nombreuses séries à explorer : 4Z-3.19 : divers 

documents ; 4Z- 3.20 : Unité des chrétiens ; 4Z-3.21 : Œcuménisme ; 4Z-3.22 : Groupe des 

Dombes ; 4Z-3.23 : Rencontre I : anglicanisme ; 4Z-3.24 : Rencontre II : l’islam ; 4Z-3.25 : 

Rencontre III : les mariages mixtes. 

III-  Sources orales :  

 Près de soixante-dix prêtres du diocèse d’Albi ont connu le concile comme prêtre, 

séminariste ou futur séminariste et sont toujours en vie. Sur ces soixante-dix, nous avons 

effectué un tri avec l’archiviste diocésain afin de ne pas déranger les prêtres malades et les 

prêtres plus fatigués. Au final, nous avons retenu trente-huit noms de prêtres qui pourraient 

répondre à nos questions, dans ce laps de temps certains sont décédés sans que nous ayons pu 

recueillir leur témoignage. Au final, nous avons rencontré quatre prêtres. Nous avons voulu que 

notre conversation soit la plus ouverte possible. Ainsi nos questions avaient pour objectif de 

laisser libre cours à leurs souvenirs. Nous sommes également revenus sur leur parcours 

sacerdotal pour mieux saisir la nature de leurs ministères successifs. D’ailleurs, le choix des 

prêtres rencontrés ciblaient des profils différents (cf. tableau ci-dessus). La fin de nos 

conversations portait sur leur avis personnel sur le concile et donc sur leur représentation 

Nom Date d’ordination 

sacerdotale 

Type(s) de ministères Date de 

l’entretien 

Jean-Marie 
Barthe 

1954 Ministère paroissial, milieu 
agricole et rural et mission à 

l’étranger 

21 juin 
2017 

Claude Cugnasse 1962 Ministère paroissial, 
œcuménisme et diocésain 

18 juin 
2017 

André Nouvel 1965 Ministère paroissial, milieu 
ouvrier urbain et rural, Action 

catholique 

15 juin 
2017 

Raoul Régis 1961 Pastoral de la santé, ministère 
paroissial (hors du diocèse 

d’Albi) 

13 juin 
2017 



141 
 

personnelle. Afin de pouvoir rester le plus fidèle possible à leur témoignage, nous leur avons 

envoyé une retranscription de la conversion pour qu’ils puissent faire d’éventuelles corrections 

que nous avons effectuées ensuite. 

 Nous avons également contacté des évêques originaires du Tarn : le cardinal Bernard 

Panafieu, Mgr Pontier et Mgr Mouïsse. Cela aurait permis d’aborder le regard de personnes qui 

ont eu d’autres responsabilités et qui ont connu d’autres réalités pastorales. Cependant, leur 

santé et leurs différentes fonctions (même si deux d’entre eux sont évêques émérites) risquaient 

de poser problème. A ce jour, seul Mgr Mouïsse a répondu favorablement à notre demande et 

nous le rencontrerons dans les prochains jours.  

 

IV- Sources protestantes :  

Concernant le protestantisme, il nous faudra prendre contact avec le pasteur Franck 

Bergeron chargé de l’œcuménisme dans le Tarn par l’Eglise Protestante Unie de France. Peut-

être que certains pasteurs connaissent des fidèles qui ont vécu cette période et qui pourraient 

nous apporter leur témoignage.  

Le musée du protestantisme de Ferrières (Tarn) a peut-être quelques documents. Mais 

d’après la base de données en ligne la documentation sur cette période concernant le Tarn sera 

faible. Il y a éventuellement une lettre écrite par Mgr Garrone (archevêque de Toulouse) depuis 

Rome pendant le Concile au Pasteur Romane Musculus à Toulouse en 1963. Mais ni l’un ni 

l’autre ne sont rattachés au Tarn.



142 
 

Annexes 
 

 Annexe 1 :Témoignage du père Jean-Marie Barthe (21/06/2017) : 

 Tout d’abord, pouvez-vous revenir sur votre formation (séminaire, études, 

métiers, …) et votre parcours sacerdotal (paroisse, enseignement, engagement scout, action 

catholique, ...) ? 

- Je suis né en 1928 dans une famille de paysans donc en milieu rural. J’ai été ordonné en 

1954 après être entré au grand séminaire d’Albi. Je suis alors vicaire à Saint-Sulpice pendant 

un an puis je rejoins Mirandol-Bourgnounac jusqu’en 1960 où je retourne de 2002 à 2008 

comme curé. Dans mon ministère sacerdotal je me suis beaucoup occupé de la Jeunesse agricole 

catholique (JAC) et de sa branche féminine (JACF). De 1960 à 1965, je suis aumônier diocésain 

de la JAC. Puis je pars pendant un peu plus de trois ans comme volontaire de la JAC au Burkina 

Faso. J’y apprends le Mooré. Mais je dois revenir en France pour des raisons médicales. J’ai 

aussi été aumônier des Chrétiens dans le monde rural pendant une dizaine d’années. 

 Diriez-vous que le diocèse d’Albi était un diocèse ouvert d'esprit, ouvert à certaines 

nouveautés avant Vatican II ? 

- On avait des évêques intellectuellement ouverts. Une partie du clergé l’était également. 

Lors des messes des paysans on chantait toute la messe, sauf la consécration, en français.  

 Quelle a été votre réaction à l’annonce de la réunion de Vatican II ? 

- Enfin ! Durant ma jeunesse et au Burkina Faso, j’ai été marqué par le fait que personne 

ne comprenait le latin. L’annonce de l’Evangile devait se faire en langue vernaculaire.  

 Quel regard portiez-vous sur cet événement ? 

- J’attendais que le concile propose une ouverture mais j’ai été surpris de voir Vatican II 

aller si loin. 

 Est-ce que vous en discutiez avec vos paroissiens/étudiants ? Et avec vos confrères ? 

- Oui surtout dans les mouvements auxquels je participais : JAC, rencontres 

liturgiques, … 



143 
 

 Le diocèse mettait-il en place des actions particulières durant le concile ? 

- Oui, il y avait des réunions de prêtres dans chaque doyenné. Pour expliquer le concile. 

 L’œcuménisme était-il un sujet dont vous aviez conscience avant le concile ? Et après ?  

- Non, très peu. Il n’y avait pas beaucoup de protestants là où je suis né. Il en était de 

même dans mon ministère rural.  

 Aviez-vous des relations avec les protestants ou pas ? Et aujourd'hui ? 

- J’ai commencé à rencontrer des pasteurs à partir des années 1960. J’étais ouvert à ces 

rencontres. J’ai mis du temps avant de comprendre certains refus théologiques des protestants 

mais aussi des juifs. Je me souviens qu’il y avait une méfiance du clergé rural par rapport aux 

autres confessions.  

 Pensez-vous que le concile a modifié la pratique œcuménique ? Ou a-t-il était un moteur, 

un catalyseur ? 

- Je ne prenais pas part au mouvement œcuménique donc je ne peux pas dire.  

 De manière générale a-t-il modifier la réalité de la vie catholique d’après-vous ? 

- Oui, lentement mais sûrement. L’application du concile a mis du temps surtout en milieu 

rural pour l’œcuménisme. C’est un peu plus rapide en matière liturgique. Cependant, 

l’évolution rurale est lente. Concernant les évolutions en matière d’ouverture au monde, à 

l'époque les agriculteurs, majoritaires en milieu rural, étaient plutôt réticents aux évolutions, 

sauf les jeunes générations que je retrouvais dans la JAC et JACF 

 Comment l’application du concile s’est-elle mise en place ? Y a-t-il eu des débats au 

niveau diocésain sur comment appliquer le concile ?  

- Je me rappelle juste qu’il y a eu des échanges, des réunions. Mais certains prêtres sont 

allés trop vite, trop loin et ça a pu choquer.  

 Y-a-t-il eu un souci d’expliquer le concile aux fidèles à travers des réunions, des groupes 

de discussion par exemple ? 



144 
 

- L’application du concile s’est faite de manière évolutive par « petites touches » 

notamment en ce qui concerne la liturgie. Mais on n’a pas suffisamment expliqué les évolutions.  

 A posteriori quel regard portez-vous sur ce concile ? 

- Vatican II a été positif. Ce concile a obligé les prêtres à être attentifs aux réalités vécues 

par les fidèles, aux mentalités. 

 Annexe 2 : Témoignage du père Claude Cugnasse (18/06/2017) : 

 Tout d’abord, pouvez-vous revenir sur votre formation (séminaire, études, métiers, 

…) et votre parcours sacerdotal paroisse, enseignement, engagement scout, action catholique, 

...) ? 

- J’entre au séminaire à Paris après avoir obtenu une licence d’histoire. Je suis ordonné 

prêtre en 1962. Jusqu’en 1973 j’enseigne au petit séminaire de Valence d’Albigeois puis au 

Christ-Roi à Toulouse. De 1973 à 1979, je m’occupe des vocations à Paris dans un contexte 

difficile qui est celui du départ d’un certain nombre de prêtres. Je reviens dans le diocèse en 

1979 puis je suis nommé curé de Mazamet en 1989 et responsable diocésain de l’œcuménisme 

de 1993 à 2007, comme mon prédécesseur à Mazamet. J’ai aussi été vicaire général du diocèse 

d’Albi de 1998 à 2007. 

 Diriez-vous que le diocèse d’Albi était un diocèse ouvert d'esprit, ouvert à certaines 

nouveautés avant Vatican II ? 

- Assurément oui, du moins du point de vue des prêtres. Monseigneur Mignot, au début 

du XXème siècle, envoyait au moins un séminariste en formation à Rome. Il incitait les autres 

séminaristes à poursuivre des études supérieures. Cela a permis au diocèse d’avoir des prêtres 

bien formés et en avance. De plus, l’Action catholique, très implantée dans le Tarn, a développé 

une capacité à l’observation et à la prise en compte des réalités sociétales avec sa méthode 

résumée par « voir, juger, agir ». 

 Est-ce que l'annonce du concile a suscité des discussions là où vous étiez ? 

- J’étais donc à Paris à ce moment-là. Il avait une certaine forme de perplexité. On ne 

savait pas trop ce qu’était un concile. Il faut dire que Vatican I n’avait pas beaucoup marqué les 

croyants. Les séminaires étaient très agités avec une la question liturgique mais il y avait aussi 



145 
 

des séminaristes qui souhaitaient voir l’Eglise évoluer, changer. Et puis l’Action catholique 

était très présente dans ces réflexions. C’est pourquoi il y avait de grandes espérances. 

 En étudiant les archives, j’ai remarqué que les Semaines religieuses ne rapportent pas 

l'annonce du concile, cela vous semble-t-il étonnant ? 

- Je pense que c’est lié à la perplexité. Le rédacteur de l’époque ne devait pas bien saisir 

ce qu’était un concile et son enjeu.  

 Quelle a été votre réaction à l’annonce de la réunion de Vatican II ? 

-  Je n’étais ni progressiste ni conservateur. Il y avait de très fortes tensions au séminaire, 

certains séminaristes terminaient en pleurs. J’aurais aimé que le concile fixe une ligne claire. 

L’évangélisation était bien plus difficile que certains ne se l’imaginaient dans une société en 

pleine sécularisation. Certains se posaient donc beaucoup des questions sur le sens de leur 

sacerdoce présent ou à venir.  

 Suiviez-vous le concile ? Si oui, comment ?  

- Oui par deux journaux principalement : Le Monde et La Croix 

 Est-ce que vous en discutiez avec vos paroissiens/étudiants ? Et avec vos confrères ? 

- Oui mais c’était une situation très contrastée. Il y avait des personnes qui étaient très 

favorables au concile. Mais d’autres personnes ont été choquées de voir des prêtres jeter des 

statues que les fidèles avaient offertes. Il y a eu également un manque de formation. On n’a pas 

expliqué que le passage du latin au français ne changeait rien à la théologie. Ainsi il y avait une 

frange de la population qui pouvait être sensible aux futures idées de Mgr Lefebvre. Par la suite, 

j’ai enlevé la soutane très tôt et ait appliqué la réforme liturgique ce qui m’a voulu quelques 

problèmes avec certains fidèles.  

 Le diocèse mettait-il en place des actions particulières durant le concile ? 

- Au niveau diocésain peu, la centralisation du diocèse est bien plus tardive. En revanche, 

les curés proposaient quelques enseignements dans certaines paroisses. Il y eu quelques remous 

concernant la liturgie.  

 L’œcuménisme était-il un sujet dont vous aviez conscience avant le concile ?  



146 
 

- C’était un secteur dans lequel je ne m’étais pas engagé mais je priais pour l’unité.  

 Aviez-vous des relations avec les protestants ou pas ? 

- J’ai rencontré quelques pasteurs lorsque je m’occupais des vocations à Paris mais il ne 

s’agissait pas de relations suivies. Par la suite quand j’ai été nommé curé à Mazamet, j’ai 

rencontré un pasteur qui était engagé dans l’œcuménisme : le pasteur Jean-Claude Ill. On avait 

des relations très fraternelles. On se voyait assez souvent et on essayait de mettre en place des 

actions œcuméniques au niveau des paroisses. Par exemple, nous avons organisé des visites de 

communautés à communautés durant la Semaine de prière pour l’unité. De même, nous avons 

essayé de fêter Pâques entre chrétiens (catholiques, orthodoxes, protestants) lorsque les dates 

de cette fête concordaient. J’ai ensuite essayé d’amplifier ses actions lorsque j’ai été chargé de 

l’œcuménisme au niveau diocésain.  

 Pensez-vous que le concile a modifié la pratique œcuménique ? 

- Oui, avec Vatican II les protestants n’étaient plus des hérétiques mais des frères. Il y eut 

un intérêt massif des prêtres en paroisse en faveur de l’œcuménisme. L’œcuménisme a d’abord 

touché les prêtres qui ont transmis ce souci aux fidèles et les ont informés.  

 De manière générale a-t-il modifié la réalité de la vie catholique d’après-vous ? 

- Là aussi, il me semble que oui. Vatican II proposait un catholicisme christocentrique 

alors que la piété populaire était souvent tournée surtout vers Marie mais aussi vers les saints. 

Or je pense qu’il faut une pratique mariale juste. Il faut que la dévotion à Marie soit à cette juste 

place.  

 Comment l’application du concile s’est-elle mise en place ? Y a-t-il eu des débats au 

niveau diocésain sur comment appliquer le concile ?  

- Je n’ai pas de souvenir précis. Je me souviens juste que le père Robert Cabié, grand 

liturgiste, proposait une session sur la réforme liturgique. 

 Y a-t-il eu un souci d’expliquer le concile aux fidèles à travers des réunions, des groupes 

de discussion par exemple ? 



147 
 

- Oui dans les paroisses mais, à mon sens, cela a été trop peu fait. On n’a pas suffisamment 

expliqué le concile. Certains de mes confrères estimaient que ce n’était pas nécessaire. Cela 

s’est traduit par un décrochage massif des fidèles par rapport à l’Eglise et à la foi. 

 A posteriori quel regard portez-vous sur ce concile ? 

- Le bénéfice le plus clair est l’amitié née entre les catholiques et les protestants à la suite 

du concile. Il y a eu aussi d’énormes progrès catholiques sur la connaissance biblique. La 

liturgie a été rénovée et s’est faite plus proche des fidèles. De plus, le concile a porté une 

attention particulière aux réalités humaines avec Gaudium et spes notamment. Il faut souligner 

que les nouveautés amenées par le concile ont introduit, à tort, l’idée qu’il pouvait y avoir une 

relativité doctrinale et rituelle, par rituelle j’entends parler de la liturgie et de l’expression de la 

foi. 

 Quel regard portez-vous sur la situation œcuménique ? 

- Les problèmes posés par l’œcuménisme ne sont pas réglés. Je pense notamment en 

matière d’éthique sur la question du mariage homosexuel suite à la décision de l’Eglise 

protestante unie de France d’autoriser la bénédiction des mariages homosexuels et aussi en ce 

qui concerne sur des point sacramentels et ecclésiaux : certains n’accordent pas d’importance 

fondamentale au baptême. Le poids de l’histoire pèse encore parfois sur les relations entre les 

deux confessions. Je regrette, par exemple, le ton anti-catholique de certaines célébrations du 

Désert. Oui les catholiques ont eu une attitude violente envers les protestants mais l’inverse est 

aussi à souligner.  

 Connaissiez-vous le père André Fabre ? 

- Oui mais c’était surtout un ami de mon frère [le père Gilbert Cugnasse]. André Fabre 

était un véritable « laboureur » et un véritable apôtre de l’œcuménisme. 

 Annexe 3 : Témoignage du père André Nouvel (15/06/2017) : 

 Tout d’abord, pouvez-vous revenir sur votre formation (séminaire, études, métiers, …) ? 

- J’ai commencé à réfléchir à la vocation à l’âge de 16 ans. En 1958, j’entre au séminaire 

d’Albi. En 1960, je pars à l’armée et prends part à la guerre d’Algérie qui m’a profondément 

marquée. C’était une période très difficile durant laquelle je me suis posé de nombreuses 

questions à cause de la violence à laquelle j’étais confrontée. On avait peur de la violence de 



148 
 

cette « guerre stupide », on voyait un camarade sauté sur une mine. Un jour on était ennemi et 

le lendemain on s’enlaçait. Je reviens en métropole, fin septembre, juste avant l’ouverture du 

concile. J’ai hésité à retourner au séminaire. Finalement j’y ai poursuivi ma formation. En 1964, 

par chance, les séminaristes albigeois rejoignent le séminaire de Toulouse.  

 Afin de préciser les types de missions qui vous ont été confiés, serait-il possible que 

vous retraciez votre parcours sacerdotal (séminaire, paroisse, enseignement, engagement scout, 

action catholique, ...) ? 

- Une fois ordonné, je suis nommé vicaire à La Madeleine, à Albi. En 1969, je pars à 

Lavaur. En 1975, je suis chargé de l’évangélisation du monde ouvrier à Carmaux. C’est à ce 

moment-là que je rencontre l’abbé Pierre qui m’a appris à changer de regard sur les autres. 

L’année suivante, je suis nommé curé de Valderiès où je reste pendant 25 ans avant de retourner 

à Carmaux en 1999. J’y reste jusqu’en 2008, moment où je suis appelé à Albi. Enfin en 2011, 

je suis nommé à Valence d’Albigeois comme aumônier des religieuses. 

Outre ces fonctions paroissiales, je suis engagé auprès de différents mouvements de 

l’Action catholique : Action catholique ouvrière (ACO), Chrétiens dans le monde rural (CMR), 

Jeunesse des milieux indépendants chrétiens (JIC et JICF), … Du début des années 1980 à la 

fin des années 1990, je suis aumonier régional de la branche ouvrière des CMR. Pendant 

quelques années j’ai travaillé avec l’équipe nationale de la branche ouvrière du CMR. 

 Diriez-vous que le diocèse d’Albi était un diocèse ouvert d'esprit, ouvert à certaines 

nouveautés avant Vatican II ? 

- Je ne sais pas mais en tout cas j’ai eu de la chance de rencontrer un curé très ouvert étant 

plus jeune. C’était le curé de Trébas. On y prenait des libertés par rapport à la liturgie habituelle. 

C’était une Eglise vivante, évangélique, proche de tous. 

 Quelle a été votre réaction à l’annonce de la réunion de Vatican II ? Est-ce que l'annonce 

du concile a suscité des discussions là ou vous étiez ? 

- On en a effectivement parlé mais ça n’a pas duré et on n’avait pas conscience de 

ce que serait finalement Vatican II. C’était vague.  

 Suiviez-vous le concile ? Si oui, comment ?  



149 
 

- Oui on suivait le concile. Mais j’ai l’impression qu’on le suivait plus à Toulouse qu’à 

Albi. Peut-être parce qu’il y avait la télévision et peut-être aussi en raison du rôle de Mgr 

Garonne et également du fait des années de formation après mon ordination. 

 Quel regard portiez-vous sur cet événement ? 

- J’avais l’impression que le concile rendait l’Evangile audible au monde. Il arrivait à un 

moment où l’Eglise et la société commençait à se rencontrer. L’Eglise ne cherchait pas d’abord 

à asséner des vérités mais à écouter la vie des hommes et à dialoguer. J’ai notamment vécu cela 

à la JOC et dans les groupes d’Action catholique auxquels je participais. C’était aussi une 

espérance ce concile. 

 Est-ce que vous en discutiez avec vos paroissiens/étudiants ? Et avec vos confrères ? 

- On en parlait beaucoup dans les mouvements d’Action catholique mais aussi dans 

diverses rencontres dans le diocèse et entre différents diocèses. 

 Le diocèse mettait-il en place des actions particulières durant le concile ? 

- A Toulouse, Mgr Garonne (archevêque de Toulouse puis cardinal à partir de 1967), très 

impliqué dans le déroulement du concile, venait certains soirs pour nous rapporter tout ce qu’il 

s’était passé lors de la dernière session. C’était très intéressant.  

 Aviez-vous des relations avec les protestants ou pas ? Et aujourd'hui ? 

- Lorsque j’étais à Albi on rencontrait quelques fois le pasteur. A Valdériès, je me 

souviens qu’il y avait une famille protestante. Un jour, le pasteur m’a appelé pour me dire qu’il 

voulait marier des membres de cette famille mais il n’avait pas de local pour le faire. Je lui ai 

alors proposé de le faire dans l’Eglise si cela ne le choquait. Et c’est ce qui fut effectivement 

fait et les bonnes relations ont continué aussi bien avec ce pasteur qu’avec cette famille 

protestante. 

J’avais aussi des amis protestants et orthodoxes. C’est un vrai partage qui s’est instauré 

entre nous. On parlait de nos différents points de vue, de nos points communs, de nos 

problèmes, des choses de la vie. J’ai également participé à des prières protestantes. 

 Pensez-vous que le concile a modifié la pratique œcuménique ?  



150 
 

- Il y avait peu de rencontres spécifiques entre catholiques et protestants dans le Nord du 

département. Mais dans les groupes de l’Action catholique on accueillait des protestants déjà.  

 De manière générale a-t-il modifier la réalité de la vie catholique d’après-vous ? 

- C’est un autre monde après le concile. Avant les rencontres (des groupes de l’Action 

catholique) c’étaient surtout des prières mais après il y a vrai dialogue qui s’était installé. 

J’écoutais beaucoup ce que me disaient ces ouvriers et autres laïcs. C’est un échange fraternel 

qui apparaissait. A Albi, l’Eglise n’était plus une contrainte. L’élément le plus visible, 

extérieurement, de ce changement c’est la liturgie. Elle est devenue plus vivante, plus 

dynamique.  

Pendant Mai 1968, je revois certains syndicalistes, certains ouvriers, certains patrons me 

poser des questions sur la nouvelle Eglise, sur la justice sociale, … Je sentais une soif de 

réponse. C’est le concile qui avait rendu cette soif et ce dialogue possibles.  

 Comment l’application du concile s’est-elle mise en place ? Y a-t-il eu des débats, des 

discussions au niveau diocésain sur comment appliquer le concile ?  

- Mgr Coffy (archevêque d’Albi de 1974 à 1985) notamment avec la Conférence des 

évêques de France réfléchissait beaucoup à l’application du concile et il insistait notamment sur 

Gaudium et Spes. Il nous rapportait les questions qui avaient été abordées, ce qu’il s’était passé, 

les échanges qu’il y avait eu.  

Les deux années qui ont suivi mon ordination, des sessions de formation étaient prévues 

à Toulouse. On y abordait pleinement le concile, c’était vraiment marquant pour moi. Et aux 

CMR régional on se demande si ce que l’on faisait pouvait aller dans le sens du concile qui 

venait d’avoir lieu.  

 A posteriori quel regard portez-vous sur ce concile ? 

- Tous les ans en fin d’année je relis le début de la constitution Gaudium et spes. Je le 

connais par cœur. Et je relis aussi quelques éléments des différents textes conciliaires.  

Mais j’avais oublié tous les souvenirs qui correspondaient à cette période. C’est votre 

demande qui m’a poussé à relire des éléments du concile et qui ont fait ressurgir certains 

souvenirs. 



151 
 

 Connaissiez-vous le père André Fabre ? 

- Oh, Oui ! Il venait au séminaire nous parler d’œcuménisme. Il me semble qu’on était 

libre de participer à ces rencontres. C’est lui qui a doté le diocèse d’un esprit œcuménique.  

 Annexe 4 : Témoignage du père Raoul Régis Régis (13/06/2017) : 

 Tout d’abord, pouvez-vous revenir sur votre formation (séminaire, études, métiers, 

…) et les missions qui vous sont confiées comme prêtre ?  

- Je suis né à Rabastens en 1930 et j’ai grandi principalement en milieu rural. Etant issu 

d’une famille très modeste, je n’ai passé aucun diplôme. Ma famille était attachée au travail, au 

point que mes parents n’ont pas assisté à ma communion solennelle. J’ai ensuite travaillé dans 

des bars à Rabastens et à Toulouse. En 1949, j’ai la tuberculeuse. Durant ma convalescence, je 

rencontre un prêtre et peu après à travers des lectures ma vocation renaît. J’en parle alors à ce 

prêtre qui m’indique qu’il existe un séminaire des vocations tardives. En 1952, j’entre au 

séminaire des vocations tardives pour avoir un bagage intellectuel me permettant d’entrer au 

grand séminaire d’Albi. Ce séminaire était assez ouvert. Ainsi on appliquait la réforme 

liturgique avec le concile. En 1956, j’entre alors au grand séminaire d’Albi.  

En 1961, je suis ordonné prêtre et pendant deux ans je suis surveillant au petit séminaire 

d’Albi. Mais en 1963, alors que j’envisage de changer de mission, j’ai de nouveau des 

problèmes de santé. Après ma convalescence, je deviens pendant plus de dix ans aumônier d’un 

sanatorium pour les femmes atteintes de tuberculoses à Angoustrine-Villeneuve-des-Escaldes 

(Pyrénées-Orientales). Dans le même temps, je suis nommé curé du village de Doores. En 1975, 

le cardinal Jean Guyot, archevêque de Toulouse, me demande de rejoindre la pastorale de la 

santé à Purpan. Je suis aumônier de la santé pendant 13 ans à Purpan. En 1984 puis en 1988, 

j’ai des problèmes de santé. Et l’archevêque de Toulouse me retire mes fonctions pour des 

raisons de santé. Les Petites Sœurs des pauvres de Toulouse obtienne ma nomination comme 

aumônier de leur Etablissement d'hébergement pour personnes âgées dépendantes. J’occupe 

cette fonction jusqu’en 2009 et je continue à vivre chez les Petites sœurs des pauvres. 

 Diriez-vous que le diocèse d’Albi était un diocèse ouvert d'esprit, ouvert à certaines 

nouveautés avant Vatican II ? 

- Le diocèse d’Albi n’était pas réellement ouvert. Peu après mon entrée au séminaire 

d’Albi, le grand séminaire de Montauban ferme et les lazaristes qui en étaient chargés rejoignent 



152 
 

leurs confrères d’Albi. Mais ce sont deux mentalités différentes qui doivent cohabiter. Les 

lazaristes de Montauban étaient beaucoup plus ouverts que ceux d’Albi.  

 Quelle a été votre réaction à l’annonce de la réunion de Vatican II ? 

- On l’a appris assez rapidement mais je n’étais pas perturbé par les questions de 

renouveau, de réforme de l’Eglise comme pouvez l’être certains de mes confrères. 

 Suiviez-vous le concile ? Si oui, comment ?  

-  Oui j’étais très intéressé par le concile. J’essayais de suivre les différentes sessions à 

travers les médias. J’étais notamment abonné à La Croix.  

 Quel regard portiez-vous sur cet événement ? 

- J’ai été très marqué par l’image d’ouverture du concile lors que les évêques entrent en 

procession dans la basilique Saint-Pierre. On attendait un renouveau.  

 Malgré votre absence du diocèse d’Albi, aviez-vous des relations avec le diocèse ? 

- Oui j’avais quelques relations avec le diocèse mais elles étaient fluctuantes et un peu 

distantes. 

 Est-ce que vous en discutiez avec vos paroissiens/étudiants ? Et avec vos confrères ? 

- C’est probable mais je n’ai pas de souvenir précis. J’avais des réunions avec mes 

confrères mais elles ne portaient pas nécessairement sur le concile. 

 L’œcuménisme était-il un sujet dont vous aviez conscience avant le concile ? Et après ?  

- Personnellement non. 

 Aviez-vous des relations avec les protestants ou pas ? Et aujourd'hui ? 

- J’ai eu quelques relations avec des protestants à l’hôpital de Purpan, en particulier avec 

le pasteur. J’ai été amené à appeler l’aumônier orthodoxe, qui était à Montauban, pour qu’il 

vienne rencontrer certains patients. Mais ce n’était pas des discussions religieuses. Il s’agissait 

d’une proximité humaine. 

 De manière générale a-t-il modifier la réalité de la vie catholique d’après-vous ? 



153 
 

- Oui clairement. Cela a notamment favorisé le contact des prêtres avec les autres, 

chrétiens ou non.  

 Comment l’application du concile s’est-elle mise en place ? Y a-t-il eu des débats au 

niveau diocésain sur comment appliquer le concile ?  

- J’ai dû participer à des colloques mais je n’ai pas de souvenir. 

 A posteriori quel regard portez-vous sur ce concile ?  

- Je pense qu’il était bien de réunir le monde entier. C’était probablement quelque chose 

d’ambitieux et de compliquer à réaliser. Vatican II a ouvert les prêtres à de nouveaux éléments, 

à de nouvelles choses. Il fallait laisser de côté certaines choses ou certains signes notamment 

en liturgie mais on est allé trop vite et trop loin comme en liturgie de nouveau. 

 Connaissiez-vous le père André Fabre ? 

- J’ai lu des articles qu’il avait rédigés ou à son sujet. Si j’ai pu le rencontrer quelquefois 

je ne le connaissais pas vraiment. 

 Que pourriez-vous dire de la personnalité de Mgr Marquès ?  

- C’était quelqu’un de très ouvert, c’est un ancien prisonnier.  



154 
 

Glossaire 

Action catholique : ensemble des mouvements créés par l'Église catholique en vue de mener un 

apostolat social. L’encyclique de Léon XIII Rerum Novarum (1891) est fondamentale dans le 

développement de cet apostolat. Parmi ces mouvements on trouve : la Jeunesse ouvrière 

chrétienne (JOC), la Jeunesse agricole chrétienne (JAC), Action catholique ouvrière (ACO), 

Action catholique des milieux indépendants (ACI), … 

Aggiornamento : terme italien désignant la mise à jour, le renouvellement, la révision. Jean 

XXIII utilise ce terme dans sa déclaration du 25 janvier 1959 à propos de la réforme du code 

de droit canonique. 

Apologétique : « l’apologétique chrétienne est la partie de la théologie qui a pour but d’analyser 

méthodiquement tout ce qui touche à la crédibilité de la foi chrétienne de façon à proposer les 

arguments qui prouvent qu’il est raisonnable de croire à la Révélation divine, fondement de la 

foi chrétienne. »1  

Apostolat : correspond, dans un sens chrétien, à « l’activité qui se déploie pour la diffusion de 

l’Evangile. Chaque chrétien, en ce qui le concerne, et tous ensemble, participent à la mission 

d’évangélisation de l’Eglise »2. Ainsi il s’agit de la propagation de la foi et de la doctrine 

chrétienne. 

Concile : Rassemblement d’évêques ayant autorité sur les questions de doctrine et de discipline 

ecclésiastique. Il y a plusieurs types de conciles : les conciles « œcuméniques », c’est-à-dire 

universel l’ensemble des évêques sont réunis (soit 7 jusqu’au schisme d’Orient), les conciles « 

généraux » quand il réunit l’ensemble des évêques catholiques du monde (14 conciles généraux 

catholiques). Et il y a les conciles nationaux et provinciaux. Pour Vatican II, afin d’être dans 

une démarche œcuménique nous préférerons parler de concile général même s’il est considéré 

par les catholiques comme un concile œcuménique et que Jean XXIII en annonçant la réunion 

de ce concile ait parlé de « concile œcuménique » suscitant quelques questionnements chez les 

chrétiens non-catholiques. 

Constitution (texte conciliaire) : expose la foi et la doctrine de l’Eglise. 

                                                 
1 « Apologétique » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur : 
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/apologetique/ [consulté le 16 juin 2017] 
2 « Apostolat » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur : 
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/apostolat/  [consulté le 22 juin 2017] 



155 
 

Déclaration (texte conciliaire) : texte qui ouvre un sujet que l’Eglise catholique  n’a pas encore 

traité en proposant une orientation dans la réflexion des catholiques sur ce sujet. 

Décret (texte conciliaire) : oriente l’activité, notamment pastorale, de l’Eglise catholique.  

Dépôt de la foi : « Ensemble des données de la foi reçues de la Révélation qu’il appartient à 

l’Eglise de conserver et de transmettre à toutes les générations. Depuis les Apôtres, le dépôt de 

la foi est confié à l’ensemble de l’Eglise. Le peuple de Dieu tout entier assisté de l’Esprit Saint 

et guidé par le Magistère de l’Eglise accueille la Révélation divine. Le dépôt de la foi intangible 

dans son fond s’exprime et se développe non pas en inventant de nouvelles vérités mais en 

découvrant des aspects nouveaux déjà contenu dans la Révélation du Christ. »3  

Doctrine : ensemble des principes qui se posent comme les fondements théologiques d'une 

religion. 

Economie du Salut : « terme utilisé en théologie pour désigner le plan de salut de Dieu et sa 

réalisation, tout au long de l’Histoire, c’est-à-dire sa venue dans ce monde en la personne de 

Jésus pour sauver les hommes »4.  

Foyer mixte : couple où les deux membres n’ont pas la même confession. 

Herméneutique : « Méthode d'interprétation des textes », plus particulièrement des textes 

religieux. « Par extension, théorie et pratique de l'interprétation des signes, des symboles, des 

lois. »5  Dans un sens, plus philosophique, cette notion renvoie à un processus d’« interprétation 

de l’interprétation »6, c’est-à-dire qu’il s’agit de s’intéresser aux moyens, aux angles de 

réflexion pour interpréter un texte. 

Lefebvristes : partisans de Mgr Marcel Lefebvre qui a estimé que le concile Vatican II marquait 

une rupture avec la tradition catholique et que par conséquent ce concile n’était pas recevable. 

La position de Mgr Lefebre évolue au cours du temps vers une interprétation critique de certains 

points du concile par rapport à la tradition. 

                                                 
3 « Dépôt de la foi » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur : 
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/depot-de-la-foi/ [consulté le 7 juin 2017] 
4 « Economie du Salut » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur : 
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/economie-du-salut/ [consulté le 23 juin 2017] 
5 Académie française et ATILF, « Herméneutique » [En linge], Dictionnaire de l’Académie française, neuvième 
édition, disponible sur : http://atilf.atilf.fr/academie9.htm [consulté le 31 mai 2017] 
6 Henry Donneaud, « Le débat sur l’herméneutique du Concile » in Jean-François Galinier-Pallerola, Christian 
Delarbre et Hervé Gaignard (dir.), Vatican II, 50 ans après : Interprétation, réception, mise en oeuvre et 
développements doctrinaux (1962-2012), op. cit., p.32 



156 
 

Mission ouvrière : mouvement visant à l’évangélisation du milieu ouvrier.  

Octave : Période de huit jour durant laquelle se prolonge une fête dans l’Eglise catholique. 

Œcuménicité : caractère de ce qui est universel, fait de prendre en compte l’ensemble des 

positions chrétiennes.  

Œcuméniste : personne prenant part au mouvement œcuménique.  

Pères conciliaires : ecclésiastiques ayant droit de vote et d’intervention lors d’un concile. Il 

s’agit des cardinaux, des patriarches, des primats, des archevêques, des évêques résidentiels ou 

titulaires (déjà consacré ou non), des prélats et abbés territoriaux (qui ont autorité sur un 

territoire), l’abbé primat (de la confédération bénédictines), les abbés supérieurs de 

congrégations monastiques et les supérieurs généraux des ordres. Ils sont environ 2500 à l’être 

présents à ouverture du concile Vatican II. 

Periti : expert officiel en matière de droit canon, de théologie, de liturgie, … lors d’un concile. 

Par extension, le terme est parfois utilisé pour désigner les experts privés auxquels certains 

évêques avaient fait appel.  

Prêtres-ouvriers : prêtres qui exercent un métier en plus de leur sacerdoce. Jacques Loew est le 

premier prêtre-ouvrier en 1942. L’expérience est condamnée par Pie XII en 1954, avant d’être 

ré-autorisée par Paul VI en 1965. 

Réception : accueil, réaction et appropriation par rapport à un concile. 

Tradition : ensemble de coutumes, de légendes, de faits, de pratiques, de doctrines, d'opinions, 

… qui sont transmis à l’oral durant de nombreuses générations et donc sur une longue durée. 

Pour l’Eglise catholique, la Tradition correspond à la transmission du contenue de la vérité que 

les Ecritures, les Pères et les docteurs de l’Eglise, le magistère pontifical, … permettent de 

révéler grâce à l’action de l’Esprit-Saint. Pour les catholiques et les orthodoxes, « Ecritures et 

Tradition constituent la source de l’Eglise et le garant de son unité »7 alors que pour les 

protestants seule la Bible est considérée comme la source de la foi.  

Tridentin-e / post-tridentin-e : Période ou élément faisant suite au concile de Trente (1545-

1563) 

                                                 
7 « Tradition » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur : 
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/tradition/ [consulté le 20 juin 2017] 



157 
 

Uniatisme : « Plutôt qu’une théologie » c’est un « état de fait »8 qui renvoie aux au concile de 

Florence, en 1442, avec la réunion de certains groupes orthodoxes avec l’Eglise catholique. On 

est donc plutôt dans un rapport d’institution ecclésiale à institution ecclésiale même si l’une 

reconnait la primauté de l’autre et s’intègre à elle en gardant son propre rite. Par ces Eglises « 

uniates », plusieurs rites orientaux s’intègrent dans la communion catholique puisqu’il n’est pas 

censé y avoir de latinisation de ces anciennes Eglise orthodoxes. L’uniatisme a été un élément 

perturbateur dans le dialogue entre les catholiques et les orthodoxes. 

Unionisme : A l’inverse de l’uniatisme, l’unionisme est une conception ecclésiologique. Il 

s’agit d’un « retour en corps dans le giron romain des plus proches dogmatiquement, orthodoxes 

orientaux et anglo-catholiques »9. C’est donc un retour collectif ou individuel de chrétiens non-

catholiques vers l’Eglise catholique. Mais ce retour se fait par le biais de conversion. 

                                                 
8 Georges Tavard, « De l’œcuménisme au renouveau de la visibilité » in Jean-Robert Armogathe et Yves-Marie 
Hilaire (dir.), Histoire générale du christianisme, Paris, Presses Universitaires de France, coll. « Quadrige », 
2010, vol. 2, p.1110 
9 Etienne Fouilloux, Une Eglise en quête de liberté : la pensée catholique française entre modernisme et Vatican 
II 1914-1962, op. cit., p. 230 



158 
 

Index des noms 

A 

Alberigo, Giuseppe, 8, 9, 10, 11, 
12, 13, 24, 25, 27, 28, 29, 30, 
31, 32, 33, 65, 76, 78, 79, 83, 
85, 112, 113, 114, 115, 121, 
122, 130, 131, 132, 133, 134, 
135 

Armogathe, Jean-Robert, 105, 157 
Athenagoras Ier, 100 

B 

Baciocchi (de), Joseph, 42, 44, 45, 
47, 52, 66, 68, 71, 138 

Barthe, Jean-Marie, 79, 140, 142 
Basdevant-Gaudemet, Michèle, 21 
Baubérot, Jean, 20 
Bäumlin, Richard, 41 
Bea, Augustin, 12, 77, 83, 85, 87, 

133 
Beaupère, René, 42, 43, 48, 50, 57, 

59, 69, 71, 77, 78, 101, 103, 
110, 139 

Beccaria, Yves, 117 
Becker, Anette, 21 
Bédarida, François, 21 
Bédarida, Renée, 21 
Beloeil, Dominique, 26 
Bergson, Henri, 108 
Biot, François, 42, 43, 47, 57 
Blondel, Maurice, 108 
Bocquet, Jérôme, 21 
Boegner, Marc, 77, 123, 137 
Boorovoj, Vitali, 78 
Bordeyne, Philippe, 33 
Bosc, Jean, 45, 46, 52, 67, 101, 

138 
Boudon, Jacques-Olivier, 19, 20, 

21, 22, 129 
Boulard, Fernand, 15, 21 
Bourguet, Pierre, 78 
Boutry, Philippe, 21 
Braudel, Fernand, 104 
Bressolette, Claude, 20 
Buisson, Ferdinand, 20 

C 

Cabanel, Patrick, 20 
Cabayé, Olivier, 13, 14, 107, 161 

Calvin, Jean, 11, 55 
Câmara, Helder, 84 
Carbonne, Vincenzo, 114 
Cavalin, Tangi, 21 
Chenu, Marie-Dominique, 23, 59, 

108, 122 
Chiron, Yves, 106, 107 
Cholvy, Gérard, 19, 20 
Chrol, Léonide, 46 
Cicognani, Amleto, 87 
Clément, Robert, 44, 59 
Coffy, Robert, 150 
Colberg, Kristin, 9, 27, 28, 30, 31, 

32, 131, 132 
Congar, Dominique, 23 
Congar, Yves, 7, 12, 16, 22, 23, 

24, 39, 41, 52, 57, 58, 59, 94, 
102, 114, 122, 126, 132 

Couturier, Paul, 12, 41, 42, 43, 44, 
47, 48, 49, 52, 53, 55, 56, 57, 
58, 59, 61, 71, 85, 88, 97, 101, 
102, 103 

Cugnasse, Claude, 13, 14, 66, 72, 
79, 107, 140, 144, 147, 161 

Cullman, Oscar, 13, 80 

D 

Daniélou, Jean, 67 
Danneels, Godfried, 117 
Dauzet, Dominique-Marie, 14, 107 
Debès, Joseph, 20 
Declerk, Leo, 23 
Decloux, Simon, 25, 29, 115, 116 
Delacroix, Christian, 18, 35 
Delarbre, Christian, 26, 27, 28, 30, 

31, 77, 122, 155 
Delbreil, Jean-Claude, 20 
Delhaye, Philippe, 29 
Deneken, Michel, 81, 82, 109 
Descamps, Florence, 35 
Desroche, Henri, 7 
Devaux, Olivier, 20 
Donneaud, Henry, 27, 28, 30, 31, 

155 
Döpfner, Julius, 23 
Dosse, François, 18, 35 
Dossetti, Giuseppe, 29, 112 
Duclert, Vincent, 34, 35, 129 
Dulles, Avery, 27 

Dumont, Christophe-Jean, 56, 57, 
58, 60 

Dupont-Fauville, Denis, 28, 30, 
31, 32, 132 

Dupuy, Bernard, 23 
Dupuy, Claude, 42, 73, 138 
Durand, Edmond et Raymonde, 

25, 42 
Dvornik, François, 24 

E 

Edelby, Néophytos, 23 
Etchegaray, Roger, 35 

F 

Fabre, André, 3, 14, 17, 38, 39, 40, 
41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 
49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 
57, 58, 59, 60, 61, 63, 64, 65, 
66, 67, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 
74, 76, 77, 79, 82, 83, 84, 85, 
86, 87, 88, 89, 94, 95, 97, 101, 
102, 103, 104, 110, 137, 138, 
139, 140, 147, 151, 153, 161 

Faury, Jean, 18 
Fesquet, Henri, 122 
Fleurian, Liliane, 84, 85 
Foa, Jérémie, 18, 128 
Fogarty, Gerald, 113 
Foro, Philippe, 1 
Fouilloux, Etienne, 6, 7, 8, 9, 11, 

12, 13, 19, 20, 21, 23, 25, 31, 
43, 44, 47, 56, 57, 58, 59, 65, 
66, 76, 78, 79, 83, 85, 107, 108, 
110, 111, 112, 113, 114, 157 

Frings, Joseph, 8, 22, 113, 116, 
126 

G 

Gaignard, Hervé, 26, 27, 28, 30, 
31, 77, 122, 155 

Galinier-Pallerola, Jean-François, 
26, 27, 28, 30, 31, 77, 122, 155 

Garcia, Patrick, 18, 35 
Garrone, Gabriel-Marie, 23, 141 
Gerlier, Pierre, 43, 110 
Gheorghiu, Constant Virgil, 46 
Girault, René, 42, 57, 58, 67 



159 
 

Gouyon, Paul, 70, 123, 138 
Gras, Guillaume, 13, 14, 107, 161 
Grootaers, Jan, 9, 25, 65, 78, 113, 

122 

H 

Hemptinne (de), Marie-Raphaël, 
25, 29, 116 

Hilaire, Yves-Marie, 19 
Hobsbawm, Eric, 115 
Hoorickx-Raucq, Isabelle, 25, 29, 

115, 116 
Hünermann, Peter, 31 

I 

Iborra, Eric, 8, 30, 31, 66, 126, 127 
Ill, Jean-Claude, 146 

J 

Jaeger, Lorenz, 24, 89, 94, 98, 
124, 125 

Jankowiak, François, 21 
Jean XXIII, 6, 7, 8, 9, 10, 12, 46, 

74, 75, 76, 78, 80, 81, 82, 84, 
87, 99, 106, 109, 113, 115, 119, 
122, 127, 133, 134, 137, 139, 
154 

Jean-Paul II, 24, 31, 112, 117 
Jedin, Hubert, 112, 120 
Jobin, Guy, 25 
Jossua, Jean-Pierre, 24, 27 
Joutard, Philippe, 34, 129, 130 

K 

Kasper, Walter, 27, 30, 32, 124, 
132 

Khedine, Françoise, 14 
Komanchak, Joseph, 27 
Komonchak, Joseph, 29, 30, 132 
Kotliarov, Vladimir, 79 
Küng, Hans, 121, 122 

L 

Laffay, Augustin, 26 
Lamberigts, Mathijs, 25, 113 
Langlois, Claude, 21 
Latourelle, René, 24 
Latourelle, René, 24 
Latreille, André, 67, 87 
Launay, Marcel, 26 
Laurentin, René, 22 
Laviolette, Edouard, 24, 124 
Le Bras, Gabriel, 21 

Le Flem, Jean-Paul, 18 
Le Moigne, Frédéric, 14, 107 
Lefebvre, Marcel, 10 
Legrand, Hervé, 33, 132, 133 
Léon XIII, 11 
Lercaro, Giacomo, 23, 112 
Levillain, Philippe, 20, 24, 122 
Levrier, Louis, 138 
Liénart, Achille, 83, 113 
Loisy, Alfred, 15 
Lubac (de), Henri, 7, 126 
Lustiger, Jean-Marie, 118 
Luther, Martin, 11, 55, 85, 111 

M 

Marchetto, Agostino, 25, 30, 132, 
134 

Maret, Henry, 20 
Margiotta Broglio, Francesco, 21 
Margiotta-Broglio, Francesco, 21 
Maritain, Jacques, 108 
Marquès, Jean-Emmanuel, 15, 62, 

63, 102, 137, 153 
Martelet, Gustave, 42, 43 
Martín Descalzo, José Luis, 23 
Maximos IV, 83 
Mayeur, 161 
Mayeur, Jean-Marie, 13, 20, 59, 

66, 105 
Melloni, Alberto, 23, 25, 29, 31, 

113 
Mercier, Désiré-Joseph, 60 
Michalon, Pierre, 42, 43, 47, 48, 

59, 62, 101, 110 
Michel, Alain-René, 20 
Mignon, Jacques, 8, 31, 78, 114 
Mignot, Eudoxe Irénée, 14, 15, 20, 

39, 101, 144, 161 
Minvielle, Bernard, 26 
Möhler, Johann Adam, 11, 59, 124 
Monsarrat, Jean-Pierre, 46, 101, 

139 
Moreau, Régis, 90, 94, 96, 97, 

100, 126 
Mott, John, 11 
Mouïsse, Michel, 141 
Moulinet, Daniel, 25, 26, 33, 133 
Moussaron, Jean-Joseph, 15, 62, 

63, 64, 102 
Musculus, Romane, 141 

N 

Nélidoff, Philippe, 20 
Nouvel, André, 38, 69, 79, 140, 

147 

O 

O Fiaich, Thomas, 118 
O’Malley, John, 25, 29, 31, 115, 

116, 122, 132 
Offenstadt, Nicolas, 18, 35, 128 
O'Malley, John, 115 
Omez, Henri-Jean, 56, 57 
Ottoviani, Alfredo, 116 
Ozanam, Frédéric, 20 

P 

Panafieu, Bernard, 141 
Pardailhé-Galabrun, Annik, 18 
Paul VI, 9, 35, 87, 88, 97, 100, 

106, 115, 125, 156 
Pedotti, Christine, 13, 26, 90, 121, 

122 
Pelletier, Denis, 6, 7, 8, 20, 31, 75, 

108, 109 
Pétau, Denis, 55 
Pettinaroli, Laura, 21 
Philips, Gérard, 23 
Pie X, 7, 21 
Pie XI, 6, 12, 21 
Pie XII, 6, 7, 10, 13, 65, 75, 106, 

137, 156 
Pietri, Charles, 13, 59, 66, 105, 

161 
Pietri, Luce, 13 
Pontier, Georges, 141 
Potin, Jacques, 117 
Potin, Jacques, 24 
Pottmeyer, Herman Josef, 27, 31, 

132 
Poulat, Emile, 19, 20 
Poupard, Paul, 35 
Prudhomme, Claude, 21 

R 

Raguer, Hilari, 8, 13, 113 
Rahner, Karl, 121, 124, 132 
Raoul, Régis, 5, 79, 140, 151 
Ratzinger, Joseph, 6, 8, 9, 10, 13, 

22, 25, 27, 28, 30, 31, 32, 35, 
66, 84, 112, 114, 122, 123, 124, 
126, 127, 128, 132, 134 

Ratzinger, Jospeh, 31 
Remillieux, Laurent, 41 
Rémond, René, 20, 24 
Rémy, Jean, 15 
Riccardi, Andrea, 8, 12, 76, 83, 

113 
Rolland, Claude, 23 
Rousseau, Sabine, 21 



160 
 

Routhier, Gilles, 10, 11, 25, 26, 
27, 28, 32, 33, 132, 133, 134 

Roux, Hébert, 42, 45, 46, 51, 67, 
71, 84, 85, 86, 97, 98, 99, 101, 
123, 124, 139 

Roy, Philippe, 25 
Ruggieri, Giuseppe, 29, 113, 114 
Ruini, Camillo, 30 

S 

Sangnier, Marc, 15 
Sardella, Louis-Pierre, 20 
Schatz, Klaus, 132 
Schlegel, Jean-Louis, 7, 8, 20, 31, 

75, 108, 109 
Schotte, Jan-Pieter, 117 
Schutz, Roger, 13 
Schütz, Roger, 123 
Sesboüé, Bernard, 16 
Sesboüé, Daniel, 44 
Sewell, William, 132 
Smedt (de), Emile-Joseph, 85 
Smedt (de), Émile-Joseph, 85 
Soetens, Claude, 25 
Stransky, Thomas, 23 
Stratiew, Méthode, 118 
Strozzi, Laurent, 13 

T 

Tagle, Luis Antonio, 113 
Tallon, Alain, 6 
Tapié, Victor-Lucien, 18 
Teffler, Guido, 23 
Theobald, Christoph, 9, 16, 25, 26, 

29, 31, 33, 118, 119, 120, 121, 
132 

Thomas d’Aquin, 55 
Thurian, Max, 13, 42, 47, 101, 123 

U 

Urs von Balthasar, Hans, 126, 127 

V 

Valette, Jean, 45, 46 
Vallin, Pierre, 29, 31, 134 
Vauchez, André, 13, 59, 66, 105, 

161 
Venard, Marc, 13, 59, 66, 105, 161 
Verdière (de), Michel, 44 
Vermeil, André, 42, 43, 101 
Viet-Depaule, Nathalie, 21 

Villain, Maurice, 42, 43, 44, 45, 
47, 48, 51, 52, 57, 59, 71, 81, 
82, 83, 84, 86, 87, 88, 89, 90, 
94, 95, 96, 97, 98, 101, 103, 
110, 138, 139 

Villemin, Laurent, 33 
Vilnet, Jean, 117 
Vincent, Catherine, 6 
Visser’t Hooft, Willem, 78 
Vovelle, Gaby, 18 
Vovelle, Michel, 18, 36, 129 

W 

Waché, Brigitte, 20 
Watson, Paul, 12 
Wenger, Antoine, 23, 77, 122 
Westphal, Gaston, 45 
Willebrands, Johannes, 23, 59, 60, 

70, 78, 113, 118 
Winling, Raymond, 135 
Wood, Charles Lindley, 60 

Z 

Zorn, Jean-François, 77, 78, 97, 
98, 122, 123, 124 



161 
 

Table des illustrations 

 

Figure 1: André Fabre (1974). ADA, Fonds "André Fabre", 4Z-3.31 : In Memoriam, dossier 
« photographies en vrac ». .......................................................................................................... 1 

Figure 2 : Mgr Mignot (1899-1918). ADA. Photographie tirée d’Olivier Cabayé, Guillaume 
Gras et Claude Cugnasse, Histoire du diocèse et des paroisses du Tarn, des origines à nos jours, 
Strasbourg, Ed. du Signe, 2012, p. 76 ...................................................................................... 14 

Figure 3 : La pratique religieuse dans la France rurale (d'après Fernand Boulard et Jean Rémy, 
Pratique religieuse urbaine et régions culturelles, Paris, Editions Ouvrière, 1968). Carte et 
légende reprise de Jean-Marie Mayeur, Charles Pietri, André Vauchez et Marc Venard (dir.), 
Histoire du christianisme : des origines à nos jours. Guerres mondiales et totalitarismes (1914-
1958), Paris, Desclée/Fayard, 1990. Nous nous sommes permis de mettre en évidence le Tarn.
 .................................................................................................................................................. 15 

Figure 4 : André Fabre (1900-1983). ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.31 : In Memoriam, 
dossier « photographies en vrac ». Photographie d’André Fabre à la sortie de la Paroisse 
universitaire du Tarn vers 1947-1948, Cuq-les-Vielmurs ........................................................ 39 

Figure 5 : Escalier des Avents. ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.31 : In Memoriam, dossier 
« photographies en vrac ». ........................................................................................................ 50 

Figure 6 : Les Avents, l’ensemble vu du sud (Laroque- Peyrégoux). ADA, Fonds « André 
Fabre », 4Z-3.31 : In Memoriam, dossier « photographies en vrac ». ..................................... 51 

 



162 
 

Table des matières 

Remerciements ........................................................................................................................... 2 

Sommaire ................................................................................................................................... 3 

Liste des abréviations ................................................................................................................. 4 

Introduction ................................................................................................................................ 6 

Historiographie et herméneutique ............................................................................................ 18 

I - Histoire religieuse de la France contemporaine ......................................................... 18 
II – Vatican II : théologie et histoire ................................................................................ 22 

Une littérature abondante ......................................................................................................... 22 
Herméneutique ......................................................................................................................... 26 
Quelques choix historiographiques .......................................................................................... 33 

Première partie : l’œcuménisme dans le diocèse d’Albi de 1958 à la fin du concile Vatican 

II (1965) ................................................................................................................................ 37 

Chapitre 1 : Le père André Fabre et l’œcuménisme ............................................................ 38 

I- Le parcours d’André Fabre : ........................................................................................ 39 
II- Des relations bien établies .......................................................................................... 42 
III- Un œcuménisme spirituel ........................................................................................... 47 
Conclusion ........................................................................................................................ 52 

Chapitre 2 : L’œcuménisme d’André Fabre : une action isolée ? ........................................ 54 

I- Paysage œcuménique .................................................................................................... 55 
II- La conscience œcuménique de l’Eglise d’Albi ............................................................ 61 
III- Le rôle singulier et précurseur d’André Fabre .......................................................... 66 
Conclusion ........................................................................................................................ 72 

Chapitre 3 : L’œcuménisme et Vatican II ............................................................................ 74 

I- L’annonce et la préparation du concile Vatican II ...................................................... 75 
II- Le suivi des travaux conciliaires ................................................................................. 81 
III- Le décret sur l’œcuménisme ....................................................................................... 89 
Conclusion ........................................................................................................................ 99 

Conclusion de la première partie ........................................................................................ 101 

Bibliographie .......................................................................................................................... 105 

I- Histoire du christianisme ................................................................................................ 105 

Ouvrages généraux sur l’histoire du christianisme ....................................................... 105 
Chapitres d’ouvrage général sur l’histoire du christianisme ........................................ 106 
Histoire du diocèse d’Albi .............................................................................................. 107 



163 
 

Histoire du christianisme au XXème siècle ...................................................................... 107 
Articles de revue sur l’histoire du christianisme au XXème siècle .................................. 109 
Histoire du concile Vatican II ........................................................................................ 112 
Chapitre d’ouvrages sur le concile Vatican II ............................................................... 122 
Ouvrages de Pères conciliaires et commentaires des documents du concile ................ 124 

II- Historiographie .............................................................................................................. 128 

Ouvrages ........................................................................................................................ 128 
Articles ........................................................................................................................... 129 

III- Herméneutique ............................................................................................................. 130 

Sources ................................................................................................................................... 135 

I- Sources éditées................................................................................................................ 135 

Documents du concile Vatican II ................................................................................... 135 
Journal officiel de l’archidiocèse d’Albi ........................................................................ 136 

II- Archives diocésaines d’Albi .......................................................................................... 138 

Fonds du père André Fabre ........................................................................................... 138 

III- Sources orales .............................................................................................................. 140 

III- Sources protestantes ..................................................................................................... 141 

Annexes .................................................................................................................................. 142 

Témoignage du père Jean-Marie Barthe (21/06/2017)....................................................... 142 

Témoignage du père Claude Cugnasse (18/06/2017)......................................................... 144 

Témoignage du père André Nouvel  (15/06/2017) .......................................................... 147 

Témoignage du père Raoul Régis  (13/06/2017) ............................................................. 151 

Glossaire ................................................................................................................................. 154 

Index ....................................................................................................................................... 158 

Table des illustrations ............................................................................................................. 161 

Table des matières .................................................................................................................. 162 

 


