UNIVERSITE TOULOUSE

Université Toulouse 11 - Jean Jaures

\
JeO N J aures urr Histoire, Arts et Archéologie

Application et réception du concile Vatican II (1962-
1965) dans le Tarn : I’cecuménisme.

Premiére partie : L’cecuménisme dans le diocése d’Albi de
1958 a la fin du concile Vatican II (1965)

Guillaume Meunier

Figure 1: André Fabre (1974). ADA,
Fonds « André Fabre », 47-3.31 : In
Memoriam, dossier « photographies

€n vrac ».

sous la direction de Philippe Foro,
maitre de conférences en Histoire contemporaine.
M¢émoire soutenu en juillet 2017

Université
Fédérale

Mémoire de premiere année de Master « Histoire et
civilisations modernes et contemporaines ». Mention

Histoire, civilisations, patrimoine.
Toulouse

Midi-Pyrénées




Remerciements

A I’heure d’achever ce mémoire, je tiens a remercier Philippe Foro, mon directeur de
recherche, pour avoir accepté de diriger mes recherches, pour son soutien et son aide tout au

long de cette année universitaire.

Je remercie également I’ensemble des enseignants que j’ai pu avoir en histoire depuis
I’enseignement secondaire jusqu’a aujourd’hui. Ils m’ont donné le gotit de I’histoire, de la

curiosité et de la recherche.

Je souhaite aussi adresser mes plus sinceéres remerciements a 1’archiviste diocésain
d’Albi, le pére Bernard Desprats, et a son adjoint Cédric Trouche. Ils m’ont chaleureusement
accueilli et ont su me guider dans la recherche de documents. Qu’ils soient également remerciés

de leur aide dans mon enquéte orale et de leur disponibilité.

Je remercie trés chaleureusement les prétres qui ont accepté de me confier leurs
souvenirs afin de nourrir mon étude, les péres Jean-Marie Barthe, Claude Cugnasse et André
Nouvel ainsi que le défunt peére Raoul Régis. Je tiens a leur exprimer ma gratitude pour leur

accuell et leur bienveillance.

Je tiens a remercier mes parents et I’ensemble de ma famille qui m’ont permis de mener
a bien mes études. Je les remercie, ainsi que ma compagne, pour m’avoir soutenu et aidé durant

toutes mes études et en particulier durant cette année.

Enfin, mes remerciements s’adressent aussi 2 mes amis de France métropolitaine et

d’outre-mer qui ont su se montrer présents lorsque j’en avais besoin.



Sommaire

2GS 111 (o 153 10 1<) LSRR 2
LiSte deS aDIEVIATIONS .....eeeuviieiiiieeeiieeeiee et ettt e et e e et e e s ae e e tbeeetaeeesaeeessseesnsaeessseeensseeennsens 4
L F3 L o7 L 1o 1o ) APPSR 6
Historiographie et herméneUtIQUE ..........ccueeeiiiiieiiieiieie ettt 18

Premicére partie : L’cecuménisme dans le dioceése d’Albi de 1958 a la fin du concile Vatican 11

(1965) et ettt et h et h ettt e bttt nees 37
Chapitre 1 : Le pére André Fabre et I’cecumeénisme ..........c.cecceeeveenieeiienienieenie e 38
Chapitre 2 : L’cecuménisme d’André Fabre : une action 1S0I1€€ ?.........ccccvvevevveevcieeenveeennnen. 54
Chapitre 3 : L’cecuménisme et Vatican Il ...........cccoeeiiiiiiiiiiiiieeeeeee e 74
Conclusion de 1a premi€re PartiC........c.eerieeruierieeiiienieeiiesieereesieeeteesieeereesseesseesseeenseenes 101

BiDLIOGIAPNIC ...ttt et ettt eneeenbeenne 105

SOUICES .ttt ettt et e bt e et e s bt e st e e sabt e e st e e sabeeeeabeeebbeeeaee 135

AATINIEXES ..ottt ettt ettt ettt e et e ettt e ettt e s sttt e ettt e bttt e bt e e e bt e e e bt e e e bt e e e bt e e e ettt e eab e e e eaneeeeareas 142

GLOSSAITE ...ttt ettt et e bt et e bt e et e eeb b e eab e e sheeeabeeebeeeabeeshbeenbeesneeenbeesneeenne 154

INAEX AES TMOMIS ...ttt ettt ettt e s bt et e saeeeabeesane e 158

Table des TTUSTIATIONS. .......eeiiieiieiie ettt ettt et st e et e sar e e beesaaeenbeessseenseeenseenne 161

TabIe dES MALICTES .....eevieeiiieiieeieeiie ettt ettt ettt e et e st e ebeestaeesbeesaseenseesabeenseessseenseesnseenne 162



Liste des abréviations

AAS : Acta Apostolicae Sedis

ADA : Archives diocésaines d’ Albi
COE : Conseil cecuménique des Eglises
DH : Dignitatis Humanae

ERF : Eglise réformée de France

fol. : folio

FPF : Fédération protestante frangaise
LG : Lumen Gentium

NA : Nostra Atate

r° et v° : recto et verso

r° : recto

SR : Semaine religieuse de [’archidiocese d’Albi

UR : Unitatis redintegratio



Au moment d’achever ce travail, nous avons une pensée émue pour le pere Raoul Régis qui
est décédeé le lundi 26 juin 2017 quelques jours apres [’avoir eu au téléphone. Nous [’avions

rencontré dans le cadre de notre enquéte orale.



Introduction

Si Etienne Fouilloux estime que la « crise moderniste constitue la matrice intellectuelle
du catholicisme contemporain »!, la réunion du concile Vatican II est également un événement
majeur pour le catholicisme, du moins pour le XX*™ siécle. Mais avant méme d’étre un moment
important, c’est avant tout un étonnement. Pie XI et Pie XII avaient réfléchi a la possibilité
d’une reprise du concile Vatican I que la guerre franco-prussienne avait interrompu en octobre
1870. Ils entament des démarches en ce sens et mettent en place des commissions
« exploratoires » mais ni I’un ni I’autre ne vont jusqu’au bout de leur entreprise. Il faut attendre
le 25 janvier 1959, au dernier jour de la Semaine de priére pour 1’unité des chrétiens pour que
le nouveau pontife, Jean XXIII, annonce la réunion d’un nouveau concile. Il s’agit bien d’un
nouveau concile et non d’une réouverture du premier concile du Vatican. Jean XXIII imagine
ce concile comme une mise a jour, un aggiornamento. En cela il différe de ses prédécesseurs
qui envisagaient de réunir un éventuel concile pour achever Vatican 1. Il entend placer le concile

sous la conduite de I’Esprit-Saint?.

Beaucoup d’espoirs naissent au cours de la préparation du concile. Il faut dire qu’en
France, mais aussi en Allemagne et en Belgique, 1’idée d’un renouvellement du visage de
I’Eglise s’est développée a la suite de la crise moderniste (fin du XIX°™ siécle-premiére
décennie du XXM siécle). Ainsi a partir des années 1930, la Nouvelle Théologie propose un
renouvellement théologique en ce sens, sans pour autant reprendre 1’ensemble des idées
modernistes®. Ceux que 1’on considére comme faisant partie de ce courant ont la sensation que
le catholicisme est en danger. Benoit XVI ne parle pas de crise* a proprement parler mais il
note des signes d’affaiblissement de I’Eglise catholique et dit qu’elle apparait comme

« une réalité du passé et non porteuse d’avenir »°. Les catégories populaires, en particulier le

! Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique frangaise entre modernisme et Vatican
11 1914-1962, Paris, Desclée de Brouwer, coll. « Anthropologiques », 1998, p. 11

2 Discours de Jean XXIII lors de l'ouverture du concile Vatican II, discours aussi appelé Gaudet Mater Ecclesia,
11 octobre 1962. Version francaise utilisée : « L'ouverture du Concile (Ecuménique - discours et allocution du
pape Jean XXIII et autres », Nouvelle revue théologique [En ligne], n°84/9 (1962), p.964, disponible sur :
http://www.nrt.be/docs/articles/1962/84-9/1788-1.%27ouverture+du+Concile+Oecum%C3%A9nique+-
+discours+ettallocutiont+du+pape+Jean+ XXIII+ett+autres.pdf [consulté le 27 mai 2017]

3 Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique francaise entre modernisme et Vatican
111914-1962, op. cit., 325 p.

4 Denis Pelletier revient sur la notion de crise pour cette période : « Les religions en France depuis la fin de la
Seconde Guerre mondiale » in Alain Tallon et Catherine Vincent (dir.), Histoire du christianisme en France, Paris,
A. Colin, coll. « Collection U », 2014, p. 423-437

5 Benoit XVI, « Discours du pape Benoit XVI lors de sa rencontre avec le clergé de Rome », 14 février 2013
(quelques jours apreés 1’annonce de sa renonciation au ministére pétrinien), Le Saint-Siege [En ligne], disponible

6




milieu ouvrier, se détournent de I’Eglise alors que 1’expérience des prétres-ouvriers qui était
censée remédier a ce phénomene, est stoppée en 1954. Mais a force d’incarnation dans le
monde, certains prétres, aumoniers et laics de la mission ouvriére se laissent tenter par le
compagnonnage avec le Parti communiste frangais (PCF) et par les théses marxistes, rejoignant
ainsi le progressisme chrétien. Or le Vatican interdit ce compagnonnage par un décret de la
Congrégation du Saint-Office en date du 1 juillet 1949. Certains ont alors fait le choix de
quitter le sacerdoce ou leur ordre comme Henri Desroche. Les mouvements d’ Action catholique
spécialisée tentent depuis les années 1920 de répondre a ces besoins et essayent de reconquérir
des milieux sociaux ciblés (milieu ouvrier, milieu agricole, jeunesse, ...). Mais il apparait qu’au
début des années 1960 1’ Action catholique n’a toujours pas réussi la christianisation de ceux
qui étaient éloignés du christianisme bien qu’elle joue un role religieux et social majeur en
France®. Malgré un détachement par rapport au fait religieux, il y a un activisme et une vitalité
du christianisme social et des mouvements de 1’ Action catholique dans la société. Ce n’est 1a
qu’un exemple des inquiétudes de certains catholiques. Il faut y ajouter les débats théologiques
autour des propositions de la Nouvelle Théologie. L’Eglise catholique semblait avoir un visage
peu accueillant. Il faut dire qu’elle s’attachait a condamner toute forme de modernité en son
sein depuis le début du XX siécle et I’encyclique Pascendi (Pie X, 1907) condamnait les
idées modernistes. Ainsi de nombreux catholiques, mais aussi des non-catholiques, esperent
que ce concile va permettre de renouveler le visage de cette Eglise et qu’il va permettre un
dialogue avec le monde afin de répondre aux questionnements de leurs contemporains et

notamment aux interrogations et aux besoins de ceux qui se sont €¢loignés de 1’Eglise catholique.

Si des espoirs liés a 1’annonce du concile naissent, il existe aussi de nombreuses
inquiétudes. La fin du pontificat de Pie XII a ét¢ marquée par une lutte contre la Nouvelle
Théologie et le début du pontificat de Jean XXIII ne semble pas améliorer la situation. Il faut
tout de méme souligner que, sur certains points, le Vatican a fait le choix d’une réforme a
condition que ce soit le Saint-Siége qui la dirige’. Certains théologiens condamnés au cours des
décennies précédentes sont appelés comme experts auprés des commissions préconciliaires,
c’est le cas du pere Yves Congar et d’Henri de Lubac. Mais ils se plaignent, du moins en prive,

de ne pas avoir leur mot a dire et laissent entendre que les documents préparatoires reflétent

sur : http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2013/february/documents/hf ben-
xvi_spe 20130214 clero-roma.html [consulté le 27 mai 2017]

% Denis Pelletier et Jean-Louis Schlegel (dir.), 4 la gauche du Christ : Les chrétiens de gauche en France de 1945
a nos jours, Paris, Editions du Seuil, coll. « Points histoire », 2015 [1ére edition : 2012], 740 p.

7 Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique frangaise entre modernisme et Vatican
11 1914-1962, op. cit., 325 p.




uniquement la théologie des membres de la curie. En effet, les instances curiales qui sont les
actrices de la préparation du concile n’apprécient guere de voir les Eglises locales, le
particularisme, s’immiscer dans les affaires de 1I’Eglise universelle. Ainsi, les théologiens au
fait de la préparation du concile, comme Joseph Ratzinger (futur Benoit XVI) par
I’intermédiaire du cardinal Frings, s’inquietent que ce concile ne soit qu’une simple validation
de la préparation curiale 8. Beaucoup de fidéles semblent plutot dans I’expectative, ne sachant
pas quoi attendre du concile. Il semble y avoir une « attente aux contours vagues »’ alors que
s’ouvre le concile. Pour sa part, Jean-Louis Schlegel'’, note qu’en France 1’annonce méme du
concile passe quasiment inapercue du fait de la guerre d’Algérie (1954-1962), guerre qui
provoque des dissensions dans les mouvements d’Action catholique entre les pacifistes et ceux
qui n’entendent pas s’immiscer dans les débats politiques. Le concile ne commencera a attirer

I’attention des catholiques qu’a partir de 1961-1962.

Le 11 octobre 1962, environ 2500 Péres conciliaires, évéques et supérieurs d’ordres,
entourent Jean XXIII pour I’ouverture du deuxiéme concile du Vatican. Pour comparaison, a
Vatican I seul 642 Péres conciliaires avec droit de vote étaient présents en 1869 lors de la
premiére séance!!. Le concile Vatican II est donc un concile général'? car il réunit 1’ensemble
de la catholicité. Ainsi ce qui était jusqu’a présent la « périphérie » de I’Eglise devient le centre
de D’Eglise. Vatican II est la plus grande assemblée conciliaire de toute I’histoire du
christianisme. Jean XXIII demande au concile de respecter fidelement la doctrine catholique et
de « I’étudi[er] et I’enseign[er] selon la maniére que réclame [ce] temps »'3. Le pontife souhaite

que Vatican II « travaille activement a l'achévement du grand mystere d'unité que le Christ

8 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, traduit par Eric Iborra, Perpignan, Editions
Artége, 2012, 303 p. et Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965.
La formation de la conscience conciliaire : la premiere session et la premiére intersession, octobre 1962-
septembre 1963, traduit par Jacques Mignon, Paris, Louvain, Les Editions du Cerf et Peeters, 1998, 732 p.
? Andrea Riccardi « La tumultueuse ouverture des travaux », in Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir),
Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit., p. 11
10 Jean-Louis Schlegel, « Récit : Changer I’Eglise en changeant la politique » in Denis Pelletier et Jean-Louis
Schlegel (dir.), 4 la gauche du Christ, op. cit., p. 313

Hilari Raguer « Physionomie initiale de 1’assemblée », in Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire
du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit., p.210
12" Par souci cecuménique, nous préférons réserver la notion de concile cecuménique aux sept premiers conciles
cecuméniques (réunissant 1’Eglise d’Orient et celle d’Occident). Ainsi, nous suivrons la proposition de la
Conférence des évéques de France: « Concile » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur :
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/concile/ [consulté le 27 mai 2015] mais qui contredit « Vatican II » [En
linge], Eglise catholique en France, disponible sur : http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/vatican-ii/ [consulté
le 27 mai 2015]
13 Gaudet Mater Ecclesia, « L'ouverture du Concile (Ecuménique - discours et allocution du pape Jean XXIII et
autres », Nouvelle revue théologique [En ligne], op. cit., p.962




Jésus, a l'approche de son sacrifice, implora ardemment de son Pére céleste »'*. Alors que de
nombreux observateurs et participants imaginaient, ou espéraient pour certains, un concile
rapide, pas moins de quatre sessions réparties sur quatre années sont nécessaires. Entre temps,
un nouveau pontificat s’ouvre, puisque Paul VI succéde a Jean XXIII. Si certaines questions
pouvaient se poser sur la poursuite du concile, Paul VI ne remet pas en cause ce dernier. En
revanche, Paul VI se montre plus interventionniste que son prédécesseur, ce qui a pu parfois

créer de la confusion et du mécontentement'?

. Paul VI permet aussi au concile de structurer sa
pensée et ses travaux en les centrant sur le théme de 1’Eglise, théme qui peut alors se décliner
en traitant de I’Eglise en elle-méme mais aussi de son renouveau, de son unité et de son dialogue

avec le monde!'®. Le concile produit 16 documents : 4 constitutions, 3 déclarations et 9 décrets.

Les évolutions les plus notables et les plus visibles de Vatican Il concernent la réforme
liturgique, bien que le mouvement liturgique ait débuté avant le concile, 1’ouverture
cecuménique, la liberté religieuse, la fin de la vision déicide vis-a-vis des juifs, le retour aux
sources du christianisme avec la patristique et le recours a la Bible (que I’on retrouve dans les
questions des sources de la Révélation), le renouvellement de la vision ecclésiologique ... Il
faut aussi noter que les textes de Vatican II n’ont pas du tout la méme forme que ceux des
conciles de 1’époque moderne!”. Ils sont beaucoup moins juridiques. L’assemblée conciliaire a
voulu faire preuve de « pastoralité » — ce qui provoqua des débats au sein méme du concile —
en essayant de parler aux catholiques, en partant « d’une attention positive a I’homme » et en
parlant de « ce qui est vrai »'%, de ce qui importe a ces derniers plutot que de se perdre dans des
débats théologiques qui ne nécessitent pas la réunion d’un concile de I’aveu méme de Jean
XXIII" et qui aboutissent a des condamnations. A la place de condamnations, Jean XXIII
propose « le reméde de la miséricorde plutdt que d'user des armes de la sévérité » et estime
qu’ « au lieu de condamner, c'est en montrant mieux la valeur de la doctrine qu'il faut parer aux

0

besoins actuels »*°. Dans le méme esprit, les Péres accordent une importance a

I’« cecuménicité » des documents, c’est-a-dire au fait que les documents se soucient des

4 Ibid., p.963

15 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit.

16 Jan Grootaers, « Chapitre 8 : Le concile se joue a I’entracte. La « seconde préparation » et ses adversaires »,
Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire du Concile Vatican 11, 1959-1965, op. cit., 732 p.

17 Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : accéder a la source, Paris, Cerf, coll. « Unam
Sanctam », Paris, Les Editions du Cerf, coll. « Unam Sanctam », 2009, vol. 1, 928 p. et Kristin Colberg, « The
Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s Interpretation », Horizons,
The Journal of the College Theology Society, 38/2, 2011, p. 230-252

18 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II, op. cit., p. 74

19 Gaudet Mater Ecclesia, « L'ouverture du Concile (Ecuménique - discours et allocution du pape Jean XXIII et
autres », Nouvelle revue théologique [En ligne], op. cit., p.961

20 Ibid. p.962



positions des chrétiens non-catholiques, qu’ils prennent en compte leur point de vue, leurs
objections et les vérités qu’ils proposent®!. S’il fallait encore justifier de I’'importance historique
du concile Vatican II pour le catholicisme, nous pourrions aborder la question de
I’herméneutique du concile. Mais nous y reviendrons plus loin. Nous souhaitons juste souligner
que ceux qui sont le plus attachés au concile Vatican II et ceux qui sont les plus critiques se
retrouvent sur un point : Vatican Il marque un tournant, voire une rupture, dans I’histoire de
I’Eglise. Le changement est tel que certains estiment qu’il y a une rupture avec la tradition
catholique et font le choix de la rupture avec le Vatican et le pontife. C’est notamment le cas
de Mgr Lefebvre et de la Fraternité sacerdotale Saint-Pie-X qui vont jusqu’a ordonner des
prétres (1976) contre ’avis pontifical puis des évéques sans bulle pontificale. De fait, les
évéques ordonnants et les évéques ordonnés sont excommuniés /atee sententice, du fait méme
de I’acte. Ces traditionnalistes rejettent en particulier les documents conciliaires sur la liberté
religieuse (DH), les relations avec les religions non-chrétienne (NAE) et sur I’cecuménisme
(UR). Il y a également les sedevacantistes, qui font les mémes reproches au concile Vatican II
mais qui estiment qu’en plus le ministere pétrinien est inoccupé depuis la mort de Pie XII, en

1958, ou de Jean XXIII, en 1963.

Le choix de la délimitation chronologique de notre sujet, n’a pas été le choix le plus
simple. Du fait de notre volonté¢ d’étudier I’importance (ou non) du concile Vatican II, nous ne
pouvions pas nous contenter de faire débuter notre propos en 1962 avec I’ouverture du concile.
Nous aurions pu débuter notre étude avec I’annonce du concile, en janvier 1959, mais 1’annonce
du concile était susceptible d’influer sur I’activité ceccuménique dans le Tarn. C’est pourquoi
nous avons préféré débuter en 1958, année de 1’¢élection au pontificat de Jean XXIII, et plus
précisément en janvier, période durant laquelle se déroule la Semaine de priere pour ’unité des
chrétiens. Le choix de la date de fin de notre étude peut également préter a discussion. Il n’était
pas possible de fixer cette date a la fin du concile, en 1965, car I’application du concile n’a pas
encore eu lieu. De nombreux spécialistes, théologiens et/ou historiens, estiment que
I’application du concile n’est pas encore terminée aujourd’hui. C’est particulierement le cas de
Benoit XVI qui appelle de tous ses veeux a une relecture du « vrai concile » pour appliquer ce
« vrai concile »?2. Se rapprochant de la méme idée d’une application encore non-terminée mais

dans un tout autre sens, on peut citer : Gilles Routhier?*, ou bien Giuseppe Alberigo qui estime

21 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II, op. cit. p.75

22 Benoit X VI, « Discours du pape Benoit XVI lors de sa rencontre avec le clergé de Rome », op. cit.

23 Gilles Routhier, Cinquante ans aprés Vatican II : que reste-t-il a mettre en oeuvre ? Paris, Ed. du Cerf,
coll. « Unam Sanctam - Nouvelle Série », 2014, 301 p.

10



que le « processus de réception en est encore a ses premiers pas »>*. Certains se sont essayés a
établir une périodisation de 1’application du concile. Gilles Routhier établit des périodes
successives®. Il estime que la période de 1966 a 1971 est la période de «la réception
institutionnelle ». Il nous aurait fallu aller encore plus loin dans le temps pour étudier la totalité
du développement de 1’application du concile Vatican II. Cependant, notre étude de master
s’étendra de 1958 a la fin des années 1960-début des années 1970. Pour cette premiére année,

nous arréterons nos travaux a la fin du concile Vatican 1.

I1 nous faut maintenant revenir sur la notion d’cecuménisme et son lien avec ce concile.
Pour commencer, notons que la division du christianisme n’est pas une nouveauté du XVIe™®
siecle : dés les premiers siecles les chrétiens se divisent avec 1’apparition de 1’arianisme, du
nestorianisme, du catharisme, ... En 1054, a officiellement lieu le schisme entre 1’Eglise
d’Orient et 1’Eglise d’Occident, Constantinople et Rome. Et au XVI™¢siécle, le christianisme
occidental se divise avec 1’apparition d’Eglises protestantes (Luther, Calvin et Zwingli) et
anglicanes. Par cecuménisme nous parlons de 1’« état d'esprit, [et du] mouvement qui tend a
reconstituer l'unité des Eglises chrétiennes séparées »%°, Eglises chrétiennes qui confessent leur
foi dans le Dieu Trinitaire et en « Jésus Christ comme Dieu et Sauveur »*’. Avant le mouvement
cecuménique?®, au sens ot nous I’entendons aujourd’hui, I’Eglise catholique s’était lancée dans
I’«unionisme » avec Léon XIII dont les encycliques Praeclara gratulationis publicae mais
surtout Satis cognitum en pronent activement I’idée. L’Eglise espérait voir les chrétiens non-
catholiques (en particulier les chrétiens orientaux) revenir vers Rome, c’est ce qui est appelé
I’unionisme. Ce n’est qu’apres, dans les années 1910-1920, qu’apparait I’cecuménisme, au sens
ou nous I’entendons aujourd’hui : un dialogue en vue du «rétablissement » de 1’unité du
christianisme sans en préjuger les voies plutdt que la demande d’une conversion des chrétiens
non-catholiques. Dans cette optique, Johann Adam Mohler apparait comme un des précurseurs
de cet cecuménisme. De nombreux historiens voient la conférence mondiale missionnaire
d’Edimbourg, conférence protestante et anglicane, avec I’intervention de John Mott comme le

début du mouvement cecuménique tel que nous le connaissons aujourd’hui. Les protestants sont

24 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Etudes d’histoire religieuse, n°63, 1997, p. 15

%5 Gilles Routhier, Vatican Il : herméneutique et réception, Saint-Laurent (Québec) [Paris], Fides [diffol.
SOFEDIS], coll. « Héritage et projet », n° 69, 2006, 430 p.

26 Académie francaise et ATILF, « (Ecuménisme » [En linge], Dictionnaire de I’Académie francaise, neuviéme
édition, disponible sur : http://atilfol.atilfol.fr/academie9.htm [consulté le 29 mai 2017]

27 «La Base du COE », Conseil cecuménique des Eglises [En ligne], disponibles sur :
https://www.oikoumene.org/fr/about-us/self-understanding-vision/basis [consulté le 29 mai 2017]

28 SQur la distinction entre les périodes de I’cecuménisme : Etienne Fouilloux, « Chapitre 4 : L’cecuménisme
d’avant-hier a aujourd’hui », Au ceeur du XX°" siécle religieux, Paris, Ed. ouvriéres, coll. « Eglises-sociétés »,
1993, p.71-97

11



donc les principaux acteurs de cet cecuménisme et I’institutionnalisent avec la création de « Foi
et Constitution » en 1920. Dans le méme temps, Paul Watson, prétre épiscopalien étatsunien,
propose une octave de priere pour I'unité de I’Eglise en 1908 entre le 18 janvier (féte de la
Chaire de Pierre a Rome) et le 25 janvier (féte de la conversion de saint Paul). Mais cet octave
rejoint plutdét une vision unioniste. D’ailleurs, en 1909, Paul Watson se convertit au
catholicisme. L’abbé Paul Couturier, prétre lyonnais, décide dans les années 1930, de modifier
cette initiative en la renommant « semaine de priere » et élargit la perspective en laissant a Dieu
le choix des moyens pour parvenir a I’unité des chrétiens. Entre-temps, 1’encyclique Mortalium
Animos (1928) de Pie XI, s’en prend a cet cecuménisme et renvoie a la vision unioniste. En
1926-1927 est créée 1’ Association chrétienne de professeurs ou « I’Amitié » qui est I’'un des
premiers mouvements a réunir des chrétiens pour se pencher sur des problémes qui leur sont
communs et sur leurs divisions®. Le pére Yves Congar joue aussi un role important dans le
développement de I’cecuménisme au sein du catholicisme. Etienne Fouilloux parle méme d’une
« vocation »*® cecuménique de ce dominicain. Congar rédige de nombreux ouvrages sur la
question cecuménique et en particulier dans le domaine ecclésiologique. Il publie Chrétiens
désunis. Principes d'un « cecuménisme » catholique®’, en 1937, ouvrant la collection qu’il vient
de créer, « Unam Sanctam », aux éditions du Cerf. Il s’inscrit dans le courant de la Nouvelle
Théologie. 1l joue un réle important au concile Vatican II comme periti. Jean XXIII a fait de
I’cecuménisme un des principaux enjeux du concile et I’aborde dans son discours d’ouverture
de la premiere session conciliaire, Gaudet Mater Ecclesia. 1l crée, le 5 juin 1960, le Secrétariat
pour la promotion de 1'unité des chrétiens qui devient une commission conciliaire le 22 octobre
1962%. Ce secrétariat prend la suite de la discréte Conférence catholique pour les questions
cecuméniques qui réunit, a partir de 1952, des spécialistes internationaux de la question,
spécialistes issus de divers courants et de divers pays pour jouer un réle « de coordination, de
réflexion et de représentation »*>. Le Secrétariat pour I’unité des chrétiens, dirigé par le cardinal
Bea, propose des textes a 1’assemblée conciliaire mais il doit aussi gérer les relations avec les

observateurs non catholiques. Ces derniers sont une grande nouveauté, signe du souci

29 Etienne Fouilloux, Au ceeur du XX siécle religieux, Paris, Ed. ouvriéres, coll. « Eglises-sociétés », 1993, 317

p-
30 Etienne Fouilloux, « CONGAR Yves », Dictionnaire biographique des fréres précheurs [En ligne], mis en ligne
le 05 mai 2015, disponible sur : http://dominicains.revues.org/799 [consulté le 29 mai 2017]

31'Yves Congar, Chrétiens désunis : principes d 'un « cecuménisme » catholique, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Unam
Sanctam », n° 1, 1937, XIX-403 p.

32 Andrea Riccardi, « La tumultueuse ouverture des travaux », Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir),
Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit.

33 Btienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique francaise entre modernisme et Vatican

11 1914-1962, op. cit., p. 275

12



cecuménique de Jean XXIII. Ils n’assistent pas au concile en tant que simples spectateurs. Ils
ont joué un rdle important sur les textes. Les non catholiques participant sont 54 : parmi ceci,
46>* sont envoyés par leur Eglise directement et sont appelés « observateurs ». Les autres sont
invités a titre personnel, et sont les « hotes du secrétariat pour I’union des chrétiens »*>, comme
les fréres Roger Schutz et Max Thurian de la communauté cecuménique de Taizé ou encore
Oscar Cullman (exégéte) pour ses travaux en faveur de I’unité des chrétiens. Le concile adopte
un décret sur I’cecuménisme, Unitatis Redintegratio qui se veut comme le prolongement de la
constitution ecclésiologique Lumen Gentium en matiere d’cecuménisme. C’est ce décret qui va
nous intéresser plus particulicrement méme s’il ne faut pas oublier Lumen Gentium ni les
déclarations Nostra Atate, portant sur les relations de I’Eglise catholique avec les religions non
chrétiennes, et Dignitatis humanae, qui traite de la liberté religieuse. Unitatis Redintegratio est
adopté et promulgué le 21 novembre 1964 (fin de la troisiéme session). 2137 Péres sont
favorables au texte lors du vote de promulgation contre 113¢. Joseph Ratzinger qualifie ce décret
de « révolutionnaire »*” par rapport aux déclarations du pontificat de Pie XII et parle également

du début d’une « ére nouvelle »*® pour les relations avec les chrétiens non-catholiques.

Le choix de traiter du département du Tarn est li¢ au fait de s’intéresser a la question
cecuménique. En effet, le poids historique du protestantisme et sa présence actuelle dans le Tarn
sont des ¢léments déterminants. La premiere diffusion des idées luthériennes remonte a 1527

vers Réalmont®’

. Cependant, ce n’est que vers 1555 que les premicres présences protestantes
sont attestées pour la région d’ Albi. A partir de 1561, Castres et Lavaur passent progressivement
au protestantisme. En 1562, les protestants s’emparent de Castres. Concernant le diocese d’ Albi
(un des trois anciens dioceses de I’actuel département du Tarn), le cardinal Strozzi, qui est
nomme¢ évéque d’Albi en 1561, réussit a faire face au protestantisme et permet un reflux de ce
dernier. En 1579, une chambre de I’Edit servant de cour d’appel dans laquelle la moitié¢ des

juges appartenait a la communauté protestante et I’autre moitié a la communauté catholique.

Elle est installée a Lisle-sur-Tarn puis transférée a Castres en 1595 jusqu’en 1670 ou elle est

3 Hilari Raguer « Physionomie initiale de 1’assemblée », in Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire
du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit. Voir également : Jean-Marie Mayeur, Charles Pietri, Luce Pietri, André
Vauchez et Marc Venard (dir.), Histoire du christianisme des origines a nos jours. Crises et Renouveau (1958 a
nos jours), Paris, Desclée, 2000, vol. 13, 794 p.

35 Les titres d’observateurs ou d’hdtes correspondent aux mémes droits et aux mémes obligations. C’est le systéme
de désignation qui change.

36 Christine Pedotti, La bataille du Vatican : 1959-1965, Paris, Plon, 2012, p.529

37 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit., p. 141

38 Ibid.

39 Olivier Cabayé, Guillaume Gras et Claude Cugnasse, Histoire du diocése et des paroisses du Tarn, des origines
a nos jours, Strasbourg, Ed. du Signe, 2012.

13



installée a Castelnaudary. Cette chambre mi-partie, composée a moiti¢ de protestants et de
catholiques, est instituée apres 1’édit de Beaulieu qui met fin a la cinquiéme guerre de religion.
L’Edit de Beaulieu crée huit chambres mi-parties mais leur nombre est réduit a trois (en plus
de la chambre de I’Edit a Paris) par I’Edit de Nantes, en 1598. Ces chambres étaient des cours
de justice chargées de régler les conflits entre protestants et catholiques. La présence protestante
dans le Tarn se concentre donc essentiellement dans le Sud du département et dans la montagne.
En 1966, le pere André Fabre note que la majeure partie des protestants tarnais (qu’il estime a
14 000-15 000 mais sans préciser comment il établit ce chiffre) appartient a 1’Eglise réformée
de France®. Durant les guerres de religion et a la suite de la révocation de I’Edit de Nantes, de
nombreuses exactions sont commises contre les lieux de culte notamment mais aussi contre des
personnes. En 1764, la famille Sirven, famille protestante, est
condamnée a mort pour le meurtre d’une de leurs filles. IIs ont
réussi a s’enfuir en Suisse auparavant et obtiennent leur
réhabilitation en 1771 avec I’aide de Voltaire. Les divergences
entre protestants et catholiques se sont longtemps exprimées
lors des ¢élections entre une bourgeoisie propriétaire
protestante, bourgeoisie libérale et les ouvriers catholiques qui
font des choix plus conservateurs. Notons la présence de
quelques orthodoxes dans le diocése d’Albi mais, faute de
documentations leur étant spécifique et du fait de la
centralisation du dialogue cecuménique entre catholiques et
protestants dans le Tarn, nous évoquerons rarement les
relations entre catholiques et orthodoxes. De plus, 1’épiscopat

41

de Mgr Mignot™ (figure 2), archevéque d’Albi, Castres et

Lavaur de 1899 a 1918, marque un renouvellement intellectuel

de la formation des prétres du diocese. Il estime que les prétres

Figure 2: Mgr Mignot (1899-1918). ADA.

doivent étre mieux formés, en faisant appel aux nouvelles . orannic tirée dOlivier Cabayé, Guillaume

connaissances et aux nouvelles méthodes, pour pouvoir faire Gras et Claude Cugnasse, Histoire du diocese et des
paroisses du Tarn, des origines a nos jours,

Strasbourg, Ed. du Signe, 2012, p. 76

face a I’évolution de la société. Mignot est proche des idées

40 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.11 : Sermons et conférences I, « Notes concernant le projet de Directoire
cecuménique » (27 avril 1966), fol. 1, notes manuscrites, datant du 27 avril 1966, qui semblent faire suite a une
demande d’avis sur un projet de Directoire (Ecuménique. Il s’agit probablement du directoire qui commence a étre
publié en 1967.

41 Olivier Cabayé, Guillaume Gras et Claude Cugnasse, Histoire du diocése et des paroisses du Tarn, des origines
a nos jours, Strasbourg, Ed. du Signe, 2012 et Dominique-Marie Dauzet et Frédéric Le Moigne (dir.), Frangoise
Khedine (secrétaire du dictionnaire), Dictionnaire des évéques de France au XX siécle, Paris, Cerf, 2010, 848 p.

14



—

modernistes mais échappe a toute condamnation. Il défend Alfred Loisy, figure du modernisme,
mais aussi le Sillon, mouvement social de laics chrétiens créé par Marc Sangnier. Mgr Mignot
tente d’obtenir de Rome une condamnation de I’ Action frangaise. L’épiscopat de cet évéque
marque certains prétres et ’ensemble du dioceése, méme si certains de ces successeurs
essayerent de réorienter le diocese vers des positions plus classiques. Il nous faut également
souligner la forte activité des mouvements de 1’ Action catholique dans le diocese, en particulier
les mouvements ouvriers et agricoles-ruraux. Mgr Moussaron (épiscopat a Albi : 1940-1956)
et Mgr Marques (né dans le Tarn, épiscopat a Albi : auxiliaire dés 1953 puis évéque titulaire de
1957 a 1961) soutiennent les activités de ces mouvements. Nous avons centré cette
contextualisation sur la partie catholique car c’est ce pan de I’cecuménisme que nous traiterons
dans nos travaux. Enfin, notons que la carte de la pratique religieuse rurale du chanoine Fernand
Boulard et Jean Rémy (Figure 3) laisse apparaitre deux réalités de la pratique religieuse au
milieu du XX°™ siécle. Dans le Nord-Ouest du Tarn, la pratique religieuse semble minoritaire

alors que le Sud et I’Est, zones rurales et ouvriéres (textile, cuir, mégisserie) restent attachés a

et Jean Rémy, Pratique

mettre en évidence le Tarn.

| Fegioes ¢ pratique
f - mpentare

} ] Bigions & munorite

Pr—

Légende

3 Regrons Ce pratique
®angetping

Cetachee do catholicisme

1.

[r——

15

Figure 3 : La pratique religieuse dans la

France rurale (d'aprés Fernand Boulard

urbaine et régions culturelles, Paris,
Editions Ouvri¢re, 1968). Carte et
légende reprise de Jean-Marie Mayeur,
Charles Pietri, André Vauchez et Marc
Venard (dir.), Histoire
christianisme : des origines a nos jours.
Guerres mondiales et totalitarismes
(1914-1958), Paris, Desclée/Fayard,

1990. Nous nous sommes permis de



la pratique religieuse.

Tout cela explique pourquoi nous avons choisi de travailler sur la réception et
I’application du concile Vatican II dans le Tarn en matiére d’cecuménisme. Cependant, il nous
faut évoquer une notion problématique, celle de la réception. La notion de réception est au
centre de la question de I’herméneutique et de 1’historiographie sur laquelle nous reviendrons
plus loin. Yves Congar la définit comme : « le processus par lequel un corps ecclésial fait sienne
en vérité une détermination qu’il ne s’est pas donnée a lui-méme, en reconnaissant, dans la
mesure promulguée une régle qui convient a sa vie. [...] La réception comporte un apport propre
de consentement, éventuellement de jugement, ou s’exprime la vie du corps qui exerce des
ressources spirituelles originales »**. Congar propose une vision quelque peu autonome de la
réception. C’est pourquoi, par réception nous entendons uniquement I’accueil et la réaction par

rapport au concile de son annonce a la publication des textes.

Ainsi pouvons-nous nous demander quelle a été la réception du concile Vatican II dans
le Tarn concernant I’cecuménisme. Cela inclut le point de vue catholique mais aussi le point de
vue protestant. Cette réception s’est-elle traduite par une application correspondant aux textes
conciliaires ou y a-t-il eu des libertés prises par rapport a ces documents ? Cet angle d’étude
nous préserve de la question théologique de I’herméneutique tout en étudiant I’importance du
concile Vatican Il pour I’cecuménisme tarnais, territoire ou les relations catholiques-protestants
n’ont pas toujours été faciles. Si nous évitons la question de I’herméneutique a ce stade, ce n’est
pas pour se soustraire a cette réflexion mais c’est pour I’éclairer sous un autre jour. Ces
premidres questions en ameénent une autre, tout aussi importante : 1’application du concile
Vatican II a-t-elle fait évoluer la pratique et/ou la conscience cecuménique dans ce

département ?

A ce stade, nous ne cherchons pas a savoir si I’application tarnaise du concile Vatican II
s’est contentée d’appliquer strictement les documents conciliaires ou si elle les a interprétés et
adaptés de maniere significative. Notre étude se penche encore moins sur la question de savoir

quelle doit étre I’application de ce concile. Mais nous pouvons nous demander quelle était la

42 Yves Congar, « La réception comme réalité ecclésiologique », Eglise et papauté, Regards historiques, Paris,
Cerf, 1994, p. 230 cité dans Bernard Sesboiié et Christoph Theobald, La Parole du salut : [XVIIIe-XXe siecle] la
doctrine de la Parole de Dieu ; la justification et le discours de la foi ; la révélation et ’acte de foi ; la Tradition,
I’Ecriture et le magistére [En ligne], Paris, Desclée, coll. « Histoire des dogmes », n° 4, 1996, p. 607 disponible
sur :

https://books.google.fr/books?id=U6]NAgAAQBAJ&Ipg=PA607 &ots=b3rITC2045&dg=congar%20d%C3%A

9finition%20de%201a%20r%C3%A9ception%201972&hl=fr&pg=PA 1#v=0onepage&g=congar%20d%C3%A91i
nition%20de%2012%201%C3%A9ception%201972 &f=false [consulté le 30 mai 2017]

16



pratique et la pensée cecuménique dans le diocése d’Albi avant le concile. De méme, nous
pouvons nous interroger sur ce qu’a été la réaction par rapport au concile du point de vue

cecuménique dans le diocese d’Albi.

A cet effet, cette année, nous centrerons notre étude de cas sur le peére André Fabre,
cecuméniste tarnais. Dans un premier temps, nous étudierons la relation de ce dernier avec
I’cecuménisme en France a travers son parcours, ses relations et sa maniere de concevoir
I’cecuménisme. Puis nous verrons si son action cecuménique est une action isolée ou non et si
le diocése en tant qu’institution porte lui aussi ce souci cecuménique. Ceci nous permettra déja
d’avoir un apercu de ce qui se faisait en mati¢re d’cecuménisme dans le Tarn avant le concile
Vatican II. Enfin nous nous intéresserons au role cecuménique du concile Vatican II dans le
diocése d’Albi du point de vue catholique, aussi bien dans Dl’intérét porté aux travaux

conciliaires que dans les réactions des cecuménistes vis-a-vis de ces travaux.

17



Historiographie et herméneutique

Avant d’entrer dans notre sujet d’étude, il est nécessaire de revenir sur ce que les
historiens ont fait et font en mati¢re d’histoire religieuse car I’cecuménisme est, par essence, un
objet religieux. De méme, il nous faut revenir sur I’intense production littéraire qui prend
comme objet Vatican II et les enjeux que comporte une telle littérature. Enfin, nous nous

attarderons sur les choix historiographiques de notre étude historique.

I - Histoire religieuse de la France contemporaine

Depuis la fin du XIX®™ siécle, I’histoire religieuse, grice a la sociologie et a
I’anthropologie!, s’est détachée d’une approche controversiste née a la suite de la Réforme, au
XVI®™ sigcle, qui cherchait a légitimer sa position confessionnelle. Ainsi sont publiées des
études de sociologie historique et d’histoire sociale du religieux comme L'Ethique protestante
et l'esprit du capitalisme (1904-1905) de Max Weber. Dans les années 1960, il y avait une
répartition des champs d’études en mati¢re d’histoire religieuse. L’histoire des institutions, de
la théologie, de la spiritualité, de la liturgie, du canon, ... était laissée aux ecclésiastiques. Alors
que les historiens universitaires s’ intéressaient plutdt a la pratique religieuse des masses (surtout
a la suite de Mai 1968), en la traduisant souvent par une démarche quantitative?. On trouve cette
derniére approche dans la theése de Michel Vovelle par exemple: Pieté baroque et
déchristianisation en Provence au XVIII®™ siécle. Les attitudes devant la mort d'apres les
clauses de testaments® (titre de publication de sa thése soutenue en 1971). Ainsi il y a un intérét
tout particulier pour la piété populaire avec 1’étude des ex-votos* ou des retables’ par exemple.

La these de Michel Vovelle témoigne également d’un intérét nouveau pour le phénomene de

déchristianisation et les études a ce sujet se multiplient’. Les premiéres études diocésaines font

! Jérémie Foa, « Histoire du religieux » in Christian Delacroix, Frangois Dosse, Patrick Garcia et Nicolas
Offenstadt (dir.), Historiographies : concepts et débats, Paris, Gallimard, coll. « Folio histoire », n° 179, 2010,
vol. 1, p. 268-281

2 Michel Vovelle défend la méthode quantitative dans : Idéologies et mentalités, Ed. revue et augmentée., Paris,
Gallimard [ Frangois Maspero], coll. « Folio histoire », n° 48, 1992 [1%* édition : 1982], 358 p.

3 Michel Vovelle, Piété baroque et déchristianisation en Provence au XVIIIéme siécle. Les attitudes devant la
mort d'apreés les clauses de testaments, Paris, Seuil, 1973

4 Bernard Cousin, Le Miracle et le quotidien : les ex-voto provengaux, images d 'une société, Aix-en-Provence,
Sociétés, mentalités, cultures, 1983

5> Victor-Lucien Tapié, Jean-Paul Le Flem et Annik Pardailhé-Galabrun, Retables baroques de Bretagne et
spiritualité du XVIle siécle: étude sémiographique et religieuse, Paris, Presses universitaires de France, 1972,
319 p. et Michel et Gaby Vovelle, Vision de la mort et de l'au-dela en Provence du XV®"¢ au XIX®" siécle d'aprés
les autels des ames du purgatoire, Paris, A. Colin, 1970

¢ Pour le Tarn, nous pouvons citer : Jean Faury, Cléricalisme et anticléricalisme dans le Tarn, 1848-1900,
Toulouse, Assoc. des PU de Toulouse Le Mirail, 1980

18



leur apparition dans les années 1970. Retenons, pour la période contemporaine, celles de Gérard
Cholvy, en 1973, Religion et société au XIX°™ siecle : le diocése de Montpellier et de Yves-
Marie Hilaire, La vie religieuse des populations du diocése d'Arras’, mais le mouvement
s’essouffle dans les années 1980 a I’exception de certaines études sur des sujets bien précis®.
Des synthéses pluriconfessionnelles commencent a étre publiées, suivant les nouvelles
perspectives proposées par le groupe d’historiens de la Bussiere, comme 1’ Histoire religieuse

de la France contemporaine de Gérard Cholvy et Yves-Marie Hilaire’.

Les décennies 1970 et 1980 marquent un renouvellement des perspectives de I’histoire
religieuse. La séparation de 1’é¢tude de I’histoire religieuse entre ecclésiastiques et universitaires
prend fin a partir des années 1980 pour la France alors que certains pays ont conservé la relation
particuliére entre ecclésiastique et histoire religieuse comme I’Espagne!®. Toute une génération
d’historiens frangais s’intéresse non plus uniquement a la pratique populaire mais a 1’histoire
de la liturgie, du droit ecclésiastique, de la théologie, ... On peut penser a Etienne Fouilloux
qui a fait sa thése sur une I’histoire de I’cecuménisme : Catholicisme et cecuménisme en Europe
francophone au XX siécle'!, publiée sous le titre des Catholiques et l'unité chrétienne : du

12

XIX" au XX siecle : itinéraires européens d'expression frangaise ~. Fouilloux se lance

ensuite dans «une histoire non théologique de la théologie frangaise » !*

et de la pensée
catholique frangaise, rejoignant par-la I’histoire des intellectuels, I’histoire des idées et abordant
donc certains domaines qui se réclament de 1’histoire culturelle. En s’intéressant a 1’histoire
religieuse du XX°™ siécle, Etienne Fouilloux fait partie des premiers historiens a se lancer dans
une telle étude de cette période et il est I’un des premiers a s’intéresser a I’cecuménisme dans

I’Eglise catholique'*. Emile Poulat a, pour sa part, ouvert la voie de 1’étude de la crise

7 Yves-Marie Hilaire, Une chrétienté au XIXe siécle La vie religieuse des populations du diocése d’Arras (1840-
1914), Lille, PU Lille I11,1977, 2 vol.

8 Jacques-Olivier Boudon, « L'histoire religieuse en France depuis le milieu des années 1970 », Histoire, économie
& sociéeté [En ligne], 2012/2 (31e année), p. 71-86. DOI : 10.3917/hes.122.0071, disponible sur : https://www-
cairn-info.nomade.univ-tlse2.fr/revue-histoire-economie-et-societe-2012-2-page-71.htm [consulté le 27 mai
2017]

 Gérard Cholvy et Yves-Marie Hilaire, Histoire religieuse de la France contemporaine, Toulouse, Privat,
coll. « Bibliothéque historique Privat », 1985-1988, 3 vol.

19 Jacques-Olivier Boudon, « L'histoire religieuse en France depuis le milieu des années 1970 », Histoire, économie
& société, op. cit.

11 Etienne Fouilloux, Catholicisme et eecuménisme en Europe francophone au XX siécle, Thése de doctorat
d'histoire, Université Paris X, 1980.

12 Etienne Fouilloux, Les Catholiques et ['unité chrétienne : du XIX*" au XX®"¢ siécle : itinéraires européens
d’expression frangaise, Paris, Le Centurion, 1982, 1007 p.

13 Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique frangaise entre modernisme et Vatican
11 (1914-1962), op. cit., p.14

14 Etienne Fouilloux, Au ceeur du XX siécle religieux, op. cit., p.47

19



moderniste'>. Des biographies réapparaissent sur 1’épiscopat par exemple'® et I’histoire du
clergé n’a pas disparu mais fait I’objet d’études d’histoire sociale et culturelle!”. Ces années
1970-1980 marquent aussi la renaissance d’une histoire religieuse et politique, parfois liée a
I’histoire des idées. C’est notamment par le biais de la biographie comme le réclamait Philippe
Levillain'®, que les historiens s’intéressent a la relation entre religieux et politique. Le choix est
fait d’étudier des clercs ou des croyants engagés politiquement, socialement ou
philosophiquement ainsi que leurs réseaux parfois!®. C’est aussi par des études plus larges et
plus globales que cette relation est étudiée®’. Cet intérét pour la relation entre religieux et
politique se retrouve aussi dans I’histoire des partis politiques®!. Dans le méme temps, s’est
aussi développée une histoire de la laicité, dont Jean Baubérot?? est I’'une des grandes figures

123 3 la suite de ses

mais on peut aussi aisément penser aux travaux récents de Patrick Cabane
recherches sur le protestantisme cévenole. Des études sur les mouvements et associations
confessionnels de laics, comme la Jeunesse Ouvrieére Chrétienne®*, naissent dés les années
1970, alors que le concile Vatican II a attiré I’attention sur la vie des laics, et manifestent aussi
ce souci de comprendre comment ces mouvements ont préparé des générations (de chrétiens en

’occurrence) a agir dans la société et en politique?’.

15 Emile Poulat, Histoire, dogme et critique de la crise moderniste, Casterman, 1962, 696 p.

16 Louis-Pierre Sardella, Mgr Eudoxe Irénée Mignot (1842-1918) : un évéque francais au temps du modernisme,
Paris, Ed. du Cerf, coll. « Histoire religicuse de la France », n°25, 2004, 743 p. Publication issue de la thése de
Louis-Pierre Sardella dirigée par Etienne Fouilloux

17 Jacques-Olivier Boudon, L'épiscopat francais a l'époque concordataire (1802-1905). Origine, formation,
nomination, préface de Jean-Marie Mayeur, Paris, Cerf, 1996, I11-589 p.

18 Philippe Levillain, « La biographie », in René Rémond (dir.), Pour une histoire politique, Paris, Seuil, 1988,

p. 121-159.

19 Claude Bressolette, L’Abbé Maret. Le combat d’un théologien pour une démocratie chrétienne 1830-1851,
Paris, Beauchesne, 1977, 563 p. ; Gérard Cholvy, Frédéric Ozanam 1813-1853. L’engagement d’un intellectuel
catholique au XIX?"¢ siécle, Fayard, 2003, 780 p. Plus récemment : Patrick Cabanel, Ferdinand Buisson. Pére de
I’école laique, Genéve, Labor et Fides, 2016, 548 p.

20 Denis Pelletier et Jean-Louis Schlegel (dir.), 4 la gauche du Christ : Les chrétiens de gauche en France de 1945
a nos jours, Paris, op. cit. ; Patrick Cabanel, Les Protestants et la République de 1870 a nos jours, Bruxelles,
Editions Complexe, 2000, coll. « Les Dieux dans la Cité », 271 p.; Philippe Nélidoff et Olivier Devaux,
Christianisme et politique dans le Tarn sous la Troisieme République, Toulouse, Presses de 1’Université des
sciences sociales de Toulouse, 2000.

2l Jean-Claude Delbreil, Centrisme et démocratie chrétienne en France. Le parti démocrate populaire des origines
au MRP, 1919-1944, Paris, Publications de la Sorbonne, 1990, 481 p. ;

22 Jean Baubérot, La Morale laique contre I’ordre moral, Seuil, avril 1997, 362 p.

23 Patrick Cabanel, Les Protestants et la République de 1870 & nos jours, Bruxelles, Editions Complexe, 2000,
coll. « Les Dieux dans la Cité », 271 p.

24 Joseph Debés et Emile Poulat, L ‘appel de la JOC: 1926-1928, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Cerf Histoire », 1986,
292 p.

25 Alain-René Michel, Catholiques en démocratie, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Cerf Histoire », 2006, 733 p. ; Alain-
René Michel, La JEC (Jeunesse étudiante chrétienne) face au nazisme et a Vichy (1938-1944), Villeneuve-d’ Ascq,
Presses universitaires de Lille, 1988, 311 p. ; Brigitte Waché (dir.), Militants catholiques de I'Ouest. De l'action
religieuse aux nouveaux militantismes, XIX"-XX°" siécles, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2004, 250
p. ou encore Denis Pelletier et Jean-Louis Schlegel (dir.), 4 la gauche du Christ : Les chrétiens de gauche en

20



Plus récemment, I’histoire religieuse s’intéressait a la place du religieux dans I’histoire
des guerres et des conflits, champs que I’histoire religieuse investit plus particulierement depuis
les années 1990%°. En méme temps que se développe I’histoire du genre, I’histoire religieuse
porte un regard attentif & ce domaine?®’. Il en va de méme pour I’histoire de la sexualité®®.
L’histoire religieuse francaise s’intéresse aussi a la dimension internationale avec la question
des missions®, par exemple comme 1’évoquent les différents ouvrages de Claude
Prudhomme?®. L’histoire des relations internationales permet depuis plusieurs décennies
d’aborder la question des relations avec le Saint-Siége et de 1’histoire politique pontificale®'. A
travers I’ensemble de ces champs historiques, 1’histoire religieuse peut alors participer a
I’histoire globale comme I’entend Etienne Fouilloux* grace a une interdisciplinarité (théologie,
histoire de Iart, histoire politique, sociologie®, ...). Cependant, on constate toujours une forme
de séparation confessionnelle de 1’histoire religieuse. Rares sont les travaux multireligieux.
Jacques-Olivier Boudon justifie ce phénomeéne par le fait que «les problématiques [sont]

différentes dés lors que 1’on envisage des minorités religieuses, historiquement dominées par

France de 1945 a nos jours, Paris, op. cit. dont la volonté affichée est 1’étude de la relation entre le religieux et le
politique.

26 Renée Bédarida, Les armes de [’esprit. « Témoignage chrétien » (1941-1944), Paris, Ed. ouvriéres, 1977,
378 p. ; Francois Bédarida et Etienne Fouilloux, La Guerre d’Algérie et les chrétiens : [table ronde, Paris, 17
décembre 1987], Paris, Institut d’histoire du temps présent, coll. « Cahiers de I’Institut d’histoire du temps
présent », n° 9, 1988 ; Anette Becker, La Guerre et la foi. De la mort a la mémoire, 1914-1930, Paris, A. Colin,
1994 ; Xavier Boniface, L ’Aumonerie militaire frangaise 1914-1962, Paris, Cerf, 2001, 526 p ; Sabine Rousseau,
«Des chrétiens frangais face a la guerre du Vietnam (1966) », Vingtieme Siecle, Revue d’Histoire, juillet-septembre
1995, p.176-190.

27 Signalons I’'une des premiéres études sur ce sujet: Claude Langlois, Le catholicisme au féminin : les
congrégations francaises a supérieure générale au XIX?" siécle, Paris, Ed. du Cerf, 1984, 1984, 776 p.

28 Claude Langlois, Le Crime d’Onan. Le discours catholique sur la limitation des naissances,

1816-1930, Paris, Les Belles lettres, 2005, 502 p.

2 Jérome Bocquet, Missionnaires francais en terre d’Islam : Damas 1860-1914, Paris, Les Indes savantes, 2005,
351 p. ; Tangi Cavalin et Nathalie Viet-Depaule, Une histoire de la Mission de France : la riposte missionnaire,
1941-2002, Paris, Ed. Karthala, coll. « Signes des Temps », 2007, 546 p.

30 Pour n’en prendre qu’un : Claude Prudhomme, Missions chrétiennes et colonisation XVIe-XXe siécles, Paris,
Ed. du Cerf, 2004, 172 p.

31 Philippe Boutry, Souverain et pontife. Recherches prosopographiques sur la Curie romaine a 1’dge de la
Restauration, 1814-1846, Rome, Ecole Frangaise de Rome, 2002, XVIII-785 p. ; Laura Pettinaroli, La politique
russe du Saint-Siége (1905-1939), Rome, Publications de I’Ecole francaise de Rome, coll. « Bibliothéque des
Ecoles frangaises d’Athénes et de Rome », 2016 ; Le gouvernement pontifical sous Pie XI. Pratiques romaines et
gestion de ['universel, études réunies par Laura Pettinaroli, Rome, Ecole Francaise de Rome, 2013, 847 p. et
Frangois Jankowiak, L évolution des structures de la Curie romaine de ’avéenement de Pie IX a la fin du pontificat
de Pie X : du gouvernement de I’Eglise et de ses états a celui de Eglise universelle, 1846-1914, Thése de doctorat
de droit dirigée par Michéle Basdevant-Gaudemet et Francesco Margiotta-Broglio, Université Paris-Sud, 2002,
1045 p.

32 Etienne Fouilloux, Au ceeur du XX°" siécle religieux, op. cit., p.17

33 Soulignons I’apport des travaux de Gabriel Le Bras, Introduction a l'histoire de la pratique religieuse en France,
Paris, Presses Universitaires de France, 1942 et 1945, 2 vol. et du chanoine Fernand Boulard, Matériaux pour
I'histoire religieuse du peuple francais, XIX-XXe siécles, Paris, Presses de la Fondation nationale des sciences
politiques, Ed. de ’EHESS, Ed. du CNRS, 1982, 1987, 1992, 3 vol.

21



’Eglise catholique et donc attachées a leur identité »**. L’histoire du protestantisme est
certainement la minorité la mieux organisée avec des revues (Société d’histoire du
protestantisme frangais) et des centres d’études. Elle a un développement similaire a I’histoire
du catholicisme. L’histoire du judaisme s’est aussi développée et passe d’une histoire de
I’émancipation, a une histoire sociale sensible a la pluralité du judaisme. L histoire de I’islam
est plus récente et plus marginale. La plupart des études historiques liées a I’islam traitent des
relations entre cette religion et la République. Cependant, d’une fagon générale la place de

I’histoire religieuse tend a s’affaiblir dans les recherches d’histoire contemporaine.

Rares sont les études francaises centrées sur I’cecuménisme. Ainsi en choisissant de
traiter de I’cecuménisme, notre étude ne s’inscrit pas particulicrement dans ces nouveaux
champs de I’histoire religieuse. Au contraire, nous nous placons dans une démarche ouverte
dans les années 1980, une histoire des idées, une histoire des pratiques cecuméniques, en somme
ce que l’on pourrait appeler, au niveau qui est le notre, une « histoire culturelle de

I’cecuménisme » (histoire culturelle qui se développe elle aussi dans les années 1980).

11 — Vatican II : théologie et histoire

> Une littérature abondante :

Traiter du concile Vatican II n’est pas non plus une entreprise trés originale tant la
littérature est abondante. Dés la période conciliaire, les publications débutent. Les periti, les
experts privés des Péres, les Péres conciliaires eux-mémes et les correspondants pour la presse
publient les premiers ouvrages sur le sujet. Par exemple, Yves Congar (expert a la commission
théologique préparatoire) publie 4 volumes du concile au jour le jour’ entre 1963 et 1966.
René Laurentin (expert a la commission théologique préparatoire) écrit sur Vatican II avant
méme le début du concile®®. Joseph Ratzinger, expert privé du cardinal Frings puis expert
officiel, publie entre 1963 et 1966 quatre ouvrages sur le concile a la suite de chaque session.

Il y rapporte les principales discussions et propose son propre éclairage théologique®”. Dans le

34 Jacques-Olivier Boudon, « L'histoire religieuse en France depuis le milieu des années 1970 », Histoire, économie
& société, op. cit., p.85

35 Yves Congar, Le concile au jour le jour : Vatican II, Paris, Ed. Cerfet Plon, 1963-1966,4 vol.

36 René Laurentin, L enjeu du Concile, Paris, Editions du Seuil, 1962-1965, 4 vol. puis Bilan du Concile Vatican
11 : histoire, textes, commentaires, Paris, Editions du Seuil, 1967, 316 p.

37 Joseph Ratzinger, Die Erste Sitzungsperiode des Zweiten vatikanischen Konzils. Ein Riickblick, Koln,
Allemagne, Bachem, 1963, 63 p. ; Das Konzil auf dem Weg. Riickblick auf die zweite Sitzungsperiode des Zweiten
vatikanischen Konzils, Koln, Allemagne, Bachem, 1964, 81 p.; Ergebnisse und Probleme der dritten

22



méme sens, Mgr Gabriel-Marie Garrone publie également deux ouvrages®®. A ce type de
publications, il faut ajouter les lettres pastorales des Péres conciliaires a leurs diocésains et
méme au-dela®® dans lesquels ils témoignent de leur expérience, des discussions qui ont été
engagées et de leur vision. On est donc face a des témoignages et a des explications théologiques
d’experts théologiques et de Peres conciliaires. Les observateurs extérieurs publient eux aussi,
au fil du concile, leur témoignage de cette expérience. Antoine Wenger, clerc et rédacteur en
chef de La Croix, qui a pu assister aux séances conciliaires, publie des Chronigues *° a chaque
session. De méme, Martin Descalzo, clerc et journaliste espagnol, publie des comptes-rendus
aprés chaque session*!. Enfin, il nous faut aussi souligner les journaux privés des experts, des
Péres et des observateurs en tout genre. Ces journaux ne sont le plus souvent publiés que bien
plus tard. L’un des plus connus, en France, est trés probablement celui d’Yves Congar publié
en 2002*. Mais on peut aussi penser a Marie-Dominique Chenu*’, expert privé de Mgr Rolland,
son ancien éléve devenu évéque d’Antsirabé (Madagascar), ou a Mgr Gérard Philips*, periti,
ou encore Johannes Willebrands*’, secrétaire du Secrétariat pour la promotion de l'unité des
chrétiens. Parmi les Péres on peut citer : Julius Dépfner*®, Archevéque de Munich ; Néophytos
Edelby*’, évéque auxiliaire du Patriarcat Melkite d'Antioche. Notons que les journaux publiés
¢manent le plus souvent de personnes appartenant a ce que 1’on pourrait appeler le « courant
réformiste (tempéré) »*® au concile Vatican II. Les ouvrages proposant un commentaire

théologique des textes conciliaires apparaissent deés la fin du concile, voire avant, pour le

Konzilsperiode, Koln, Allemagne, Bachem, 1965, 90 p.; Die Letzte Sitzungsperiode des Konzils, Koln,
Allemagne, Bachem, 1966, 82 p.

38 Gabriel-Marie Garrone, Concile oecuménique Vatican II. Documents conciliaires, Paris, Ed. du Centurion, 1965
; Gabriel-Marie Garrone, Le Concile : orientations, Paris, Ed. ouvriéres, coll. « Concile et Masses », 1966, 199 p.
3 Giacomo Lercaro, Lettere dal Concilio: 1962-1965, Bologna, Italie, Dehoniane, 1980, 431 p.

40 Antoine Wenger, Vatican I1, Paris, Ed. du Centurion, coll. « L'Eglise en son temps », 1963-1966, 4 vol.

41 José Luis Martin Descalzo, Un periodista en el Concilio, Madrid, Espagne, Propaganda popular catdlica, coll.
« Cosas de Dios », 1963-1965, 4 vol.

4 Yves Congar, Mon journal du concile, présenté et annoté par Eric Mahieu, avant-propos de Dominique Congar
; préface de Bernard Dupuy, o.p, Paris, Ed. du Cerf, 2002, 2 vol.,

43 Marie-Dominique Chenu, Notes quotidiennes au Concile : journal de Vatican II, 1962-1963, édité par Alberto
Melloni, Paris, Ed. du Cerf, 1995, 152 p.

4 Gérard Philips, Carnets conciliaires de Mgr Gérard Philips, secrétaire adjoint de la Commission doctrinale,
introduction de Leo Declerk, traduit par Karim, Leuven, Belgique, Katholieke Universiteit Leuven, Faculteit der
Godgeleerdheid, Maurits Sabbebibliotheek, Peeters, 2006, xxvii+180 p.

45 Johannes Willebrands et Thomas Stransky, Les agendas conciliaires de Mgr J. Willebrands secretaire du
secretariat pour ['unité des chrétiens, préfacé par Thomas Stransky et traduit par Leo Declerck, Leuven, Belgique,
Maurits Sabbebibliotheek, Faculteit Godgeleerdheid, Peeters, 2009, XL+284 p.

46 Julius Dopfner, Konzilstagebiicher, Briefe und Notizen zum Zweiten Vatikanischen Konzil, édité par Guido
Teffler, Regensburg, 2006

47 Néophytos Edelby, Souvenirs du Concile Vatican II (11 octobre 1962 - 8 décembre 1965), traduit par Nagi
Edelby, Raboueh, Liban, Patriarcat Grec Melkite Catholique, 2003, 396 p.

4 Courant de pensée non-nécessairement structurée, hétérogéne et fluctuant. Etienne Fouilloux parle d’un
« réformisme tempéré » dans : Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique frangaise
entre modernisme et Vatican Il 1914-1962, op. cit., p. 11

23



commentaire de Lorenz Jaeger sur Unitatis Redintegratio”. La collection « Unam Sanctam »
(Editions du Cerf), dirigée par Yves Congar, propose des ouvrages sur presque chaque
document conciliaire®. Certains ouvrages ne se content pas de commenter un des textes
conciliaires, mais ils reviennent aussi sur le parcours et 1’évolution du texte au fil du concile.

Des ouvrages proposent également une traduction des textes conciliaires.

Il faut attendre le début des années 1980, et la célébration des 20 ans du concile Vatican
I, pour voir apparaitre les premicres études sur I’application de ce concile proprement dit et
sur le concile en dehors du seul aspect de la liturgie. En ce sens, la publication, en 1975, de la
thése de Philippe Levillain sur La mécanique politique de Vatican II °! apparait comme une
ouvrage pionnier, ne serait-ce que pour l’historiographie francaise. En 1980, I’Institut des

sciences religieuses de Bologne organise un colloque international sur Vatican 1132

. Un colloque
du méme type est organisé en 1986°* par I’Ecole frangaise de Rome avec I’aide de I'Université
de Lille III, de I’Institut pour les sciences religicuses de Bologne et le Département d’étude
historique sur le Moyen Age et la période contemporaine de I’Université de Rome-La Sapienza.
Le synode extraordinaire réuni par Jean-Paul II en 1985, ayant pour théme le vingtiéme
anniversaire du concile, revient sur I’application du concile et les problémes qui en ont résulté>*.
Dans ce méme esprit, soulignons les 3 volumes de Vatican I1. Bilan et perspectives. Vingt-cing
ans apres (1962-1987) dirigés par René Latourelle 7. Ce synode s’inscrit donc pleinement dans
cette phase de réflexion sur le concile et son application. Cette période marque le début d’une
rétrospective. En effet, jusque-1a il n’y avait pas d’étude historique spécifique a ce concile ; au
mieux elle était intégrée dans une histoire des conciles®®. Ainsi les études sur la réception et

’application du concile se développent®’. Les décennies 1990-2000 semblent marquer une

accélération des publications historiques sur le concile Vatican II et la question de son

4 Lorenz Jaeger, Das Konzilsdekret iiber den Okumenismus: Sein Werden, sein Inhalt und seine Bedeutung,
Paderborn, Allemagne, Verl. Bonifacius-Druckerei, 1965, 173 p. Version francophone : Lorenz Jaeger, Le décret
de Vatican I sur l’cecuménisme : son origine, son contenu et sa signification, traduit par Edouard Laviolette, Paris,
Casterman, coll. « Eglise vivante », 1965, 196 p.

30 Editions du Cerf, collection « Unam Sanctam — série Vatican II », n° 51 & 77, 1966-1970

3! Philippe Levillain, La mécanique politique de Vatican II : la majorité et 'unanimité dans un concile, préfacé
par René Rémond, Paris, Beauchesne, coll. « Théologie historique », n° 36, 1975.

52 Giuseppe Alberigo (éd.), Les Eglises aprés Vatican II : dynamisme et prospective, actes du Colloque
international de Bologne, 1980, [organisé par I’Institut des sciences religieuses de Bologne], Paris, Beauchesne,
coll. « Théologie historique », n° 61, 1981, 360 p.

53 Ecole frangaise de Rome (éd.), Le deuxieme Concile du Vatican : 1959-1965, actes du colloqgue Rome 28-30
mai 1986, Rome, Ecole francaise de Rome, coll. « Collection de I’Ecole francaise de Rome », n° 113, 1989.

34 Jacques Potin, Vingt ans aprés Vatican II, Paris, Centurion, coll. « Documents d’Eglise », 1986, 250 p.

35 René Latourelle (dir.), Vatican II : bilan et perspectives vingt-cing aprés (1962-1987), Montréal Paris, Bellarmin
Ed. du Cerf, coll. « Recherches », n° 15-17, 1988, 3 vol.

% Frangois Dvornik, Histoire des conciles : de Nicée a Vatican II, Paris, Seuil, 1966, 181 p.

57 Giuseppe Alberigo et Jean-Pierre Jossua (éd.), La réception de Vatican II, Paris, Ed. du Cerf, 1985, 465 p.

24



interprétation, question qui commencait déja a poindre dans les années 1980°%. L’étude
historique la plus importante, de par son ampleur et par ses apports historiques, est
indéniablement 1’ Histoire du concile Vatican 1I, 1959-1965°, dirigée par Giuseppe Alberigo.
Alberigo s’est entouré d’une équipe d’une cinquantaine de chercheurs internationaux. Les
différents tomes font appel a de nombreuses sources inédites. L’équipe d’Alberigo (composée
de nombreux membres de I’Institut pour les sciences religieuses de Bologne) cherche a
reconstituer les débats conciliaires mais aussi tout ce qui entoure le concile. C’est notamment
flagrant dans le deuxiéme tome qui aborde la premiére session et la premiére intersession. Face
a cette Histoire du concile Vatican Il qui propose une herméneutique de la « rupture », se
développe une vision herméneutique de la « continuité » ou de la « réforme » avec I’ouvrage
de Marchetto en particulier®®. Des monographies bien plus synthétiques que celle d’Alberigo
sont également publiées comme celle de John O’Malley®' ou celle de Daniel Moulinet®.
Certains historiens s’intéressent plus particuliérement aux participants®® ou a une partie du
concile Vatican I1%*. Dans le méme temps, les publications sur la question de I’herméneutique
du concile Vatican II, question alimentée par Benoit XVI, se sont multipliées®. Elles sont le
plus souvent I’ceuvre de théologiens. Un certain nombre de ces ouvrages font appel a 1’histoire

pour souligner la particularité du concile Vatican II, c¢’est le cas de La réception du concile

38 Gilles Routhier, « L'Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d'un débat », Recherches de
Science Religieuse [En ligne], 2012/1 (tome 100), p. 45-63, disponible sur : http:/www.cairn.info/revue-
recherches-de-science-religieuse-2012-1-page-45.htm [consulté le 07 juin 2017]

% Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir.), Histoire du concile Vatican II, 1959-1965, Paris, Louvain, Les
Editions du Cerf et Peeters, 1997-2005, 5 vol.

60 Agostino Marchetto, Il concilio ecumenico Vaticano II: contrappunto per la sua storia, Citta del Vaticano,
Libreria editrice Vaticano, 2005, 406 p. Version francaise : Agostino Marchetto, Le Concile oecumenique Vatican
11 : contrepoint pour son histoire, s.1., Ed. du Jubil¢, 2011, 209 p.

6! John W. O’Malley, What happened at Vatican II, Cambridge, Etats-Unis d’ Amérique, Belknap Press of Harvard
University Press, 2008, XI+380 p. Version frangaise : John O’Malley, L événement Vatican II, traduit par Marie-
Raphaé€l De Hemptinne, Isabelle Hoorickx-Raucq et Simon Decloux, Bruxelles, Lessius, coll. « La part-Dieu »,
n° 18,2011, 446 p. ou celle de Philippe Chenaux, Le temps de Vatican Il : une introduction a I’histoire du Concile,
Paris, Desclée de Brouwer, 2012, 227 p.

62 Daniel Moulinet, Le concile Vatican II, Paris, Ed. de I’ Atelier, coll. « Tout simplement », n° 34, 2002, 192 p.
83 Jan Grootaers, Actes et acteurs a Vatican II, Leuven, Belgique, University press, 1998, XXIV-602 p.

64 Mathijs Lamberigts, Claude Soetens et Jan Grootaers (éds.), Les Commissions conciliaires a Vatican II, Leuven,
Pays-Bas, Bibliotheek van de Faculteit Godgeleerdheid, 1996, IX-370 p. ; Philippe Roy, Le Coetus internationalis
Patrum, un groupe d’opposants au sein du Concile Vatican II, Thése de doctorat d’histoire dirigée par Gilles
Routhier et Jean-Dominique Durand, Université Jean Moulin, Lyon, 2011, 2331 p. ; Fouilloux Etienne, « Le
Concile Vatican II dans la Revue des Sciences philosophiques et théologiques », Revue des sciences
philosophiques et théologiques [En ligne], 2008/3 (tome 92), p. 677-690. DOI : 10.3917/rspt.923.0677, disponible
sur : http://www.cairn.info/revue-des-sciences-philosophiques-et-theologiques-2008-3-page-677.htm [consulté le
12 avril 2017]

65 Alberto Melloni et Christoph Theobald (eds.), Vatican II, un avenir oublié, Paris, Bayard, coll. « Concilium »,
2005, 313 p. ; Gilles Routhier et Guy Jobin, L ‘autorité et les autorités : I’herméneutique théologique de Vatican
11, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Unam Sanctam », n° 3, 2010, 256 p. ; Gilles Routhier, Vatican II : herméneutique et
réception, op. cit.

25



Vatican II de Christoph Theobald®®. Avec la célébration du cinquantenaire du concile Vatican

11, des ouvrages sur la transmission et 1’actualité du concile apparaissent®’.

Dans cette histoire du concile Vatican II, histoire et théologie, historiens et théologiens
se cotoient. Il y a une réelle interdisciplinarité mais comment pourrait-il en étre autrement ?
Vatican II est un événement théologique par définition et historique puisqu’il s’inscrit dans un
contexte et engendre des processus intellectuels et/ou pastoraux. Si les publications se
rapportant au concile Vatican II sont trés nombreuses, il n’y quasiment aucune monographie
diocésaine sur 1’application du concile. Il faut se contenter de théses sur des sujets bien précis®
ou bien de colloques qui comportent parfois des interventions sur 1’application du concile dans

un diocése ou une paroisse en particulier®.

» Herméneutique :

Le concile Vatican II pose le probléme de I’herméneutique, c’est-a-dire un probléme
d’interprétation du concile en lui-méme et des documents conciliaires. Ce qui, globalement,
n’avait pas été le cas des conciles de I’époque moderne et du premier concile du Vatican.
Aucune commission postconciliaire n’a été constituée pour se charger des problémes
d’interprétation, aucune régulation herméneutique n’a alors été¢ prévue, a I’inverse de ce qui
s’est passé a la suite du concile de Trente dont toute interprétation devait étre confirmée par
’autorité pontificale (bulle Benedictus Deus du 26 janvier 1564)7°. Vatican II n’est pas
convoqué pour répondre a un probléme particulier comme avait pu 1’étre le concile de Trente.

Il n’établit pas non plus une somme théologique et dogmatique. Il s’agit d’un concile qui

% Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : accéder a la source, op. cit.

7 Vatican 2.0, Youcoun, Bayard Presse, coll. « Hors-série Prions en Eglise », 2013 ; Daniel Moulinet, Vatican II
raconté a ceux qui ne [’ont pas vécu, Ivry-sur-Seine, Ed. de 1’Atelier, 2012, 112 p. ; Gilles Routhier, Cinquante
ans apres Vatican Il : que reste-t-il a mettre en oeuvre ?, op. cit. ; Christoph Theobald, Le Concile Vatican II :
quel avenir ?, Paris, Ed. du Cerf, coll. « Unam Sanctam — Nouvelle Série », 2015, 295 p. ; Christine Pedotti, La
bataille du Vatican : 1959-1965, Paris, Plon, 2012, 573 p.

% Gilles Routhier, La réception de Vatican II dans une Eglise locale : ’exemple de la pratique synodale dans
I’Eglise de Quebec, 1982-1987, These de doctorat dirigée par Michel Meslin, Paris IV, 1991 ; Dominique Beloeil,
La réception du Concile (Ecuménique Vatican Il dans les médias : [’exemple du diocese de Nantes (1959-1965) :
étude des informations publiées par les principaux organes de presse diffusés en Loire-Atlantique, de I’annonce
du concile Vatican Il a sa cloture [sous la direction de Marcel Launay], Université de Nantes, 1998.

9 Jean-Frangois Galinier-Pallerola, Christian Delarbre et Hervé Gaignard (dir), Vatican II, 50 ans aprés :
Interprétation, réception, mise en oeuvre et développements doctrinaux (1962-2012). Actes des journées d’études
de la Faculté de Théologie et de I’Institut d’Etudes Religieuses et Pastorales de I’Institut Catholique de Toulouse
les 30 et 31 janvier 2012], Perpignan, Editions Artége, 2012, 246 p. et Jean-Frangois Galinier-Pallerola, Bernard
Minvielle, Augustin Laffay (dir.), L ’Eglise de France aprés Vatican II: 1965-1975 : actes du colloque « Retour
sur I’Eglise de France aprés le concile Vatican II 1965-1973, le regard de I’histoire » organisé par le Centre
Histoire et Théologie de la Faculté de Théologie de Toulouse et tenu a [’Institut Catholique de Toulouse les 16 et
17 octobre 2009, Paris, Parole et silence, 2011, 367 p.

70 Gilles Routhier, « L'Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d'un débat », Recherches de
Science Religieuse, op. cit.

26



s’ouvre au monde pour entendre les préoccupations des hommes du « monde de ce temps »,
pour reprendre une partie du titre de la « constitution pastorale sur I'Eglise dans le monde de ce
temps, Gaudium et Spes ». Ainsi I'unité littéraire, la précision doctrinale et technique des
décisions de Vatican II sont bien différentes’'. Si Gilles Routhier estime que le débat sur
I’herméneutique de Vatican Il nait dans les années 1980, ¢’est parce qu’il n’intégre pas dans sa
périodisation le rejet du concile par les lefebvristes, rejet qui a débuté dans les années 1970 et
qui constitue ce qu’Alberigo nomme la lecture « intégriste » du concile. Mais c’est dans les
années 1980 que des théologiens (principalement allemands a ce moment-la : Kasper, Ratzinger
et Pottmeyer) cherchent une herméneutique au concile sans le renier, alors que, jusque-la,
Routhier estime qu’il y avait une « herméneutique de ’intention » qui faisait consensus’?. Le
dominicain Henry Donneaud’® souligne que Pottmeyer, Kasper et Dulles ont montré, dans des
publications contemporaines au synode extraordinaire de 1985, que jusqu’alors il y avait une
opposition entre une vision « progressiste » et une vision « conservatrice » du deuxiéme concile
du Vatican. La premicre s’apparentait a ce que Benoit XVI nomme herméneutique de la
« rupture », la seconde aurait avant tout mis en avant les ¢léments que Vatican II reprend aux
conciles de Trente et de Vatican I dans le but de souligner la continuité totale avec la tradition
En s’appuyant sur le discours de Benoit XV1a la curie (22 décembre 2005)4, on peut distinguer,
de manicre caricaturale, deux grandes herméneutiques : celle de la « rupture » et celle la
«réforme ». Mais Giuseppe Alberigo en distingue d’autres: «lecture intégriste »,
herméneutique de rupture par rapport aux décennies précédentes et nécessit¢ de réunir un
nouveau concile car Vatican II est déja dépassé, Vatican Il comme « concile mineur », Vatican
I comme « concile de transition » entre deux époques historiques’. Et encore, il serait

probablement possible de faire d’autres distinctions’®. Si la catégorisation d’Alberigo n’est pas

I Kristin Colberg, « The Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s
Interpretation », Horizons, op. cit. s’appuyant sur Hermann Pottmeyer, « A New Phase in the Development of
Vatican II: Twenty Years of Interpretation of the Council » in Giuseppe Alberigo, Jean-Pierre Jossua, et Joseph
Komanchak (ed.) The Reception of Vatican II, tranduit en anglais par Matthew J. O’Connell, Washington Catholic
University of America Press, 1987, p. 2743

2 Gilles Routhier, « L’Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d’un débat », Recherches de
Science Religieuse, op. cit., p. 49

73 Henry Donneaud, « Le débat sur I’herméneutique du Concile » in Jean-Frangois Galinier-Pallerola, Christian
Delarbre et Hervé Gaignard (dir.), Vatican II, 50 ans apres : Interprétation, réception, mise en oeuvre et
deéveloppements doctrinaux (1962-2012), op. cit., p.34-35

74 Benoit XVI, « Discours du pape Benoit XVI a la curie romaine a l'occasion de la présentation des veeux de
Noél », Le Saint-Siege [En ligne], 22 décembre 2005, disponible sur : http://w2.vatican.va/content/benedict-
xvi/fr/speeches/2005/december/documents/hf ben xvi_spe 20051222 roman-curia.html [consult¢ le 07 juin
2017]

75 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Etudes d histoire religieuse, op. cit., p. 14-15

76 Gilles Routhier, « L’Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d’un débat », Recherches de
Science Religieuse, op. cit., estimant que la catégorisation herméneutique de I’interprétation de Vatican II, ne peut
se réduire aux deux catégories proposées par le pape.

27



dénuée de sens et d’intérét, nous ne le rejoignons pas pleinement. Il nous semble erroné
d’insinuer que Joseph Ratzinger voit Vatican II comme un concile mineur du fait de son
caractere pastoral. Cela serait oublier que Ratzinger a été un théologien actif au concile et en
dehors, se placant plutot dans le courant des « réformateurs ». Dans les conférences que donne
ce dernier pendant les intersessions’’, Ratzinger définit la notion de « pastoralité » dans un sens
qui n’a rien de faible. Et dans ses différentes interventions comme théologien, comme cardinal
ou comme pape, il ne sous-estime pas le renouveau proposé par Vatican II. Cependant, Alberigo
ne se trompe pas totalement en estimant que Joseph Ratzinger estime qu’il faut « canaliser »
I’application du concile et son interprétation. C’est le sens de son Entretien sur la foi’®, qui
intervient juste avant le synode extraordinaire de 1985. Donneaud propose une catégorisation
en quatre herméneutiques ”°: deux herméneutiques de la « discontinuité », 1’une intégriste qui
est la méme que celle dont parle Alberigo, et 1’autre est progressiste et correspond a ce que
Benoit XVI appelle « ’herméneutique de la discontinuité » » ; deux herméneutiques de la
« continuité », 1’'une « statique » qui valorise les ¢léments de continuité au détriment des
¢léments de discontinuité dans les documents conciliaires et 1’autre « dynamique » qui

correspond a ce que Benoit XVI entend par « herméneutique de la réforme ».

Le débat sur ’herméneutique de Vatican II oppose en réalité des visions différentes de
la réception voire méme de 1’autorité comme le reléve Kristin Colberg dans un de ses articles®
et de la place des documents de ce concile dans la tradition®!. Ce débat n’est pas simplement d
a des enjeux politiques liés a une volonté de rapprochement avec les lefebvristes, comme le
note Gilles Routhier, méme si cela peut entrer en ligne de compte et a pu étre le déclencheur
des divergences herméneutiques. Pour Denis Dupont-Fauville, I’enjeu du débat herméneutique
est de «trouver une approche qui respecte les équilibres particuliers [des documents
conciliaires] d’une fagon qui permette de relier les textes les uns aux autres »*? face a des
documents a la fois discordants et disparates a ses yeux. L herméneutique dite de la « rupture »,

dans laquelle les tenants de I’herméneutique de la « continuité ou de la réforme » classent

7 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit.

8 Benoit XVI, Entretien sur la foi, entretien réalisé par Vittorio Messori, traduit par Edouard Gagnon, Paris,
Fayard, 1985, 252 p.

7 Henry Donneaud, « Le débat sur I’herméneutique du Concile » in Jean-Frangois Galinier-Pallerola, Christian
Delarbre et Hervé Gaignard (dir.), Vatican II, 50 ans apres : Interprétation, réception, mise en oeuvre et
développements doctrinaux (1962-2012), op. cit., p. 41-46

80 Kristin Colberg, « The Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s
Interpretation », Horizons, op. cit.

81 Gilles Routhier, « L’Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d’un débat », Recherches de
Science Religieuse, op. cit.

82 Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican II », Nouvelle revue théologique, 2012/4 (tome 134),
p. 571. DOI 10.3917/nrt.344.0560

28



Giuseppe Alberigo et I’Institut de Bologne pour les sciences religieuses dont Theobald,
Dossetti, Melloni, Ruggieri, et quelques autres théologiens et/ou historiens comme O’Malley,
Joseph A. Komonchak, ... (parfois tous rassemblés sous le nom d’« école de Bologne »), est
hétérogeéne. En effet, il y a ceux qui s’apparentent a ’herméneutique de la « rupture » dans le
sens que lui donne Alberigo et il y a ceux qui voient plus Vatican Il comme un « concile de
transition ». Ce dernier, de méme que Philippe Delhaye, note par exemple le passage d’une
méthode déductive et scolastique a une méthode inductive®®. Alberigo estime que Vatican II
correspond 4 la fin de la période tridentine et au début « d’un nouveau cycle historique »**. Il
propose une véritable rénovation de la vie de foi, une « métanoia »** (une conversion) :
dépassement du « juridisme »*® théologique, renouvellement de la vision ecclésiologique, ...
Christoph Theobald estime que le concile Vatican II marque un nouveau « paradigme »*’ en
faisant entrer I’Eglise dans une vision mondiale et multiculturelle. Le seul autre paradigme est,
pour Theobald, le passage du judaisme au christianisme. On est donc a un niveau de réforme
trés important qui peut s’apparenter a une rupture. En outre, Christoph Theobald s’est intéressé
a faire un commentaire des décisions conciliaires et a replacer le concile dans 1’histoire pour en
souligner son originalité®®. Il en conclut que Vatican II propose de revenir a I’Evangile qui est
la source de tout et surtout la base de la réforme religieuse que veut impulser Vatican II. Ces
personnes prétent une attention particuliere a I’« esprit du concile », parfois a travers une étude
du style littéraire des documents conciliaires®®, mais aussi en s’intéressant a ce qui se passe au
concile au-dela de cette somme de décisions. Ainsi, Alberigo reconnait « la priorité qualitative
de I’événement conciliaire lui-méme par rapport a ses propres décisions » qui sont, pour lui,
« ’expression et le prolongement de 1’événement lui-méme »*°. Ainsi la recherche d’une
herméneutique ne doit pas tenir seulement compte des textes mais aussi d’un contexte plus
large, qui correspond a I’ensemble de Vatican II, a Vatican I comme événement et comme

corpus pour Alberigo ou a Vatican Il comme événement, comme corpus et comme expérience

8 Pierre Vallin, « Vatican II, 'événement des historiens. A partir de 1'Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965,
réalisée sous la direction de Giuseppe Alberigo », Recherches de Science Religieuse, 2005/2 (tome 93), p. 226-
227

8 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Etudes d histoire religieuse, op. cit., p. 13

8 Ibid. p. 24

8 Ibid.

87 Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : accéder a la source, op. cit.

88 Ibid.

% John O’Malley, L 'événement Vatican II, traduit par Marie-Raphaél De Hemptinne, Isabelle Hoorickx-Raucq et
Simon Decloux, Bruxelles, Lessius, coll. « La part-Dieu », n° 18, 2011, 446 p.

% Giuseppe Alberigo, « Vatican I et son héritage », Etudes d histoire religieuse, op. cit., p. 8

29



pour Komonchak®!. Ce dernier estime que la notion d’événement inclut une dimension
d’influence durable puisque s’opére une modification des structures. L’événement renvoie au
dynamisme conciliaire qui perdure, élément qui permet d’avoir une autre compréhension des
documents. Par conséquent, parler d’événement revient a dire que Vatican Il ne débute pas en
1962 et ne s’est pas terminé en 1965. Komonchak estime qu’il faut prendre en compte la
préparation conciliaire et ce qui se passe ensuite, donc la réception et I’application du concile.
Pour autant, Giuseppe Alberigo s’oppose au fait de vouloir dépasser le concile® alors que ¢ est

un des reproches que lui font les tenants de I’herméneutique de la « réforme ».

Les partisans d’une herméneutique de la « réforme », ce qui pourrait correspondre chez
Alberigo a la vision de Vatican Il comme un « concile mineur », desquels se réclament Benoit
XVI, Marchetto ou le cardinal Ruini par exemple, estiment que le concile ne marque pas de
rupture en matiére de dépdt de la foi. Ils sont attachés a ce que le concile soit interprété a la
lumicere des textes conciliaires, ¢’est donc une « lecture de la lettre » des textes conciliaires pour
en redécouvrir le « véritable esprit »”>. Marchetto s’oppose également a la vision du concile
comme événement. Ce dernier et Benoit XVI rejettent 1’idée que 1’on puisse voir Vatican II
comme [’avénement d’une nouvelle Eglise catholique. Benoit XVI ditque «1'Eglise
[catholique] est, aussi bien avant qu'apres le Concile, la méme Eglise une, sainte, catholique et
apostolique, en chemin a travers les temps »°*. Il estime que la nature de la réforme correspond
a un « ensemble de continuité et de discontinuité a divers niveaux »”>. Walter Kasper, qui a des
divergences avec Joseph Ratzinger sur certains sujets théologiques et qui est plus proche de la
vision progressiste de I’herméneutique que Benoit XVI%, rejoint aussi cette idée et estime que
les documents de Vatican doivent étre interprétés a la lumiére de I’ensemble de la tradition de
I’Eglise catholique®’. De méme, 1’évéque italien Marchetto rejette I’affirmation selon laquelle

les documents conciliaires sont incomplets et que leur sens continue a évoluer du fait des

°! Nous reprenons le résumé des idées de Joseph A. Komonchak sur ce sujet fait par : Kristin Colberg, « The
Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s Interpretation », Horizons,
op. cit.

92 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Etudes d’histoire religieuse, op. cit., p. 14

93 Joseph Ratzinger, Entretien sur la foi, op. cit. p.42-43 cité par Eric Iborra, « Introduction » in Joseph Ratzinger,
Mon concile Vatican Il : enjeux et perspectives, op. cit., p.38

% Benoit XVI, « Discours du pape Benoit XVI a la curie romaine a l'occasion de la présentation des veeux de
Noél », op. cit.

% Ibid.

% Henry Donneaud, « Le débat sur I’herméneutique du Concile » in Jean-Frangois Galinier-Pallerola, Christian
Delarbre et Hervé Gaignard (dir.), Vatican II, 50 ans apres: Interprétation, réception, mise en oeuvre et
deéveloppements doctrinaux (1962-2012), op. cit., p. 31-59

7 Walter Kasper, La théologie et I’Eglise, Paris, Cerf, coll. « Cognitatio Fidei », n°150, 1990, p.418 cité par :
Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican Il », Nouvelle revue théologique, op. cit., p. 576

30



éléments extérieurs’®. Il estime que le concile s’est cloturé en 1965. Le plus souvent les
partisans de cette vision ont un regard tres critique vis-a-vis de 1’application du concile a la suite
de ce dernier. Jean-Paul II puis Benoit XVI ont appelé de leurs veeux a une « restauration »*
du «vrai concile » estimant qu’il y avait eu des abus. Ils cherchent une voie médiane entre
«I’aile progressiste et I’aile conservatrice » chez les catholiques'®. De méme, cette
herméneutique refuse de porter une vision politique sur Vatican II en termes de « majorité »,
de «minorité » ou de comparer le concile aux assemblées parlementaires, voire aux

192 Denis

constituantes'®!, et les documents aux constitutions comme le fait Peter Hiinermann
Dupont-Fauville souligne le danger d’une herméneutique globale qui chercherait & harmoniser
les options conciliaires a 1’aide d’une vision d’ensemble qui ne ferait que relativiser ces
¢léments. Ainsi, le théologien souligne 1’attitude de Pottmeyer qui semble accorder plus
d’importance aux propositions de la « majorité » qu’a celle de la « minorité »!*® a travers une
herméneutique de la communion considérant que 1’ecclésiologie de communion correspond a
ce que certains appelleraient un des «fils rouges »'* du concile. Les partisans d’une
herméneutique de la « rupture » défendent souvent I’idée de I'unité des textes conciliaires qui
ne forment alors qu’un corpus'®. Par conséquent, c’est une lecture globale qui doit étre faite.
Les tenants de I’herméneutique de la « réforme » soulignent que, méme si les textes conciliaires
forment bien un corpus, il ne faut pas s’en tenir a une approche globale qui négligerait « les

équilibres particuliers »'%. Le principal point d’achoppement entre les deux visions est la place,

I’importance et 1’autorité conférée aux décisions conciliaires. Doit-on les dépasser car elles ne

%8 Kristin Colberg, « The Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s
Interpretation », Horizons, op. cit.

9 Joseph Ratzinger, Entretien sur la foi, op. cit., p.40 cité par Eric Iborra, « Introduction » in Joseph Ratzinger,
Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit., p.38 et Jean-Louis Schlegel, « Récit : Vers la fin d’une
parenthése ? » in Denis Pelletier et Jean-Louis Schlegel (dir.), 4 la gauche du Christ, op. cit., p. 651-692

100 Henry Donneaud, « Le débat sur I’herméneutique du Concile » in Jean-Frangois Galinier-Pallerola, Christian
Delarbre et Hervé Gaignard (dir.), Vatican II, 50 ans apres: Interprétation, réception, mise en oeuvre et
deéveloppements doctrinaux (1962-2012), op. cit., p.33

101 Benoit XVI, « Discours du pape Benoit XVI a la curie romaine a 1'occasion de la présentation des veeux de
Noél », op. cit.

102 peter Hinermann, « Redécouvrir le “texte” passé inapercu. A propos de I'herméneutique du concile », in Alberto
Melloni et Christoph Theobald (eds.), Vatican II, un avenir oublié, op. cit., p. 229-258.

103 Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican I », Nouvelle revue théologique, op. cit. p. 460-
479

104 Giuseppe Alberigo, « "Apprendre par soi-méme". L’expérience conciliaire » in Giuseppe Alberigo et Etienne
Fouilloux (dir), Histoire du concile Vatican II, 1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la premiére
session et la premiere intersession, octobre 1962-septembre 1963, traduit par Jacques Mignon, Paris et Louvain,
Les Editions du Cerf et Peeters, 1998, p. 683

105 John O’Malley, L 'événement Vatican II, op. cit. ; Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I :
accéder a la source, op. cit. ; Pierre Vallin, « Vatican II, I'événement des historiens. A partir de I'Histoire du
Concile Vatican II, 1959-1965, réalisée sous la direction de Giuseppe Alberigo », op. cit., p.215-245

106 Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican 11 », Nouvelle revue théologique, op. cit., p. 571

31



font qu’ouvrir un débat ou bien doit-on les prendre telles qu’elles sont et considérer qu’elles
représentent la pensée du concile ? Pour les tenants d’une herméneutique de la « réforme », les
textes conciliaires doivent étre interprétés en fonction de leur version finale, ce qui ne veut pas
dire qu’il ne faut pas chercher a comprendre les dynamiques qui se mettent en place durant le
concile!”’. Cela renvoit a la question de la réception. Dans I’herméneutique de la « réforme »,
la réception consiste a une application, non sans certaines adaptations, des vérités établies par
I’autorité magistérielle, en I’occurrence le concile. C’est ce que Kristin Colberg compare a une
« réalité linéaire ou séquentielle »'%. Les tenants d’une herméneutique de la « rupture » voient
la réception comme un processus dynamique dans lequel 1’autorité magistérielle et les Eglises
locales participent a la détermination de la signification de la doctrine. C’est notamment la
position d’Alberigo, d’aprés Kristin Colberg. Car en considérant Vatican II comme un
événement, cela implique de voir les textes qui en découlent comme une ouverture au dialogue.
Ainsi l'interprétation des documents est prévue pour étre déterminée par des échanges extérieurs

au concile.

Kristin Colberg, comme d’autres théologiens, cherche a dépasser cet affrontement
herméneutique. Elle fait appel a une étude des herméneutiques par le prisme des notions de
réception et d’autorité'”. La théologienne étatsunienne propose une vision dynamique de la
réception associant des €éléments de la conception séquentielle et des ¢léments de la conception
linéaire en estimant qu’il faut une autorit¢ magistérielle forte mais que la réception doit intégrer
la périphérie de I’Eglise, les communautés locales. Selon la méme idée de dépasser les positions
herméneutiques citées plus haut, Dupont-Fauville souligne « qu’aucune approche ne peut
suffire » ''° pour comprendre ’ensemble du corpus conciliaire. 11 semble plutdt proposer de
faire appel a différentes approches et entend intégrer une dimension spirituelle sinon religieuse
a la démarche d’interprétation. Ainsi on pourrait voir apparaitre une troisiéme herméneutique
(par rapport a la catégorisation de Benoit XVI) qui cherche un compromis entre les deux
premieres ou bien qui entend traiter le probléme sous un autre angle de vue. Gilles Routhier,
qui a participé a 1’Histoire du concile Vatican Il dirigée par Alberigo, propose d’aborder le

probléme par les notions de tradition et de développement de la doctrine et il défend 1’idée de

197 Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican Il », Nouvelle revue théologique, op. cit. qui nous
semble plutot se rapprocher de la vision herméneutique du cardinal Kasper mais aussi de Benoit XVI dans cet
article, particulierement a la note 34 (p.571) et aux pages 576-577 pour le lien avec ce dernier.

108 Kristin Colberg, « The Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s
Interpretation », Horizons, op. cit., p. 245 (traduction personnelle)

109 Kristin Colberg, « The Hermeneutics of Vatican II : Reception, Authority, and the Debate Over the Council’s
Interpretation », Horizons, op. cit.

119 Denis Dupont-Fauville, « Une herméneutique pour Vatican I », Nouvelle revue théologique, op. cit., p. 578

32



la nécessité d’une étude historiques des documents conciliaires, rejoignant sur ce point
Christoph Theobald, Hervé Legrand et Giuseppe Alberigo'!!, et renvoie a la question de

« I’historicité du christianisme »''?

. Daniel Moulinet estime, pour sa part, qu’il est nécessaire
d’étudier Vatican Il comme événement afin de comprendre I’intentionnalité des Peéres
conciliaires mais il juge que les textes promulgués ont un poids plus important que les versions
précédentes du schéma quand bien méme ces textes officiels seraient des compromis. Ce dernier
reprend les défis actuels que présente la réception de Vatican II selon les théologiens Philippe
Bordeyne et Laurent Villemin. Ces derniers estiment qu’il faut souligner 1’unité de la théologie
du concile sans effacer les tensions qui existent dans les documents eux-mémes, qu’il faut
trouver un moyen d’associer les apports d’une démarche historique et ceux d’une démarche
théologique, qu’il faut associer I’interprétation scientifique et les herméneutiques magistérielle
et communautaire. Ils pensent également que la théologie actuelle ne doit pas étre simplement

une herméneutique du dernier concile''?.

Comme nous venons de le montrer, il n’y pas une herméneutique du concile Vatican II
mais plusieurs. Elles sont difficilement catégorisables car les démarches prennent des chemins
treés variés. C’est un débat vif et sensible qui touche a la dimension théologique et magistérielle
du concile. Si le ceeur du débat est théologique, la démarche historique est liée a ce débat par le
fait qu’elle peut permettre d’esquisser un contour théologique du concile. De plus, la démarche
historique dans un but herméneutique ne fait pas consensus. Bien que ceci ne soit pas une étude
théologique, nous avons donc essayé de présenter les différentes propositions interprétatives et

herméneutiques qui existent concernant Vatican II.

> Quelques choix historiographiques :

Notre ¢étude, en elle-méme, ne nous ameéne pas a prendre position pour une
herméneutique en particulier. En effet, nous n’entendons pas étudier quel était le sens du
concile, ni ne voulons établir comment le concile devrait étre regu. Cela reléve d’une démarche
théologique qui n’est pas celle de notre étude. Mais nous cherchons, a terme, a voir si

I’application du concile Vatican II marque une rupture dans la pratique cecuménique tarnaise

1 Ibid.

112 Gilles Routhier, « L’Herméneutique de Vatican I1. Réflexions sur la face cachée d’un débat », Recherches de
Science Religieuse, op. cit. p. 63 et Hervé Legrand, « Quelques réflexions ecclésiologiques sur 'Histoire du concile
Vatican II de G. Alberigo », Revue des sciences philosophiques et théologiques, 2006/3 (tome 90), p. 495-520.
DOI 10.3917/rspt.903.0495

113 Daniel Moulinet, « Réflexions sur ’herméneutique de Vatican II », La Croix [Enligne], 9 avril 2013, disponible
sur : http://www.la-croix.com/Urbi-et-Orbi/Archives/Documentation-catholique-n-2483/Reflexions-sur-1-
hermeneutique-de-Vatican-I11-2013-04-09-933802 [consulté le 7 juin 2017]

33



ou non. Cependant, nous serons amengés a nous intéresser aux textes conciliaires et en particulier
au décret Unitatis Redintegratio. Nous ne sommes pas théologiens donc nous ne nous lancerons
pas dans un vaste commentaire mais nous soulignerons quelques éléments importants et des
points qui suscitent des controverses dans le débat herméneutique. De plus, en étudiant la
réception de ce concile, la question de I’herméneutique se pose forcément. Mais il nous semble
que, dans le type de démarche qui est le notre, il ne nous faut pas prendre position pour une des
herméneutiques puisque nous n’interprétons pas le concile mais que nous cherchons a percevoir
la réalité¢ de la réception du concile, c’est-a-dire le visage que prend cette réception, qu’il
s’agisse d’une stricte application des documents conciliaires ou bien que cela ait donné lieu a

des débats théologiques.

L’essentiel de notre étude se base sur des sources écrites. Cependant, nous avons
souhaité intégrer quelques sources orales, quelques témoignages. Cela ne constituera pas le
ceeur de notre étude, du moins a ce stade, mais les témoignages répondent a une nécessité. Il
s’agit de pouvoir recueillir la vision de personnes qui ont vécu, méme de loin, le concile Vatican
IT avant que cette mémoire directe ne soit perdue. L’autre nécessité des sources orales est de
compléter les sources écrites. Par exemple, a moins d’archives privées de prétres ou de
séminaristes durant le concile, il est fort probable que nous n’ayons aucune information sur les
discussions informelles que suscite le concile entre confréres, entres amis, avec les paroissiens.
D’ores et déja notons que, comme toute source, la source orale est subjective. Elle refléte la
position d’une personne ou d’un groupe de personnes. Dans un article sur 1’utilisation des
sources orales en histoire!''*, Philippe Joutard, un des promoteurs en France de I’intégration de
ce type de source dans les études historiques!!"”, souligne la subjectivité de ce type de source
méme lorsque les témoignages se recoupent. Le témoignage rapporte une mémoire basée sur
un vécu particulier, c'est également une représentation mentale du passé, ou plutot d'un passé.
Il y voit un moyen d’étudier la représentation que se fait le témoin a propos d’un élément en
plus de rapporter des faits. Philippe Joutard propose, dans cet article, de faire appel aux mémes
méthodes critiques pour les sources orales que pour les sources écrites. Vincent Duclert rejoint

6

cette idée!'® et souligne que le témoignage, la mémoire, fait entrer I’historien dans « une

114 Philippe Joutard, « L’oral comme objet de recherche en histoire », Bulletin de I'AFAS [En ligne], Les

phonothéques entre recherche et culture, L'oral et la recherche en sciences humaines et sociales, mis

en ligne le 12 avril 2012, disponible sur : http://afas.revues.org/2683 [consulté le 28 mai 2017]

115 Philippe Joutard, La légende des Camisards : une sensibilité au passé, Paris, Gallimard, 1977, 439 p.

16 Duyclert Vincent, « Archives orales et recherche contemporaine. Une histoire en cours », Sociétés &
Représentations [En ligne], 2002/1 (n° 13), p. 84. DOI : 10.3917/sr.013.0069, disponible sur
http://www.cairn.info/revue-societes-et-representations-2002-1-page-69.htm [consulté le 28 mai 2017]

34



dimension présente de la recherche » ''7, dans le « trés contemporain »''®. Le témoignage a une
dimension éminemment contemporaine, il reconstruit le passé a travers une pensée qui est, plus
ou moins, influencée par les développements ultérieurs. Le témoin, la source est contemporaine
bien que I’objet du témoignage réponde a une autre temporalité. Il nous faut également noter
que la mémoire est évolutive, volontairement ou involontairement, consciemment ou
inconsciemment!!?. L histoire orale a souvent servi a faire une histoire de ceux qui n’ont pas
laissé de traces écrites. C’est ce que Duclert désigne comme « contre-histoire »'?°. L utilisation
de sources orales et des témoignages s’est développée en France depuis les années 1970-1980.
Ce développement semble avoir été plus compliqué pour I’histoire contemporaine mais depuis
plusieurs années il y a une diversification des domaines d’utilisation des sources orales : histoire
politique, histoire des génocides, histoire des guerres mondiales, histoire militaire, histoire
économique, histoire financiére, histoire des entreprises, ...'2!. Concernant le concile Vatican
I, le témoignage est une pratique assez courante. En témoigne la publication des journées de
théologiens ou de Péres. Il est assez rare que la parole soit donnée a des personnes extérieures
au concile, il s’agit plus de témoins directs présents a Rome comme théologiens, Péres ou
collaborateurs (Poupard, qui était un proche de Paul VI ; Ratzinger et Etchegaray, periti,...).
Notre enquéte orale ne concerne a ce stade qu’un faible nombre de personnes, trés exactement
cinq prétres. Ils sont tous prétres et ont été¢ ordonnés avant, pendant ou apres le concile (ces
derniers étaient donc séminaristes durant le concile). Nous avons choisi des prétres avec des
profils ministériels différents afin de permettre de varier les expériences et les points de vue.
Ces entretiens ont €té réalisés a partir de quelques questions que nous avons voulues ouvertes
pour permettre d’établir une discussion. Afin de permettre aux témoins de pouvoir exprimer
clairement et fidélement leur pensée, nous leur avons laissé la possibilit¢ de relire la

transcription que nous avons faite de leurs témoignages.

Enfin, revenons sur un dernier point. Nous avons souligné que notre problématique
porte sur I’influence du concile Vatican II par rapport a I’cecuménisme dans le Tarn. Cet intérét

renvoie a la question de la place de I’événement : le concile Vatican II. Notre étude cherche a

"7 Duclert Vincent, « Archives orales et recherche contemporaine. Une histoire en cours », Sociétés &
Représentations [En ligne], op. cit., p. 85

118 Ibid, citant : Pierre Laborie, les Francais des années troubles, Paris, Desclée de Brouwer, 2001, p.8

119 Nicolas Offenstadt, « Le témoin et I’historien », in Christian Delacroix, Francgois Dosse, Patrick Garcia et
Nicolas Offenstadt (dir.), op. cit., vol. 2, p. 1242-1252

120 Duyclert Vincent, « Archives orales et recherche contemporaine. Une histoire en cours », Sociétés &
Représentations [En ligne], op. cit., p. 71.

121 Florence Descamps, « Histoire orale », in Christian Delacroix, Frangois Dosse, Patrick Garcia et Nicolas
Offenstadt (dir.), Historiographies : concepts et débats, op. cit., vol. 1, p. 391-398

35



replacer le temps court, I’événement, dans un temps plus long ou encore a évaluer le poids du
temps court dans le temps long tel que ’envisage Michel Vovelle dans Idélologies et
mentalités'. D’autres historiens ont également eu recourt a cette méthode. Cependant, la
difficulté d’une telle démarche est de savoir ce qui est li¢, dicté ou influencé par 1I’événement.
C’est particulierement le cas pour tout ce qui reléve des mentalités, de la pensée. En passant par
une méthode quantitative, Michel Vovelle peut se baser sur des indicateurs qu’il choisit. En
revanche, dans une démarche qualitative qui est la notre, nous n’avons pas d’indicateurs aussi

clairs. Notre étude de premiére année n’étudiant que les périodes préconciliaire!?

et conciliaire,
ce probléme ne devrait pas se faire ressentir. Mais il est nécessaire de le garder a I’esprit. On
peut, d’ores et déja, trouver quelques indices avec les références au dernier concile, aux textes
conciliaires, par une étude du décret sur I’ceccuménisme pour mettre en avant les éléments
importants du document (et pas uniquement les ¢léments de nouveauté), par la progression de
I’importance du souci cecuménique dans les documents officiels, dans la participation aux

groupes cecuméniques, par les sujets évoqués dans ces derniers, etc. ...

122 Michel Vovelle, Idéologies et mentalités, Paris, Gallimard, coll. « Folio histoire », Edition revue et augmentée
1992 [Frangois Maspéro, 1982], 358 p.

123 L’utilisation de cette notion ne reléve pas d’un choix herméneutique. Elle doit étre comprise, ici, uniquement
et simplement comme la période précédant le concile, peu importe que le concile marque une rupture ou non.

36



Premiere partie :

[.’cecuménisme dans le

diocese d’Alb1 de 1958 a la fin
du concile Vatican II (1965)

37



Chapitre 1 : Le pére André Fabre et I’ceccuménisme

Du point de vue catholique, il est impossible de parler de 1’cecuménisme dans le Tarn
au milieu du XX si¢cle sans évoquer 1’activité du pére André Fabre. En effet, le pére André
Fabre est connu dans le Tarn, encore aujourd’hui par certains, pour sa grande activité
cecuménique. Le pére André Nouvel dit d’André Fabre qu’il a « doté le diocese d’un esprit

I, Méme s’il s’agit d’un témoignage a posteriori, cela est révélateur de

cecumeénique »
I’empreinte qu’il a laissée sur le diocése d’Albi en matiére d’cecuménisme. Si d’autres
catholiques ont peut-&tre joué un réle cecuménique avant lui, ils ont laiss€¢ moins de traces, aussi
bien dans les esprits que dans les archives. En effet, I’ceuvre et la pensée d’André Fabre sont

extrémement bien documentées.

A travers I’exemple de ce prétre, deux questions se posent, alors, & nous : comment son

souci pour I’cecuménisme est-il né ? et comment se concrétise-t-il ?

Afin de mieux comprendre 1’ceuvre de ce prétre en faveur de I’cecuménisme, il nous
semble nécessaire de revenir sur son parcours et la naissance de sa pratique de I’cecuménisme.
Il nous faut également essayer de savoir quelles relations il entretenait en particulier en rapport
avec I’cecuménisme. Alors que le milieu cecuménique catholique est divisé sur le type de
pratiques cecuméniques a adopter, il est nécessaire de revenir également sur la vision que

pronait André Fabre.

Il ne s’agit pas ici de faire une biographie d’André Fabre. Mais nous voulons, a travers
cette rapide ¢étude de la vie du pere André Fabre, saisir, au moins en partie, I’étendue de son
ceuvre, méme si celle-ci dépasse largement le cadre de 1’cecuménisme. C’est pourquoi nous
entendons avant tout souligner son engagement dans le dialogue : le dialogue avec le monde et

surtout le dialogue cecuménique entre chrétiens.

I Cf. annexe 3

38



I- Le parcours d’André Fabre :

André Fabre est né a Brens (prés de Gaillac dans le Tarn) le 1" novembre 19007, 11 est
ordonné prétre en 1925° quelques années seulement aprés la mort de Mgr Mignot dans un
diocese qui est donc pleinement marqué par I’ceuvre de cet évéque proche du mouvement
moderniste. Lors de la Seconde Guerre mondiale il est fait prisonnier. Il se trouve dans le camp
pour officiers prisonniers de guerre d’Elsterhorst (Oflag IV-D). Ce camp est marqué par une
forte activité intellectuelle grace a deux autres détenus entre autres : Yves Congar, dont nous
avons déja souligné le profond engagement cecuménique et ecclésiologique, et Jean Guitton,
philosophe et futur « auditeur laic » au concile Vatican II. André Fabre y rencontre donc Congar
qui est déja engagé dans une réflexion cecuménique. Il y cotoie aussi des « pasteurs
sympathiques »* qu’il rencontrera de nouveau aprés sa libération. D’aprés lui, ¢’est lors de cette

période de captivité que nait son « initiation a ’cecuménisme »°. Une autre « des grandes

Figure 4 : André Fabre (1900-1983). Photographie
d’André Fabre a la sortie de la Paroisse universitaire du
Tarn vers 1947-1948, Cug-les-Vielmurs. ADA, Fonds
« André Fabre», 4Z-3.31: In Memoriam, dossier
« photographies en vrac ».

2 Archives départementales du Tarn, 4E038011_02 [En ligne], Etat civil des naissances pour la commune de Brens
entre 1898 et 1902, acte n°l5 pour I’année 1900, disponible sur :
http://archivesenligne.tarn.fr/indexvisio.php?base=4E&lot=02&cote=4E03801 1 &num_cd=EC000195&commun

e=45&type acte=1,2.3.4,5,6&date debut=1898&date fin=1902&deb=21&url image=/archives/4E/EC000195/4

E03801102/810380022.jpg [consulté le 4 janvier 2017]

3 ADA, Fonds « André Fabre », Inventaire du fonds.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : cecuménisme, « (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes
dactylographiées et manuscrites probablement en vue de la publication d’un article ou d’un ouvrage.

5 Ibid.

39



grices » de sa prétrise est « son ministére en laicité »°, ¢’est-a-dire lorsqu’il était chargé de la
Paroisse universitaire de Castres a partir d’octobre 19507 (intérét qui est peut-étre né avant,
comme le montre la figure 4). Ces deux ministéres ont comme point commun d’étre des
ministéres de dialogue avec un monde ¢loigné de I’Eglise catholique. Le premier,
I’cecuménisme, 1’ouvre aux chrétiens non-catholiques, alors que le deuxieme, le fait entrer en
contact avec I’enseignement public et laic et plus généralement le sensibilise aux problémes des
chrétiens dans le monde laic. Il est donc confronté a la problématique des catholiques face au
monde, au monde moderne, au monde laic. C’est probablement cela qui explique que, dés la
création des Avents, André Fabre organise une semaine sur la question de la présence
chrétienne dans le monde laic. Lorsqu’il doit témoigner de ses engagements ministériels, 1’abbé
Fabre souligne que I’ « cecuménisme et [la] laicité » 1’ont conduit a percevoir une « signification
nouvelle du dialogue » et de la question du salut. Les deux ministeres participent d’'un méme
phénomeéne chez lui : une « vraie métanoia » ¥, une conversion spirituelle et mentale. Il est
difficile de connaitre la profondeur de ce renouvellement intérieur car nous nous appuyons sur
un document destiné a étre publi€ et lu par des confréres prétres. Cela est d’autant plus vrai que
le prétre ne donne pas d’exemple de changement. Cependant, un tel engagement pour
I’cecuménisme, comme nous le verrons, ne peut témoigner que d’une motivation profonde et
sincere qu’elle soit plus importante ou moins importante que ce que veut bien dire et écrire le

chanoine Fabre.

Le pere André Fabre est une personne cultivée. Cette aptitude intellectuelle se retrouve
¢galement dans le fait que, sitot aprés son ordination, André Fabre s’est vu confier des charges
d’enseignement au petit séminaire de Valence d’Albigeois pendant 10 ans, de 1925 a 1935. 1l
y donne des cours sur I’Eglise, la philosophie, la religion et ’apologétique par exemple’. De
plus, dans ses écrits, on trouve un langage poétique et treés imagg. Il fait appel a de nombreuses
comparaisons avec la nature. Dans une conférence, dans le cadre de la Semaine de pri¢re pour
’unité des chrétiens, le prétre compare 1’Eglise a des vitraux et a un arbre'® — expliquant que
seule une ¢tude intérieure permet d’en appréhender la signification profonde, afin d’inciter a

dépasser la premicre vision, la vision de I’Eglise comme institution et d’arriver a une

6 Ibid.

7 ADA, Fonds « André Fabre », Inventaire du fonds.

8 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : cecuménisme, « (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes
dactylographiées et manuscrites probablement en vue de la publication d’un article ou d’un ouvrage.

® ADA, Fond « André Fabre », 4Z-3.13 et 4Z-3.14 : De I’éléve au professeur I et II.

10 ADA, « Semaine de ’Unité : conférence de M. le chanoine Fabre », La semaine religieuse de ’archidiocése
d’Albi, 12 mars 1959, n°11, 86°™ année.

40



observation de I’Eglise comme Mystére. En 1963, il compare la situation cecuménique « a la
nature au début de mars »'!, lorsque les premiers signes du printemps apparaissent. Puis dans
le méme document, il reprend le cantique des cantiques (Ct 2, 10-13) : « I’hiver est passé, les
pluies ont cessé, ... les fleurs apparaissent [...] »'2. Outre cet attachement a la nature, les écrits
d’André Fabre sont aussi trés spirituels, ce qui ne les empéche pas d’étre accessibles et

facilement compréhensibles.

A partir de 1954, André Fabre participe au « groupe des Dombes » jusqu’en 19753, Ce
groupe a été fond¢ par les abbés Paul Couturier et Laurent Remillieux et le pasteur Baumlin en
1937. A son origine, 1’abbé Couturier concevait ce groupe comme un lieu de rencontres, de
discussion, de priére et de retraite. Nous pouvons nous interroger sur le fait que cet engagement
du pere Fabre n’intervient que 9 ans apres la fin de sa captivité et de ce qu’il considére comme
son initiation a I’cecuménisme. Son intérét pour 1’cecuménisme avait-il besoin de se développer,
de gagner en maturité¢ ? Son initiation a I’cecuménisme durant la Seconde Guerre mondiale ne
lui a-t-elle pas fait prendre conscience immédiatement de la nécessité du dialogue cecuménique
telle que pouvait 1’avoir le peére Yves Congar par exemple ? Peut-étre ne ressentait-il pas le
besoin de participer a ce genre de rencontres, préférant travailler a I’cecuménisme dans le Tarn.
Les ¢éléments que nous avons trouvés ne nous permettent pas de répondre clairement a cette
interrogation. Cependant, dans un document de 1966, le pere André Fabre évoque un « climat
cecuménique » se développant « depuis vingt ans »'*. Cela laisse penser qu’André Fabre a
effectivement débuté un dialogue cecuménique deés la fin de la Seconde Guerre mondiale.
Quelques années plus tard, en 1961, André Fabre fonde « les Avents ». Il s’agit 1a aussi d’un
groupe cecuménique qui propose plusieurs semaines de rencontres, chaque semaine ayant un
domaine spécifique : cecuménisme, laicité et dialogue avec le monde, social, retraite spirituelle,
Bible, semaine des jeunes, dialogues, ... Le chanoine Fabre est aidé par des proches comme les
¢poux Durand pour lancer ce groupe. Il s’appuie sur les réseaux qu’il a noués ainsi que sur le
modele du « groupe des Dombes ». Les Avents se réunissent durant 1’été a Peyregoux (prés de

Lautrec) sur un terrain acheté par André Fabre. S’il fallait encore souligner I’esprit d’ouverture

' ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : cecuménisme, « (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 13,
notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de la publication d’un article ou d’un ouvrage.

12 Ibid. Afin de rester fidéle a I’auteur du document, nous préférons reprendre sa citation plutdt que d’utiliser une
des versions actuelles.

13 Groupe des Dombes, « membres décédés », disponible sur : http://www.groupedesdombes.org/membres-
decedes.html [consulté le 14 juin 2017].

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.11 : Sermons et conférences I, « Notes concernant le projet de Directoire
cecuménique » (27 avril 1966), fol. 1, notes manuscrites, datant du 27 avril 1966, qui semblent faire suite a une
demande d’avis sur un projet de Directoire (Ecuménique. Il s’agit probablement du directoire qui commence a étre
publié en 1967.

41



et de dialogue du chanoine, nous pourrions souligner son intérét pour I’Islam comme en
témoignent des dossiers d’archives a ce sujet ou encore son intérét pour 1’anglicanisme des
1954 alors que le jumelage entre le dioceése d’Albi et celui anglican de Chester n’intervient
qu’en 1971 avec Mgr Dupuy.

Le pere André Fabre est donc un homme cultivé et auquel la guerre a ouvert de nouvelles
perspectives. Grace a ses rencontres en captivité, André Fabre peut dialoguer avec des
protestants mais aussi avec des catholiques engagés dans une démarche cecuménique. Cette
ouverture au dialogue se retrouve dans son implication aupres de la paroisse universitaire et

dans ses actions cecuméniques qui sont, des deux démarches, son engagement le plus connu.

II- Des relations bien établies :

En nous intéressant au parcours d’André Fabre, nous avons pu voir qu’il a participé a
différents groupes cecuméniques, ce qui veut dire qu’il a probablement tissé un réseau étendu
de relations. C’est donc a ces derniéres que nous allons nous intéresser afin de savoir quelle a
¢été son implication dans les différents réseaux cecuméniques et d’en savoir un peu plus sur ses

relations avec le protestantisme tarnais.

Nous avons évoqué le groupe des « Dombes ». André Fabre y cotoie alors d’éminents
cecuménistes et théologiens comme les dominicains Biot et Beaupére, le pére René Girault qui
participe aussi au groupe des Avents!®, les maristes Villain et de Baciocchi, les sulpiciens
Michalon et Martelet ; mais aussi des protestants comme Max Thurian, frére a la communauté

6

cecuménique de Taizé ou les pasteurs André Vermeil et Hébert Roux!'®, observateurs de

I'7. Villain avait aidé Paul Couturier

I’Alliance Mondiale Presbytérienne au concile Vatican I
dans ses actions cecuméniques entre 1930 et 1948, moment ou il part a Paris. Quant & René
Beaupere, il a suivi des cours de Couturier, et s’est engagé dans une vocation cecuménique chez
les dominicains. Frangois Biot, un proche de Beaupére, a pris part a la préparation de la Semaine
de priere pour I'unité a partir de 1951. A la mort de 1’abbé Couturier, les deux dominicains et
Villain s’opposent pour la succession cecuménique et la continuation de 1’ceuvre de Paul

Couturier. Villain propose le nom de Michalon pour prendre la suite du prétre lyonnais. Ces

15 ADA, Fonds « André Fabre » 4Z-3.28 : Les Avents - sessions 1 (1964), « Eté 1964 aux "Avents" », prospectus
d’information sur I’organisation des semaines des Avents pour ’année 1964

16 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : Groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1,
« Rencontre des Dombes (7-10 septembre 1959) », liste dactylographiée des participants aux groupes des Dombes
pour les rencontre de septembre 1959.

17 « Les organismes de Vatican II », Nouvelle revue théologique [En ligne], n°84/10 (1962), disponible sur :
http://www.nrt.be/docs/articles/1962/84-10/1794-Les+organismes+de+Vatican+II.pdf [consulté le 20 janvier]

42



deux derniers défendent un « cecuménisme spirituel », axé sur la piét¢é commune et
cecuménique, alors que Beaupére et Biot proposent un « cecuménisme théologique ». Cela se
conclut par la création de deux centres distincts a Lyon : le Centre Unité chrétienne, créé en
1954 avec le soutien du cardinal-archevéque de Lyon, Mgr Gerlier, dont Michalon prend la
direction et qui se charge de 1’organisation de la Semaine de pric¢re pour 1’unité en France ; et
le centre Saint-Irénée, créé par Beaupere qui propose notamment des formations a

t'8. A la mort de Couturier, les rencontres du

I’cecuménisme et soutient la recherche sur ce suje
groupe des Dombes sont organisées par Maurice Villain, comme en témoignent les courriers
d’informations qui sont envoyés en vue des rencontres de septembre 1959'°. C’est donc un lieu
ou le pere André Fabre peut nouer des relations avec des clercs catholiques et des pasteurs
intéressés par I’cecuménisme et venant de différentes régions : il y a beaucoup de Lyonnais ou
de personnes issues de la région lyonnaise ; cela est dii a une proximité géographique et
historique avec le groupe, mais on y trouve également des Suisses, des Parisiens, des

Héraultais, ...

André Fabre participe également a une autre action mise en place par I’abbé Paul
Couturier : les journées de théologie et de pastorale sur 1’cecuménisme, journées dites « du
Chatelard », prés de Lyon, qui se déroulent annuellement début juillet. Cette fois-ci,
I’organisation reléve des peres Michalon et Villain. Une session de formation a I’cecuménisme
est prévue pour les clercs et une autre pour les laics. Il n’est ici question que de la session pour
les clercs, celle a laquelle participe André Fabre. Outre les péres Michalon et Villain, on
retrouve a ces journées : René Beaupére qui ouvre chaque session (ou presque) par une
conférence sur la situation cecuménique?’ ; le pasteur André Vermeil, un des auteurs des théses
de Pomeyrol (16 et 17 septembre 1941)?! ; le pére Gustave Martelet, aussi membre du groupe
des Dombes, ... Les participants viennent aussi de toute la France : Charente, Lyon, Paris,

Poitiers, Loiret, Doubs, ... Il y a également des Suisses, des Belges, un jésuite francais vivant

18 Concernant cette opposition, nous nous appuyons sur : Etienne Fouilloux, « Une affaire lyonnaise : la succession
de I’abbé Couturier », Chreétiens et sociétés [En ligne], 2011, n°18, mis en ligne le 17 juillet 2012, disponible sur :
http://chretienssocietes.revues.org/2981 [consulté le 25 novembre 2016] ; DOI : 10.4000/chretienssocietes.2981
19 Par exemple, ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : Groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979),
dossier 1, « Réunion cecuménique des Dombes (7-11 septembre 1959) », document dactylographié¢ d’information
concernant les rencontres du groupe pour septembre 1959.

20 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du
Chatelard 1960 », notes manuscrites des conférences lors des journées du Chatelard en juillet 1960 et « Session du
Chatelard (6-10 juillet 1964) », programme des conférences pour la session de 1964.

21 Théses protestantes incitant & la Résistance spirituelle.

43



t?2, cousin de I’Abbé Couturier®® et participant également

au Liban et au Caire, Robert Clémen
au groupe des Dombes?*, des séminaristes frangais du Séminaire Francais de Rome, des prétres
italiens, ... Les journées du Chatelard semblent donc plus internationales que le groupe des
Dombes mais 1I’équipe d’organisation reste essentiellement lyonnaise et elle se revendique de
I’héritage de 1’ceuvre de Couturier. Comme nous 1’avons vu, Fabre prend de nombreuses notes
durant ces sessions — peut-étre plus encore que pour celles du groupe des Dombes — mais les
deux groupes présentent des visions différentes. D’ailleurs, il semble que le groupe des Dombes
(d’apres les documents disponibles dans les archives liées a André Fabre) n’ait pas abordé

officiellement le concile alors que les journées du Chatelard mentionnent le concile et que

Maurice Villain y revient a travers des conférences spécifiques sur ce sujet?.

Enfin un dernier élément important pour établir le réseau relationnel du chanoine Fabre,
ce sont ses correspondances et les intervenants qu’il invite aux Avents. Le pére Fabre a une
forte activité €pistolaire. Les archives diocésaines recensent 8492 actes de correspondance
passive entre 1914 et 1982. Ce qui semble étre un total tres élevé. Un autre chiffre est donné :
663 actes de « correspondance passive par destinateurs ». Le prétre, lui, aurait envoyé 431
courriers®®, Parmi les correspondants les plus fréquents, on retrouve certains noms déja
évoques tels que de Baciocchi (qui écrit 58 fois a Fabre) et Villain (31 fois), membres du groupe
des Dombes mais aussi Daniel Sesboii¢ qui lui écrit a 15 reprises en 11 ans (1965-1976) et qui
est membre du groupe des Dombes (de 1967 a 2005). L archevéque d’Albi lui écrit également
assez abondamment, méme apres s’étre retiré a Lyon pour des raisons de santé. Cependant,
celui qui correspond le plus avec le chanoine est Michel de Verdiére. De Verdiére est aumonier
au lycée public Montesquieu, au Mans. Selon le site des Avents, il aurait conduit les étudiants
dont il avait la charge a Peyregoux, en 1960%’. C’était I’année précédant la création des Avents

et de la semaine des jeunes notamment. Michel de Verdicre a participé aux Avents, son nom

22 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Journées de
théologie et de pastorale sur 1’ceccuménisme (4-8 juillet 1960) », fol.2, liste des participants aux journées du
Chatelard en juillet 1960.

2 Etienne Fouilloux, « Une affaire lyonnaise : la succession de ’abbé Couturier », op. cit.

24 Groupe des Dombes, « membres décédés », disponible sur: http://www.groupedesdombes.org/membres-
decedes.html [consulté le 14 juin 2017]

25 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du
Chatelard 1964 », « Vatican II (deuxiéme session) et dialogue cecuménique », fol.3-5, notes dactylographiées
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile et ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21
(Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du Chatelard (6-10 juillet 1964) », programme des
journées théologiques du Chatelard pour la session de I’année 1964.

26 ADA, Fonds « André Fabre », Inventaire du fonds.

27 Les Avents-Amitié Entre Chrétiens : rencontres cecuméniques, « Les Avents, qu'est-ce-que c'est ? », disponible
sur : http://www.avents-unite-des-chretiens.org/les-avents-quest-ce-que-cest.html [consulté le 14 juin 2017]

44



apparait parmi les participants de la 1 semaine des Avents pour I’année 19618

. Ce qui est
plus étonnant, c’est qu’il n’apparaisse pas dans les participants a la semaine sur la laicité au vu
de sa fonction en paroisse universitaire. Cependant, il apparait sur une autre liste non datée?®’.
De plus, il est cité parmi les intervenants pour la semaine des Avents sur la laicité®°. 11 est censé
faire une conférence sur « les Aumoneries de I’Enseignement Public ». Il apparait également
comme étant en charge de la « retraite de rentrée », en 1961°! et intervient pour « la semaine
spéciale pour les jeunes », en 19652, Maurice Villain et Joseph de Baciocchi, participent, eux
aussi, aux Avents, tout comme le pasteur Gaston Westphal®® qui, quelques mois plus tard,
intégre le groupe des Dombes. Dés 1961, Villain est mentionné parmi les participants® et il est
chargé de la semaine sur les «recherches et [les] attitudes cecuméniques »*® mais sa
participation semble un peu irrégulicre entre 1961 et 1965. Peut-étre est-ce dii au concile.
Dr’ailleurs, pour I’année 1965 c’est un supplément au programme qui 1’annonce comme co-
responsable de la semaine cecuménique alors que 1’autre co-responsable catholique, de
Baciocchi et le co-responsable protestant, Jean Bosc, sont annoncés dés le premier document?®.
De Baciocchi intervient dés 1962 dans le cadre de la semaine cecuménique?’. André Fabre recoit
beaucoup de lettres de pasteurs également : Hébert Roux lui écrit 69 fois entre 1963 et 1979 ;
Louis Lévrier et Jean Bosc, tous deux membres du groupe des Dombes rédigent respectivement

10 et 15 lettres. Fabre regoit également des courriers de Jean Valette, pasteur protestant dans le

28 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Communauté des Avents. Aofit
1961 », liste des participants aux deux premiéres semaines des Avents pour 1’été 1961.

2 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions 1 (1961-1962), « Liste des participants 2™
semaine », liste des participants a la deuxiéme semaine des Avents dont I’année n’est pas indiquée.

30 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Semaine : Spiritualité de Laicité,
du 6 au 13 [aolt 1961] », fol. 2, programme manuscrit de la deuxiéme semaine des Avents 1964, la semaine
« Spiritualité de laicité ».

31 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Centres d’intérét », liste des
différentes semaines des Avents et leur date, il s’agit de I’année 1961 (les dates pour les semaines de 1’année 1962
ne correspondent pas avec celles de ce document).

32 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Eté 1965 aux "Avents". Compléments
au programme », supplément au prospectus d’information sur I’organisation des semaines des Avents pour I’année
1965, r°

33 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Communauté des Avents. Aofit
1961 », liste des participants aux deux premicres semaines des Avents pour 1’ét¢ 1961.

34 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Communauté des Avents. Aot
1961 », liste des participants aux deux premicres semaines des Avents pour 1’ét¢ 1961.

35 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Centres d’intérét », liste des
différentes semaines des Avents et leur date, il s’agit de I’année 1961 (les dates pour les semaines de I’année 1962
ne correspondent pas avec celles de ce document).

36 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Eté 1965 aux "Avents". Compléments
au programme », r°, supplément au prospectus d’information sur 1’organisation des semaines des Avents pour
I’année 1965, et ADA, Fonds « André Fabre »,4Z-3.28 : Les Avents - sessions [ (1965), « Eté 1965 aux
"Avents" », fol. 1 v°, prospectus d’information sur I’organisation des semaines des Avents pour ’année 1965.

37 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1
v°, prospectus d’information sur I’organisation des semaines des Avents pour I’année 1962.

45



Gard, I’Hérault et a Toulouse et président du Conseil régional de I’Eglise réformée de France
pendant 12 ans pour une zone qui correspond a I’ancienne région Languedoc-Roussillon®®. Au
total, le chanoine tarnais recoit 159 courriers envoyés par des pasteurs’®. Cela ne tient pas
compte de quelques messages que nous avons trouvés dans d’autres dossiers. Nous avons trouveé
par exemple un échange, datant de 1962, entre Jean-Pierre Monsarrat, président du consistoire
de la Montagne noire (Tarn) et pasteur a Vabre*® — qu’il quitte peu aprés pour Lyon — avant de
présider le conseil national de I’Eglise réformée de France, et le chanoine André Fabre*!. Les
deux religieux discutent de 1’encyclique de Jean XXIII, Aeterna Dei Sapientia (11 novembre
1961). L’un et ’autre semblent plutét ouverts et partagent leurs interrogations. Ainsi Fabre
correspond beaucoup avec des pasteurs protestants et il les invite aussi aux Avents, ils sont 6
en 1963* mais il n’y a qu’un seul pasteur inscrit en 1965%. Parmi les pasteurs participant
occasionnellement ou réguliérement on retrouve Hébert Roux**, Jean Valette* et Jean Bosc
que nous avons évoqués plus haut ou encore le pasteur Bonneville*s. En outre, les différents
documents d’André Fabre semblent indiquer qu’il a une bonne connaissance de la situation du
protestantisme tarnais. Il y a également la présence d’orthodoxes comme le pére Gheorghiu,
orthodoxe roumain®’ ou le pére Léonide Chrol, « aumdnier des orthodoxes pour [la] région »*®.

Ainsi, le réseau relationnel du chanoine Fabre est particulierement bien établi aussi bien

envers les cecuménistes catholiques que protestants et voire méme orthodoxes. Mais c¢’est un

38 Jean Valette, L’Evangile de Marc : Parole de puissance, message de vie. Commentaires, Paris, Les Bergers et
les Mages, 1986, vol. 1, quatriéme de couverture, disponible sur : https://books.google.fr/books?id=TH39cQ-
nlcC&lpg=PP 1 &hl=fr&pg=PP1#v=onepage&q&f=false [consulté le 15 juin 2017]

3 ADA, Fonds « André Fabre », Inventaire du fonds. Il s’agit bien de 159 correspondances passives avec des
pasteurs si on additionne les correspondances de chaque pasteur et non 157 comme 1’indique 1’inventaire.

40 Le Monde.fr, « Le pasteur Monsarrat : un "homme de terrain" », mis en ligne le 05 mai 1980, disponible sur :
http://www.lemonde.fr/archives/article/1980/05/06/le-pasteur-monsarrat-un-homme-de-

terrain 2822515 _1819218.html [consulté le 14 juin 2017]

41 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : Groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 2, 2 fol.
r° et v°, Lettre dactylographiée du pasteur Monsarrat a André Fabre.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine cecuménique — Les Avents
—du 28/7 au 2/8 1963 », liste des participants a la semaine cecuménique en 1963.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Semaine cecuménique — Avents
1965 », liste des participants a la semaine cecuménique en 1965.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine cecuménique — Les Avents
—du 28/7 au 2/8 1963 », liste des participants a la semaine cecuménique en 1963.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1
v°, prospectus d’information sur I’organisation des semaines des Avents pour [’année 1962.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine cecuménique — Les Avents
—du 28/7 au 2/8 1963 », liste des participants a la semaine cecuménique en 1963.

47 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Semaine cecuménique — Avents
1965 », liste des participants a la semaine cecuménique en 1965.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Eté 1963 aux "Avents". Compléments
au programme », supplément au prospectus d’information sur I’organisation des semaines des Avents pour I’année
1963

46



réseau tres centré sur I’cecuménisme lyonnais, aussi bien par les participants aux Avents que

dans les correspondances du prétre et que dans le modele sur lequel s’appuie Fabre.

III- Un cecuménisme spirituel :

Apres cette rétrospective sur les relations d’ André Fabre, nous pouvons voir apparaitre
un groupe d’cecuménistes qui participe activement a 1’cecuménisme qui se fait en région
lyonnaise et qui dit vouloir poursuivre 1’ceuvre de 1’abbé Couturier. Cela nous donne déja un

indice sur la vision cecuménique d’André Fabre.

En effet, nous avons pu noter qu’André Fabre participe a de nombreuses actions
cecuméniques mises en place par 1’abbé Couturier : journées de formation théologique et
pastorale au Chatelard, groupe des Dombes. Il n’hésite pas a parler de « I’esprit de I’abbé
Couturier »*° qu’il retrouve dans les deux groupes que nous venons de mentionner. Cependant,
nous avons également noté que 1’héritage de cet cecuméniste lyonnais est pluriel, du moins la
revendication de son héritage est plurielle. Il y a, d’une part, ceux qui sont trés attachés a une
démarche spirituelle. D’autre part, il y a ceux qui entendent poser une réflexion théologique sur
les problémes cecuméniques, c¢’est une démarche théologique™®. Les deux démarches ne sont
pas forcément incompatibles pour autant. Il s’avere que ce sont les partisans de la démarche
spirituelle qui obtiennent gain de cause a Lyon et peuvent revendiquer la succession de 1’abbé
Couturier avec le Centre Unité chrétienne malgré la « concurrence » cecuménique du centre
dominicain Saint-Irénée. Or les relations d’André Fabre, que nous venons d’étudier, soulignent
une proximité avec Maurice Villain et de Baciocchi. Villain entend s’inscrire dans la démarche
de Couturier, il a ceuvré pour que I’héritage de 1’abbé Couturier reste dans le domaine de
I’cecuménisme spirituel. Concernant de Baciocchi, ce dernier est mariste comme Villain et a
pris le parti de ’cecuménisme spirituel mais il ne néglige pas pour autant la réflexion
théologique. Il semble également qu’André Fabre ait fait venir dans le Tarn le prétre sulpicien

Michalon (en compagnie de Villain et Max Thurian)’! dans le cadre d’une session de quatre

¥ ADA, Fonds «André Fabre», 4Z-3.21: Ecuménisme. FEtudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de
la publication d’un article ou d’un ouvrage.

0 Abbaye Notre-Dame des Dombes, Fonds « Couturier Villain », Lettre de Biot a Couturier, 13 janvier 1953, cité
par : Etienne Fouilloux, « Une affaire lyonnaise : la succession de I’abbé Couturier », op. cit

' ADA, Fonds «André Fabre», 4Z-3.21: Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de
la publication d’un article ou d’un ouvrage.

47



jours pour les clercs et les laics. Pierre Michalon est a la téte du Centre Unité chrétienne,
organisant notamment la documentation pour la Semaine de priere pour I’unité des chrétiens et
les journées de formation du Chatelard (en collaboration avec Villain pour ces journées). André
Fabre semble donc plus intéressé sinon plus proche de cet cecuménisme spirituel. Cependant,
le chanoine a également des relations avec des partisans d’un cecuménisme théologique. Ainsi
le dominicain René Beaupere, dans une lettre au chanoine André Fabre en date du 10 octobre
196032, informe son interlocuteur des dates qu’il a choisies pour venir donner des conférences

dans le Tarn en janvier 1961.

Dans ses écrits, André Fabre se montre trés attaché a 1’cecuménisme spirituel. 11 tire de
I’cecuménisme spirituel de 1’abbé Couturier et de sa propre expérience pastorale la conviction
qu’il faut partir « des réalités mystiques [...] ou spirituelles » et de la priére afin d’arriver a une
réflexion sur ce qui est plus concret, ce qui est « institutionnel »**. Dans le méme document, le
chanoine tarnais démontre cette volonté. Quand il parle de I’Eglise, il commence par I’Eglise
comme mystére. Dans une conférence pour le Semaine de priére pour 1’Unité>*, Fabre souligne,
effectivement, son souci de faire apparaitre le mystére de I’Eglise. Lorsqu’il aborde la question
du baptéme, il veut commencer par parler des effets mystiques du baptéme®?, a savoir que par
les baptémes les baptisés sont membres du corps du Christ et membres les uns des autres. Il en
fait autant pour le mariage et regrette que les manuels sur le mariage soient, a ce moment-1a,
souvent réduits a des articles de droit canonique’®. Quel que soit le fondement de cette critique,
elle souligne clairement le souci d’ André Fabre de faire passer le spirituel avant des réflexions
plus théologiques et doctrinales. Pour accentuer un peu plus cet aspect, nous pouvons citer sa
définition de la catholicité : « Surtout pas acceptation du titre de « catholique » opposé a
« protestant », «anglican », etc. ... Mais plutot capacité d’universel accueil [...] Plus
profondément encore : la catholicité de I’Eglise n’est que 1’actualisation progressive de ce
caractére du Christ [...] de devenir [...] la plénitude, I’accomplissement de tout en tout »°’. De

cette priorité de la dimension spirituelle, découle une autre priorité : celle de la priere mais pas

2 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21: (Ecuménisme. Documents nationaux (1954-1972), Lettre
dactylographiée de René Beaupére a André Fabre (10 octobre 1960).

33 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : cecuménisme, « (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 2, notes
dactylographiées et manuscrites probablement en vue de la publication d’un article ou d’un ouvrage.

3 Voir aussi : ADA, « Semaine de I’Unité : conférence de M. le chanoine Fabre », SR, 12 mars 1959, n°11, 86°™
année.

55 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : cecuménisme, « (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 2, notes
dactylographiées et manuscrites probablement en vue de la publication d’un article ou d’un ouvrage

%6 Ibid, fol. 3

57 Ibid.

48



n’importe laquelle, celle de Jésus priant pour I’unité®. Fabre paraphrase la priére de Paul
Couturier pour I'unité des chrétiens en soulignant que cette unité est celle que Dieu « veut par
les moyens qu’il voudra ». Il estime que c’est par la priére que le dialogue portera du fruit. Il
dit refuser de prendre part a tout groupe de dialogue théologique ou apologétique qui ne s’ouvre
pas par « une authentique priére cecuménique » et qui oublie tout « climat de priére » >°. André
Fabre estime que la Messe est la plus grande priére pour I’unité et que « toute Messe est une
Messe de 1’Unité ». Fabre a également une vision plutdt positive et dynamique de I’Eglise et de
I’unité¢ « donnée au départ et toute tendue en avant », comparant cela au Salut et a
’accomplissement du Christ « en accomplissant tout étre »*°. Cette vision positive est renforcée
par le fait qu’André Fabre estime observer la fin du mouvement de division, des « "fissions" en
chaine »%! et distingue D’apparition d’un mouvement de convergence. Pour Fabre,
I’cecuménisme est 1’ceuvre de I’Esprit Saint. Comme I’ensemble des cecuménistes et de
nombreux chrétiens, le chanoine estime que la division des chrétiens est contre nature.
L’eucharistie n’est plus le sacrement de 1’Unité, il n’est plus « le signe et la nourriture de la
fraternelle agapé ». 11 juge que les chrétiens sont « excommuniés les uns des autres »%2. Cette
idée est déja présente en mars 1961 dans un document dont I’auteur n’est pas indiqué®’. Il y est
clairement dit que cette désunion est « un scandale »**. Ce méme document souligne le rejet de
I’unionisme, c’est-a-dire de 1’attente de la conversion des chrétiens non-catholiques. Il souligne
¢galement que les 4 siecles qui viennent de s’écouler soulignent I’inefficacité des
raisonnements. Il faut donc abandonner le domaine de la raison pour entrer dans celui du
mystére. Un autre document®®, dont I’auteur est également inconnu, mais dont les idées
reprennent celles de Fabre — parfois mot pour mot, ce qui ne veut pas dire que ’auteur soit

André Fabre car il peut tres bien s’en étre inspiré —, abonde dans ce sens. Ce document débute

58 Evangile selon saint Jean 17, 10-23

% ADA, Fonds «André Fabre», 4Z-3.21: Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 3, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de
la publication d’un article ou d’un ouvrage

60 Jbid. fol. 3

o Ibid. fol. 8

62 ADA, Fonds «André Fabre», 4Z-3.21: (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 5, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de
la publication d’un article ou d’un ouvrage

6 ADA, Fonds «André Fabre», 4Z- 3.21: (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme (mars 1961) », 4 fol., document dactylographié correspondant peut étre a une conférence donnée
ou entendue

% Jbid. fol. 2

% ADA, Fonds «André Fabre», 4Z- 3.21: (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme (juillet 1960) », 3 fol., document dactylographié correspondant peut étre a une conférence donnée
ou entendue

49



par une définition de I’cecuménisme comme « mouvement qui tend a rendre I’UNITE »%¢
visible. Cela sous-entend donc qu’il y a une unité invisible, ce qui rejoint les propos de Fabre
que nous évoquions plus haut. Ce dernier s’oppose a ceux qui estime que 1I’cecuménisme encourt
le risque de renoncer a sa propre foi. Il estime que par le dialogue on passe d’une « fidélité
"close" » a une « fidélité lucide [et] "ouverte" »°’. En outre, André Fabre indique dans différents
documents se soucier de la situation des couples mixtes (catholique-protestant/e), ¢’est aussi le
cas de René Beaupeére qui accompagne certains foyers mixtes lyonnais a partir de 1962. Le
prétre tarnais y voit un risque d’« indifférence religieuse »*® du fait des différends religieux

entre les deux familles.

Il nous faut voir maintenant si André Fabre concrétise cette idée d’cecuménisme
spirituel. Les Avents semblent faire le choix d’un esprit fraternel. En effet, les tracts insistent
sur cet esprit et soulignent que participer aux Avents c’est se mettre en état de « fraternité de
recherche spirituelle »*. Cela souligne aussi ’aspect profondément spirituel de ces rencontres.
La aussi les tracts le revendiquent : on y trouve des propositions spirituelles. Mais elles sont
facultatives : « messes, médiations, lectures bibliques, prétres disponibles, ... »’°. Le cadre est

propice a un climat familial (voir figures 5 et 6). C’est une batisse en pleine zone rurale ou la

Figure 5 : Escalier des Avents. ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-
3.31 : In Memoriam, dossier « photographies en vrac ».

% Jbid. fol. 1, nous reproduisons ’accentuation de ’auteur.

67 ADA, Fonds « André Fabre», 4Z- 3.21: (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 2, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de
la publication d’un article ou d’un ouvrage

% ADA, Fonds «André Fabre», 4Z-3.21: Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de
la publication d’un article ou d’un ouvrage

% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1
1°, prospectus d’information sur I’organisation des semaines des Avents pour I’année 1962.

0 Ibid. fol. 2 1° et v°

50



Figure 6 : Les Avents, I’ensemble vu du sud
(Laroque-Peyregoux). ADA, Fonds
« André Fabre », 47-3.31 : In Memoriam,
dossier « photographies en vrac ».

tranquillité et la sérénité sont donc garanties. Le pére André Fabre I’aurait achetée dans les
années 19507!. Ce n’est pas trés luxueux mais cela a le mérite d’éviter les mondanités afin de
se recentrer sur I’essentiel : le dialogue, I’autre, la communauté. En effet, une attitude d’écoute
est demandée aux participants. Les semaines de « Dialogues », mises en place en 1964,
entendent instaurer un dialogue entre chrétiens et non-chrétiens (croyants d’autres religions,
agnostiques, athées, ...) en établissant « une expérience de fraternité vécue »’2. Nous parlons
de climat familial, c¢’est réellement le cas puisque les enfants des participants sont également
accueillis. De méme, I’esprit de communauté semble trés fort puisque c’est 1’« Assemblée de
Communauté »”> qui met en place le rythme. Cependant, chacun est libre de venir aux Avents
quand il en a envie ou quand il le peut lors des sessions d’été. Il en est de méme pour le départ.
C’est donc une organisation treés souple et méme temps trés complexe car autant de liberté est
synonyme d’imprévus. Concernant le rythme des journées, a chaque jour correspond une
conférence. En 1961, ces conférences sont toutes assurées par Maurice Villain a 10h7*. Le jeudi
aprés-midi (pour I’année 1961) est proposée une sortie. Si Fabre prone un cecuménisme spirituel
et un climat spirituel, il ne laisse pas de c6té 1’aspect d’information et/ou de formation. Ainsi

Villain revient sur I’histoire du mouvement cecuménique’>. En 1963, Hébert Roux donne une

! http://www.avents-unite-des-chretiens.org/les-avents-quest-ce-que-cest. html

2 ADA, Fonds « André Fabre » 4Z-3.28 : Les Avents - sessions 1 (1964), « Eté 1964 aux "Avents" », prospectus
d’information sur I’organisation des semaines des Avents pour ’année 1964

3 Ibid. fol. 2 r°

7 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Semaine cecuménique — 31
juillet au 6 aott » », programme des conférences pour la semaine cecuménique qui se déroule du 31 juillet au 6
aolit 1961.

75 Ibid.

51



conférence sur ses « impressions sur le concile »’® Vatican II, alors qu’il était observateur

chrétien lors de la premicre session. En 1965, Joseph de Baciocchi donne trois conférences sur

t77 t78

le théme de I’Esprit-Saint’’. Le pasteur Jean Bosc en fait autant’® sur le méme sujet puisque
c’est le theme de cette année-la. Il se trouve que quelques mois plus tard, en septembre 1965,
I’Esprit-Saint est aussi le théme des rencontres du groupe des Dombes’. Alors qu’un an plus
tot ce sont les journées du Chatelard qui proposaient ce théme®. Cela ne saurait étre une
coincidence au vu des relations étroites entre André Fabre, les conférenciers et le groupe des

Dombes.

La vision de I’cecuménisme que porte André Fabre est donc celle d’un cecuménisme tres
« spirituel », dans la lignée de 1’abbé Paul Couturier, envers lequel le chanoine tarnais semble
vouer une tres forte sympathie intellectuelle et spirituelle. Cette vision se retrouve dans le choix
des intervenants invités aux Avents, dans les écrits d’ André Fabre et les conférences qu’il donne
ou auxquelles il assiste. Les Avents dans leur organisation et dans I’esprit qu’ils entendent
véhiculer reflétent pleinement ce choix d’un cecuménisme « spirituel ». Pour autant, André
Fabre ne néglige pas la formation théologique et cecuménique car «1’cecuménisme ne

s’improvise pas avec la seule bonne volonté »3!, écrit-il.

Conclusion :

Le pére André Fabre ne s’ouvre pas de lui-méme a I’cecuménisme. Le moment
déclencheur semble étre sa captivité durant laquelle il rencontre le pere Congar, qui réfléchit
depuis plusieurs années sur 1’cecuménisme et lui donne surtout I’occasion de dialoguer avec des
pasteurs. André Fabre ne s’intéresse pas seulement a 1’cecuménisme mais aussi au dialogue

interreligieux et surtout a la question des chrétiens dans le monde. Cependant, cette initiation a

76 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine cecuménique — Les Avents
—du 28/7 au 2/8 1963 », sommaire des retranscriptions de conférences données lors de la semaine cecuménique de
1963.

77 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Les Avents 1965 — Semaine
cecuménique. Conférences du Pére de Baciocchi », recueil de trois conférences données par de Baciocchi.

8 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Les Avents 1965 — Semaine
cecuménique. Conférences du Pasteur Bosc », recueil de trois conférences données par Jean Bosc.

7 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1,
« Rencontre cecuménique des Dombes. 6-7 septembre 1965 », courrier dactylographié¢ du pére Villain annongant
le programme et le théme pour les rencontres de septembre 1965.

80 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du
Chatelard (6-10 juillet 1964) », liste des conférences de la session des journées du Chatelard en 1964

81 ADA, Fonds «André Fabre», 4Z-3.21: Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de
la publication d’un article ou d’un ouvrage

52



I’cecuménisme ne produit pas immédiatement ses effets, du moins en ce qui concerne sa
participation a des groupes cecuméniques nationaux. Il ne participe au groupe des Dombes qu’a
partir de 1954. La participation a un tel groupe cecuménique, mais aussi aux journées du
Chatelard, s’avere déterminante pour les actions cecuméniques menées par le chanoine. Il
s’appuie sur le réseau relationnel qu’il a pu se constituer pour faire appel a des intervenants,
aussi bien dans le cadre des Avents que dans celui de rencontres cecuméniques locales. Ces
relations soulignent également qu’André Fabre entend proposer et mettre en place un
cecuménisme spirituel. Ses écrits témoignent de sa filiation avec I’cecuménisme spirituel que
prone le prétre lyonnais Paul Couturier. Lorsqu’on s’intéresse a l’organisation et aux
intervenants réguliers, pour la période étudiée, cela confirme bien qu’il s’inscrit dans ce courant
cecuménique. Le prétre tarnais ne néglige pas pour autant la formation théologique, comme en
témoignent les Avents qui veulent également proposer une vie communautaire et fraternelle.
On retrouve aussi cette nécessité de formation dans sa participation annuelle aux journées du

Chatelard.

Tout ce que nous venons de dire, ne concerne que la période de 1958 a 1965. C’est donc
une période courte et pourtant la masse des documents et des actions que mene Fabre ou
auxquelles il participe démontre que 1’activité cecuménique du prétre est trés importante, tres
variée et trés riche. Son ceuvre la plus importante est, a n’en point douter, la création des Avents
qui continuent d’exister aujourd’hui (ils ont fusionné avec le groupe L’ Amitié¢ en 2015) —ils ne
sont plus organisés a Peyregoux depuis 1975 mais prés d’Angers avec différents
déménagements successifs. Les Avents ne comportent plus qu’une seule semaine, celle sur

I’cecuménisme.

53



Chapitre 2 : L.’ cecuménisme d’André Fabre : une action
isolée ?

L’ceuvre et les engagements d’une personne, aussi importants soient-ils, ne peuvent pas
nous permettre de tirer des conclusions globales et de dire si I’archidiocése d’Albi, Castres et
Lavaur avait le méme intérét pour la cause cecuménique. Il peut trés bien s’agir d’une action
isolée et non soutenue par I’Eglise catholique en tant qu’institution, donc par la hiérarchie, et/ou
par I’Eglise catholique en tant que communauté des croyants catholiques. A I’inverse, les
propositions du chanoine Fabre peuvent s’inscrire dans une dynamique globale du diocése en
faveur de I’cecuménisme. Au-dela de la place de ce prétre dans la situation de 1’cecuménisme
tarnais, c’est aussi sa place dans I’cecuménisme en France (voire méme dans le monde) qu’il
s’agit d’étudier. Il nous parait donc nécessaire d’étudier si les actions du pere André Fabre sont
représentatives de 1’cecuménisme tel que le pratique les cecuménistes catholiques dans la Tarn

et en France.

C’est pourquoi nous pouvons nous demander si I’cecuménisme d’André Fabre est une
action isolée ou bien s’il est représentatif d’un souci cecuménique dans le dioceése d’Albi et s’il

est représentatif du mouvement cecuménique en France.

Dans le premier chapitre, nous avons évoqué certains groupes et certaines actions
cecuméniques. Nous allons maintenant nous attacher a développer rapidement ce paysage
cecuménique frangais au sein duquel se greffe I’action d’André Fabre. Nous avions mis en
lumicre les relations de ce prétre avec d’autres groupes cecuméniques mais désormais il s’agit
de voir ce que proposent ces groupes, et de déterminer si d’autres groupes ne proposent pas des
actions différentes. D’ores et déja, soulignons que, de méme que nous n’avons pas souhaité
¢tablir une biographie exhaustive d’André Fabre, nous n’entendons pas, ici, faire une étude
exhaustive du mouvement cecuménique mais simplement analyser les formes cecuméniques qui
peuvent coexister. Puis, nous nous arréterons sur la situation cecuménique dans I’Eglise
(catholique) d’Albi pour voir s’il y a un souci, une volonté et une action cecuménique. A partir
de ces deux éléments, nous pourrons voir si les propositions d’André Fabre ont un caractére

original ou bien si elles s’inscrivent dans des dynamiques possiblement observées par ailleurs.

54



I- Paysage cecuménique :

Nous avons déja évoqué certains groupes cecuméniques : journées du Chatelard, groupe
des Dombes, Avents, ... Nous allons donc revenir sur ces groupes et élargir nos propos au-dela

du cercle de I’cecuménisme lyonnais que nous avons vu apparaitre.

Tout d’abord, revenons sur cet cecuménisme lyonnais qui découle de 1’action
cecuménique pionni¢re de Paul Couturier. Qu’il s’agisse de la Semaine de priere pour ’unité
des chrétiens, du groupe des Dombes ou des sessions de formation au Chatelard, les différentes
actions répondent a des volontés et des objectifs divers. Les rencontres des Dombes permettent
a chaque confession de présenter son point de vue sur un sujet précis. Ainsi, en 1965, le théme
des rencontres porte sur I’Esprit Saint. Des conférences sont alors organisées sur le point de vue
de Thomas d’Aquin et celui de Pétau (théologien jésuite du début du XVII®™ siécle) pour les
catholiques et les opinions de Calvin et Luther pour les protestants'. Le groupe des Dombes
cherche notamment a trouver des points d’accord théologiques et des formulations communes
apreés que chacun ait pu présenter son opinion. Ainsi différents documents établissent les
formulations que le groupe a approuvées. En 1957, par exemple, des théses communes sont
adoptées sur « la Médiation du Christ et le ministére de I’Eglise »°. Si des théses communes
sont trouvées, elles ne cachent pas non plus des divergences. Dans le document des theses de
1957, on parle du « sacerdoce ministériel qui fait question »° entre catholiques et protestants.
En 1959, les décisions sur 1’autorité pastorale soulignent laisser sans réponse certains points
comme la question de la «nature du Collége apostolique et de sa succession », donc de
I’épiscopat et de la hiérarchie ou encore «la nécessit¢é d’un ministére qui représente
’universalité de I’Eglise »*, ce qui renvoie au probléme de I’existence, de la justification et de

la lIégitimité d’une fonction pontificale. Il ne fait guére de doute que ces questions laissées

ouvertes sont autant de points pour lesquels un consensus n’a pu étre trouvé. Notons, au

! ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1,
« Rencontres cecuméniques des Dombes (6-9 septembre 1965) », document dactylographi¢ d’information
concernant les rencontres du groupe pour septembre 1965.

2 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1,
« Théses communes de la conférence des Dombes », recueil dactylographiée des théses du groupe des Dombes
entre 1956 et 1962, « Théses approuvées a la Trappe des Dombes le 5 septembre 1957 sur la Médiation du Christ
et le ministére de I’Eglise », fol.4-5.

3 Ibid. fol.5

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1,
« Théses communes de la conférence des Dombes », recueil dactylographiée des théses du groupe des Dombes
entre 1956 et 1962, « Autorité pastorale », fol. 8.

55



passage, que certains de ces €léments susciteront des discussions au concile et des problémes
de formulation afin d’éviter de constituer un obstacle au dialogue. Les rencontres du groupe des
Dombes sont ouvertes aux théologiens protestants et catholiques et proposent une vie
communautaire spirituelle. Les Dombes veulent proposer une forme de dialogue entre les
différentes confessions chrétiennes. C’est assez net en 1959 puisque le programme mentionne
des interventions auxquelles succédent des «réponse[s] ». En revanche, les journées du
Chatelard ne réunissent que des clercs catholiques et ont pour but, non pas un dialogue
cecuménique, mais une formation du clergé catholique en matieére théologique et pastorale
concernant I’cecuménisme, afin de pouvoir mener un dialogue local tout en ayant conscience
des problématiques et de la situation du dialogue cecuménique. La Semaine de priére propose,
elle, une attitude purement spirituelle. Le centre Unité chrétienne fournit gratuitement®, ou au
moins en partie, une documentation et du matériel pour cette action: des images et
représentations avec au dos un texte ou une priere, une affiche, le texte de la messe pour cette
occasion, etc. ...”. De plus, ces différents groupes précédent les actions cecuméniques d’André
Fabre : la Semaine de priere pour I’unité dans la version que lui donne Paul Couturier existe
depuis les années 1930. Quant aux deux centres cecuméniques lyonnais, ils apparaissent en 1954
pour Unité chrétienne et en 1953 pour le centre dominicain Saint-Irénée. Le groupe des Dombes
apparait en 1937, alors que les sessions du Chatelard sont plus tardives, n’apparaissant qu’apres

la seconde guerre mondiale®.

Cependant, il existe d’autres groupes. Ainsi, a Paris, on trouve le groupe Istina dirigé, a
cette période, par le pére Christophe-Jean Dumont’. 11 existe, au départ, un séminaire lillois, le
séminaire Saint Basile créé en 1923 par les dominicains, destiné a former un clergé oriental afin
qu’il puisse inciter les croyants orthodoxes a la conversion au catholicisme alors que la
révolution de 1917 a affaibli I’Eglise orthodoxe russe. Cela rejoint la stratégie unioniste de Léon
XIII mise en place quelques décennies plus tot. Cependant, le séminaire Saint Basile utilise les

méthodes de formation des séminaires occidentaux. C’est le pere Henri-Jean Omez qui propose

5 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.22 : groupe des Dombes, Documents divers (1954 - 1979), dossier 1,
« Réunion cecuménique des Dombes. 7-11septembre 1959 », programme des rencontres du groupe des Dombes
pour les rencontres de septembre 1959.

6 ADA, « Pour la Semaine de ’Unité », SR, 3 décembre 1959, n°48, 86°™ année.

7 ADA, « Informations : la Semaine de 1’Unité chrétienne », SR, 11 décembre 1958, n°48, 85°™ année

8 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « journées de
théologie et de pastorale sur I’cecuménisme (4-8 juillet 1960) », fol. 1 r°, courrier d’information sur I’organisation
des journées du Chatelard pour I’année 1960.

9 Concernant 1’évolution d’Istina, nous nous appuyons sur Etienne Fouilloux, « Istina (1923-1967) », Dictionnaire
biographique des freres précheurs [En ligne], Notices thématiques, Organismes dominicains, mis en ligne le 15
mars 2016, consulté le 19 juin 2017. URL : http://dominicains.revues.org/1432

56



quelques adaptations et en devient le supérieur en 1927. 1l incite a valoriser les cultures slaves
et russes et a les découvrir. C’est suivant cette volonté qu’apparait le centre Istina en 1927 avec
I’aide du péere Christophe-Jean Dumont. Mais Omez entend démontrer aux orthodoxes qu’ils
n’obtiendront la plénitude de leur foi qu’en rejoignant 1I’Eglise catholique. En 1932, il est écarté
de Saint Basile et remplacé par Christophe-Jean Dumont. Le séminaire ferme en 1933 et
Dumont est chargé des immigrés russes du dioceése de Lille. En 1936, Dumont et Istina sont
transférés a Paris. Istina propose une vision unioniste de I’cecuménisme mais c’est un centre
trés bien informé sur le contexte russe et la situation orthodoxe russe. En 1947, le centre Istina
se dissocie de la paroisse russe-catholique de Paris et de sa mission pour les immigrés russes et
peut alors envisager d’étendre sa réflexion au-dela de I’orthodoxie. Peu a peu, le centre s’oriente
vers I’cecuménisme, dans son sens actuel. L unité des chrétiens est alors vue comme dépassant
le particularisme du schisme d’Orient, les séparations de 1054 et du XVI*™® siécle seraient alors
liées. Différents cecuménistes catholiques interviennent lors des actions organisées par Istina et
des relations sont engagées avec certains représentants des différentes confessions chrétiennes
et notamment avec le Conseil cecuménique des Eglises. Grace a Congar notamment, le centre
Istina voit son influence s’étendre au-dela de Paris et joue un role cecuménique important, par
la participation a différents événements cecuméniques mondiaux notamment. Ce qui ne plait
pas particulierement a 1’abbé Couturier et aux cecuménistes lyonnais qui refusent qu’Istina et
Dumont récupérent leur démarche cecuménique. C’est aussi ce qui a posé probléme pour
I’héritage de Paul Couturier'”. Villain et d’autres craignaient que le projet des dominicains Biot
et Beaupere ne cache, en réalité, une récupération de cet héritage en faveur du centre Istina.
L’échec de I’intégration de proches de Couturier ou de sa vision cecuménique — comme Maurice
Villain — démontre qu’il existe une démarche tres différente entre ces deux centres : Istina et
Lyon. André Fabre semble se tenir a 1’écart d’Istina. En effet, le centre est absent, sauf
inattention de notre part, des documents de ce prétre que nous avons pu consulter pour la période
1958-1965. La seule mention que fait Fabre de ce centre se trouve dans une énumération de
différents centres de formation cecuménique'! aux cotés de I’ Abbaye de Chevetogne qui, de par
sa nature de communauté monastique orientale-catholique, joue aussi un role significatif dans
I’cecuménisme avec les Eglises orthodoxes, aux cotés ¢également de la communauté

cecuménique de Taizé. Cette institution parisienne est aussi mentionnée par le pére René Girault

10 Etienne Fouilloux, « Une affaire lyonnaise : la succession de 1’abbé Couturier », op. cit.

' "ADA, Fonds «André Fabre», 4Z-3.21: (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 1, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de
la publication d’un article ou d’un ouvrage.

57



dans le cadre d’une conférence sur I’histoire de I’cecuménisme dans le catholicisme'?. En outre,
si le centre Istina avait, a ses débuts, une vision cecuménique unioniste, il n’est pas le seul. En
effet, I’(Euvre d’Orient ne semble pas favorable a I’cecuménisme tel que I’imaginent Couturier
et ses partisans'>. On peut aisément comprendre qu’André Fabre ne soit pas particuliérement
proche de ces institutions, méme s’il a rencontré Dumont au moins en 1954 a une session du
Chatelard'*. En revanche, il semble un peu plus difficile de comprendre pourquoi André Fabre
ne s’intéresse pas particulierement a I’association Amiti¢, que nous avons évoquée dans notre
introduction, alors méme que ce groupe associe ses deux grands engagements : I’cecuménisme
et ’enseignement public donc la laicité. On trouve cependant des participants aux Avents qui
viennent de 1’Amitié et une intervention porte sur cette association en 1963'>. Peut-étre avait-il
déja beaucoup d’engagements et ne pouvait-il pas participer a 1’ensemble des groupes
cecuméniques, quand bien méme ils pouvaient s’inscrire dans sa vision cecuménique. Toujours
est-il que la participation de Fabre a I’cecuménisme ne se fait qu’a travers des actions initiées

par I’abbé Couturier, au moins en grande partie.

Nous avons évoqué les différences de vision entre le centre Unité chrétienne et le centre
dominicain Saint-Irénée. Mais ces différences existaient déja auparavant dans 1’cecuménisme,
dans son sens actuel. Congar, que nous avons cité¢ a de nombreuses reprises, a développé sa
« vocation » cecuménique a travers une démarche pleinement théologique. Il a longuement
réfléchi a la question de I'unité a travers une vision ecclésiologique. Congar propose une
ecclésiologie de communion qui dépasse 1’ecclésiologie traditionnelle en soulignant que
I’Eglise n’est pas seulement divine ni uniquement 1’Eglise du Christ, elle est aussi « Ecclesia

6 c’est-a-dire qu’elle est aussi I’Eglise des hommes, habitée par une vie

ex hominibus »
collective avec une unité visible. Cela se retrouve en particulier dans Chrétiens désunis'’. Mais

les publications de Congar sont suspectes aux yeux de Rome. Il comparait devant le Saint-

12 ADA, Fonds « André Fabre » 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Le cheminement de I’Eglise catholique
vers 1’cecuménisme », notes dactylographiés d’une conférence donnée par le pére Girault lors de la semaine
ceccuménique des Avents 1964.

13 Etienne Fouilloux, « Une affaire lyonnaise : la succession de I’abbé Couturier », op. cit.

4 ADA, Fonds « Andrée Fabre », 4Z-3.21 : Bcuménisme. Documents nationaux, « Chatelard, 7-10 juillet 1954 »,
invitation aux journées de formation pastorale et théologique du Chéatelard.

15 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions 1 (1963), « Semaine cecuménique — Les Avents
—du 28/7 au 2/8 1963 », liste des interventions pour la semaine cecuménique en 1963.

16« Trois approches de l'ecclésiologie de communion : Congar, Zizioulas, Moltmann », Nouvelle revue
théologique [En ligne], n°120/4 (1998), p.607, disponible sur : http://www.nrt.be/docs/articles/1998/120-4/381-
Troist+approches+de+1%27eccl%C3%A9siologie+det+communion%3 A+Congar%2C+Zizioulas%2C+Moltmann
.pdf [consulté le 18 juin 2017]

17 Yves Congar, Chrétiens désunis : principes d’un « eecuménisme » catholique, Paris, France, Ed. du Cerf, 1937,
XIX-403 p.

58



Office, avec lequel les relations sont plus qu’exécrables, en décembre 1954 et est assigné au
couvent de Cambridge ou les conditions ne lui permettent pas particulierement de poursuivre
sa réflexion'8, Il revient deux ans plus tard a Strasbourg et doit se tenir a I’écart des actions
cecuméniques. Il ne pourra retrouver toute sa liberté qu’avec la préparation du concile. Outre la
différence de vision cecuménique, c’est peut-&tre aussi cette condamnation qui explique que
Fabre n’ait pas de relation avec Congar alors méme qu’il 1’a connu durant la guerre. Si Congar
est donc dans une démarche théologique, cela n’empéche pas ce dernier de soutenir la Semaine
de priére pour ’unité par exemple'®. Couturier, pour sa part, développe des groupes de réflexion
théologique. Ainsi les différents courants cecuméniques ne sont pas opposés mais peuvent se
compléter, comme le montre la participation de membres d’Unité chrétienne, du centre Saint-
Irén¢ ainsi que des courants cecuméniques qui leur sont proches a des propositions
cecuméniques comme les journées de formation théologique et pastorale au Chatelard :
Beaupére, Michalon, Clément, Villain, ...?°. Congar et Couturier ont entamé leur action
cecuménique bien avant qu’André Fabre ne s’intéresse lui-méme a I’cecuménisme. Il nous faut
également souligner que I’cecuménisme n’est pas un mouvement uniquement frangais. Nous
avons déja parlé dans I’introduction de la vision unioniste de Paul Watson; nous ne
développerons pas ce point plus en avant. En revanche, il semble que certains théologiens du
XXeme sigcle, comme les dominicains Congar et Chenu, se soient appuyés sur les travaux de
I’cecuméniste Johann Adam Mohler (1796-1838). Si pour Chenu I’école de Tiibingen, que
représentait Mohler, est une référence théologique, Congar semble attaché a la démarche
théologique et a la réflexion cecuménique mises en place par ce théologien allemand, qui
comme, lui a mené une réflexion ecclésiologique dans une perspective cecuménique?!. Pour sa
part, Johannes Willebrands, qui jouera un rdle cecuménique important au concile, est a I’origine
de la création, en 1952, de la Conférence catholique sur les questions cecuméniques. Cette
conférence catholique a pour but de coordonner autant que possible 1’action cecuménique et est
en relation avec le Conseil cecuménique des Eglises (COE). Ce dernier est créé en 1948 par la

réunion de différentes institutions cecuméniques comme la conférence « Foi et Constitution »

'8 Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique frangaise entre modernisme et Vatican
11 1914-1962, Paris, Desclée de Brouwer, coll. « Anthropologiques », 1998, 325 p.

19 Etienne Fouilloux, « Lignes de Force. Courants de pensée, piété, apostolat. II. Le catholicisme » in Jean-Marie
Mayeur, Charles Pietri, André Vauchez et Marc Venard (dir.), Histoire du christianisme : des origines a nos jours.
Guerres mondiales et totalitarismes (1914-1958), Paris, Desclée/Fayard, 1990, p.116-239, vol. 12

20 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « journées de
théologie et de pastorale sur I’ceccuménisme (4-8 juillet 1960) », fol. 2 r°, liste des participants aux journées du
Chatelard pour I’année 1960.

2! Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique francaise entre modernisme et Vatican
11 1914-1962, Paris, Desclée de Brouwer, coll. « Anthropologiques », 1998, 325 p.

59



et réunit, alors, prés de 150 Eglises le plus souvent protestantes ou anglicanes?’. L Eglise
catholique n’y prend pas part mais Fabre n’ignore pas les travaux de cette institution, on
retrouve en effet un document qui ferait suite a une visite au sie¢ge du COE a Genéve dans les
années 1950%. Rien ne dit qu’il se soit lui-méme rendu a Genéve mais le fait qu’il ait conservé
ce document prouve son intérét pour le fonctionnement du COE. De plus, on observe une
certaine méfiance entre le COE et I’Eglise catholique. L’« incident » de Rhodes, en 1959, ne
peut que confirmer cette observation. Alors que le COE se réunit a Rhodes et discute avec les
Eglises orthodoxes pour qu’elles rejoignent leur institution, des cecuménistes catholiques, dont
Mgr Willebrands et le pére Dumont, font le déplacement pour ouvrir le dialogue entre
catholiques et orthodoxes, estimant que la division de la chrétienté au XVI™ siécle est la
conséquence de la division du christianisme entre Occident et Orient. Le COE y voit une forme
de concurrence cecuménique car il n’avait pas ét¢ informé de cette démarche. Apres cet
événement, les relations seront moins conflictuelles, le concile aidant en cela. André Fabre est
conscient de cet cecuménisme institutionnel protestant puisqu’il rapporte une analyse d’un
pasteur autour de sujets abordés lors d’une conférence organisée par le COE?*. Toujours est-il
que D’cecuménisme institutionnel protestant précéde de plusieurs décennies celui de son
homologue catholique. Ce n’est qu’avec la création du COE que I’cecuménisme protestant est
unifié. Cependant, certains cardinaux ont soutenu le mouvement cecuménique naissant au début
du XX siécle. Ainsi, Désiré-Joseph Mercier, cardinal et archevéque de Malines (Belgique),
soutient les « Conversations de Malines » qui, de 1921 a 1926, sont des discussions
théologiques entre des théologiens anglicans comme Charles Lindley Wood et des théologiens
catholiques comme le prétre lazariste frangais, Fernand Portal. Mais la mort du cardinal signe
la fin de ces discussions, ce qui démontre encore que cette initiative dépendait de la volonté

isolée d’un membre de la hiérarchie catholique.

L’cecuménisme, quel que soit le sens qu’on lui donne, qu’il soit entendu dans son sens
actuel de dialogue en vue d’un retour de ’unité ou bien que 1I’ceccuménisme soit synonyme
d’unionisme, existe depuis le début du XIX®™® siécle. Le pére André Fabre s’intégre a ce

mouvement trés diversifié. Mais il se tient a I’écart de la vision unioniste préférant une vision

2 «Histoire du COE» [En ligne], Conseil ccuménique des Eglises, disponible sur:

https://www.oikoumene.org/fr/about-us/history [consulté le 19 juin 2017]

23 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « Conseil cecuménique
des Eglises », 5 fol.

24 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Les questions du
Monde a I’Eglise », texte rédigé apres octobre 1966 et analysant les questions qui se posent a I’Eglise concernant
le Monde en maticre je paix, de justice sociale, de progres, ...

60



de I’cecuménisme qui laisse ouverte la question du moyen de retour a I'unité. C’est la vision de
I’cecuménisme telle que I’ont pratiquée Couturier et les cecuménistes lyonnais (y compris Saint-
Irénée). En outre, André Fabre n’ignore absolument pas I’cecuménisme institutionnel protestant

dont la voix est portée par le COE.

II- La conscience cecuménique de I’Eglise d’Albi :

André Fabre a indéniablement conscience que la division des chrétiens est un véritable
probléme sinon un « scandale »** qui s’oppose a la nature méme de I’Eglise voulue par Jésus
Christ. Les efforts cecuméniques, y compris unionistes, sont tels qu’on ne peut pas douter du
fait que la hiérarchie catholique souhaite un « retour » de I’unité du christianisme. Cependant,
il nous reste a savoir s’il en va de méme de 1’Eglise d’Albi et, si c’est le cas, quelle est cette

vision cecuménique.

Le premier niveau d’étude que nous proposons est I’Eglise d’Albi en tant qu’institution,
c’est donc une étude de I’cecuménisme dans la hiérarchie. Notons, d’ores et déja, que les
¢véques jouent un role important dans 1I’cecuménisme. L’Instruction du Saint-Office, du 20
décembre 1949, sur le mouvement cecuménique leur confie la responsabilité d’autoriser
I’organisation et la participation de catholiques a des rencontres cecuméniques en fonction de
critéres établis par le document. Ce document souligne le risque que, pour essayer de trouver
des points d’accords, la doctrine catholique ne soit, sinon reniée, tout du moins adaptée et
dénaturée ou bien laissée de coté. En outre, pour le Saint-Office, il n’y a qu’une seule voie
d’unité possible : la conversion au catholicisme. Il critique 1’irénisme, le fait d’accorder une
grande bienveillance aux autres confessions chrétiennes en soulignant essentiellement les
points d’accord, et I’indifférentisme, c’est-a-dire estimer que peu importe le dogme et la foi
pour obtenir le salut. Les formations du Chatelard justifient leur existence par cette Instruction
estimant qu’elle préconise que les catholiques soient formés aux questions cecuméniques.?® Ce
n’est pas explicitement dit, mais I’Instruction semble souligner la nécessité que les catholiques
participant aux groupes cecuméniques soient formés a ces questions. Le dialogue cecuménique
est donc une question sensible pour les évéques. Afin d’étudier I’attitude épiscopale concernant

I’cecuménisme, nous ne pouvons exploiter que les Semaines religieuses (SR) qui sont le journal

2> ADA, Fonds «André Fabre», 4Z-3.21: Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2),
« (Ecuménisme spirituel » (23 janvier 1963), fol. 9, notes dactylographiées et manuscrites probablement en vue de
la publication d’un article ou d’un ouvrage.
26 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Journées de
théologie et de pastorale sur 1I’cecuménisme (4-8 juillet 1960) », fol. 1, lettre dactylographiée d’information
concernant les journées du Chatelard 1960.

61



officiel du diocese. Les SR annoncent chaque année la Semaine de priere pour I’unité et donnent
des informations pour leur préparation quelques semaines plus tot. Le diocese invite ceux qui
souhaitent recevoir le matériel pour cette action a contacter le pére Michalon?’. Cela souligne
au moins que le diocese d’Albi soutient la Semaine de priere et se conforme a 1’Instruction du
20 décembre 1949 qui demandait aux évéques de soutenir les efforts en faveur de 1’unité. En
1959, le journal diocésain propose un exemple de « schéma pour une veillée de priére »?® afin
d’aider les prétres qui souhaiteraient mettre en place une veillée pour 1’unité des chrétiens.
Cependant, I’attitude épiscopale ne se contente pas du minimum. Le 18 janvier 1958, Mgr Jean-
Emmanuel Marqués autorise la célébration de messes le soir pour certaines occasions®’. Un des
jours de la Semaine de pricre pour 1’unité peut avoir lieu une messe du soir. Cette Semaine de
priere se retrouve au milieu d’une liste comprenant : les fétes obligatoires, le Lundi de Paques,
le Mercredi des Cendres, jours de féte mariale, ... De plus, il invite les prétres a célébrer des

messes pour ’unité en leur octroyant le caractére de « prore gravi »*°

, c’est-a-dire qu’il
consideére que c’est un cas grave pour une cause publique de I’Eglise. Par cette décision, la
Semaine de priere pour 1’unité des chrétiens est valorisée. La date de cette décision est aussi
trés symbolique puisqu’il s’agit du premier jour de la Semaine de priere pour I'unité ce qui
correspondait aussi a la féte de la chaire de Saint-Pierre. En 1959, I’évéque célebre trois messes
pour 1’Unité des chrétiens dans le cadre cette semaine®! ce qu’il n’avait pas fait en 1958. En
revanche, cette année-1a, La semaine religieuse indique que Jean-Emmanuel Marques invite
son clergé a proposer cette Semaine de pricre 1a ou ce n’est pas encore le cas, ce qui veut dire
qu’elle n’est pas pratiquée partout. Il invite les croyants a prier chaque jour pour 1’Unité durant
cette semaine et indique qu’il est possible de célébrer des messes pour I'unité des chrétiens
durant cette semaine-1a. Marqués soutient donc fermement 1’action cecuménique®?. Il reste a
connaitre sa vision concernant I’cecuménisme. Son prédécesseur, Jean-Joseph Moussaron, avec
lequel il a travaillé, puisqu’il était son évéque auxiliaire, est assez clair, se pronongant dans le

sens de 1’unionisme tout en soutenant activement la Semaine de priére*®. La question qui

pourrait se poser est de savoir si cela correspond a une opinion personnelle ou bien a une posture

27 ADA, « Informations : la Semaine de 1’Unité chrétienne », SR, 11 décembre 1958, n°48, 85°™ année

28 ADA, « Semaine de priére pour I’unité des chrétiens. Schéma pour une veillée de priéres », SR, 15 janvier 1959,
n°3, 86°™ année.

2 ADA, « Ordonnance de Monseigneur 1’ Archevéque concernant les Messes du soir », SR, 23 janvier 1958, n°4,
85%™° année.

30 ADA, « La Semaine de priére pour I’Unité de ’Eglise », SR, 9 janvier 1958, n°2, 85¥™ année et ADA,

« Semaine de priére pour I’unité des chrétiens. Semaine de I’unité », SR, 15 janvier 1959, n°3, 86°™ année.

31 ADA, « La Semaine de Monseigneur », SR, 15 janvier 1959, n°3, 86°™ année.

32 ADA, « La Semaine de priére pour I’Unité de I’Eglise », SR, 9 janvier 1958, n°2, 85%™ année.

33 ADA, « Octave de priére pour l'unité et incitation de 1'évéque », SR, 6 janvier 1955, n°1, 82°™ année.

62



seulement officielle, question qui se pose pour tout acte a caractére officiel. De plus, Mgr
Moussaron a approuvé les tentatives de rencontres mixtes a Mazamet au début des années
19503, Cette analyse est bien plus complexe pour Marqueés. Ce dernier rappelle que, durant
cette Semaine de priere, les prétres doivent dire 1’oraison de la messe ad tollendum schisma. Et
les invite a célébrer cette messe durant cette Semaine lorsque le calendrier liturgique le
permet®>. Or cette messe ad tollendum schisma exprime un point de vue purement unioniste. Si
I’on traduit le titre, on peut percevoir une partie du sens que cette messe puisque Missa ad
tollendum schisma peut se traduire par « Messe pour I’extirpation du schisme ». La liturgie de
la Missa ad tollendum schisma comprend notamment une priere précédant la lecture de la lettre
de Saint Paul aux éphésiens dans laquelle il est dit a Dieu : « répandez avec clémence sur le
peuple chrétien la grace de votre union ; afin que rejetant la division, et s’unissant au vrai
pasteur de votre Eglise, il puisse dignement vous servir. »*® Cette partie souligne I’idée que
I’cecuménisme est un retour vers 1’Eglise catholique. Cependant, le missel ne comprend qu’une
seule messe pour I’Unité. Donc 1’évéque n’a pas trop de choix quand il souhaite que soit
célébrée I’Unité des chrétiens. On ne peut donc pas savoir quel est son avis véritable sur le sens

qu’il donne a I’cecuménisme. Ce qui est sir, ¢’est qu’il s’inquiéte de la division des chrétiens.

Le deuxieme niveau de cette étude concerne 1’Eglise d’Albi en tant que communauté de
croyants, cela comprend aussi bien le clergé que les laics. Les SR annoncent les journées du
Chatelard, parfois uniquement celles pour les clercs®’, parfois la session pour le clergé et celle
pour les laics®®. Pour les laics, nous n’avons pas trouvé d’indication sur leur participation a ces
journées. En revanche, nous avons quelques informations pour la session réservée au clergé. En
effet, la session des journées du Chatelard 1959 réunit pas moins de six prétres tarnais®” sur une
quarantaine de participants. La plupart sont en mission en milieu urbain : Castres, Mazamet,
Albi. Le seul diocese plus représenté que celui du Tarn est celui de Lyon. En 1960, ils sont trois

participants mais, a part Fabre, les deux autres n’étaient pas présents I’année précédente. En

3 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Bcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « L’ ceccuménisme dans
le diocése d’ Albi (octobre 1952) », fol. 2, rapport sur la situation ceccuménique et les relations avec les protestants
dans le Tarn.

35 ADA, « Oraison impérée », SR, 15 janvier 1959, n°3, 86°™ année et ADA, « La Semaine de priére pour I’Unité
de Eglise », SR, 9 janvier 1958, n°2, 85°™ année.

36 Introibo, « Messe pour 1’unité de 1’Eglise », disponible sur : http://www.introibo.fr/Messe-pour-l-unite-de-I-
Eglise [consulté le 18 novembre 2016]

37 ADA, « Journées de théologie et de pastorale sur I’cecuménisme », SR, 14 mai 1959, n°20, 86%™ année.

38 ADA, « Informations : Journées de théologie et de pastorale sur I’cecuménisme », SR, 15 mai 1958, n°20, 85"
année.

3 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « Session du
Chatelard 1959 (6-9 juillet) », liste des participants aux journées du Chatelard en 1959.

63



revanche, en 1962 et 1964, seul Fabre est inscrit*

. La participation de prétres tarnais a ces
sessions est donc fluctuante mais, du fait de la faible étendue de la période, on ne peut pas en
déduire une tendance. Il n’en demeure pas moins que le fait méme que certains prétres
s’intéressent a de telles rencontres, des prétres différents, souligne une volonté de formation
vis-a-vis des questions cecuméniques. Il semble y avoir également des rencontres, dont le lieu
change, entre pasteurs et prétres au niveau diocésain*'. Il s’agit d’une discussion théologie et
biblique, en tout cas pour la rencontre d’octobre 1964. Dans un rapport sur la situation
cecuménique en 1952*2, dont l’auteur est probablement André Fabre vu la qualité des
informations sur le protestantisme dans le Tarn, des rencontres cecuméniques sont signalées a
Mazamet alors qu’elles ne sont qu’au stade projet pour Castres. Ce genre de rencontres a
nécessairement nécessité 1’approbation de ’archevéque, Mgr Moussaron a 1’époque. A
Mazamet, I’auteur souligne la composition de ces rencontres : « les quatre pasteurs de Mazamet
et deux ou trois » protestants non pasteurs, pour les catholiques on compte « trois ou quatre
prétres et autant de laiques », ces derniers sont souvent enseignants dans I’Enseignement public.
11 est difficile d’évaluer si cette participation catholique est élevée ou pas mais on peut noter
que cette participation se limite plus ou moins a un milieu social particulier et qu’elle est
équilibrée entre la participation de catholiques et de protestants. Cependant, il serait plus
pertinent de rapporter cette participation aux membres mazamétains de chaque confession. De
plus, Mazamet semble avoir développé des actions cecuméniques plus rapidement que Castres.

L’auteur souligne ’aspect spirituel de ces rencontres. Un autre document*?

, plus récent, faisant
le compte-rendu de rapports €tablis dans différentes paroisses souligne que les relations entre
catholiques et protestants se sont apaisées mais que la situation reste fragile en particulier dans
les zones montagneuses ou les protestants sont venus se réfugier comme a Lacaune. Cependant,
les relations restent dans un cadre personnel et humain et ne débouchent pas sur une relation

religieuse. Le document sous-entend que, plus la communauté protestante est nombreuse, plus

40 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « Le Chatelard 2-6
juillet 1962 », liste des participants aux journées du Chatelard en 1962 et ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 :
(Ecuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « Session cecuménique du Chatelard 6-10 juillet 1964 », liste
des participants a la session 1964 des journées du Chatelard.

41 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Ecuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « rencontre prétres-
pasteurs du 26 octobre 1964 », compte-rendu d’une rencontre, datant du 26 octobre 1964, entre prétres et pasteurs,
I’auteur n’est pas identifié.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « L’cecuménisme dans
le diocése d’Albi (octobre 1952) », 7 fol, rapport sur la situation cecuménique et les relations avec les protestants
dans le Tarn.

4 ADA, « Pastorale », SR, octobre 1959, numéro spéciale sur les conférences ecclésiastiques dans le diocése en
1958, 86°™ année. L’article rapporte les comptes-rendus des interventions sur la question pastorale qui portait
cette année-1a sur la question de I'unité chrétienne.

64



le risque de voir des rancceurs renaitre est ¢levé, parlant de « raidissements communautaires ».
Et pourtant, a Mazamet, qui est une ville ou la présence protestante est importante
historiquement, socialement et économiquement, il semble que des actions cecuméniques
commencent a se mettre en place comme nous 1’avons souligné. Quant aux mariages mixtes,
question épineuse cecuméniquement parlant, ils seraient mieux acceptés dans les zones ou la
pratique religieuse est la moins importante. Cette absence de pratique provoquerait un
indifférentisme religieux. Quant aux actions cecuméniques, le document ne cache pas la faible
participation a ce mouvement. En dehors de la Semaine de priere pour I’unité des chrétiens, les
catholiques sont peu sensibles aux actions cecuméniques. Plus encore, ils ne voient pas la
division du christianisme comme un « scandale », alors que I’ensemble (ou presque) des
théologiens catholiques avaient cette conviction, méme si les catholiques tarnais estiment que
c’est dommageable. On retrouve une telle attitude dans les différents témoignages que nous
avons recueillis. Quant aux rencontres cecuméniques qui ont lieu a Mazamet, le document laisse
entendre qu’elles se sont arrétées en 1953. Cela renforcerait I’idée que la mise en place d’actions
cecuméniques locales est tres difficile. Enfin, soulignons quelques points problématiques dans
les relations entre catholiques et protestants. Un point problématique se trouve dans la situation
politique et religieuse espagnole. Il faut avoir en téte que la présence espagnole dans le Tarn est
importante a la suite de la Guerre d’Espagne (1936-1939). Les protestants sont choqués de voir
I’Eglise catholique soutenir une « doctrine politique intransigeante »** 1a ou I’Eglise catholique
est majoritaire, mais une doctrine politique libérale 1a ou elle est en situation de minorité. C’est
un point qui est abordé, semble-t-il, dans les rencontres entre protestants et catholiques. Le
document insiste plus sur la nécessité d’expliquer cette attitude, que sur le fait de remédier a la
situation difficile des protestants en Espagne. Ce probléme espagnol perdure au moins jusqu’au
concile® et il est abordé dans les discussions avec les protestants*®. Un deuxiéme sujet de débat
porte sur la mariologie. Avec la proclamation du dogme de I’ Assomption le 1 novembre 1950
par Pie XII qui utilise son infaillibilité pontificale, les protestants se sentent un peu plus éloignés
de I’Eglise catholique alors que des efforts sont faits dans le dialogue cecuménique. De méme,

ils sont choqués par certaines dévotions mariales excessives. Et I’auteur du document souligne

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Bcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « L’ cecuménisme dans
le diocése d’ Albi (octobre 1952)», fol. 4-5, rapport sur la situation cecuménique et les relations avec les protestants
dans le Tarn.

45 Jan Grootaers, « Flux et reflux entre deux périodes » in Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire
du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « L’cecuménisme dans
le diocése d’ Albi (octobre 1952) », fol. 4-5, rapport sur la situation cecuménique et les relations avec les protestants
dans le Tarn.

65



qu’accorder de nouveaux titres a Marie ne ferait que renforcer un obstacle a ’'unité. Dés 1952,
le titre de « co-rédemptrice » et surtout celui de « Médiatrice de toute grace » que certains
veulent accorder a Marie sont problématiques. La question de savoir s’il fallait octroyer ces
titres @ Marie a ét€¢ posée dans les débats conciliaires et para-conciliaires. Ces titres posent
également des questions a des théologiens catholiques*’. Mais la piété populaire est trés attachée

a la figure de Marie®,

Par conséquent, il apparait que, s’il est difficile de saisir quel sens les archevéques
d’Albi accordent a I’Unité et a I’cecuménisme — dont le mot n’apparait dans aucun des
documents liés aux €véques cités — il y a un souci profond et intense en faveur de I’unité¢ du
christianisme. Ce constat est bien moins évident lorsqu’il s’agit d’inciter au dialogue
cecuménique. En outre, les catholiques tarnais n’ont pas un souci cecuménique réel. Tout du
moins, la division des chrétiens n’est pas une grande préoccupation pour eux. Cependant, bien
que la situation soit fragile, les relations humaines entre catholiques et protestants semblent plus
faciles, plus apaisées. D’ailleurs, les quelques rencontres cecuméniques entre catholiques et
protestants semblent se dérouler dans un climat fraternel et spirituel. Cependant, il y avait
encore de nombreux obstacles pour réaliser I’unité et pour faire évoluer les mentalités des uns

et des autres®.

III- Le role singulier et précurseur d’André Fabre :

Il s’agit ici, non pas de retracer une nouvelle fois la vie et les actions d’ André Fabre, ce
que nous avons déja fait au début de cette partie, mais de souligner le caractére singulier de

I’ceuvre et de Iactivité de ce prétre.

Le plus important est sans conteste la création des Avents. Méme si des groupes et des
actions cecuméniques existent bien avant, il n’en reste pas moins que des rencontres comme les

Avents sont rares. Les intervenants viennent de différentes régions francaises : de Baciocchi™

47 Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, traduit par Eric Iborra, Perpignan, Editions
Artege, 2012, p.206

48 Témoignage du pére Claude Cugnasse, 18 juin 2017, cf. annexe 2 On retrouve cet avis dans : Etienne Fouilloux,
« Lignes de Force. Courants de pensée, piété, apostolat. II. Le catholicisme » in Jean-Marie Mayeur, Charles Pietri,
André Vauchez et Marc Venard (dir.), op. cit. et Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée
catholique frangaise entre modernisme et Vatican Il (1914-1962), op. cit.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « L’cecuménisme dans
le diocese d’Albi (octobre 1952) », 7 fol., rapport sur la situation cecuménique et les relations avec les protestants
dans le Tarn. L’auteur souligne a plusieurs reprises la mentalité de persécutés que conservent les protestants mais
il ne dit rien sur I’attitude catholique.

30 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1
v°, prospectus d’information sur I’organisation des semaines des Avents pour I’année 1962.

66



et Latreille’! viennent de Lyon, Daniélou alors & Paris intervient, en 1962, pour la semaine foi
et science®?, Hébert Roux®? et Jean Bosc>* viennent de Paris, René Girault arrive de Poitiers>
... Concernant les participants, 1a aussi leur origine est diversifiée. Un certain nombre de ces
derniers viennent de région parisienne ou du Sud-Ouest (Haute-Garonne, Hérault, Lot-et-
Garonne, ...) mais certains viennent aussi des Alpes-Maritimes, de Sarthe, du Nord, d’Alsace
voire méme de Belgique, d’Allemagne et du Maroc®. Parmi ces participants, on trouve des
enseignants et des aumoniers de paroisses universitaires, des pasteurs et des prétres, des
théologiens, des couples, des foyers mixtes et des laics qui portent un intérét a cette expérience
cecuménique. Il semble que ceux a qui s’adressent les Avents sont essentiellement les membres
de I’enseignement public, c’est ce que soulignent les tracts de 1961 a 1965. Un document®’—
dont I’auteur n’est pas identifi¢ — souligne que 70 personnes auraient été inscrites a la semaine
cecuménique des Avents 1965 et que la fréquentation aurait pu atteindre 120 certains jours. Si
ce dernier chiffrage est difficilement vérifiable en 1’absence de liste des présents jour par jour,
le premier est vérifiable. En effet, la liste des participants pour cette semaine en 1965
mentionne bien environ soixante-dix noms mais certains sont barrés et un dernier décompte
mentionne plutot 28 adultes et 5 enfants. Quel que soit le chiffre exact et final d’inscrits, ces 70
inscriptions, malgré les annulations possibles, soulignent tout de méme un intérét certain pour
ces rencontres. Les Avents sont de toute évidence une réussite en matiere de fréquentation. De

plus, la participation de prétres, de pasteurs et de popes, comme nous 1’avons déja souligné,

Sl ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Eté 1963 aux "Avents". Compléments
au programme », supplément au prospectus d’information sur 1’organisation des semaines des Avents pour I’année
1963, r°

32 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Eté 1963 aux "Avents". Compléments
au programme », fol. 1 v°, supplément au prospectus d’information sur 1’organisation des semaines des Avents
pour I’année 1963.

33 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine cecuménique — Les Avents
—du 28/7 au 2/8 1963 », liste des interventions pour la semaine cecuménique des Avents en 1963.

3% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Eté 1965 aux "Avents" », fol. 1 v°,
prospectus d’information sur ’organisation des semaines des Avents pour I’année 1965.

55 ADA, Fonds « André Fabre » 4Z-3.28 : Les Avents - sessions 1 (1964), « Eté 1964 aux "Avents" », fol. 1 v°,
prospectus d’information sur ’organisation des semaines des Avents pour I’année 1964.

56 ADA, Fonds « André Fabre » 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Semaine cecuménique — Avents 1965 »,
2 fol., liste des participants a la semaine cecuménique des Avents 1965 ; ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 :
Les Avents - sessions I (1961-1962), « Communauté des Avents. Aolit 1961 », liste des participants aux deux
premicres semaines des Avents pour I’été 1961 ; 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1961-1962), « Liste des
participants. 1°° semaine », liste des participants a la premiére semaine des Avents dont I’année n’est pas indiquée ;
ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine cecuménique — Les Avents —
du 28/7 au 2/8 1963 », liste des participants lors de la semaine cecuménique de 1963 et ADA, Fonds « André
Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1965), « Semaine cecuménique — Avents 1965 », liste des participants
a la semaine cecuménique en 1965.

57 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 Les Avents - sessions I (1965), « Semaine cecuménique (du 29/7 au 5/8
1965) », compte-rendu rédigé par Francis Salaiin sur la semaine cecuménique des Avents 1965.

% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions 1 (1965), « Semaine cecuménique — Avents
1965 », liste des participants a la semaine cecuménique en 1965.

67



démontre qu’André Fabre ne se soucie pas uniquement du dialogue entre protestants et
catholiques mais entend porter aussi une réflexion d’ensemble sur la division des chrétiens.
Cela n’est pas le cas du groupe des Dombes, ni des sessions du Chatelard. En revanche, la
communauté cecuménique de Taizé et dans une moindre mesure 1’ Abbaye de Chevetogne ont
essay¢ de mener des dialogues entre le catholicisme, le protestantisme et I’orthodoxie. De
méme, a I’inverse des Dombes et du Chatelard, les Avents réunissent en méme temps des laics
et des prétres ou pasteurs. Les Dombes ne réunissent que des pasteurs et des prétres. Quant aux
journées du Chatelard, une session est réservée aux prétres et une autre aux laics. Aux Avents,
les interventions portent sur des sujets concrets, pastoraux plus que théologiques et ont un
caractere didactique. Ainsi en 1964, les interventions reviennent sur 1I’cecuménisme protestant
mais aussi sur 1’orthodoxie russe®® par exemple. Les thémes annoncés dans les tracts soulignent
aussi cette dimension pratique : « Le Saint Esprit dans la vie du chrétien et dans la vie de
I’Eglise »%°, « spiritualité cecuménique des foyers mixtes »°!. Méme lorsque le théme traité est
éminemment théologique, comme celui sur I’Esprit Saint, I’intervenant tente d’adopter une
démarche qui se base sur la réalité de la vie de chacun. C’est le cas de de Baciocchi sur ce théme
de I’Esprit-Saint qui veut adopter une démarche inductive®?, sans pour autant que la
compréhension de ces exposés soit aisément accessible pour tout le monde. En outre, les
interventions sont suivies de « carrefours » lors desquels s’engage un dialogue®. En effet,
André Fabre ne veut pas d’«auditeurs passifs », il estime que le dialogue doit permettre a
chacun d’approfondir sa foi et sa fidélité ®*. Ce qu’il propose pour les groupes cecuméniques
s’applique déja aux Avents. De méme, a ses yeux le dialogue n’empéche aucunement la

critique.

% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Semaine cecuménique. Les Avents
1964 », liste des conférences données dans le cadre de la semaine cecuménique aux Avents en 1964 et leur
retranscription, 19 p.

% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 Les Avents - sessions I (1965), « Eté 1965 aux "Avents" », fol. 1 v°,
prospectus d’information sur 1’organisation des semaines, des Avents pour 1’année 1965.

61 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 Les Avents - sessions I (1963), « Eté 1963 aux "Avents" », fol. 1 v°,
prospectus d’information sur ’organisation des semaines des Avents pour ’année 1963, et ADA, Fonds « André
Fabre », 47-3.28 Les Avents - sessions I (1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1 v°, prospectus d’information
sur I’organisation des semaines des Avents pour 1’année 1962.

62 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Avents 1965. Semaine cecuménique :
premicre conférence du pere de Baciocchi », fol. 2, retranscription de la premicre conférence donnée par de
Baciocchi sur le theme de 1’Esprit Saint.

% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1964), « Semaine cecuménique. Les Avents
1964 », liste des conférences données dans le cadre de la semaine cecuménique aux Avents en 1964 et leur
retranscription, 19 p.

% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine cecuménique — Les Avents
— du 28/7 au 2/8 1963. Orientation des groupes cecuméniques », fol. 27, notes d’une intervention du pére André
Fabre concernant la vision que devraient porter les groupes cecuméniques.

68



Outre les Avents, André Fabre met en place d’autres actions qui font de son activité
cecuménique une particularité dans le Tarn. Nous 1’avons dit : la conscience cecuménique n’est
pas une évidence dans le Tarn, méme pour les prétres, bien qu’un certain nombre se montre
intéressé par ce sujet. Particularité qui obtient tout de méme 1’accord des évéques successifs
pour mener ces actions, ce qui ne veut pas non plus dire qu’il n’y a pas eu de refus mais nous
n’avons pas pu étudier la totalit¢ des documents d’André Fabre ni méme de ses échanges
épistolaires. Des rencontres cecuméniques sont organisées 8 Mazamet. Rien ne dit que Fabre ait
participé a ces rencontres. Mais il est le mieux formé parmi les prétres catholiques pour le faire.
En témoigne le fait qu’il est le seul a animer une méditation et une pri¢re lors des veillées a
Albi, Castres et Mazamet durant la Semaine de priére pour ’unité, en 1959%°. L’impulsion de
ce genre de rencontres locales peut, a notre avis, lui étre imputée directement ou indirectement.
Ce genre de rencontres reste tout de méme marginal. L’activité cecuménique n’est donc pas
aisée, ce qui fait d’André Fabre une particularité parmi le clergé tarnais et plus largement parmi
les catholiques du diocése. Le symbole de ce caractére précurseur et si particulier de I’ceuvre
d’André Fabre peut se trouver dans sa décision de quitter les Dombes, a I’age de 75 ans afin de

permettre a de plus jeunes théologiennes d’intégrer le groupe. Cela crée un précédent®®

. Depuis
cela, les membres quittent le groupe une fois qu’ils ont atteint 75 ans afin de permettre un
renouvellement des membres par cooptation. Au méme moment, Fabre quitte les Avents.
L’organisation des Avents fait d’André Fabre le héraut de 1I’cecuménisme. Mais plus encore,
Fabre peut étre considéré comme le coordinateur de 1’cecuménisme dans le diocese. Et pour
cause, en 1959, la SR annonce les « journées de théologie et de pastorale sur I’cecuménisme »°*’
et demande aux prétres intéressés de se rapprocher d’André Fabre pour organiser la
participation du diocese a ces journées. Cela a bien fonctionné puisque, comme nous 1’avons
vu, pas moins de six prétres, dont Fabre, assistent a une session en juillet 1959. Il semble
¢galement que le peére André Fabre propose des discussions sur I’cecuménisme au grand
séminaire, comme le suggere la lettre de Beaupére du 10 octobre 1960 mais aussi le témoignage

du pére André Nouvel®®. Dans des notes sur le projet de Directoire cecuménique, André Fabre,

qui semble étre I’auteur du document, mentionne la nomination d’un « délégué diocésain »* a

% ADA, « Semaine de priére pour I’unité des chrétiens. Semaine de ’unité », SR, 15 janvier 1959, n°3, 86°™
année.

% Frere FEtienne Goutagny, Histoire du Groupe des Dombes [En ligne], disponible sur:
http://www.arccis.org/downloads/groupedesdombesi.pdf [consulté le 22 juin 2017]

67 ADA, « Journée de théologie et de pastorale sur I’cecuménisme (Lyon, 6-9 juillet 1959) », SR, 14 mai 1959,
n°20, 86°™ année.

%8 Cf. annexe 3

% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.11 : Sermons et conférences I (1923-1981), « Notes concernant le projet de
Directoire (Ecuménique », fol. 2, notes manuscrites, datant du 27 avril 1966, qui semblent faire suite a une

69




I’cecuménisme en 1955. Mais cette nomination n’apparait ni dans I’Ordo diocésain ni dans la
Semaine religieuse. Pour autant, cela ne veut pas dire qu’elle n’existe pas mais, plus
probablement, il ne s’agissait pas d’une nomination jugée importante. Par conséquent, il est
impossible de dire qui a été ce délégué diocésain en 1955. 11 s’agissait peut-étre d’ André Fabre,
ce qui correspondrait plus ou moins au début de son activité cecuménique au niveau national,
puisqu’il semble qu’il commence a participer aux formations du Chatelard en 19547° et au

groupe des Dombes quelques mois plus tard.

En revanche, il est certain que Fabre occupait cette fonction en 1970, différents courriers
qu’il regoit sont adressés aux « délégués diocésains pour les questions cecuméniques »'! et il
envoie un rapport au cardinal Willebrands, alors président du Secrétariat pour la promotion de
I’unité des chrétiens, au nom du centre cecuménique des Avents en 1970 et signe comme
« délégué diocésain et régional pour les questions cecuméniques »’2. Cette double fonction lui
permet d’avoir des relations cecuméniques nationales voir internationales. En effet, le cardinal
Paul Gouyon, évéque de Bayonne de 1957 a 1963 puis archevéque de Rennes de 1964 a 1985,
aprés avoir été évéque coadjuteur de ce méme diocese, préside a ce moment-la le Comité
épiscopal pour ’unité des chrétiens. C’est au titre de sa fonction de délégué diocésain qu’ André
Fabre est consulté sur certains projets de « statut » pour les délégués diocésains a I’cecuménisme
en 197073, De méme, les notes évoquées plus haut concernant un Directoire cecuménique’?,
démontrent qu’au minimum André Fabre a eu acces au projet avant sa publication puisque les
notes datent d’avril 1966 alors que le Directoire est publié en mai 19677°. Au mieux, André

Fabre est consulté pour un avis avant publication. Fabre ne s’adresse pas a une personne en

demande d’avis sur un projet de Directoire (Ecuménique. I1 s’agit probablement du directoire qui commence a étre
publié en 1967.

70 Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Documents nationaux (1954-1972), Lettre dactylographiée
d’invitation a la session des « Journées d’Etudes ecclésiologiques cecuméniques » qui se déroulent au Chatelard
en juillet 1964. C’est le plus ancien document relatif aux sessions du Chatelard que nous avons retrouvé.

I ADA, Fonds «André Fabre», 4Z-3.21: (Ecuménisme. Documents nationaux (1954-1972), Lettre
dactylographiée du Comité épiscopal pour 1’unité des chrétiens aux délégués diocésains pour les questions
cecuméniques, 10 février 1970

2 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Compléments a
notre rapport du 15 juin 1970 », rapport complémentaire a un précédent rapport destiné au Secrétariat pour la
promotion de I’unité des chrétiens

73 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Bcuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « Le ministére du
délégué régional pour les questions cecuméniques » (mars 1970), 2 fol., projet de statut sur le réle du délégué
régional pour 1’cecuménisme, et « Le ministére du délégué diocésain pour les questions cecuméniques » (mars
1970), 3 fol., projet de statut sur le role du délégué régional pour I’cecuménisme.

7 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.11 : Sermons et conférences I (1923-1981), « Notes concernant le projet de
Directoire (Ecuménique », 10 fol., notes manuscrites, datant du 27 avril 1966, qui semblent faire suite a une
demande d’avis sur un projet de Directoire (Ecuménique. Il s’agit probablement du directoire qui commence a étre
publié en 1967.

5 Secrétariat pour la promotion de l'unité des chrétiens, « Directoire cecuménique, Ad totam Ecclesiam », Acta
Apostolicae Sedis (A4S) 59 (1967)

70



particulier, il y donne toujours son avis sans nommer quiconque. Mais il donne des indications
rédactionnelles et laisse entendre que les rédacteurs pourraient tenir compte de ses remarques.
Pour revenir au cadre chronologique que nous nous sommes fixés, soulignons que la
participation du chanoine Fabre a différents groupes cecuméniques lui permet d’avoir un réseau
important en nombre comme nous 1’avons vu, mais aussi de cotoyer des acteurs importants et
connus dans le mouvement cecuménique. C’est cela qui lui permet d’en faire venir certains dans
le Tarn pour les Avents ou pour d’autres occasions. Nous avons évoqué Villain, qui se pose en
« fils spirituel » de I’abbé Paul Couturier, et de Baciocchi qui participent tous les deux aux
Avents. De méme, la présence du pasteur Hébert Roux a certaines sessions des Avents n’est
pas anodine ; elle permet d’avoir la vision des observateurs au concile alors que Roux est
observateur a Vatican II pour I’Alliance réformée mondiale. Maurice Villain est lui aussi un
observateur (pour la presse) précieux lors du concile et il écrit a ses relations au sujet de ce qui
se passe au concile’®. Ce que font certains Péres, des lettres pastorales, Maurice Villain le fait
aussi méme s’il n’est pas Pére conciliaire. André Fabre a donc I’avantage d’avoir une
information de qualité sur le concile, particuliérement en matiere d’cecuménisme, ce qui est une
particularité par rapport a certains de ses confreres. Mais en dehors des Avents, Fabre a invité

Beaupére a venir faire quelques conférences dans le diocése pour janvier 196177,

André Fabre par la création des Avents, un centre cecuménique qui ne traite pas
seulement d’cecuménisme et qui entend se soucier de la réalité, d’avoir une démarche pastorale
en quelle que sorte, se distingue des autres catholiques qui ont fondé des groupes cecuméniques.
De méme, la composition hétéroclite de ces rencontres en fait une action particuliere dans le
paysage cecuménique frangais. Dans le diocése, il méne ou inspire différentes démarches
cecuméniques méme si, comme nous I’avons vu, le dialogue cecuménique n’est pas tres prisé,
du moins chez les catholiques. Néanmoins, de par ses fonctions et sa participation a différents
groupes cecuméniques, André Fabre a des relations privilégi¢es avec des acteurs importants du
dialogue cecuménique, aussi bien catholiques que protestants. Ces mémes relations sont aussi

une source précieuse d’informations sur le concile.

76 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Documents nationaux (1954-1972), « Le monastére
invisible de I’unité chrétienne (Feuillet n°41) » (28 octobre 1962), 2 fol., lettre dactylographiée de Maurice Villain
publiée par Le monastere invisible de I'unité chrétienne concernant le concile qui vient de s’ouvrir.

7 ADA, Fonds « André Fabre», 4Z-3.21: (Ecuménisme. Documents nationaux (1954-1972), Lettre
dactylographiée de René Beaupére a André Fabre (10 octobre 1960).

71



Conclusion :

L’ceuvre cecuménique d’ André Fabre n’est pas une ceuvre pionnicre. Nous avons vu que
des actions cecuméniques étaient déja apparues bien avant : Semaine de priére pour 1’unité,
groupe des Dombes, journées du Chatelard, ... Ces groupes et initiatives ont des objectifs
distincts. André Fabre n’intégre ces activités qu’a partir du milieu des années 1950. En outre,
il existe d’autres groupes cecuméniques, comme Istina ou les formations a 1’abbaye de
Chevetogne, auxquels il ne participe pas. D’une part, il serait difficile de participer a toutes les
actions cecuméniques francaises. D’autre part, il s’agit également d’un choix de vision
cecuménique. Un groupe comme Istina porte, a ses débuts et jusqu’a la fin des années 1950, une
vision unioniste. Istina n’est pas la seule institution dans ce cas en France, et ne parlons pas de
Rome. L’opposition entre unionisme et ceccuménisme (pris dans son sens actuel), n’est pas la
seule division de ceux qui veulent I’'unité des chrétiens. En effet, I’cecuménisme se distingue en
deux courants — pour schématiser : cecuménisme spirituel et cecuménisme théologique.
Cependant, a I’image des actions d’André Fabre, ces deux courants ne sont pas opposés mais
complémentaires et les partisans de I’cecuménisme spirituel ne négligent pas la formation
théologique comme les journées du Chatelard et vice versa. Malgré les efforts des évéques
d’Albi pour soutenir I'unité des chrétiens — la vision de 1’épiscopat a ce sujet est assez vague —
les fidéles tarnais ne font pas preuve du méme enthousiasme. L’intérét pour 1’unité des chrétiens
semblent se concentrer essentiellement sur la Semaine de priére pour 1’unité. Si les relations
entre catholiques et protestants semblent s’étre améliorées, la situation apparait fragile et le
dialogue entre les différentes confessions reste dans le domaine de relation humaine. Les
quelques rencontres cecuméniques entre catholiques et protestants, entre prétres et pasteurs, ont
mis en évidence quelques difficultés, quelques obstacles trés concrets en faveur de 'unité.
D’autres soucis théologiques se posent dans le dialogue cecuménique international mais Fabre
ne les aborde pas lorsqu’il rend compte de la situation cecuménique tarnaise. Un certain nombre
de prétres semble intéressé par I’cecuménisme, du moins ils sont assez curieux pour assister a
une session de la formation du Chatelard. Cela est peut-&tre dii a une certaine ouverture d’esprit,
ouverture que souligne ’abbé Claude Cugnasse’®. Cette faible conscience du probléme de la
division des chrétiens, dans le Tarn, souligne déja le caractére particulier de I’engagement
d’André Fabre dans ce dioceése. Mais plus encore, son ceuvre majeure, Les Avents, sont aussi

une création particuliere. Il est vrai que Fabre s’appuie sur le modele des Dombes, qu’il s’appuie

78 Cf. annexe 2

72



sur des intervenants du Chatelard et des Dombes mais le mélange social, ecclésial,
confessionnel, ... qu’il réussit a mettre en place aux Avents distingue, a notre sens, son
entreprise des autres groupes cecuméniques en France. De ce fait, André Fabre occupe une place
tout a fait singuliére dans I’cecuménisme au sein du diocése d’Albi. Le chanoine apparait
comme |’organisateur, le coordinateur des actions cecuméniques. Et il n’est pas étonnant qu’il
soit le délégué diocésain et régional pour les questions cecuméniques. Sa participation aux
différents groupes cecuméniques en France et ses responsabilités lui permettent de nouer des
relations précieuses avec de grands spécialistes de I’cecuménisme, avec le Vatican et avec des

personnes présentes au concile.

Si le jumelage entre le diocese anglican de Chester et le diocése catholique d’Albi est
possible en 1972, on ne peut pas imaginer que cela ait pu étre possible sans la préparation
cecuménique qu’offrent les actions d’André Fabre depuis les années 1950, sans le soutien
profond et I’ouverture d’esprit de Monseigneur Claude Dupuy, archevéque d’Albi de 1961 a
1974. De méme, un tel jumelage, que nous n’étudierons pas ici, puisque c’est hors de notre
cadre chronologique, ne pouvait pas étre possible sans les évolutions, au moins mentales,

qu’insufflent le concile Vatican II.

73



Chapitre 3 : L.’ cecuménisme et Vatican 11

Nous I’avons dit plus haut, travailler a I’'unité des chrétiens était 1’'un des objectifs du
concile. Pour preuve, I’annonce du concile intervient au dernier jour de la Semaine de pricre
pour I’unité des chrétiens, jour de la conversion de Saint-Paul. Jean XXIII le souligne ¢galement
dans son discours d’ouverture du concile'. Pour autant, si I’on demande a ceux qui ont connu
cette période et aux générations qui ont suivi ce que le concile Vatican II a changé dans le
catholicisme a leurs yeux, comme nous 1’avons fait, la réforme liturgique est le premier élément
qui revient. Ce n’est pas trés étonnant puisque la liturgie est I’expression la plus visible du
catholicisme. Et pourtant, ¢’est aussi un point qui a posé des problémes d’application. Mais
pour autant, les personnes qui ont cotoy€ le mouvement cecuménique laissent entendre que le
concile Vatican II a fait évoluer, si ce n’est le discours officiel de I’Eglise catholique, au moins

les mentalités.

Cependant, 1’objet de ce chapitre n’est pas d’étudier les évolutions apportées par le
concile mais d’étudier 1’accueil et de comprendre ce que le concile propose en maticre

d’cecuménisme et de savoir comment il est regu par les cecuménistes.

Ainsi, nous nous intéresserons a I’annonce du concile et aux réactions que cela engendre
afin de connaitre les positions et les espérances qui peuvent en résulter. Puis nous chercherons
a savoir comment les travaux conciliaires ont été suivis, en particulier par le mouvement
cecuménique. Enfin nous nous intéresserons plus particulierement au décret sur I’cecuménisme,

Unitatis Redintegratio et aux réactions qu’il provoque.

Notons que, dans ce chapitre, il ne sera pas uniquement question du diocése d’ Albi mais
aussi des protestants et des groupes auxquels participe André Fabre. En effet, les documents
que nous avons trouvés abordent la situation cecuménique en général. Il est donc difficile de se
faire une opinion sur 1’accueil du concile spécifiquement dans le Tarn. Les groupes
cecuméniques locaux n’ont pas laissé énormément de documents, d’autant plus qu’ils ne sont
pas non plus trés nombreux. De méme, I’intérét pour 1I’cecuménisme étant faible, il parait

logique que ce sujet ne soit pas trés documenté au niveau local. De vastes enquétes orales

! Gaudet Mater Ecclesia, « L'ouverture du Concile (Ecuménique - discours et allocution du pape Jean XXIII et
autres », Nouvelle revue théologique [En ligne], op. cit.

74



seraient nécessaires aupreés des chrétiens qui ont connu le concile ; cela n’était pas possible a

réaliser pour ce travail.

I- L’annonce et la préparation du concile Vatican II :

I1 est impossible de s’intéresser a la réception du concile sans étudier 1’accueil et la
réaction réservée a I’annonce du concile. A I’annonce, il faut également associer toute la période
qui sépare cette derniere de I’ouverture du concile. C’est durant cette période que naissent les

espoirs, que se dessinent les enjeux mais aussi les premiéres déceptions.

L’annonce du concile est souvent considérée comme une surprise. En effet, si Pie XI et
Pie XII songeaient a reprendre le concile Vatican I, I’un et I’autre ont abandonné leur idée. Leur
projet était resté discret. Jean XXIII a, lui, souhaité ouvrir un nouveau concile. Cette annonce a
¢été totalement occultée dans la Semaine religieuse. Pire méme, elle ne parait méme pas dans ce
journal. II faut attendre le 23 avril 1959, pour qu’une premicre occurrence au concile soit faite
a travers I’annonce des «journées d’études » proposées par les Informations Catholiques
Internationales (qui deviendront plus tard Le Monde des religions)®. Jusque-13, c’était un
silence ¢loquent. Pour expliquer ce silence, nous n’avons aucune certitude mais quelques
hypothéses seulement. Dans A la gauche du Christ’, Jean-Louis Schlegel note que 1’intérét du
concile est éclipsé par la guerre d’Algérie chez les chrétiens de gauche. Il n’intéresserait que
les théologiens et les évéques. Il est vrai que certains articles des SR sont liés a la situation
algérienne. Mais, si les esprits sont essentiellement préoccupés par la guerre, on ne peut pas
concevoir qu'un journal officiel diocésain puisse passer sous silence 1’annonce d’un concile,
événement religieux par excellence, sous prétexte d’évoquer la guerre d’Algérie (alors méme
que cela n’est pas fait au profit d’une plus large couverture de cette guerre). Cette hypothese ne
nous parait pas pertinente pour expliquer I’attitude d’un organe de presse, méme si elle est tout
a fait plausible si on considére la mentalité et la psychologie des personnes. Et encore, méme si
les documents consultés mentionnent un vif intérét pour le concile*, cet intérét est-il peut-étre
limité a certaines catégories sociales. Il nous semble que les SR n’ont pas pour habitude de
reproduire les allocutions solennelles du pontife aux cardinaux mais uniquement les
encycliques, déclarations et messages radiodiffusés. Or I’annonce du concile est fait dans une

allocution aux cardinaux dans laquelle le pontife annonce également une actualisation du code

2 ADA, « Informations. Informations Catholiques Internationales », SR, 23 avril 1959, n°17, 86°™ année

3 Jean-Louis Schlegel, « Récit : Changer I’Eglise en changeant la politique » in Denis Pelletier et Jean-Louis
Schlegel (dir.), 4 la gauche du Christ, op. cit., p. 313

4 ADA, « Informations. Informations Catholiques Internationales », SR, 23 avril 1959, n°17, 86°™ année

75



de droit canonique et la réunion d’un synode diocésain. Elle aurait donc pu passer quasiment
inapercue. Pourtant le rédacteur de la SR aurait pu publier un article consacré a cette annonce,
comme cela a été le cas pour ’annonce de la commission anté-préparatoire” bien qu’il s’agisse
la d’un acte officiel et non d’une déclaration. Il est aussi probable que le rédacteur ait été surpris
par cette entreprise, ne sachant pas comment expliquer la réunion du concile, alors qu’il y avait
peu d’informations a ce sujet. En effet, soulignons que depuis la fin du concile de Trente en
1563, il n’y a eu qu’un seul concile, Vatican I, qui a été interrompu par la guerre franco-
prussienne et qui n’a jamais repris. Cela serait donc du a une attitude expectative, dans I’attente
de savoir ce qui allait se passer. L historien catholique et homme politique Andrea Riccardi a
déja souligné cette « attente aux contours vagues »°. Cependant, le concile occupe une place
importante dans les discussions des groupes cecuméniques. La Semaine religieuse souligne que
les catholiques sont intéressés par le concile et incite ainsi les prétres a assister aux journées de
formation du Chatelard en 19597. C’est peut-étre ce qui explique la forte proportion de prétres
tarnais a ces journées, qui a été relevée plus haut. Cependant, la méme formulation apparait en
1960 sur le courrier d’invitation et d’information aux journées du Chatelard®. Et la participation
tarnaise est moitié moins importante avec trois prétres seulement mais toujours assez
conséquente malgré tout. Deux documents, I’un de juillet 1960° et ’autre de mars 1961'°
é¢voquent plus ou moins rapidement la question du concile. Ils soulignent notamment les
espérances et les attentes a avoir vis-a-vis du concile. En 1962, Les Avents semblent avoir
abord¢ le début imminent du concile Vatican II au cours de la semaine cecuménique a travers
le 1° théme : « De New-Dehli a Vatican II »'!. 1l s’agit d’un théme qui vise a aborder la
situation du dialogue cecuménique concernant la période qui va de la conférence du COE qui a

lieu entre novembre-décembre 1961 a New-Dehli, marqué notamment par 1’intégration de

3 ADA, « S.S. le Pape Jean XXIII a créé une commission pour préparer le Concile », SR, 28 mai 1959, n°22, 86%™¢
année

6 Andrea Riccardi « La tumultueuse ouverture des travaux », in Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir),
Histoire du Concile Vatican II : 1959-1965. op. cit. p. 11

7 ADA, « Journée de théologie et de pastorale sur I’cecuménisme (Lyon, 6-9 juillet 1959) », SR, 14 mai 1959, n°20,
86°m° année.

8 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Journées de
théologie et de pastorale sur I’cecuménisme (4-8 juillet 1960) », fol.1 r°, liste des participants aux journées du
Chatelard en juillet 1960.

9 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « (Ecuménisme
(juillet 1960) », 3 fol., notes d’un conférence 1’auteur des notes et celui de la conférence ne sont pas indiqués. La
datation a d étre faite par les archivistes or des chiffres abordés sont relatifs a I’année 1961.

10 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Bcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Bcuménisme
(mars 1961) », 4 fol., notes d’un conférence, 1’auteur des notes et celui de la conférence ne sont pas indiqués, peut-
étre André Fabre car certaines expressions qui sont utilisées se retrouvent dans des documents qu’il a lui-méme
rédigé.

" ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions 1 (1961-1962), « Eté 1962 aux "Avents" », fol. 1
v°, prospectus d’information sur I’organisation des semaines des Avents pour I’année 1962.

76



nouvelles Eglises — notamment orthodoxes — au début de Vatican II quelques mois apres les
Avents. L’un des intervenants est le peére Wenger qui, d’apres le document, a été observateur a
New-Delhi. Il sera quelques mois plus tard dans la tribune de presse au concile Vatican II. La
question du concile est évoquée régulicrement au Chatelard, a travers I’intervention annuelle
de René Beaupere sur le « Tour d’horizon cecuménique ». Il note la création du Secrétariat pour
I’unité des chrétiens et estime qu’il y aura probablement, un deuxiéme secrétariat dédi¢ aux
orthodoxes!?. Ce secrétariat ne verra jamais le jour. Le cardinal Bea obtient, lors de la premiére
session du concile, que son secrétariat soit compétent pour tout 1’cecuménisme alors que la
Commission conciliaire pour les Eglises orientales voulait pouvoir traiter de I’cecuménisme

avec les orthodoxes.

Les chrétiens non-catholiques ne manquent pas non plus de réagir a I’annonce du
concile. Dans la conférence du pére Beaupére, que nous venons d’évoquer, ce dernier revient
justement sur la réaction des protestants et des orthodoxes. Il note que les protestants sont dans
I’« expectative » et parle de « fermentation »'* en ce qui concerne les orthodoxes. Les notes
prises par André Fabre développent un peu le point de vue orthodoxe mais la lisibilité de ces
documents ne nous permet pas d’analyser ces €¢léments. Il y a donc un véritable souci de savoir
ce que pensent les autres chrétiens et comment ils réagissent. Notons que, si les protestants sont
dans I’expectative, il en va de méme pour les prétres que nous avons rencontrés, estimant qu’ils
n’avaient pas conscience de ce qu’était un concile et de ce que serait Vatican II. C’est donc
aussi tres probablement 1’attitude de la plupart des catholiques. Beaucoup n’avaient pas la
moindre idée de ce qu’ils pouvaient attendre d’un concile. Mais, pour les protestants, il y a plus
qu’une attitude d’expectative, en tout cas pour certains théologiens. Jean-Francois Zorn'*
souligne que I’Eglise réformée de France (ERF) en 1955 vote un texte établissant la politique
extérieure de I’ERF vis-a-vis du catholicisme. Certains protestants, dont Marc Boegner,
regrettent la position « fermée » prise par ’ERF. En 1959, I’incident de Rhodes, que nous avons
évoqué plus haut, tend a renforcer les inquiétudes des protestants et en particulier du COE

laissant penser que I’Eglise catholique veut récupérer le mouvement cecuménique a son compte.

12 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Chatelard
1960 », notes manuscrites prises par André Fabre lors des journées du Chatelard, en 1960.

13" ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Chatelard
1960 », notes manuscrites prises par André Fabre lors des journées du Chatelard, en 1960.

14 Jean-Frangois Zorn, « Du regard des observateurs protestants au Concile Vatican II a sa perception protestante
actuelle : continuité et rupture » in Jean-Frangois Galinier-Pallerola, Christian Delarbre et Hervé Gaignard (dir),
Vatican 11, 50 ans apres : Interprétation, réception, mise en ceuvre et développements doctrinaux (1962-2012).
Actes des journées d’études de la Faculté de Théologie et de I'Institut d’Etudes Religieuses et Pastorales de
I’Institut Catholique de Toulouse [les 30 et 31 janvier 2012], Perpignan, Editions Artége, 2012, p. 131-166

71



Cette idée persiste durant la premicre session du concile. Ainsi Visser’t Hooft, du COE, ne
comprenait pas pourquoi un accueil si enthousiaste était fait aux observateurs alors que les
protestants étaient les premiers a ceuvrer pour I’cecuménisme. Visser’t Hooft considérait les
Eglises protestantes comme des « fréres ainés » et qui ne devaient donc pas étre accueillis
comme des fils prodigues alors que I’Eglise catholique leur avait tourné le dos. Ainsi pour
Visser’t Hooft, le COE était un « ouvrier de la premiere heure » alors que Vatican II était un
« ouvrier de la onziéme »'>. Karl Barth n’était pas sur la méme ligne de conduite et était plus
positif a ’annonce du concile. En 1961, malgré 1’annonce de la tenue du concile Vatican II, le
synode national rappelle le texte voté en 1955. En 1962, Jean-Francois Zorn reléve que la
position du synode national de ’ERF a évolué¢ puisque le président du Conseil nationale de
I’ERF, le pasteur Pierre Bourguet, souligne la nécessité de prier pour le concile et propose
d’accepter d’y envoyer des observateurs non-catholiques. Pierre Bourguet explique que cette
invitation faite aux chrétiens non-catholiques pour envoyer des observateurs est une démarche
de Johannes Willebrands venu au siége de 1’ Alliance réformée mondiale (ARM). De plus, Zorn
estime que l’invitation faite par Jean XXIII a I’ensemble des chrétiens suscite certes un
pessimisme au début de la préparation du concile. Mais peu a peu I’incrédulité et méme une
géne semblent prendre le pas, d’aprés lui, chez les chrétiens de toute confession. Cela
correspond donc & ce que reléve Beaupére. L’enthousiasme ne vient qu’apres cette période
d’incrédulité. Les protestants réformés ont tendance a se sentir facilement « assiégés » d’apres
Jean-Francois Zorn. Ainsi, c¢’est grace aux personnes ayant participé a I’cecuménisme que le
Concile Vatican II apparait peu a peu comme une opportunité¢ pour en finir avec 1’état de
division contraire a I’Evangile. Concernant ’orthodoxie, I’envoi d’observateurs n’a pas été
simple. L’orthodoxie étant divisée en deux poéles religieux d’influence : Constantinople et
Moscou. Chaque Eglise orthodoxe décidait de I’envoi ou non d’observateurs. Le patriarcat de
Moscou envoya des observateurs non sans difficulté alors que le patriarche de Constantinople

16, avant de réévaluer sa position durant le concile. Mais méme pour 1’envoi

s’y refusa
d’observateurs russes, le Vatican dut travailler longuement. Mgr Willebrands (secrétaire du
Secrétariat pour la promotion de 1'unité des chrétiens) a méme fait le voyage jusqu’a Moscou
pour convaincre le patriarche et les autorités d’envoyer des observateurs au concile. Au final,

deux observateurs sont envoyés : I’archiprétre Vitali Boorovoj et 1’archimandrite Vladimir

15 Jan Grootaers « Flux et reflux entre deux périodes », in Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire
du Concile Vatican II, 1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la premiére session et la premiere
intersession, octobre 1962-septembre 1963, traduit par Jacques Mignon, Paris, Louvain, Editions du Cerf et
Peeters, 1998, p.649

16 « Observateurs délégues au deuxiéme concile cecuménique du Vatican », A4S 52 (1962)

78



Kotliarov, ce sont les seuls observateurs orthodoxes des Eglises d’Europe centrale et d’Europe
de I’Est. Cela n’est possible que parce que le Vatican a mis en place des relations discrétes avec

le régime communiste'”.

Si le concile suscite 1’attention positive ou négative des chrétiens non-catholiques et des
cecumeénistes catholiques et méme plus largement de I’ensemble des catholiques, c’est qu’il e
suscite des espoirs et que des enjeux apparaissent. C’est sur ces points que reviennent le plus
souvent les différents textes cecuméniques relatifs au concile durant cette phase. En effet, face
a ce sentiment de ne pas savoir ce qui se passe, ce qui va se passer, la question la plus fréquente
est celle de savoir quelles espérances on peut raisonnablement nourrir. C’est cette question que
recouvrent celles employées dans la SR lorsqu’elle annonce le programme des journées d’études
des Informations Catholiques Internationales : « quel sera 1’objet de ce Concile ? Que peut-on
attendre ? »'®. D’aprés les quelques témoignages que nous avons recueillis, témoignages qui
nécessitent d’€tre recoupés avec d’autres, les espérances sont diverses. Dans un catholicisme
francais profondément marqué par les expériences de 1I’Action catholique, des Paroisses
universitaires, des prétres-ouvriers, les plus ouverts au dialogue avec le monde attendent que le
concile rende possible ce dialogue avec le monde. Cela passe par une évolution du jugement de
I’Eglise catholique vis-a-vis de la modernité et vis-a-vis du monde. Mais cela s’exprime aussi
par la mise en place de la réforme liturgique et en particulier le passage du latin au francais afin
de rendre compréhensible et vivante la célébration eucharistique et 1’Evangile. Il s’agit pour
certains de rendre plus vivante 1’évangélisation. C’est notamment la position de membres des
mouvements d’Action catholique comme le pére Jean-Marie Barthe. Mais parfois ces volontés
d’ouverture qui existaient provoquaient des tensions. Ainsi des personnes plus modérées,
comme les peres Claude Cugnasse, Régis Raoul ou André Nouvel (pas encore totalement
investi dans la pastorale ouvriére) ont des attentes plus vagues'®. Malgré cette attente vague,
Claude Cugnasse espére que le concile pourra établir une ligne de conduite claire, quelle qu’elle
soit, pour atténuer les tensions qu’il constatait au séminaire. Concernant les espoirs protestants,
nous nous appuierons sur un document protestant intitulé « entretiens cecuméniques de Taizé
»?%. Ce document commence par souligner qu’il ne faut pas demander a I’Eglise catholique ce

qu’elle ne peut pas faire, ne peut pas croire ; il ne faut pas lui demander de se renier. Il ne s’agit

17 Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965, op. cit.

18 ADA, « Informations. Informations Catholiques Internationales », SR, 23 avril 1959, n°17, 86 année
19 Cf. annexes

20 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980), « Entretiens
cecuméniques de Taizé », 5 fol., document dactylographi¢ rédigé par des protestants.

79



donc pas d’inciter les catholiques a penser comme les protestants mais de souligner les points
réformables avec une attention pour la dimension pratique. Ainsi le texte souhaite qu’en
formulant des demandes mesurées, elles puissent étre étudiées et acceptées. L’ouverture
d’esprit que propose Jean XXIII et son refus de condamner qui que ce soit sont vus comme un
signe positif afin de mettre fin a une forme d’anticatholicisme protestant. Le rapprochement des
chrétiens est vu comme une nécessité pour faciliter I’évangélisation et la mission dans un
contexte francais de sécularisation. Ces protestants estiment que 1’Eglise catholique doit revoir
sa maniere d’affirmer qu’elle est I’unique Eglise du Christ pour adopter une vision plus
dynamique en disant que I’unit¢ de I’Eglise est une «marche en avant» ou «un
accomplissement »! en cours ; elle doit également adoucir sa maniére de présenter sa vision de
I’cecuménisme qu’elle voit comme un retour vers I’Eglise catholique, ¢’est-a-dire sa vision
unioniste. Il faudrait également faire fi du passé pour vivre le présent et préparer 1’unité future.
Cependant, si I’objectif de cette démarche est de laisser de coté les rancoeurs, on peut se
demander si, en refusant de regarder le passé, il n’y a pas le risque de laisser des rancceurs
silencieuses fermenter et faire obstacle, tot ou tard, a I’unité. Le silence peut-il soigner, du moins
atténuer, les blessures d’ordre psychologique et/ou intérieur ? La médiatisation des conversions
individuelles semble problématique. Les protestants attendent du pape et de 1’Eglise catholique
qu’ils incitent a la « conversion universelle de tous »** a I’unité que Jésus souhaitait. Ils estiment
que I’Eglise catholique doit affirmer sa volonté de ne pas intervenir en politique de manicre
partisane. Et ils demandent que cette Eglise soit vraiment I’Eglise des pauvres par une ouverture
aux questions sociales et aux questions de justice. Dans la méme lignée, les rédacteurs du
document souhaitent que 1’Eglise laisse de coté son aspect fastueux, ses richesses extérieures ;
ce qui n’empéche pas nécessairement d’ouvrir des institutions ou de posséder des ceuvres d’art.
IIs s’inquiétent également du manque de liberté de pensée et d’expression au sein de 1’Eglise
catholique. Concernant des aspects plus théologiques, le document note de maniére positive
que le renouveau biblique catholique dans le dialogue cecuménique — renouveau qui est a la
base méme de la Nouvelle théologie — a permis aux protestants de réévaluer leur jugement
concernant la théologie catholique. Il est demandé aux théologiens catholiques de poursuivre
cet effort afin de souligner I’enracinement biblique de la tradition catholique. De méme, il
semble que les récents travaux exégétiques et ecclésiologiques (en particulier ceux d’Oscar
Cullman), ainsi que ’attitude de Jean XXIII, qui leur semble agir comme pasteur et évéque,

aient permis aux protestants de mieux percevoir le rdle et le fondement du ministére pétrinien.

21 Ibid., fol. 2
22 Ibid., fol. 3

80



Cependant, I’affirmation de [I’infaillibilit¢é pontificale lors du concile Vatican 1 est
problématique et les protestants demandent a ce que Vatican II rééquilibre 1’enseignement
ecclésiologique avec une étude des autres fonctions dans I’Eglise. Enfin le dernier point
théologique que les protestants estiment devoir étre revu est celui de la piété mariale par une
¢tude de la relation entre I’Eglise et Marie plutot que par 1’affirmation de nouveaux titres. Le
document veut lier christologie et mariologie bien que la christologie soit au centre de tout. Les
rédacteurs protestants proposent donc des évolutions ambitieuses bien que mesurées, tout en

restant respectueuses des doctrines catholiques pour un certain nombre de points.

Ainsi, le concile suscite une sensation de « flou » aussi bien pour les catholiques que
pour les protestants. Chacun se demande alors ce qui va se passer, sur quoi va porter le concile.
Mais chez les protestants au fur et @ mesure qu’avance la préparation du concile et surtout au
fil des déclarations de Jean XXIII en faveur de I’unité®®, que la SR reprend quelques fois, il y a
une crainte de voir I’Eglise catholique s’accaparer ou du moins rivaliser avec le mouvement
cecuménique et la COE. Il y a donc aussi une inquiétude, une méfiance. Aussi bien les
protestants que les orthodoxes réfléchissent a I’attitude a adopter face au concile et a la fagon
dont ils entendent répondre a I’invitation de 1’envoi d’observateurs-délégués que le Pape leur
fait. Peu a peu, catholiques et protestants fondent des espoirs envers le concile. Si
I’cecuménisme n’apparait pas initialement comme un enjeu pour beaucoup de catholiques (hors
des cercles cecuméniques), il le devient peu a peu. Nous avons vu que les protestants ne

manquent pas non plus de formuler des attentes vis-a-vis du concile et de I’Eglise catholique.

II- Le suivi des travaux conciliaires :

Si les cecuménistes et les groupes cecuméniques s’intéressent a 1’annonce du concile, ils
s’intéressent également a I’avancée des travaux conciliaires. Nous avons évoqué, plus haut, les
lettres que Maurice Villain envoie a ses relations mais on dénombre aussi des conférences
rassemblant des personnes impliquées dans I’cecuménisme, conférences publiques ou bien

interventions lors de rencontres cecuméniques.

2 Sur la vision cecuménique de Jean XXIII : Michel Deneken, « L engagement cecuménique de Jean XXIII »,
Revue des Sciences Religieuses, vol. 75, n° 1, 2001, p. 77-96, disponible sur :
http://www.persee.fr/doc/rscir_0035-2217 2001 num_75 1 3565 [consulté le 27 novembre 2016]

81



Concernant les lettres que Villain envoie a ses proches, nous en n’avons retrouvé qu’une
seule?®. Cette lettre intervient un peu plus de deux semaines aprés 1’ouverture du concile (11
octobre 1962) par le pape Jean XXIII. Villain ne souhaite pas faire un compte-rendu des travaux
conciliaires malgré le fait que ceux qui sont publiés dans la presse soient trés imparfaits. Il
préfere revenir sur quelques événements importants pour 1’cecuménisme. Il note que
I’cecuménisme n’est pas un des enjeux principaux du concile : il s’agit avant tout d’une «
purification et [d’une] réforme de ’Eglise catholique »*°. Il est vrai qu’a ce stade le concile n’a
pas abordé les questions cecuméniques. Pourtant Jean XXIII a fait plusieurs gestes envers les
chrétiens non-catholiques et, moins d’une semaine avant la rédaction de cette lettre, le
Secrétariat pour I'unité des chrétiens s’est vu conférer le statut de commission conciliaire,
décision du 19 octobre 1962 qui est officialisée le 22 octobre. C’est une décision a la fois
symbolique pour le prestige apporté par ce statut mais c’est aussi une décision trés importante
dans le processus conciliaire car le Secrétariat peut, alors, de son propre chef, proposer des
schémas. Villain revient sur différents discours de Jean XXIII. Concernant le discours
d’ouverture du concile, il retient que le Pape demande un renouvellement de la formulation de
la foi afin de mieux répondre aux besoins contemporains et, en particulier, en faisant appel a
des méthodes contemporaines. Le Pape souhaite que 1’enseignement conciliaire ait un caractere
pastoral. De méme, Villain note que Jean XXIII ne veut pas que le concile prononce des
condamnations mais que 1’Eglise agisse en « mére aimante »*° et miséricordieuse. Le prétre
reprend également le passage ou Jean XXIII aborde la question de I’unité, pas simplement la
question de I’unité du christianisme mais aussi I’unité de I’humanité. Mais il omet d’aborder le
paragraphe dans lequel le pontife s’attriste de la désunion et souligne que 1I’Eglise catholique
est dépositaire des « sources de grice céleste » 27. La vision cecuménique du pontife n’apparait
pas tres claire dans ce paragraphe. Notons tout de méme que Jean XXIII développe une vision
(classique) unioniste, un cecuménisme du retour dans son premier message comme pontife, le
29 octobre 195878 et il fait de méme le 9 aott 1959%°. Villain revient sur le « discours du Pape

aux missions diplomatiques » (12 octobre 1962), discours a visée sociale et abordant le théme

24 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Bcuménisme. Etudes et réflexions sur Vatican II, « Le monastére
invisible de I’unité chrétienne (Feuillet n°41) » (28 octobre 1962), 2 fol., lettre dactylographiée de Maurice
Villain publiée par Le monastére invisible de ['unité chrétienne concernant le concile qui vient de s ouvrir.

25 Ibid. fol. 1 r°.

26 Ibid. fol. 1 r°.

Y Gaudet Mater Ecclesia, « L'ouverture du Concile (Ecuménique - discours et allocution du pape Jean XXIII et
autres », Nouvelle revue théologique [En ligne], op. cit., p.963

28 ADA, « Les peuples demandent la paix, la justice et la concorde », SR, 13 novembre 1958, n°44, 85°™ année.
2 Michel Deneken, « L.’engagement cecuménique de Jean XXIII », Revue des Sciences Religieuses, op. cit., p. 82-
83.

82



de la justice, ainsi que sur celui aux « Observateurs et invités non catholiques » *° (13 octobre
1962). La présence d’observateurs catholiques est un des faits importants du concile pour
I’historien Riccardi. Avec cette audience, c’est la premicre rencontre officielle et collective de
deélégués non-catholiques avec le Pape. Le cardinal Bea (président du Secrétariat pour I'unité
des chrétiens) dit méme que c’est « un miracle »*!. Lors de cette audience, le pape se serait assis
sur un simple fauteuil et non sur son trone, selon Maurice Villain. Le prétre francais note que
Jean XXIII est revenu sur son obéissance au cours de ses différents ministeres en disant qu’il a
pensé régulierement au verset 20 du psaume 67 : « Béni soit le Seigneur, jour apres jour ! Il
nous porte, le Dieu de notre salut »*>. Puis le pontife aborde ses relations avec les différentes
confessions chrétiennes qu’il a pu cotoyer et souligne la bienveillance mutuelle qui régissait les
relations qu’il entretenait avec les chrétiens non-catholiques. Villain commente également le
discours du cardinal Bea a ces mémes observateurs (15 octobre); celui-ci propose une
démarche fraternelle et bienveillante et invite les observateurs a émettre des critiques et des
propositions par rapport au travaux conciliaires. Afin de coordonner et de discuter entre eux,
les observateurs chrétiens se réunissent chaque mardi durant la premiére session®*. Ces derniers
expriment leur gratitude envers le pape et ont conscience que leur présence est un événement
historique en elle-méme. Enfin Villain revient sur ses premicres impressions durant le début de
ce concile. Il apparait marqué par le fait qu’en ayant réussi a repousser de quelques jours
I’élection des commissions conciliaires, a la suite du discours du cardinal Liénart le 13 octobre
1962, les Péres conciliaires forment désormais un « organisme », un « corps », il estime que
’assemblée a trouvé une unité**. C’est un événement qui a marqué, semble-t-il, de nombreux
observateurs, théologiens et Péres bien entendus. Les historiens jugent aussi ce moment du
concile comme essentiel aujourd’hui. Villain souligne le réle des théologiens et de quelques
Péres dans I’orientation du concile et dans la formation théologique d’autres Péres mais il ne
dévoile pas leur nom. Le mariste souligne é¢galement le role des Eglises catholiques orientales

et du patriarche Maximos IV qui a été un des Péres tres actifs lors de la premicre session. Il

30 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions sur Vatican II, « Le monastére
invisible de I'unité chrétienne (Feuillet n°41) » (28 octobre 1962), fol. 1 v°, lettre dactylographiée de Maurice
Villain publiée par Le monastére invisible de ['unité chrétienne concernant le concile qui vient de s ouvrir.

31 Stjepan Schmidt, Agostino Bea il cardinale dell 'unitd, Rome, 1987, p.496 repris dans Andrea Riccardi « La
Tumultueuse ouverture des travaux », in Giuseppe Alberigo et Etienne Fouilloux (dir), Histoire du Concile
Vatican II, 1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la premiere session et la premiere
intersession, octobre 1962-septembre 1963, op. cit., p. 36

32 « Observateurs délégues au deuxiéme concile cecuménique du Vatican », A4S 54 (1962)

33 Les procés-verbaux de ces rencontres n’apparaissent qu’a partir de la deuxiéme session

3% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Bcuménisme. Etudes et réflexions sur Vatican II, « Le monastére
invisible de I'unité chrétienne (Feuillet n°41) » (28 octobre 1962), fol. 2 r°, lettre dactylographiée de Maurice
Villain publiée par Le monastére invisible de ['unité chrétienne concernant le concile qui vient de s ouvrir.

83



apparait qu’un certain nombre de Péres ont pris conscience de 1’universalit¢ de 1’Eglise
catholique par la présence de ces catholiques orientaux®>. D’ailleurs, Villain semble faire preuve
d’une vision a moyen terme et non a court terme lorsqu’il souligne que, malgré les difficultés
actuelles du concile (aucun texte ne sera promulgué lors de la premiére session en dehors de
quelques messages), celles-ci seront dépassées dans 1’avenir. De méme, il reléve I’importance
du caractére pastoral des textes pour qu’ils puissent étre adoptés. Villain estime que I’Eglise
catholique doit renouer avec les pauvres, elle doit devenir I’Eglise des pauvres. Peut-étre Villain
est-il influencé par un groupe informel de Péres (dont Mgr Camara notamment) qui défend la

vision d’une Eglise des pauvres.

Le pasteur Hébert Roux reprend la démarche que Villain adopte a la fin de sa lettre,
c’est-a-dire une vision de ce quoi doit proposer I’Eglise. Mais Roux utilise un autre moyen : la
conférence, comme certains Péres conciliaires et certains théologiens (dont Joseph Ratzinger).
Le 9 mars 1963, Hébert Roux donne une conférence a Toulouse ayant pour théme le dialogue
cecuménique®®. Cette conférence, datant de mars 1963, se situe entre la fin de la premiére
session et le début de la deuxi¢me session du second concile du Vatican. Plus que d’y exposer
ce qu’il a vécu, ce qu’il a retenu, il y développe une vision. Pour commencer, il souligne que le
dialogue ne se fait pas uniquement entre catholiques et protestants. Il estime que, pour
dialoguer, il faut connaitre les positions de sa propre confession. Le dialogue cecuménique qui
est une « exigence de la foi chrétienne » doit concilier deux fidélités : la premiere est la « fidélité
a la révélation recue » et la deuxiéme est la « fidélité a ’unité » *”. Or il note que c’est un défi
que les générations précédentes n’ont pas réussi a concilier. Roux compare les intentions des
réformateurs du XVI®™ siécle a la volonté présente du pape Jean XXIII qui souhaite une
« révision de la vie de I’Eglise » en matiere de mceurs et de formulation doctrinale. Il ne faut
pas aller trop loin dans cette comparaison, malgré 1’enthousiasme qu’a pu susciter le concile, et
méme si une partie de cette comparaison peut étre justifiée. En effet, les réformateurs du XVIme
siecle sont allés au-dela d’une « simple » reformulation doctrinale ou d’une révision des meceurs.
Il suffit de penser a la doctrine eucharistique. Cependant, il y a effectivement chez les
réformateurs et chez Jean XXIII une volonté de réforme, de « régénération ». Le pasteur note

qu’au XVI™ siécle les réformateurs avaient souhaité un retour a I’Evangile alors que I’Eglise

3% Joseph Ratzinger, Mon concile Vatican II : enjeux et perspectives, op. cit.

36 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Conférence du
pasteur Roux (9 mars 1963) », 1 fol, notes dactylographiées d’une conférence donnée par Hébert Roux a
Toulouse le 9 mars 1963, les notes sont prises Liliane Fleurian.

37 Ibid. fol. 1 r°

84



catholique avait refusé€. Désormais, ¢’est Jean XXIII — plus que le Pape, il faudrait dire le concile
ou, dans une vision minimaliste, certains théologiens — qui propose un tel retour. Pour Hébert
Roux, I’Eglise catholique reconnait par le concile qu’elle n’a pas «la plénitude de
I’cecuménicité®® ». Le pasteur réformé estime que le Secrétariat dirigé par Bea veille a ce que
les autres commissions et les schémas ne soient pas des obstacles supplémentaires au dialogue
cecumeénique, ce qui est vrai. Ainsi le Secrétariat pour 1’unité ne joue pas simplement un role
« classique » de commission qui est de pouvoir proposer et défendre des schémas. Cependant,
il n’a aucun droit particulier vis-a-vis des autres schémas. De plus, le Secrétariat est chargé de
recueillir et de prendre en compte 1’opinion des observateurs chrétiens non-catholiques, ce qu’il
fait d’apres Roux. Roux rappelle les déclarations de Mgr de Smedt, membre du Secrétariat pour
’unité des chrétiens®, probablement lors de son intervention du 19 novembre 1962* qui
soulignait que le dialogue cecuménique ne consiste pas a négocier les voies de 1’unité. Hébert
Roux, comme pour répondre a quelques inquié¢tudes protestantes initiales, souligne que Vatican
I n’est pas « un concile d’union »*!, il ne cherche pas la conversion des non-catholiques. 11
donne également au dialogue une valeur christique et missionnaire extérieure a la chrétienté car
pour lui c’est le moyen de présenter le Christ & ’humanité. Se plagant dans une vision
cecuméniste proche de celle de 1’abbé Couturier, le pasteur estime qu’il ne s’agit pas tant de
faire I’unité que de la recevoir de Dieu en s’y préparant. Pour le pasteur, le concile va apporter
des réponses a la question de savoir ou en est le dialogue cecuménique. Le concile correspond
a une « période de mutation »*. Il a un regard sévére vis-a-vis de I’Eglise catholique et estime
que c’est un « corps qui cherche I’expression de sa vie », renvoyant probablement a la volonté
du Pape d’actualiser la maniere de présenter le Christ afin de rendre 1’évangélisation vivante.
Malgré les volontés de réforme, Roux estime que I’Eglise tire un « boulet »* historique et
sociologique. Enfin le pasteur revient sur un probléme central dans le dialogue cecuménique :
I’autorité. Il rappelle que Luther estimait que 1’autorité supréme dans I’Eglise était 1’Ecriture.
Quant a Jean XXIII, il aurait demandé¢ au concile de ne pas trancher la question de I’autorité de

I’Ecriture et de celle de la Tradition. En réalité, comme le note le pasteur, c’est un point qui fait

38 Ibid.

39 Secrétarie d’Etat, « Nomine. Membri del Segretariato per V Unione dei Cristiani per la preparazione del
Concilio Ecumenico Vaticano II », A4S 52 (1960)

40 Giuseppe Alberigo, « "Apprendre par soi-méme". L expérience conciliaire » in Giuseppe Alberigo et Etienne
Fouilloux (dir), Histoire du concile Vatican II, 1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la
premiere session et la premiere intersession, octobre 1962-septembre 1963, op. cit.

41 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Conférence du
pasteur Roux (9 mars 1963) », fol. 1 r°, notes dactylographiées d’une conférence donnée par Hébert Roux a
Toulouse le 9 mars 1963, les notes sont prises Liliane Fleurian.

2 Ibid.

43 Ibid.

85



débat chez les théologiens catholiques et chez les Péres. Le 20 novembre 1962, I’assemblée
conciliaire avait voté majoritairement pour 1’interruption du débat concernant le schéma sur la
révélation afin qu’un nouveau schéma soit proposé mais, la majorité des deux tiers n’étant pas
atteinte, Jean XXIII dut intervenir pour que le texte soit renvoyé devant une commission mixte
(avec 17 membres de la Commission théologique et autant du Secrétariat pour I’Unité des
chrétiens). Roux note aussi quelques autres points problématiques : infaillibilité magistérielle,
nature du pouvoir juridictionnel, piété mariale. Ce qui n’est pas sans rappeler le document des
« Entretiens cecuméniques de Taizé » que nous avons évoqué plus haut. La premiére session
semble donc ne pas avoir apporté de réponse aux différents problémes qui émaillent le dialogue

cecuménique et pour cause : I’cecuménisme n’a pas encore été réellement traité.

Outre ces deux exemples d’cecuménistes concernant le suivi et I’évolution des travaux
conciliaires, les groupes cecuméniques auxquels assiste André Fabre, organisent eux aussi des
conférences sur le concile Vatican II. Le pasteur Roux donne une conférence aux Avents, en
juillet 1963 (premiére intersession) sur ses « impressions sur le concile »**. Nous allons juste
revenir sur les points qu’il n’a pas abordés dans la conférence précédente. Dans cette
conférence, il souligne qu’il n’y a pas de motif grave pour réunir le concile. Il s’agit a ses yeux
d’un concile pastoral. Pourtant, il faut noter que le concile aborde également des sujets
dogmatiques : ecclésiologie, révélation, ... mais il insiste sur le souci du concile de présenter
un aspect pastoral plus que doctrinal. Le concile manifeste la volonté d’aborder la réalité
contemporaine et de s’ouvrir au monde. Le pasteur souligne que les Péres et le Secrétariat pour
I’unité des chrétiens cherchent a obtenir ’avis des observateurs, cherchent a connaitre leurs
impressions. Comme Villain, il reléve ensuite certaines tensions au sein du concile (en revenant
sur 1’¢lection des commissions), ce qui, pour lui, ouvre la voie a la nécessit¢ de préciser
I’autorité collégiale de 1’épiscopat. Il note aussi des tensions entres les Eglises missionnaires
qui cherchent a évangéliser et les « vieilles Eglises » qui veulent maintenir les acquis culturels.
Une autre tension se situe entre les Péres attachés au « ressourcement biblique »* et ceux qui
n’y sont pas sensibles. Certains opposaient, selon lui, théologie et pastorale. Roux note aussi
des réactions diverses vis-a-vis des observateurs : les uns se réjouissent de leur présence,

d’autres sont « indifférents » et d’autres encore leur sont « hostiles »*¢. La discussion sur le

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions 1 (1963), « Semaine cecuménique — Les Avents
—du 28/7 au 2/8 1963. Impression sur le concile », 3 fol., notes dactylographiées d’une conférence donnée par le
pasteur Roux

4 Ibid. fol. 2

6 Ibid.

86



schéma concernant les Eglises orientales (schéma préparé par le Commission pour les Eglises
orientales dirigée par le cardinal-secrétaire d’Etat, Amleto Cicognani) a souligné ces
divergences de positions et se conclut par I’approbation du schéma mais il doit étre intégré au
texte du Secrétariat de Bea. Le pasteur note que I’octroi du statut de commission conciliaire au
Secrétariat pour 1’unité symbolise une ouverture cecuménique. Il souligne que I’Eglise
catholique ne reconnait pas aux autres confessions chrétiennes le titre d’Eglise. Lors de ces
mémes Avents, le professeur André Latreille (historien) revient aussi sur le concile mais dans
une démarche plutét historique*’. Il replace le concile dans le contexte historique et religieux :
expansion de I’Eglise, guerres mondiales, impossibilité d’accueillir les évéques du monde entier
avant 1929 du fait de la question romaine, désaccord entre le Vatican et le royaume d’Italie
(incluant I’annexion de Rome par le Royaume d’Italie), ... Il note qu’alors que I’Eglise
catholique s’étend dans le monde, on peut constater une centralisation du pouvoir, et que
certaines Eglises locales sont surreprésentées. Pour I’historien, le concile a conscience du
phénomene de déchristianisation et de sécularisation qui touche I’Europe. Il estime qu’il ne faut
pas avoir trop d’attentes vis-a-vis du concile. En 1964 (deuxiéme intersession), Maurice Villain
revient sur le concile lors des journées de formation théologique du Chatelard*®. Si le concile
n’avait pas réellement abordé les questions cecuméniques (a 1’exception du schéma sur I’Eglise
et celui sur les Eglises orientales) lors de la premiére session, le schéma sur I’cecuménisme que
le Secrétariat pour I’unité a préparé entre janvier et mars est présenté au concile pour discussion
lors de la deuxiéme session (29 septembre 1963 — 4 décembre 1963). Il revient notamment sur
le changement de pontificat avec 1’¢lection, le 21 juin 1963, de Paul VI (cardinal Montini)
succédant a Jean XXIII, décédé le 3 juin 1963. Le discours de Paul VI pour I’ouverture de cette
seconde session a beaucoup plu aux protestants. D’apres Villain, il a mis le Christ au centre du
concile et a fait appel a un « langage catholique [...] avec délicatesse »*°. Le nouveau pontife

s’adresse directement aux « vénérables communautés chrétiennes » leur envoyant un « message

47 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.28 : Les Avents - sessions I (1963), « Semaine cecuménique — Les Avents
—du 28/7 au 2/8 1963. L’Eglise a I’heure du concile », 3 fol., notes dactylographiées d’une conférence donnée
par le doyen Latreille.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du
Chatelard 1964 », « Vatican II (deuxiéme session) et dialogue cecuménique », fol.3-5, notes dactylographiées
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile et ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21
(Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du Chatelard juillet 1964 », « Concile et dialogue
cecuménique », 1 fol. r° et v° notes manuscrites de cette méme conférence donnée par Maurice Villain sur Vatican
II.

4 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du
Chatelard 1964 », « Vatican II (deuxi¢me session) et dialogue cecuménique », fol. 3, notes dactylographiées
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile.

87



paternel et fraternel »°. 1l demande pardon, en son nom propre — et non au nom de ’Eglise
catholique —, au cas ou I’Eglise catholique aurait une part de responsabilité dans les divisions
chrétiennes. L’utilisation d’une forme conditionnelle dénote une certaine prudence de la part
du Pape. Pour Villain, ¢’est une forme d’aboutissement de ce que souhaitait 1’abbé Couturier
depuis 28 ans. Devant les observateurs chrétiens, Paul VI souligne que 1’unité n’est pas encore
présente mais que I’Eglise catholique et les autres chrétiens sont « ensemble sur un chemin »°!
et, contrairement a ce que note Maurice Villain, nous ne voyons pas une levée claire et nette de
I’aspect conditionnel du « mea culpa ». Le prétre mariste voit dans ces discours « une percée
cecuménique »°2 officielle. Il revient aussi sur les schémas concernant 1I’Eglise et concernant
I’épiscopat. Il note plusieurs évolutions positives dans ces schémas : vision de I’Eglise comme
Mystere au détriment d’une vision hiérarchique ; insertion d’une « sacramentalité¢ et [d’June
collégialité »>* de 1’épiscopat faisant contrepoint a une centralisation du pouvoir ; réintégration
de ce que I’Orient n’avait pas oublié : la juridiction universelle et diocésaine des évéques.
Comme le note Villain, ce sont des points sensibles qui ont donné lieu a de virulents débats. Ce
sont aussi des points importants pour I’cecuménisme, comme nous 1’avons noté précédemment.
Concernant le schéma sur 1I’cecuménisme, le prétre y voit I’aboutissement du travail des
pionniers de I’cecuménisme. Apres la quatriéme session, il dira que le 18 novembre 1963,
premier jour ou le décret sur I’cecuménisme est présenté, était la « premiere grande date
cecuménique officielle »** (en espérant qu’il sous-entende : de I’Eglise catholique. Malgré un
avis positif « trés large »°°, Villain émet quelques critiques ou réserves : c’est un décret écrit
par des catholiques pour des catholiques et pour le présent — en fonction de la situation présente
et non pour le futur —, Villain veut que ces deux éléments soient exprimés clairement ; comme

de nombreux cecuménistes, il veut changer le nom du premier chapitre qui est « principes de

30 Discours de Paul VI lors de 1'ouverture de la deuxiéme session du concile Vatican II. Version francaise utilisée :
« Discours du 29 septembre 1963 a l'ouverture de la 2¢ session du Concile Vatican Il », Nouvelle revue théologique
[En ligne], n°85/9 (1963), p.970-981, disponible sur: http://www.nrt.be/docs/articles/1963/85-9/2020-
Discourstdu+29+septembre+1963+%C3%A0+1%27ouverturet+de+la+2e+sessiont+du+Concile+Vatican+I1.%0B
Allocution+du+21+septembre+1963+%C3%A0+1a+CurietRomaine.%0B%C3%80+travers+les+discours+de+S
S+Paul+VI.pdf [consulté le 27 juin 2017]

51 Paul VI, « Allocutiones IX. Rev.mis Observatoribus Legatis, ad Oecumenicam Synodum missis ab Ecclesiis
ab Apostolica Sede seiunctis », 17 octobre 1963, A4S 55 (1963).

32 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Bcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du
Chatelard 1964 », « Vatican II (deuxi¢me session) et dialogue cecuménique », fol. 3, notes dactylographiées
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile.

33 Ibid.

3% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur
I’cecuménisme par le Pére Villain (1965) », fol. 1, texte dactylographié correspondant a une conférence donnée
par le pere Maurice Villain.

55 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : BEcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du
Chatelard 1964 », « Vatican II (deuxi¢me session) et dialogue cecuménique », fol. 4, notes dactylographiées
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile.

88



I’cecuménisme catholique » en « principes catholiques de 1’cecuménisme »°¢ car il n’y a qu’un
cecuménisme ; le schéma lui semble trop dogmatique et manque d’cecuménicité car I’Eglise
catholique se pose comme point de référence, elle juge par rapport a elle-méme. De méme,
I’orthodoxie parait trés proche du catholicisme alors que les communautés protestantes sont
présentées comme des communautés auxquelles il manque des éléments. Villain regrette que
Rome n’aime les autres Eglises chrétiennes que malgré les divergences et non a cause de ces
derniéres ; il dénonce I’absence de propos sur les « normes du dialogue » cecuménique et sur le
« contenu de la priére »°’. Les parties sur la liberté religieuse et sur les relations avec le judaisme
sont séparées de ce schéma. Villain revient ensuite sur la situation cecuménique a la fin de la
deuxiéme session : les avancées des travaux conciliaires ne permettent pas d’engager un
dialogue cecuménique que 1I’Eglise orthodoxe accepterait. En effet, les multiples expressions
d’affirmation de la primauté de Pierre dans le schéma semblent poser probleme. Villain souhaite
qu’il y ait une intercommunion possible, telle que le demandent les catholiques orientaux et les
orthodoxes. Les anglicans apprécient de voir apparaitre une conception collégiale de I’autorité
mais, pour les protestants, c’est un probléme supplémentaire car cela risque de renforcer la
conception hiérarchique de I’Eglise. Mais ces derniers voient malgré tout de nombreux points
positifs dans le concile : sacerdoce universel, évolution de la conception du ministere épiscopal,
intérét du concile pour I’apostolat des laics, etc. Enfin, Villain note que I’annonce, a la fin de la

session, d’un futur pélerinage de Paul VI en Terre sainte est une « avancée vers I’unité »°®.

Les cecuménistes catholiques comme protestants suivent donc avec attention le
déroulement du concile et 1’évolution des travaux. Nous avons vu que cela pouvait se faire par
des lettres publiques ou par des conférences. Mais les groupes cecuméniques, Avents et
Chatelard ici, s’intéressent aussi a ces travaux et font intervenir certains observateurs (chrétiens
non-catholiques, presse, ...) du concile. Dans le méme temps, nous avons vu quelques
évolutions dans les travaux conciliaires durant les deux premicres sessions mais, si I’on s’en

tient aux observations de Villain, il reste encore du chemin a parcourir.

III- Le décret sur ’ceccuménisme :

%6 Lorenz Jaeger, Le décret de Vatican Il sur I’cecuménisme : son origine, son contenu et sa signification, op. cit.
p-28

57 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : BEcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du
Chatelard 1964 », « Vatican II (deuxi¢me session) et dialogue cecuménique », fol. 4, notes dactylographiées
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile.

38 Ibid. fol. 4

&9



Les documents précédents nous ont permis d’aborder les deux premieres sessions et les
avancées cecuméniques qu’elles ont portées. Il nous reste donc a étudier les derniéres sessions.
Le décret sur I’cecuménisme, Unitatis redingratio, est approuvé et promulgué au cours de la
troisieme et avant-dernicre session, le 23 novembre 1964 par 2137 voix contre 11 lors du vote
de promulgation®®. C’est donc ce décret qu’il nous faut étudier pour évaluer les évolutions qu’il
apporte. Mais nous devons aussi revenir sur la réception et les critiques des milieux

cecuméniques vis-a-vis de ce document.

Le décret est composé d’un préambule et de trois chapitres, il est théologiquement li¢ a
la constitution sur 1’Eglise, Lumen Gentium. Chaque chapitre est sous-divisé en plusieurs
numeéros. Le préambule souligne que la promotion de I’unité, et non I’unité tout court, est I’un
des objectifs du concile car la division du christianisme est non seulement un scandale mais
c’est contre la nature conférée par Jésus a ’Eglise qu’il a lui-méme instituée. Le document
s’adresse aux catholiques et uniquement a eux et cela dans un but pastoral. Le décret estime
que I'unité existe déja par le baptéme notamment, c’est le Christ qui a institué¢ 1’unité de
I’Eglise. Le concile prend acte de la naissance du mouvement cecuménique (UR 1 et 4) comme
« signe des temps »% et reprend méme « la Base » du COE pour définir ceux qui participent au
mouvement cecuménique : « ceux qui invoquent le Dieu Trinité et confessent Jésus comme
Seigneur et Sauveur »°! et au numéro 20. Il voit dans ce mouvement 1’action de I’Esprit Saint
(UR 1 et 4). Dans son commentaire du décret sur I’ceccuménisme, le peére Régis Moreau note
que seuls les chrétiens qui sont baptisés avec de 1’eau et avec « I’intention de faire ce que veut
I’Eglise »%? relévent de I’cecuménisme ce qui exclue certaines sectes (Mormons, témoins de
Jéhovah, ...). Le concile considére le dialogue cecuménique comme un dialogue entre
confessions et non entre personnes individuelles. Comme le souhaitait Villain et de nombreux
théologiens et Péres, le premier chapitre s’intitule désormais : « Les principes catholiques de
I’cecuménisme ». Ce chapitre estime que Dieu veut rendre 1’unité¢ de I’Eglise visible et

I’eucharistie est posée comme le symbole, la signification de cette unité et sa réalisation. De

% Vote d’ensemble : 2054 voix pour contre 64 et 11 bulletins nuls. Source : Christine Pedotti, La bataille du
Vatican : 1959-1965, Paris, Plon, 2012, p.529

60 Régis Moreau, Les documents du dialogue : « Unitatis redintegratio », « Nostra aetate », « Dignitatis
humanae », « Ad gentes », Perpignan, France, Artége, coll. « Guide de lecture des textes du Concile Vatican II »,
2012, p. 41

1 UR n°l1. La traduction utilisée est celle disponible sur le site du Saint-Siége : « Décret sur I'cecuménisme,
Unitatis redintegratio », Le Saint-Siege [En ligne], disponible sur :
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree 19641121 unitatis-
redintegratio_fr.html [consulté le 27 juin 2017]. Autre traduction disponible : Magistére de I’Eglise, Le Concile
Vatican 11, 1962-1965. Edition intégrale définitive bilingue frangais-latin, traduit par Raymond Winling, Paris,
Editions du Cerf, 2012, 717 p.

62 Régis Moreau, Les documents du dialogue, op. cit., p. 18

90



méme que I’Esprit-Saint est a I’origine du mouvement cecuménique, il est celui qui peut rendre
possible I'unité. L’unité a donc une dimension pneumatologique mais aussi eschatologique et
dynamique car I’unité doit croitre au fil du temps : c’est par la Résurrection des morts que se

t%. Les orthodoxes sont

réalise la pleine communion et 1’Esprit Saint conduit vers le Chris
sensibles a cette vision pneumatologique. Le début du chapitre revient aussi sur le ministére
pétrinien bien que Jésus demeure le Pasteur « supréme » : Pierre et ses successeurs, appartenant
au collége apostolique puis épiscopal, ont pour tiche de conserver I’unité des croyants et I’'unité
de la foi. Il y a également une unité entre aspect visible et aspect invisible de I’Eglise. L’Eglise
catholique congoit I’unité sur le modéle de la Trinité. Dans le numéro 3, le décret souligne que
les scissions ne sont pas une réalité nouvelle dans le christianisme. Il est aussi souligné que les
responsabilités de scissions étaient partagées entre différentes personnes issues de différentes
communautés et qu’on ne peut pas en tenir rigueur a ceux qui qui naissent maintenant dans des
communautés séparées. De plus, il faut pardonner et demander pardon aux chrétiens non-
catholiques (UR 7). Ces derniers sont d’ailleurs, par le baptéme, en communion « imparfaite »
avec I’Eglise catholique et sont chrétiens (UR 3). Vatican Il estime que certains biens existent
en dehors de I’Eglise catholique comme la Parole de Dieu, les sacrements et méme la présence
de I’Esprit Saint. Si les Péres n’excluent pas le salut dans les autres communautés chrétiennes,
il n’y a que par I’Eglise catholique qu’on peut atteindre la « plénitude des moyens de salut »
(UR 4), cette Eglise en pelerinage a la suite du Christ qui la conduit vers la Jérusalem céleste.
Dans le numéro 4 le décret encourage les catholiques a prendre part au mouvement
cecuménique, ce qui est une grande nouveauté par rapport a 1’encyclique Mortalium Animos
(1928). Le dialogue cecuménique passe par «la pric¢re, la parole et 1’action » (UR 4).
L’cecuménisme est défini comme un mouvement qui cherche a promouvoir 1’unité des chrétiens
dans I'unité de I’Eglise et non de promouvoir I’unité de I’Eglise puisque cette unité existe déja.
Le décret veut également que le langage controversiste et polémique soit abandonné dans le
dialogue cecuménique au profit d’une attitude de respect, de charité et de bienveillance (UR 4
et 11). C’est un dialogue théologique qui est proposé et donc il s’agit d’'un cecuménisme
institutionnel. Le concile propose ¢également que ce dialogue cecuménique permette un
renouveau, une réforme ou une rénovation dans la fidélité a sa doctrine et a sa tradition (UR 4
et 6); c’est par une rénovation que I'unité¢ des chrétiens est possible. Plus loin, les Peres
appellent a une conversion de cceur, une conversion intérieure au Christ, a ’Evangile et a

I’cecuménisme (UR 7). Le décret revient aussi sur un point auquel tenaient beaucoup les autres

5 Ibid. p. 26
91



chrétiens : les conversions individuelles (UR 4). Ces dernicres ne s’inscrivent pas dans le cadre
de D’cecuménisme mais elles ne peuvent étre interdites, car il s’agit de la mission
d’évangélisation. Il y a donc une évolution qui distingue conversion ou unionisme et
cecuménisme mais 1’apostolat de conversion demeure. L’unité des chrétiens passe par une
conversion intérieure : conversion de conviction et conversion d’attitude. Le décret appelle a
reconnaitre les « valeurs réellement chrétiennes » (UR 4) que ’on peut trouver chez les
chrétiens non-catholiques. Les ¢léments « réellement chrétien[s] ne s’oppose[nt] jamais aux
vraies valeurs de la foi ». Et I’Eglise catholique peut s’appuyer sur ces ¢léments qui lui sont
extérieurs pour sa propre « édification » (UR 4). Les évéques sont chargés de promouvoir et
d’encadrer le dialogue cecuménique. Le chapitre deux revient sur '« exercice de
I’cecuménisme ». Si a travers le dialogue cecuménique, on s’apergoit que certains points
théologiques, doctrinaux, disciplinaires ont été négligés alors le décret estime qu’il faudra
compléter ces éléments (UR 6). Dans le numéro 8, Vatican II appelle de ses veeux a la pratique
d’un cecuménisme spirituel, par la priére pour ’unité, c’est le cceur et le fondement de tout
cccuménisme. En revanche, le décret refuse la communicatio in sacris, la communion dans les
choses saintes, et donc 1’intercommunion sauf pour quelques exceptions (cela est notamment
accepté pour certains sacrements orthodoxes) que les évéques sont tenus d’établir eux-mémes
si celan’a pas été fait par leur conférence épiscopale ou par le Vatican. Dans le numéro 9, outre
la priere et la conversion, le dialogue cecuménique nécessite de connaitre les autres confessions
dans différents aspects : histoire, théologie, spiritualité, culture, .... C’est dans le méme objectif
que le n° 10 invite a ce que les prétres et les séminaristes soient bien formés en théologie, en
histoire, ... et sur les questions cecuméniques. Dans le numéro 11, le concile refuse le langage
polémique mais aussi le « faux irénisme » qui consiste a effacer toutes les différences pour
obtenir la concorde et la paix au détriment méme de sa propre foi. Le décret rappelle aux
théologiens qu’il y a une « hiérarchie des vérités » estimant que 1I’ensemble des vérités de la foi
n’ont ni le méme poids et ni la méme importance. Le numéro 12 se félicite de la coopération
entre chrétiens au niveau social, ce qui rend visible I’unité qui existe déja. C’est une des voies
de I’cecuménisme pour apprendre a se connaitre et partager un engagement associatif et social
a caractere spirituel et religieux. Le chapitre trois revient sur les communautés séparées : d’une
part les Eglises orientales (orthodoxes, chaldéennes, coptes, assyriennes et arméniennes) et
d’autre part les communautés chrétiennes non-catholiques en Occident. Le numéro 14 revient
sur I’histoire des relations entre Eglises d’Orient et d’Occident et souligne 1’unité sacramentelle,
de foi et I’intervention de Rome en cas de différends. Le concile souligne le fait que les

orthodoxes ont conservé un patrimoine riche, malgré les persécutions, et dont s’est inspirée, au

92



moins en partie, I’Eglise d’Occident. De méme, ils témoignent également d’une richesse
spirituelle, en particulier grace au monachisme qui nait en Orient (UR 15). Le numéro 15 aborde
les éléments positifs des Eglises d’Orient : liturgie, eucharistie, ... Ces Eglises participent a
I’édification de 1’Eglise de Dieu. De méme, elles ont conservé le culte marial et surtout des
sacrements valides par la succession apostolique, ce sont donc de « vraies » Eglises. Ainsi le
concile recommande la communion aux sacrements, sous réserves de |’acceptation par
I’ordinaire du lieu. Il entend respecter les différences dans la discipline ecclésiastique et dans
la doctrine, ce qui n’est pas un obstacle a I’unité puisque c’est le cas depuis toujours et que les
différences de la doctrine expriment un méme dépdt de foi mais de manicre différente. Les deux
visions théologiques peuvent étre complémentaires. Ces éléments orientaux se retrouvent dans
la catholicité de I’Eglise catholique grace aux Eglises catholiques orientales. La deuxiéme partie
de ce chapitre revient sur les relations avec les communautés chrétiennes occidentales. Ce sont
des communautés tres différentes de 1’Eglise catholique et trés différentes d’entre elles (UR 19).
Le numéro 21 souligne I’importance de I’étude biblique pour les protestants mais ne cache pas
que I’Eglise catholique n’a pas la méme vision de la relation entre les Ecritures et I’Eglise. En
effet, les catholiques estiment que la Tradition et I’Eglise ont un rdéle a jouer dans
I’interprétation de la Bible. Le role de la lecture de la Bible est souligné dans le dialogue
cecuménique. Le numéro 22 revient sur le baptéme qui permet d’étre incorporé au Christ, ces
chrétiens séparés le sont effectivement des lors que le baptéme est valide, qu’ils veulent le
recevoir et entendent suivre ce que souhaite I’Eglise. Le baptéme est source d’unité mais 1’unité
qu’il procure est incompléte ou imparfaite. Il n’y aura une unité visible que « par la célébration
commune de I’Eucharistie »*, le baptéme n’est qu’un point de départ, certes essentiel. Vatican
II note que les protestants et les catholiques n’ont pas la méme vision de 1’eucharistie. De plus,
les communautés protestantes n’ont ni la succession apostolique ni le sacrement de I’ordre. Ces
points doivent étre abordés dans le dialogue cecuménique d’aprés le concile. Le point 23 estime
que, du fait du baptéme, ces chrétiens ne sont pas tenus a I’écart de 1’action de la grace, ils
peuvent donc vivre de la foi. On voit I’action de cette foi dans les nombreuses ceuvres de charité
(sociale et caritative). Malgr¢ les divergences en matiere d’éthique et de morale, les catholiques
et les autres chrétiens occidentaux ont le souci de conformer leur vie a I’Evangile. En conclusion
(UR 24), les Péeres souhaitent que les catholiques abordent le dialogue cecuménique avec
prudence, dans le sens ou cette démarche nécessite une fidélité a la foi de sa propre confession

pour éviter les confusions et des méprises et nécessite également une connaissance de I’autre,

6 Ibid. p.90
93



tout en espérant que les initiatives communes se multiplieront a I’avenir. Le concile confie son

espérance en 1’unité a Dieu.

Apres avoir vu le contenu du décret sur I’cecuménisme, il nous faut voir les réactions a
ce décret. Maurice Villain, qui a suivi le concile pour la presse, revient sur la version finale de
ce décret®. I cite Congar : ce décret est plus qu’un texte, « ¢’est un acte », « acte est d’une
portée comparable a celle des grandes décisions historiques par lesquelles le mouvement des
choses a été décidé pour des siécles » *°. Villain estime que le décret final issu d’une seconde
rédaction est trés différent de la premiere rédaction présentée lors de la deuxieéme session. En
revanche, Lorenz Jaeger, membre du Secrétariat pour I'unité¢ des chrétiens, n’est pas aussi
catégorique et estime que la deuxiéme rédaction diffeére de la premicre dans sa structure et ses
énoncés uniquement lorsque les Péres conciliaires ont exigé que ce soit modifié¢®’. D’ailleurs,
globalement la structure du premier texte est la méme que celle du texte issu de la seconde
rédaction. Villain salue la capacité du Secrétariat pour avoir réussi a ne retenir que 28 demandes
de modifications (ou modi)®® sur les 1300 et ce dans « le sens le plus progressiste »®, a ses
yeux. Le texte présenté au début de la troisiéme session est trés semblable au texte définitif,
aussi bien d’apres Villain que d’apres Jaeger. Pour Villain, cette deuxiéme rédaction adopte un
meilleur vocabulaire et de meilleures perspectives que la version précédente. Parmi les
évolutions qu’il reléve, il note qu’on ne parle plus de « fréres séparés » mais « disjoints », voire
« désunis »”° dans la version latine. Pour Villain, cela renvoie a une vision familiale dans
laquelle, malgré les désunions, tous les membres sont placés sur le « plan » afin de pouvoir
retrouver 1’unité, la « rejonction » ''. Dans le méme sens, Lorenz Jaeger souligne que ce
remplacement est apparu nécessaire au concile car la notion de « fréres séparés » implique, dans

t72

le langage contemporain, un rejet’”. Pour Régis Moreau, cette évolution permet de souligner

% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur
I’cecuménisme par le Pére Villain (1965) », 9 fol., texte dactylographié correspondant a une conférence donnée
par le pere Maurice Villain.

% Jbid. fol. 1

7 Lorenz Jaeger, Le décret de Vatican Il sur I’cecuménisme : son origine, son contenu et sa signification, op. cit.
p.27

8 Pour Jaeger, 29 modi furent pris en compte : Ibid. P.46

% ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur
I’cecuménisme par le Pére Villain (1965) », fol. 2, texte dactylographié correspondant trés probablement a une
conférence donnée par le pere Maurice Villain.

70 Régis Moreau, Les documents du dialogue, op. cit., p. 17

"I ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur
I’cecuménisme par le Pére Villain (1965) », fol. 2, texte dactylographié correspondant a une conférence donnée
par le pere Maurice Villain.

2 Lorenz Jaeger, Le décret de Vatican Il sur I’ceccuménisme : son origine, son contenu et sa signification, op. cit.
p. 78

94



que les responsabilités des désunions sont partagées. Maurice Villain reléve également que, par
rapport a la premicre rédaction, le décret octroie le caractére d’« Eglise » aux communautés
orientales ainsi qu’a celles qui ont conservé la succession apostolique et le sacerdoce (et par
conséquent I’eucharistie), ce qui exclut une grande partie du protestantisme. Villain souligne
que certaines communautés protestantes refusent le titre d’Eglise et que les orthodoxes ne sont
pas tous d’accord pour reconnaitre ce caractére aux protestants. Le document donne
I’impression que Villain passe assez rapidement sur I’argumentation théologique au profit
d’une argumentation plus conjoncturelle et plus pratique, avec I’argument du refus orthodoxe,
et en soulignant que c’est entré dans la tradition. Ainsi le décret parle de communautés
ecclésiales, ce qui est un progres d’aprés Villain, car le premier schéma parlait de personnes et
non de communautés. Le prétre mariste se réjouit que le décret ait choisi de voir les choses de
manicre positive bien que cela ne présente pas que des avantages selon lui. Villain regrette que
le COE ne soit explicitement cité dans le décret, notamment lorsqu’il est fait référence a sa
« base », et ne comprend pas réellement pourquoi. 1l se réjouit que le titre du premier chapitre
ait été modifié comme il le souhaitait, a la fin de la deuxiéme session’. Chaque Eglise ou
communauté ecclésiale participe a I’cecuménisme, intégre ce mouvement selon ses « propres
principes »*. Villain ne manque pas de souligner le lien entre ce décret sur I’cecuménisme et la
constitution dogmatique sur I’Eglise, Lumen Gentium. 1l note que le décret reprend
succinctement dans un langage biblique les principes avancés dans Lumen Gentium. Ce langage
biblique est un ¢lément tres positif pour Villain mais aussi pour les chrétiens non-catholiques,
plus particulierement pour les protestants. Villain reléve qu’un des nombreux ¢éléments du
langage biblique utilis¢ est le fait qu’on ne parle plus uniquement de Pierre comme fondement
de I’Eglise mais on parle des douze apotres comme fondement de 1’Eglise. Pourtant, dans le
décret apres avoir dit que Jésus a confi¢ aux douze apotres « la charge d’enseigner, de gouverner
et de sanctifier » afin de batir son Eglise, il est clairement exprimé que c’est Pierre que choisit
Jésus pour « édifier son Eglise »”°. Mais le décret replace Pierre au sein du groupe des douze
apotres, comme le note Villain, ce qui renvoie également a la collégialité et a la sacramentalité

de I’épiscopat que traite Lumen Gentium. Villain estime important que ’attitude de charité vis-

73 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Session du
Chatelard 1964 », « Vatican II (deuxi¢me session) et dialogue cecuménique », fol. 4, notes dactylographiées
d’une conférence donnée par Maurice Villain concernant le concile.

" ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : (Ecuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur
I’cecuménisme par le Pére Villain (1965) », fol. 4, texte dactylographié correspondant a une conférence donnée
par le pere Maurice Villain.

5 UR n°2. « Décret sur 'ceccuménisme, Unitatis redintegratio », Le Saint-Siége [En ligne], disponible sur :
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree 19641121 unitatis-
redintegratio_fr.html [consulté le 27 juin 2017].

95



a-vis des autres confessions chrétiennes que proposaient les cecuménistes soit recommandée
aux catholiques’® dans un texte magistériel. Cela démontre une vraie évolution des mentalités,
une évolution de I’attitude officielle, estime-t-il car cette attitude était totalement, ou presque,
absente trente ans plus tot. Ce dernier ne manque pas, non plus, de souligner que le décret
considere que le baptéme incorpore le baptis¢é au Christ, au corps du Christ et que, par
conséquent, il y a une certaine unité (« imparfaite » selon le décret’’). Pour Villain, ¢’est une
évolution importante par rapport a I’encyclique Mystici Corporis (1942) car pour lui la notion
latine d’« ordinatisunt ad Corpus », ordonné au Corps (du Christ), n’a pas un caractere inclusif
car on dit bien « ordonné a ». Une autre évolution par rapport a Mystici Corporis et & Humani
Generis, c’est que I’Eglise du Christ n’est plus pleinement identifiée a 1’Eglise catholique,
certains éléments peuvent exister en-dehors d’elle’®. Il n’y a pas de « vide ecclésial » hors de
’Eglise catholique”. Villain note que 1’Eglise, bien que se considérant comme ayant la
plénitude de vérité, admet que cette plénitude n’est pas toujours visible : « ses membres n’en
vivent pas avec toute la ferveur qui conviendrait. Il en résulte que le visage de I’Eglise resplendit
moins aux yeux de nos freres séparés ainsi que du monde entier, et la croissance du Royaume
de Dieu en est entravée » (UR 4). Il nous faut souligner que ce n’est pas I’Eglise en elle-méme
qui est en cause dans ce que dit le décret mais ce sont les personnes qui sont responsables de
cet état de fait. Pour Villain, le décret incite a aller a la rencontre des autres chrétiens pour les
comprendre et faire tomber des jugements injustes et inappropri¢s. C’est I’idée de la conversion
intérieure que nous avons vue précédemment. Ce renouvellement d’attitude et de mentalité
passe par le fait de reconnaitre les ¢léments positifs et par celui de reconnaitre les « valeurs
réellement chrétiennes qui ont leur source au commun patrimoine et qui se trouvent chez [les]
fréres séparés »*°. L’cecuméniste note aussi que le décret reconnait que les gestes sacrés des
chrétiens non-catholiques sont reconnus comme de vrais moyens de grace et de salut. Mais il
nous faut préciser que le décret estime que seule 1’Eglise catholique permet d’avoir acces a la
plénitude de ces moyens. Les autres chrétiens ne sont donc pas exclus de I’action de 1’Esprit
Saint et de I’économie du Salut. Pour Villain, méme si Unitatis Redintegratio n’est pas trés
clair a ce sujet, le concile et les rédacteurs ont fait le choix de « la voie de la communion » et

non celle du retour des chrétiens non-catholiques. Le prétre estime que le deuxiéme chapitre

76 UR n°3, Ibid.

" Ibid.

78 Ibid.

7 Régis Moreau, Les documents du dialogue, op. cit., p.39

80 UR 4. « Décret sur I'eeccuménisme, Unitatis redintegratio », Le Saint-Siége [En ligne], disponible sur :
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree 19641121 unitatis-
redintegratio_fr.html [consulté le 27 juin 2017].

96



sur I’« exercice de I’cecuménisme » est un excellent chapitre et, d’apres les réactions qu’il a pu
lire, son avis est partagé par d’autres théologiens. Pour lui, ce chapitre est I’aboutissement et
I’inscription dans les textes magistériels de ce que disait et proposait Paul Couturier des les
années 1930. Le chapitre implique chacun dans 1’cecuménisme, les fideles laics comme les
prétres et les pasteurs. C’est une Eglise en marche, en pelerinage qui doit sans cesse se
renouveler (UR 6). Régis Moreau estime que cette vision réintégre un ¢lément de la théologie
médiévale : Ecclesia semper reformanda®’, une Eglise en perpétuelle réforme. Le pasteur
Hébert Roux, précise que c’est une réforme intérieure, une réforme dans I’Eglise et non une
« réformation de I’Eglise » comme 1’ont proposé les réformateurs du XVI™ siécle®?. Villain
estime que chacun doit demander pardon aux autres confessions, ce qu’a déja fait, a titre
personnel, Paul VI dans son discours d’ouverture de la deuxiéme session du concile®>. Maurice
Villain appelle également a une vie évangélique, c’est aussi ce dit le décret (UR 23). Ainsi
Unitatis Redintegratio revient sur les bases méme de 1’ceccuménisme spirituel, comme nous
I’avons souligné en revenant sur le contenu du décret : « conversion de cceur, sainteté et
priére »*. Alors qu’il se plaignait de I’absence de propos du premier schéma sur le contenu de
la priére, comme nous 1’avons vu plus haut, Villain se réjouit de voir qu’il est fait référence
dans le numéro 8 au « Qu’ils soient tous un » (Jn 17, 21). Il faut non seulement prier pour I’unité
mais il fait faire prier le Christ pour cela chez les catholiques pour les autres chrétiens et chez
les autres chrétiens pour les catholiques. Villain revient aussi sur la question de la communicatio
in sacris. 1l estime qu’il faut peut-étre prendre cette notion dans sens large. Ainsi, il ne serait
pas possible de participer aux sacrements mais il ne serait pas impossible d’y assister et de s’y
associer par le cceur. Le mariste note que, parmi les deux principes de cette communicatio, le
décret ne parle pas de faire participer aux « sacrements » mais aux « moyens de grace », ce qui
laisserait penser, selon lui, qu’il est possible de participer aux sacrements. Cependant,

I’explication de Villain ne nous parait pas claire, du fait du caractére parcellaire des notes prises

81 Régis Moreau, Les documents du dialogue, op. cit., p.54

82 Jean-Frangois Zorn, « Du regard des observateurs protestants au Concile Vatican II a sa perception protestante
actuelle : continuité et rupture », op. cit., p. 150

8 Discours de Paul VI lors de l'ouverture de la deuxiéme session du concile Vatican II. Version francaise
utilisée : « Discours du 29 septembre 1963 a 'ouverture de la 2e session du Concile Vatican II », Nouvelle revue
théologique [En ligne], n°85/9 (1963), p.970-981, disponible sur : http://www.nrt.be/docs/articles/1963/85-
9/2020-
Discourstdu+29+septembre+1963+%C3%A0+1%27ouverturet+de+la+2e+sessiont+du+Concile+Vatican+I1.%0B
Allocution+du+21+septembre+1963+%C3%A0+1a+CurietRomaine.%0B%C3%80+travers+les+discours+de+S
S+Paul+VI.pdf [consulté le 27 juin 2017]

8 ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.21 : BEcuménisme. Etudes et réflexions (1952-1980) (2), « Décret sur
I’cecuménisme par le Pére Villain (1965) », fol. 6, texte dactylographié correspondant a une conférence donnée
par le pére Maurice Villain.

97



concernant ce point. Elle nous semble également étre une interprétation maximaliste du
document. Mais le mariste semble assez sceptique face a la possibilité d’une telle participation,
parlant d’action « a sens unique »%°, car il estime qu’inviter les chrétiens non-catholiques 4 la
communion n’est pas raisonnablement envisageable a court terme ni & moyen terme. Le prétre
note que le concile garde cette question tout de méme ouverte en confiant la décision de
possibles communicatio in sacris aux évéques, si la conférence épiscopale ou le Vatican ne se
sont pas positionnés sur la question. Villain, ou I’auteur des notes, semble assez favorable a
I’intercommunion. Maurice Villain regrette que les autres confessions chrétiennes n’aient pas
été consultées pour ouvrir une telle voie a I’intercommunion. D’ailleurs, 1’évéque Jaeger note
qu’en janvier 1965, la conférence épiscopale des Eglises évangéliques-luthériennes estime qu’il
est impossible a ses fideles de participer a ’eucharistie catholique®. En revanche, la voie a
I’intercommunion avec 1’orthodoxie est clairement ouverte (UR 15) et ¢’est une nouveauté que
ne manque pas de souligner Villain. Ce dernier est d’accord avec le décret dans la mesure ou il
incite a la formation théologique, historique et spirituelle concernant les autres confessions
chrétiennes (UR 10). Ce point du décret semble déja étre appliqué puisqu’il note que des
« chaires d’cecuménisme » ont été créées dans les facultés catholiques, citant Lyon (coopération
entre Unité Chrétienne et 1’Institut catholique de Lyon), Strasbourg et Louvain. L’appel a la
confession commune dans le Dieu trinitaire et I’appel a la coopération sociale n’échappent pas
a ’attention de Maurice Villain. Ce dernier se réjouit que le chapitre trois ne juge pas les autres
communautés chrétiennes par rapport a ’Eglise catholique, comme le faisait, selon lui, la
premiere rédaction, mais qu’il souligne, au contraire, les points essentiels et positifs de ces
communautés. Hébert Roux n’est pas totalement d’accord : il regrette profondément que ce
chapitre mette en évidence ce qu’il manque a ces communautés protestantes pour étre des
Eglises®’. 11 estime qu’il y a donc une vision de 1’unité et du patrimoine chrétien centrée sur
Rome. Et il remet en cause le fait que 1’Eglise catholique soit I'unique Eglise du Christ et sa
pleine communion au Christ. Il se demande si I’unité ne doit pas se trouver dans une autre voie

que celle d’une vision sociétale®®.

85 Ibid. fol. 7

8 Lorenz Jaeger, Le décret de Vatican II sur I’cecuménisme : son origine, son contenu et sa signification, op. cit.
p.94-95

87 Jean-Frangois Zorn, « Du regard des observateurs protestants au Concile Vatican II & sa perception protestante
actuelle : continuité et rupture », op. cit., p. 151

88 Jean-Frangois Zorn, « Du regard des observateurs protestants au Concile Vatican II & sa perception protestante
actuelle : continuité et rupture », op. cit., p. 152

98



Par conséquent, nous pouvons dire qu’Unitatis Redintegratio aborde les questions
pastorales et pratiques en termes théologiques. C’est particulierement le cas du chapitre deux,
comme en témoigne son titre : « Les principes catholiques de I’cecuménisme ». Malgré les
différentes critiques, de catholiques et de protestants notamment, qu’on peut faire a ce
document, des évolutions apparaissent nettement : ouverture de la question de la communicatio
in sacris — avec un avis favorable a ce sujet lorsqu’il s’agit des relations avec les Eglises
orientales ; valorisation de certains ¢léments dans les confessions chrétiennes non-catholiques ;
appel au dialogue, a la coopération, a la bienveillance mutuelle, a la rencontre et a la formation
cecuménique. Certaines critiques faites par Hébert Roux sont le reflet d’une réflexion d’un point
de vue protestant. Or il est clair que le décret sur I’cecuménisme ne révolutionne pas la doctrine
catholique. Les questions qu’il pose et les critiques qu’il porte peuvent entrer pleinement dans
le dialogue théologique que propose le décret. Cependant, les conceptions ecclésiologiques

catholiques et protestantes restent trés différentes et assez ¢loignées.

Conclusion :

Nous avons vu que I’annonce du concile est une profonde surprise. Chez les catholiques,
cette annonce est suivie d’une forme de perplexité et d’interrogation sur ce qui va se passer.
Cette incertitude et cette perplexit¢ sont telles que méme la Semaine religieuse de
[’archidiocese d’Albi ne reprend pas 1’annonce du concile et n’évoque jamais cette annonce.
D’autres causes peuvent expliquer ce « vide ». Ce climat d’incertitude semble créer un intérét
pour le concile malgré le fait que la guerre d’Algérie ait pu éclipser, au moins en partie, le
concile pour une partie des catholiques. Cet intérét n’échappe pas aux groupes catholiques de
réflexions, ni aux groupes cecuméniques qui tentent d’y répondre. Les autres confessions
chrétiennes s’intéressent également a ce concile et pour cause : le pontife les a invités a
dépécher des observateurs délégués. Cela donne lieu alors a des discussions pour savoir quelle
réponse donner a cette invitation. En outre, il y a, chez les protestants, une forme de méfiance
vis-a-vis de I’Eglise catholique. Certains craignent que le concile ne soit un concile d’union, la
notion de « concile cecuménique » ayant été mal comprise, ou que le Vatican entre dans une
concurrence cecuménique par rapport au COE. Par la suite, les chrétiens non-catholiques
nourrissent des espoirs, tout comme les catholiques, en vue du futur concile. Si I’cecuménisme
n’a pas €té vu comme un sujet central du futur concile lors de I’annonce de ce dernier, il est
apparu de plus en plus comme I’un des grands sujets que le concile allait prendre en compte.
Les différentes déclarations de Jean XXIII ont ouvert cette voie. La création du Secrétariat pour
I’unité des chrétiens le 5 juin 1960 par le motu proprio Superno Dei concrétise cette orientation

99



et fait entrer I’Eglise catholique dans I’cecuménisme institutionnel bien que jusqu’au 19 octobre
1962, ce Secrétariat n’ait eu qu’un réle d’information et de dialogue aupres des observateurs
chrétiens non-catholiques. A compter de cette date, le Secrétariat devient une commission
conciliaire a part enti€re et peut proposer ses propres schémas. Les chrétiens non-catholiques,
grace aux observateurs-délégués, et les catholiques, grace aux théologiens, aux Péres et aux
correspondants pour la presse suivent I’avancée des travaux. Nous n’avons ici évoqué que le
suivi des travaux liés a I’cecuménisme. Les groupes cecuméniques et les ceccuménistes cherchent
a informer sur ce qui se passe au concile et a proposer une réflexion sur ces travaux. La troisiéme
session permet la promulgation d’un décret sur 1’cecuménisme, Unitatis Redintegratio. Ce
décret est issu d’une deuxiéme rédaction d’un premier schéma mais cette version conserve de
trés nombreux éléments de la premicre version. Il n’aborde pas des points particuliers du
dialogue cecuménique mais il propose une nouvelle attitude vis-a-vis du mouvement
cecuménique et des autres confessions chrétiennes. Il pose les bases de ce que doit étre ce
dialogue en s’intéressant aussi bien a I’cecuménisme théologique, qu’a I’cecuménisme spirituel
et qu’a l’« cecuménisme vécu »® par les actions communes et la collaboration sociale. Le décret
souligne que I’cecuménisme oblige a entrer dans un effort personnel de conversion intérieure,
ainsi que dans une réforme et une rénovation de I’Eglise. Mais le dialogue se méne
différemment selon qu’il s’adresse aux communautés chrétiennes non-catholiques d’Occident
ou d’Orient. Le décret encourage les efforts en faveur de 1’cecuménisme mais prévient contre

certains risques et n’hésite pas a réaffirmer les croyances de 1’Eglise catholique.

L’un des signes les plus symboliques de cette ouverture a I’cecuménisme et aux
« chrétiens désunis » se trouve, probablement, dans la levée, le 7 décembre 1965, des
excommunications de 1054 entre Rome et Constantinople. La déclaration de cette levée des
excommunications, signée dans un méme document par Paul VI et le patriarche de
Constantinople, Athenagoras I*. Les deux hommes s’¢étaient déja rencontrés en Terre sainte, en
1964, lors du pelerinage de Paul VI. C’¢était la premiére rencontre entre un pape et un patriarche

de Constantinople depuis 1439 et le concile de Florence.

8 Régis Moreau, Les documents du dialogue, op. cit., p.54

100



Conclusion de la premieére partie

Cette premicre partie nous a permis d’étudier la situation cecuménique avant et pendant
le concile. Nous nous sommes intéressés au cas du pere André Fabre, prétre tarnais. En étudiant
I’cecuménisme dans le diocese d’Albi nous ne pouvions pas éclipser son ceuvre cecuménique. 11
est le premier dans le diocese, a notre connaissance, a faire participer le catholicisme au
dialogue cecuménique. Cette activité cecuménique n’aurait peut-étre jamais existé sans les
rencontres qu’a pu faire ce prétre lors de sa captivité durant la Seconde Guerre mondiale. Il y a
la un ¢lément déclencheur, en tout cas c’est ce que laisse penser Fabre. Ce dernier est
indéniablement un homme cultivé avec une solide formation — I’épiscopat de Mgr Mignot n’y
est pas pour rien. Outre le parcours d’ André Fabre, nous sommes revenus sur ses relations. Ces
relations sont primordiales dans la vision cecuménique de ce prétre et dans les activités
cecuméniques qu’il met en place dans le Tarn. En effet, en participant a des groupes
cecuméniques au niveau national — groupe des Dombes et journées du Chatelard —, Fabre a
développé des relations avec des cecuménistes catholiques et protestants tres actifs : Maurice
Villain, René Beaupére, Pierre Michalon, Max Thurian, André Vermeil, Hébert Roux, Jean
Bosc, ... Fabre a aussi développé des relations au niveau local avec le pasteur Jean-Pierre
Monsarrat, par exemple. La participation a des groupes cecuméniques et les relations qu’André
Fabre entretenaient, reflétent le fait qu’il ait choisi un courant cecuménique, I’cecuménisme
spirituel, celui de 1’abbé Couturier poursuivi par Michalon et Villain. Ainsi il se tient a I’écart
des groupes ayant proposé une vision unioniste comme Istina, ou des groupes qui ne prennent
pas en compte la dimension spirituelle de I’cecuménisme. Est-ce que le choix de vision
cecuménique est la conséquence de ces relations et de la participation a ces groupes ou bien en
est-ce la cause ? C’est une question a laquelle nous n’avons pas trouvé de réponse. Ce qui est
certain, c’est que I’on retrouve cet cecuménisme spirituel dans les Avents qui constituent

I’ceuvre la plus remarquable d’ André Fabre.

Cependant, cet cecuménisme d’André Fabre doit étre replacé dans le mouvement
cecuménique en France. En effet, nous avons évoqué 1’abbé Paul Couturier et c’est bien ce
dernier qui fait figure de pionnier de I’cecuménisme moderne, a savoir un dialogue fraternel et
bienveillant en vue de 1’unité, et non pas le fait de chercher la conversion des chrétiens non-
catholiques. La pratique catholique de I’cecuménisme dans le Tarn n’est donc pas
particuliérement originale puisque, sous I’impulsion, d’André Fabre c’est un cecuménisme

spirituel qui a tendance a se développer dans le Tarn. Notons, cependant, que cet cecuménisme

101



spirituel n’exclut pas une réflexion théologique. Si les deux courants ont pu avoir des différends,
il n’en demeure pas moins qu’André Fabre, tout comme Paul Couturier et Yves Congar (les
deux grands cecuménistes catholiques de la premiére moitié du XX siécle), a bien compris
cette complémentarité. Les Avents sont un exemple frappant d’cecuménisme spirituel et
théologique. En effet, tout est fait pour instaurer ce climat spirituel, notamment par I’esprit
communautaire et par les nombreuses conférences sont proposées. Si André Fabre n’apparait
pas comme un pionnier de I’cccuménisme au niveau national, il faut noter qu’au niveau
diocésain, il semble avoir un role particulier. La création des Avents contribue bien entendu a
ce role singulier. Mais Fabre apparait comme |’organisateur ou le coordinateur de
I’cecuménisme dans le diocese d’Albi. Sa fonction de délégué diocésain et régional a
I’cecuménisme contribue a forger ce role de coordination. La question qui se pose alors est celle
de la participation d’autres catholiques tarnais a 1’cecuménisme. Quelques prétres semblent
curieux et se forment un peu a I’cecuménisme. Certains participent au groupe catholiques-
protestants de Mazamet, d’autres participent aux rencontres entre pasteurs et prétres. Mais cela
semble assez marginal. L.’ Instruction du Saint-Office du 20 décembre 1949 ordonne que chaque
activité cecuménique soit autorisée au préalable par I’évéque du lieu. Il est donc impossible que
des actions catholiques en faveur de I’cecuménisme aient pu €tre mises en place et se maintenir
sans 1’appui épiscopal. Il y a donc un soutien au mouvement cecuménique. Il faut y ajouter les
communications de la Semaine religieuse concernant la Semaine de priere pour 1’unité, ainsi
que I’annonce des sessions du Chatelard. Mais la question de la vision cecuménique de
I’épiscopat mérite d’étre posée. Mgr Marques apparait trés prudent sur ce sujet alors que
Moussaron propose, au moins officiellement, une vision unioniste. Il n’en demeure pas moins
que la conscience cecuménique catholique dans le Tarn est trés faible. Ainsi I’engagement
cecuménique de ce prétre contraste avec ’attitude des fideles catholiques. Il y a bien une forme
de coexistence sociale voire parfois une collaboration entre chrétiens non-catholiques et
catholiques mais les blessures restent sensibles. La mémoire semble vive. Peut-étre 1’absence

de pardon et de dialogue entre chrétiens ne permet-elle pas d’apaiser les rancceurs séculaires.

Dans ce contexte, le décret sur I’cecuménisme appelant a la conversion intérieure, au
respect des chrétiens non-catholiques et a la valorisation de ce qui est « réellement chrétien »
prend tout son sens. Les travaux qui ont conduit a ce décret ont été suivis attentivement par les
cecumeénistes, qu’ils soient catholiques ou protestants. A 1’annonce du concile, certains ont
cherché a exprimer ce qu’ils attendaient du concile en termes d’cecuménisme. Des lors, le

concile comportait un enjeu majeur : I’Eglise catholique saurait-elle s’ouvrir au mouvement

102



cecuménique et aux chrétiens non-catholiques ? La présence des observateurs, malgré le
scepticisme et 1’hostilité de certains Péres et de certains chrétiens non-catholiques, était un
premier signe. Cela ouvrait la voie au fait que I’Eglise catholique voulait entendre et écouter ce
qu’avaient a dire les autres confessions. Entendre est le début du dialogue. L’Eglise a répondu,
positivement ou négativement, a ce qui lui était dit ou demandé par les chrétiens non-
catholiques dans Lumen Gentium et dans Unitatis Redintegratio. Ces textes ont suscité des
débats et sont le fruit d’évolution de schémas antérieurs. Tout le monde n’y trouve pas
nécessairement son compte. Mais I’Eglise catholique a fait preuve d’cecuménicité, elle a pris
en compte les objections, les critiques et elle y a répondu par des évolutions ou par la
réaffirmation bienveillante de sa doctrine en la justifiant sans recourir a un langage
controversiste. En outre, le souci de formation cecuménique est présent chez André Fabre,
puisque lui-méme se forme par la participation aux journées du Chatelard mais aussi parce qu’il
rencontre les séminaristes, selon certains témoignages que nous avons recueillis, et qu’il invite
certains cecuménistes, comme Beaupere, a participer a des rencontres avec les séminaristes.
Unitatis Redintegratio ne propose donc pas d’innovation dans la pratique sur ces points. De
méme, alors que le décret recommande d’apprendre a connaitre les autres chrétiens, de les
respecter et de faire preuve de la plus grande bienveillance a leur égard, c’est déja le cas dans
les groupes cecuméniques que sont les Avents ou les Dombes. Fabre et les cecuménistes
catholiques s’inscrivant dans le mouvement cecuménique précedent le décret et appliquent déja
au moins en partie ce qui est proposé. C’est pourquoi il n’est pas étonnant de voir que Maurice
Villain dise du deuxiéme chapitre du décret, chapitre abordant ces ¢léments, qu’il correspond
pleinement a ce qu’essayait de développer 1’abbé Paul Couturier des les années 1930. Pour
autant, il ne faut pas conclure que ce décret n’a aucun intérét ou qu’il ne fait qu’entériner un
¢tat de fait. Certains appliquent déja une partiec de ce que propose le concile mais ils sont
minoritaires. Ainsi, le décret a le mérite de proposer a chaque catholique de prendre part a cet
effort, de se convertir a I’cecuménisme et de s’ouvrir a son frére chrétien. Par ce décret, ’Eglise
catholique change son langage et sa vision vis-a-vis des communautés chrétiennes non-
catholiques. On peut parler d’un changement de mentalité. Il n’est plus question de
condamnation, mais de dialogue. Ainsi le langage juridique et controversiste laisse place a un
langage fraternel et bienveillant. Mais ce langage entend rester fidele a la doctrine catholique.
Il est vrai que le décret juge par rapport a son point de vue. Comment pourrait-il en étre
autrement puisque le décret expose la vision catholique. Nécessairement et tant que les
dissensions n’auront pas disparu, il ne pourra en étre autrement. C’est pourquoi, il ne peut parler

d’Eglise au sujet des communautés protestantes. Pour autant, le décret cherche a souligner les

103



¢léments positifs et importants que présentent les autres Eglises chrétiennes. De plus, Lumen
Gentium et, par voie de conséquence, le décret Unitatis Redintegratio, proposent une
conception ecclésiologique renouvelée, a travers la conception de I’Eglise comme mystere, ce
qui permet aux catholiques de croire que les chrétiens non-catholiques sont incorporés au corps
du Christ et sont donc en communion, bien qu’imparfaite et incompléte, avec 1’Eglise
catholique par le baptéme. Les deux documents conciliaires proposent aussi une vision de
I’Eglise catholique en marche vers le Christ et donc en continuelle réforme, en perpétuelle
conversion. L’ouverture de la question de I’intercommunion est une des grandes nouveautés
portées par le décret sur I’cecuménisme, et d’autant plus qu’il s’y montre trés favorable en ce
qui concerne les relations avec les chrétiens d’Orient. Enfin, le décret ne considere plus ’Eglise
catholique comme l’unique voie pour accéder aux moyens de salut, mais comme ayant la

plénitude des moyens de salut, certains moyens pouvant aussi exister ailleurs.

Cette premiere partie, nous permet donc de saisir la situation cecuménique tarnaise. Et
le moins que I’on puisse dire, c’est que le souci cecuménique de la part des catholiques est faible
sinon inexistant. On aurait pu penser qu’en raison de la situation multiconfessionnelle que
présente le Tarn, il y avait un souci cecuménique particulier. Mais les blessures, les dissensions
et les divisions n’ont pas été comblées. Au lieu de vouloir mettre fin a ce climat d’antipathie,
d’animosité voire d’hostilité, les incompréhensions et les ressentiments ont ¢ét¢ gardés. Le
dialogue est alors difficile mais pas impossible, comme 1’ont montré certains exemples. André
Fabre et quelques autres tarnais font plutot figure d’exception, du moins du c6té des catholiques.
Le décret a invité I’ensemble des catholiques a se tourner vers I’cecuménisme et vers les autres
chrétiens. Et a invité chaque partie a se montrer bienveillante vis-a-vis des autres. L’enjeu de la
période qui suit est donc la conversion des fideles et du clergé catholique a 1’cecuménisme.
Ainsi avec cette nouvelle période, la période de I’application du concile, se pose une question :
un document officiel est-il capable de faire évoluer rapidement les mentalités ? Il est vrai que
ce n’est pas un document normatif et juridique, ce qui peut éventuellement permettre une
réception et une appropriation plus rapide et plus profonde. Est-ce que ce sont les prémices
d’une évolution réelle de I’ensemble de la communauté catholique ou bien est-ce que les
mentalités et les cadres mentaux sont ces « prisons de longue durée » dont parlait Fernand

Braudel! ?

! Fernand Braudel, « Histoire et Sciences sociales : La longue durée », Annales. Economies, Sociétés, Civilisations,
13%me  année, n° 4, 1958, p-731, disponible sur : http://www.persee.fr/doc/ahess_0395-
2649 1958 num 13 4 2781 [consulté le 28 juin 2017]

104



Bibliographie

I- Histoire du christianisme :

» Ouvrages généraux sur 1’histoire du christianisme :

- ARMOGATHE Jean-Robert (dir.), Histoire générale du christianisme, Paris, Presses
Universitaires de France, coll. « Quadrige », 2010, 2 vol., 2896 p.

Jean-Robert Armogathe est un prétre, historien et théologien frangais. Il fait partie des
membres fondateurs de la revue théologique Communio, il en est le directeur de publication. A
travers ces deux volumes, Armogathe et ceux qui ont accepté de participer a cette ceuvre
propose une étude des 2000 ans d’histoire du christianisme. Le premier volume s’étend du I*
siecle au XV si¢cle alors que le deuxiéme volume étudie la période du XVI®™® si¢cle a 2007.
Le contenu de ces deux volumes suit un plan chronologique sous-divisé en thématique. De
nombreux frangais ont contribué a cette ceuvre mais il y a aussi des Etats-uniens, des Italiens,
des Polonais, des Britanniques, ... Ces deux volumes veulent proposer des éléments de
réflexion en histoire religieuse afin de mieux affronter des questions plus complexes. Il y a donc
une volonté de démocratisation. L’objectif des rédacteurs est de proposer une histoire
internationale et non pas seulement européenne. Ce caractére international se retrouve dans la
riche bibliographie. Les auteurs revendiquent une analyse « polémiques » dans le sens ou ils ne
veulent pas seulement étudier ce que disent les chrétiens d’eux-mémes mais aussi ce que les
autres disent d’eux. Il y aussi une volonté de faire une histoire religieuse d’un point de vue
sociale voire culturelle puisque des historiens de 1’art, de la littérature interviennent. Certains
ont critiqué cette idée de voir « la religion partout », soulignant ainsi une confessionnalisation
du propos et un lien étroit avec la revue Communio. Pourtant, il me semble qu’étudier le Moyen
Age en France, par exemple, sans se soucier de la question religieuse serait assez réducteur et
incomplet. Cette Histoire générale du christianisme a I’avantage de présenter quelques cartes
ou plans et des tableaux chronologiques reprenant des événements religieux, politiques et
culturels. En outre, quelques appendices proposent un éclairage sur des points particuliers.
Cependant, on peut regretter I’absence d’iconographie qui permettrait d’illustrer les propos sur

I’art religieux par exemple.

- MAYEUR Jean-Marie, PIETRI Charles, PIETRI Luce, VAUCHEZ André et VENARD
Marc (dir.), Histoire du christianisme : des origines a nos jours, Paris, Desclée/Fayard, 1990-

2000.
105



» Chapitres d’ouvrage général sur 1’histoire du christianisme :

- CHIRON Yves, « Vatican I (1869-1870) » et « Vatican Il (1962-1965) », in Histoire
des conciles, Paris, Perrin, coll. « Pour I’histoire », 2011, p. 206-272.

Il peut paraitre étrange que nous nous soyons intéressé au concile Vatican I. Mais nos
différentes lectures ont souligné qu’au moment de 1’annonce du concile Vatican II, en 1959,
certains ont pu se demander si le nouveau concile ne serait pas que la suite de Vatican I
interrompu par la guerre en 1870. Certains ont, également, opposé a posteriori les deux conciles
du Vatican. Le premier concile du Vatican étant vu comme une centralisation et une affirmation
du pouvoir pontifical. Quant au concile Vatican II il serait alors une affirmation de I’épiscopat
au détriment du pape. Histoire des conciles est un ouvrage généraliste et accessible au plus
grand nombre. Yves Chiron fait ressortir les points importants des différents conciles. Bien
entendu ces deux chapitres ne peuvent étre exhaustifs, ce n’est d’ailleurs pas I’intention de
Chiron. Il ne traite pas non plus du contenu des débats et des questionnements théologiques que
ces derniers suscitent. Mais Yves Chiron mentionne tout de méme les opinions de quelques
théologiens ou Péres conciliaires. L auteur souligne que le questionnement qui se pose lors du
concile Vatican Il n’est pas nouveau. Certaines réflexions, certaines questions existaient depuis
plusieurs décennies. L’idée méme de réunir un concile s’était posée a Pie XI et Pie XII. Il
propose une étude chronologique du concile. On peut alors sentir la différence entre 1’attitude
de Jean XXIII vis-a-vis du concile et celle de Paul VI. Jean XXIII laisse une large marge de
manceuvre au concile. Bien que conscient des difficultés du concile, il souhaite laisser 1’esprit
saint agir. Ceci ne I’empéche pas de se poser en arbitre comme lorsqu’il retire le schéma sur la
Révélation. Paul VI dés la premiére session (octobre-décembre 1962), alors encore cardinal
Montini, souhaite organiser le concile autour du sujet de I’Eglise : I’Eglise en elle-méme et son
attitude vis-a-vis de ce qui lui est extérieur. Il se montrera plus présent au concile, a travers
différentes interventions et propositions, que ce que n’avait fait Jean XXIII. Pour Yves Chiron,
le concile Vatican II est a la fois dogmatique et pastoral comme on le voit dans la répartition
des constitutions : une constitution pastorale (celle sur « L’Eglise dans le monde de ce temps
»), deux constitutions dogmatiques (sur I’Eglise et sur la Révélation). Mais le concile Vatican
IT semble toujours porter un intérét au role pastoral afin de reformuler (et réformer) la doctrine
« selon les exigences de [son] temps » (Jean XXIII, 11/10/1962). Ainsi 1’auteur propose un
panorama rapide du déroulement des conciles Vatican I et Vatican II. Cependant, il est

regrettable qu”Yves Chiron ne porte pas plus d’attention sur les mécanismes conciliaires, sur le

106



fond des débats et sur les décisions. D un autre co6té, il aurait été¢ difficile d’aborder des sujets
si vastes en si peu de pages. Chiron ne se positionne pas réellement sur I’herméneutique, il

adopte une vision au cas par cas.

» Histoire du diocése d’Albi :
- CABAYE Olivier, GRAS Guillaume et CUGNASSE Claude, Histoire du diocese et des

paroisses du Tarn, des origines a nos jours, Strasbourg, Ed. du Signe, 2012.

Dans les deux premiéres parties, les auteurs retracent 1’histoire des diocéses d’Albi,
Castres et Lavaur puis celle de 1’archidiocése d’Albi qui rassemble les trois anciens dioceses.
La troisiéme partie propose une étude, par doyenné, des églises et chapelles tarnaises. C’est un
ouvrage tres imagé. L’étude historique permet de retracer 1’histoire du catholicisme dans le
Tarn du I1I°™ siécle a nos jours. A ce jour, il nous semble que c’est le seul ouvrage qui propose
une ¢étude sur ’ensemble de cette période. C’est donc un ouvrage important pour comprendre

la situation catholique tarnaise, 1’analyse historique est particuliérement intéressante.

> Histoire du christianisme au XX*™ siécle :
- DAUZET Dominique-Marie et LE MOIGNE Frédéric (dir.), Dictionnaire des évéques
de France au XX°™ siécle, Paris, Cerf, 2010, 848 p.

Dans cet ouvrage, Dominique-Marie Dauzet et Frédéric Le Moigne ont réuni des notices
biographiques a la fois précises et concises sur les différents évéques de France. C’est un outil

précieux et rapide pour se faire une idée des différents épiscopats.

- FOUILLOUX Etienne, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique frangaise
entre  modernisme et Vatican I 1914-1962, Paris, Desclée de Brouwer,
coll. « Anthropologiques », 1998, 325 p.

L’auteur revient sur 1’évolution de la théologie catholique en France entre la crise
moderniste et I’ouverture du concile Vatican II. Pour Etienne Fouilloux, cette évolution est le
fait d’un « tiers parti » qui, d’un c6té, refuse le radicalisme des modernistes et, d’un autre cote,
a ’antimoderniste intransigeant. L’historien montre combien la condamnation romaine de
I’Action frangaise, en 1926, libére la pensée intellectuelle catholique. Cet ouvrage souligne le
role tout particulier des dominicains du Saulchoir et des jésuites de Fourviere dans le tiers parti
évoque plus haut. Ce tiers parti est incarné, a partir des années 1930, notamment par la Nouvelle
Théologie, courant qui, pour Fouilloux, vient du modernisme et s’inscrit dans une filiation au
tiers parti des années 1900. C’est un courant hétérogéne entre une famille thomiste qui ne se

veut pas la gardienne de I’orthodoxie préférant un thomisme vivant n’hésitant pas a se

107



confronter aux problémes contemporains, famille elle-méme divisée en deux courants : un
thomisme spéculatif comme celui de Maritain apres la condamnation de I’ Action catholique et
un thomisme historicis¢ comme celui du Saulchoir de Chenu. La seconde famille réunit ceux
qui pensent et expriment la foi sur le mode de I’intériorité : a la suite de Bergson ou du premier
Blondel dont la philosophie de 1’action se retrouve dans la Compagnie de Jésus. Tous
s’accordent pour estimer qu’il est nécessaire de répondre aux grandes questions du monde
contemporain. Si de nombreux représentants de la Nouvelle Théologie estiment que le Vatican
n’entame aucun changement pour offrir a I’Eglise un visage plus accueillant, Etienne Fouilloux
démontre que ce n’est pas totalement justifié. En effet, Il y a un réformisme tempéré provenant
d’en haut. Pour autant, nombre de sujets divisent les nouveaux théologiens et les théologiens
romains ou intransigeants. L’ouvrage d’Etienne Fouilloux permet de mieux saisir le contexte

théologique dans lequel se situe notre étude jusqu’au concile Vatican II.

- FOUILLOUX Etienne, Au ceeur du XX°™ siecle religieux, Paris, Ed. Ouvriéres,
coll. « Eglises-sociétés », 1993, 317 p.

Etienne Fouilloux reprend ici différentes contributions qu’il a pu faire et écrire afin de
résumer ses vingt-cinq années de recherches historiques. Ainsi, il revient sur ses travaux sur
I’cecuménisme qui nous intéressent tout particuliecrement, mais aussi sur les relations entre le
catholicisme et I’Europe orientale ainsi que sur ses recherches sur la théologie catholique au
XXme giecle. Dans I’introduction, Fouilloux propose une ego-histoire fort intéressante ou il
revient sur ses choix de recherche, de méthode et de point de vue, notamment son choix de faire

« une histoire non théologique de la théologie frangaise »'.

- PELLETIER Denis et SCHLEGEL Jean-Louis (dir.), 4 la gauche du Christ: Les
chrétiens de gauche en France de 1945 a nos jours, Paris, Editions du Seuil, coll. « Points
histoire », 2015, 740 p.

L’ouvrage de Denis Pelletier et Jean-Louis Schlegel est I’un des premiers a traiter de la
place et du role des chrétiens de gauche en France dans sa dimension sociale, politique,
intellectuelle et culturelle de 1945 a nos jours prenant la suite, amplifiant et ¢largissant les
travaux déja effectués par certains historiens comme Etienne Fouilloux? qui ont travaillé sur la
pensée catholique et leur place politique dans un moindre degré. A travers cet ouvrage, c’est

une histoire social, syndical, associative, politique et intellectuelle des chrétiens qui est

! Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique francaise entre modernisme et Vatican
11 (1914-1962), op. cit., 1998, p.14
2 Btienne Fouilloux, Les Chrétiens francais entre crise et libération : 1937-1947, Paris, Ed. du Seuil, 1997

108



proposée. Les différentes contributions permettent de montrer le lien entre conviction religieuse
et engagement social et politique. En effet, les auteurs étudient les différentes formes
d’engagement et les évolutions de ce dernier par rapport au domaine religieux. Cette relation
n’est pas toujours facile, il peut y avoir des conflits et différentes visions de cette relation :
intégralisme (unité¢ des deux engagements : engagement religieux et social ou politique) et
séparation des engagements. La sécularisation et la crise économique semblent avoir affaibli
I’engagement religieux et a atténué le lien entre engagement religieux et engagement politique.
En outre, la conclusion faite par Jean-Louis Schlegel pose de nombreuses questions qui sont
d’un grand intérét. Il souligne en particulier la fin des liens d’influence et d’interprétation
structurelle entre religion et politique et le role de la sécularisation. C’est donc la question de la
crise religieuse et plus particuliérement de la crise catholique® qui se pose, au moins en partie,
en lisant cet ouvrage : sécularisation de la société, ¢loignement des institutions, ... Au méme
titre qu’Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique frangaise entre modernisme et
Vatican Il 1914-1962, I’ouvrage dirigé par Pelletier et Schlegel nous aide dans la
contextualisation de notre étude et des sources que nous rencontrons. C’est d’autant plus vrai
que le diocese d’Albi ¢€tait trés marqué par le milieu ouvrier et par 1’ Action catholique dont il

est question a plusieurs reprises dans cet ouvrage.

» Articles de revue sur ’histoire du christianisme au XX siécle :

- DENEKEN Michel, « L'engagement cecuménique de Jean XXIII », Revue des Sciences
Religieuses, tome 75, fascicule 1, 2001. p. 77-96.

Dans cet article, le théologien Michel Deneken, actuel président de I'université de
Strasbourg, revient sur la relation entre Jean XXIII et I’cecuménisme. L’auteur veut éviter
I’hagiographique. Ainsi on peut voir que Jean XXIII n’avait pas une vision cecuménique tres
originale puisqu’il avait une vision plutot unioniste jusqu’a son élection au ministere pétrinien
au moins. Mais a la différence de nombreux pontifes et de certains évéques, Jean XXIII a eu
des contacts avec les chrétiens non-catholiques notamment lorsqu’il a été délégué apostolique
en Turquie et en Grece. La vision cecuménique de Jean XXIII insiste beaucoup sur la rencontre
et Dattitude bienveillante. 11 a développé les relations entre le Saint-Siége et les autres
communautés chrétiennes. Deneken souligne que 1’évolution cecuménique de Jean XXIII est

représentative de celle de certains théologiens et de certains évéques qui lui sont contemporains.

3 Denis Pelletier, La Crise catholique ; religion société, politique en France (1965-1978), Paris, Payot, 2002,
321 p. dont de nombreux thémes semblent étre repris ici.

109



- FOUILLOUX Etienne, « Une affaire lyonnaise : la succession de I’abbé Couturier »,
Chrétiens et sociétés. XVIe-XXle siecles, n® 18, 30 Mai 2012, pp. 105-135.

Etienne Fouilloux est professeur émérite d’histoire religieuse et de 1’histoire de
I’cecuménisme a 1’université de Lyon II. Il a beaucoup travaillé sur le concile Vatican II et
I’histoire religieuse contemporaine. Dans cet article Fouilloux revient sur les problémes de
I’héritage cecuménique de 1’abbé Couturier qui est 1’instigateur de la semaine de priére pour
I’unité des chrétiens. A son déces plusieurs de ses proches et de ses collaborateurs revendiquent
la succession de Couturier. Ce conflit d héritage se greffe sur des divergences de méthodes. Les
uns comme Michalon et Villain pronent un cecuménisme spirituel avec la Semaine de priere
pour I'unité des chrétiens. Cette premiere vision aboutit a la création du Centre Unité chrétienne
en 1954 avec le soutien du cardinal-archevéque de Lyon, Mgr Gerlier. Les autres comme le
dominicain Beaupére proposent un cecuménisme plus théologique avec la création du centre
Saint-Irénée. En outre, Fouilloux souligne la méfiance du dioceése de Lyon vis-a-vis du clergé
régulier et des dominicains qui ont déja créé le centre Istina a Paris. Il a donc aussi une
concurrence géographique. L’article effleure aussi une concurrence entre une vision ouverte de
I’cecuménisme comme il est proposé a Lyon et une vision plus restrictive et pronant un retour
vers I’Eglise catholique que défend I’(Buvre d’Orient. Si je me suis intéressé a I’cecuménisme
lyonnais ¢’est parce que la Semaine de priere pour 1’unité proposée dans le diocése d’Albi est
préparée a Lyon par le Centre unité chrétienne. En outre, le promoteur catholique de
I’cecuménisme, le chanoine André Fabre, entretient des relations étroites avec les cecuménistes
lyonnais. Il participe au groupe des Dombes comme beaucoup de ces derniers mais il assiste
chaque année aux journées théologiques du Chatelard organisées par les cecuménistes lyonnais.
Fouilloux nous livre ici un article intéressant de par les différents aspects de la concurrence

cecuménique et de la diversité des sources qui sont le plus souvent des correspondances privées.

- FOUILLOUX Etienne, « Les voies incertaines de 1’cecuménisme (1959-1999) »,
Vingtieme Siecle, revue d’histoire, vol. 66, n° 1, 2000, pp. 133-145.

Fouilloux fait dans cet article le point des avancées cecuméniques sur les 40 années qui
suivent I’annonce de la réunion du concile Vatican II. Il souligne que ce dernier doit proposer
une réforme de I’Eglise catholique afin de faciliter une future union. Avec Vatican II, I’Eglise
catholique créée des institutions cecuméniques et envoie des signes d’ouverture. En 1964, il y
a notamment des observateurs catholiques a la 4°™ conférence de Foi et Constitution, organe
doctrinal du Conseil cecuménique des Eglises. L’auteur souligne que Vatican propose « un

dialogue cecuménique sans frontieéres ni objectifs intéressés a court terme [qui] se substitue a la

110



mission et a l'unionisme comme la ligne choisie par Rome en matiere de relations
interconfessionnelles »*. Il souligne que la déclaration sur la liberté religieuse est une avancée
significative permettant d’ouvrir un véritable et respectueux dialogue. Il y aussi la levée des
anathémes et excommunications de 1054. Pour Fouilloux, 1’ouverture catholique a
I’cecuménisme permet 1’atténuation de la guerre froide dans les années 1960. Pour autant, il
estime qu’il faut observer les trois confessions chrétiennes entre 1930 et 1960 pour comprendre
comment 1’hostilité a pu étre surpassée. Le catholicisme vit un retour aux sources bibliques,
patristiques et liturgiques. L’orthodoxie abandonne son discours nationaliste, a la suite de 1914-
1918, au profit d’un retour a son projet universel. L’auteur souligne des exceptions a ce qu’il
vient de dire sur 1’orthodoxie. Dés les années 1920, les crises et conflits internationaux ont
incité les protestants a un retour aux sources (Luther, Saint Paul, ...) , au détriment d’une vision
moraliste. Sans exagérer a outrance ces ¢évolutions, elles ont permis de faire naitre
I’cecuménisme. La seconde moiti¢ des années 1960 semble plus compliquée malgré le
développement des mariages mixtes, de groupes de priére et de discussion informels, .... Mais
il y a une absence d’cecuménisme théologique, dogmatique. Les appartenances religieuses
passent au second plan. Il y aurait un risque d’aller trop loin, trop vite avec certaines
perspectives comme la participation au sacrement. C’est ce qui explique les réactions des
organisations religieuses et cecuméniques officielles. En outre, Fouilloux note un glissement du
religieux vers le politique en réponse a des velléités révolutionnaires de la part des jeunes
Eglises de la COE. Ainsi on passe d’un souci de la doctrine a un souci de la pratique c’est ce
que souligne I’auteur a travers le passage de 1’orthodoxie a 1’orthopraxie. Ainsi méme des
personnes jusqu’a présent engagés dans I’cecuménisme porte un regard négatif sur ce passage.
Les anglicans et les protestant adoptent alors une attitude conservatrice et refusent a la COE
une ingérence politique et ecclésiale. Ces €léments éclipsent alors les progres institutionnels
réalisées durant cette période. A partir des années 1970, il y une forme de pessimisme avec la
crise pétroliere et I’apparition de conflits localisés a la suite de la chute de I’'URSS, conflits qui
menacent 1’équilibre des relations pacifiques entre les différentes Eglises. Fouilloux note ainsi
un double phénoméne « retour en force des contraintes confessionnelles et I’émergence du
dialogue interreligieux »°. « Retour en force des contraintes confessionnelles » avec un retour
du nationalisme dans 1’orthodoxie, du libéralisme et du fondamentalisme anglican et protestant

et du triomphalisme et « du romano-centrisme » pour les catholiques. Eglises byzantino-slaves

4 Etienne Fouilloux, « Les voies incertaines de 1’cecuménisme (1959-1999) », Vingtieme Siécle, revue d’histoire,
vol. 66, n° 1, 2000, pp. 135.
5 Ibid. p.141

111



¢ et se refusent a réaliser les

d'Europe orientale ont une sensation « agression extérieure »
réformes faites par les protestants et les catholiques. Fouilloux souligne que si ,du point de vue
de la doctrine, catholiques et orthodoxes sont proches, les mentalités sont totalement opposées.
En outre, les orientaux estiment étre mal représentés a la COE et refusent le questionnement
temporel proposé par la COE. Entre catholicisme et protestantisme (anglicanisme inclus), les
divergences de moral s’accentuent grandement devenant aussi importantes sinon plus que les
divergences théologiques. Jean-Paul II pour sa part souligne sa volonté de contribuer a 1’unité
du christianisme et fait des pas importants dans ce sens : demande de pardon, possibilité de
discuter du ministére pétrinien. Mais ces volontés ne se concrétisent pas dans les faits. Au
contraire, il y a une centralisation du catholicisme au tour de sa personnalité, de son charisme,
ce qui va a I’encontre d’'une démarche cecuménique. En outre en pronant pour le dialogue
interreligieux, Jean-Paul II crée une concurrence avec le dialogue cecuménique. Pour autant, il
ne faut pas négliger les avancées cecuméniques et notamment la prise de conscience de sa
nécessité dans les mentalités. Il ne faut pas non plus négliger les avancées apportées par les
commissions mixtes. Ainsi Fouilloux nous livre une étude de 1’évolution de I’cecuménisme
qu’il serait intéressant de comparer avec ce que je pourrai trouver pour le Tarn méme si pour

I’heure la période choisie ne nous permet pas cette perspective.

> Histoire du concile Vatican II et ses conséquences :

- ALBERIGO Giuseppe et FOUILLOUX Etienne (dir.), Histoire du concile Vatican I,

1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la premiere session et la premiere
intersession, octobre 1962-septembre 1963, traduit par Jacques MIGNON, Paris et Louvain,
Les Editions du Cerf et Peeters, 1998, vol. 2, 732 p.

Giuseppe Alberigo est un historien italien de I’Eglise catholique. Il regoit sa formation
d’historien aupres de I’ Allemand Hubert Jedin. Il est un proche du prétre théologien et politicien
Giuseppe Dossetti qui travaille avec le cardinal Lercaro a la préparation du concile. Alberigo a
enseigné a ’'université de Bologne et a été secrétaire de la Fondazione per le scienze religiose
Giovanni XXIII. 1l participe au développement de cette fondation de recherche créée par
Dossetti en 1953. Giuseppe Alberigo appartient au courant historiographique appelé « école de
Bologne » qui se positionne en faveur de I’herméneutique de la rupture. Loin de s’opposer a
Benoit XVI se courant estime que le pape émérite les rejoint sur de nombreux points. On

retrouve dans cette école de nombreux chercheurs ayant participé a cette Histoire du Concile

§ Ibid. p.142
112



Vatican I, 1959-1965 comme Alberto Melloni ou le cardinal philippin Tagle. Le dernier
chapitre de cet ouvrage, chapitre rédigé par Alberigo, revient sur ce choix herméneutique et
souligne que pour les rédacteurs le déroulement du concile est encore plus important que les
textes que ce dernier a produits et ce encore plus pour une période ou aucun texte ne fut encore
adopté. Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965 dirigée par Alberigo se décline en cinq
volumes. Pour se faire Alberigo s’est entouré d’une cinquante de chercheurs venant du monde
entier. Ce deuxiéme volume, publié¢ en 1998, est composé de 10 chapitres rédigés par 7 auteurs
différents : Andrea Riccardi, Rome (Italie); Gerald Fogarty, Charlottesville (Etats-Unis
d’ Amérique) ; Mathijs Lamberigts, Louvain (Belgique) ; Hilari Raguer, Montserrat (Espagne) ;
Giuseppe Ruggieri, Catane (Italie) ; Jan Grootaers, Louvain (Belgique) et donc Giuseppe
Alberigo, Bologne (Italie). La version frangaise a été dirigée par Etienne Fouilloux, professeur
d’histoire religieuse et de ’histoire de 1’cecuménisme a I'université¢ de Lyon II. Ce tome ne
s’arréte que sur la premicre session et la premiere intersession (donc d’octobre 1962 a
septembre 1963). C’est la période durant laquelle le concile prend conscience de lui-méme. Cet
ouvrage tend a souligner ce phénoméne. De nombreux Péres conciliaires du monde entier
voyaient ce concile comme un moyen d’entériner les décisions curiales. L’intervention le 12
octobre de Liénart puis le soutient de Frings a ce dernier (tous les deux sont membres du Conseil
de présidence) pour demander le report des élections des commissions, car les Péres ne se
connaissaient pas assez, marque un tournant dans la conscience conciliaire. Ce concile qui
devait valider le travail préparatoire veut prendre le temps de se connaitre. Le concile vote en
faveur de ce report. Jean XXIII apparait assez distant avec le concile. Bien entendu il sait tres
bien ce qui se passe mais il laisse le concile avancer de lui-méme en évitant d’intervenir. Il fait
confiance a I’Esprit Saint. En outre, s’il ne fixe pas de programme clair et net il en fixe les
perspectives : vision cecuménique, dialogue avec le monde, reformulation de la doctrine tout en
la conservant intacte. Cet ouvrage propose une ¢tude compléte de la premiére année conciliaire.
11 souligne 1’évolution des mentalités des Péres. Ces derniers prennent conscience de leur role
et se soucient d’approfondir leur formation théologique et de la renouveler en assistant aux
conférences de théologiens, canonistes et autres experts conciliaires ou privés. Cette évolution
tend a rassurer ceux qui s’¢étaient inquiétés des schémas préparatoires. Raguer fait une étude de
la composition du concile, aborde les différents groupes officieux, les conférences épiscopales
et la question de I’information. Il étudie ainsi les mécanismes conciliaires et le monde extra-
aula. 1l est aussi question de relations internationales dans le deuxiéme chapitre avec la crise
des missiles de Cuba notamment. Jean XXIII et le Vatican organisent des contacts discrets avec

les autorités états-uniennes et avec les autorités soviétiques. Déja Mgr Willebrands s’était rendu

113



a Moscou pour obtenir I’envoi d’observateurs orthodoxes russes. Il y eut aussi des tractations
pour obtenir la libération d’ecclésiastiques catholiques. Jean XXIII dut intervenir aupres du
concile pour éviter toute condamnation explicite du communisme afin de pouvoir essayer de
créer des relations avec Moscou. Plusieurs gestes d’ouverture seront faits de part et d’autre.
L’ouvrage souligne aussi les interactions entre le concile, les Péres conciliaires et leur diocese.
Certains évéques se montrent plus prudents dans leur dioceése que ce que ne pouvaient laisser
penser leurs interventions au concile. Le phénoméne inverse est é¢galement souligné. 1l y aussi
une inquié¢tude de certaines institutions cecuméniques qui ont peur de voir 1’Eglise catholique
s’accaparer I’cecuménisme alors que ces institutions sont pionniéres en la matieére. Outre ces
¢léments, 1’ouvrage dirigé par Alberigo revient aussi sur les débats théologiques et sur les
schémas proposés. Cependant, certains points théologiques abordés dans 1’ouvrage me
paraissent compliqués voire difficilement compréhensibles en particulier les questions
ecclésiologiques abordées par Ruggieri dans le chapitre 7 comme le primat de la visibilité. En
outre, I’ouvrage propose une vision un peu binaire du concile. En effet, il souligne
réguliérement 1’opposition de différents « blocs » : « bloc curial »’, bloc centre-européen,
conservateurs, modernistes... méme s’il est indiqué que ces « blocs » ne sont pas figés.
L’ouvrage semble avoir une vision libérale et progressiste en se montrant critique vis-a-vis des
conservateurs. Il y a aussi une critique de la scolastique que I’on retrouve dans Mon concile
Vatican II de Ratzinger. On peut également regretter I’absence de table analytique et I’absence
de traduction de certaines locutions latines. Cependant, cette Histoire du concile Vatican II est
indispensable a une étude sur ce concile car elle permet d’en voir les différentes facettes.
Concernant les sources, les auteurs se sont appuyés sur de nombreuses archives et journaux
privés provenant de Péres conciliaires, de journalistes,... comme Mon journal du concile de
Congar ou le journal de Ratzinger, cité un peu plus haut. Mgr Carbonne a également constitué
des archives du concile Vatican II. Il a aussi les archives secrétes du Vatican et différentes
revues ou centre de documentation comme la Nouvelle revue théologique, |’Osservatore
Romano, ... Il y également des archives a 1’Institut pour les sciences religieuses de Bologne et

dans d’autres universités.

7 Giuseppe Ruggieri « Le difficile abandon de I’ecclésiologie controversiste », in Giuseppe Alberigo et Etienne
Fouilloux (dir), Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965. La formation de la conscience conciliaire : la
premiere session et la premiére intersession, octobre 1962-septembre 1963, traduit par Jacques Mignon, Paris,
Louvain, Les Editions du Cerf et Peeters, 1998, vol. 2, p.391

114



-O’MALLEY John, L’événement Vatican II, traduit par Marie-Raphaél DE
HEMPTINNE, Isabelle HOORICKX-RAUCQ et Simon DECLOUX, Bruxelles, Lessius, coll.
« La part-Dieu », n° 18, 2011, 446 p.

John William O'Malley est un prétre jésuite américain. Il enseigne a I’université jésuite de
Georgetown. Il travaille essentiellement sur I'histoire de la culture religieuse au début de
I’époque moderne en Europe. Cependant, il a écrit a de nombreuses reprises sur Vatican II. 11
¢tait présent a Rome lors du déroulement du concile et a pu assister a quelques événements mais
de maniére extérieure. O’Malley s’est intéressé a ce concile a cause de la volonté réformatrice
impulsée par Jean XXIII a travers la notion d’aggiornamento. 11 travaillait alors sur un
mouvement réformateur du XVI®™ siécle. O’Malley veut que cet ouvrage se distingue des
autres études sur Vatican II par son caractére généraliste et concis. L objectif de I’auteur est de
donner de la profondeur aux textes conciliaires en étudiant le contexte de leur élaboration.
Contrairement a ce que peut laisser penser le titre de son ouvrage, O’Malley débute par un
retour sur la longue histoire des conciles et leur relation avec les pontifes afin de souligner la
particularité de Vatican II dans cette histoire. Vatican II se distingue par la présence officielle
d’observateurs non-catholiques, 1I’importance des médias, 1’appel a la lecture de la Bible, le
caractere ouvert des textes et leur souci de parler aux fidéles et non pas seulement au clergg,
I’abandon d’un langage technique, ... L’auteur estime que Vatican tourne la page du « long
XIX™esiecle » (expression empruntée a Eric Hobsbawm). Il fait alors une étude chronologique
de ce « long XIX®™ siecle » a travers un passage en revue des différents pontificats avec les
théologiens importants de chacune de ses périodes et méme de la situation géopolitique.
L’auteur consacre ensuite un chapitre a 1’ouverture du concile puis a chaque session. Rien que
ce plan souligne I’omission de la phase préparatoire. On pouvait espérer qu’il I’aborde au moins
dans le chapitre sur I’ouverture du concile mais ce n’est pas le cas tout au plus il y fait référence
ponctuellement. A I’image de ce qu’a fait I’ Histoire du concile Vatican II dirigée par Alberigo,
O’Malley souligne les groupes informels et les personnes importantes du concile au moins a
I’ouverture de ce dernier, a commencer par les papes du concile. Il souligne ensuite I’apparition
d’un programme conciliaire au cours de la premiere session notamment grace au débat du
schéma sur la Révélation et a I’intervention pontificale de Jean XXIII qui décide que le schéma
doit étre confi¢ a une commission mixte afin d’étre revu et corrigé. C’est un camouflet pour
Ottaviani et sa commission théologique. S’il donne un aper¢u du débat et du schéma sur la
liturgie il laisse de coté un schéma comme celui sur les moyens de communication. L’auteur
revient sur 1’intersession et 1’¢lection de Paul VI dans le chapitre sur la deuxiéme session. Il

réalise un schéma des institutions conciliaires afin de mieux comprendre les décisions prises

115



par le nouveau pape avec I’apparition de modérateurs et la suppression du secrétariat pour les
affaires extraordinaires. Lors de cette deuxiéme session le concile innove une nouvelle fois avec
la présence d’auditeur laics. Les différents débats de cette session marquent I’affirmation d’une
majorit¢ conciliaire, selon lui, a travers les importantes discussions sur le schéma
ecclésiologique et la méfiance exprimée par Frings notamment a 1’égard de la curie et
d’Ottoviani en particulier. Il y une volonté de collégialité qui s’affirme chez une majorité de
Péres. Il y fut aussi question du schéma sur I’cecuménisme qui bien que quelque peu revu sera
dans le fond et dans la forme celui voté a la session suivante. Cette session est pour 1’auteur un
tournant car les perspectives de la majorité dépassent les attentes. L’auteur ouvre le chapitre sur
la troisiéme session avec le pélerinage de Paul VI en Terre sainte. O’Malley souligne que la
messe d’ouverture de la nouvelle session est présidée par le pape entouré de vingt-quatre
concélébrants. Le concile débat du schéma ecclésiologique et les votes soulignent une forte
adhésion a la collégialit¢ et a la sacramentalité¢ épiscopale. La déclaration sur la liberté
religieuse est un sujet trés clivant et 1’opposition est puissante. Il en est de méme au sujet de la
déclaration sur le judaisme et les religions non chrétiennes. Ces deux déclarations provoquérent
différents rebondissements. D’autres schémas furent discutés sur : la Révélation, la mission
(Paul VI intervient en faveur du schéma), les Eglises orientales et 1’Eglise face au monde
contemporain. Ce dernier schéma provoque des dissensions entre les membres de la « majorité
conciliaire ». L’auteur voit la derniére session comme I’achévement des sessions précédentes
et des années de travail malgré la méfiance a I’égard de Paul VI a la suite de ses interventions
de novembre 1964 ou il retire certains sujets de la compétence du concile. En outre, la minorité
n’a pas abdiqué notamment en ce qui concerne la liberté religieuse. Tout au long du concile, ce
qu’O’Malley appelle le « centre »® conserve une forte influence. Il souligne que Paul VI a
soutenu ce phénomene. Il lui reproche la « Note explicative préliminaire » sur le schéma
ecclésiologique qui atténue la portée de la collégialité. O’Malley ne propose pas de
bibliographie récapitulative mais il s’appuie souvent sur les tenants de I’herméneutique de la
rupture méme s’il n’utilise pas un vocabulaire aussi radical. L’auteur préfere y voir une forme
de réforme. En outre, il s’appuie le plus souvent sur les archives publiées par le Vatican. Il est
appréciable que son ouvrage comporte une succincte table analytique et une rapide présentation
de quelques participants au concile. Nous noterons que 1’auteur ne parle presque jamais de

conservateurs, de modernistes, ...

8 John O’Malley, L événement Vatican II, traduit par Marie-Raphaél De Hemptinne, traduit par Isabelle
Hoorickx-Raucq et traduit par Simon Decloux, Bruxelles, Lessius, coll. « La part-Dieu », n° 18, 2011, p. 424

116



- POTIN Jacques, Vingt ans apres Vatican II, préfacé par Mgr Jean VILNET, Paris,
Centurion, coll. « Documents d’Eglise », 1986, 250 p.

Jacques Potin est un prétre assomptionniste a partir de 1953. Il enseigne les lettres et la
philosophie dans un premier temps. Puis il devient journaliste a La Bonne Presse (ancien nom
de Bayard Presse). Dés 1957, il participe au tour d’Yves Beccaria a la création de nouveaux
titres pour ce groupe de presse. Il se consacre alors a la presse et est nommé directeur de la
Documentation Catholique. Il prend sa retraite en 1993 avant de décéder en 2005. L’ouvrage
dont il est question ici fait suite au synode extraordinaire de 1985 : « Le vingtiéme anniversaire
de la conclusion du concile Vatican II ». Jean Vilnet y participa en sa qualité de président de la
Conférence des évéques de France. Jean-Paul II a fixé a ce synode I’objectif de commémorer
et de faire revivre la communion ecclésiale présente lors du concile Vatican II. Certes ce
document est hors de ma période de recherche mais il me semble que c’est un document
précieux qui peut permettre d’appréhender 1’application du concile. L’ouvrage reprend les
différentes participations au synode. Alors que certains s’inquiétaient de voir le synode revenir
sur les décisions conciliaires, le rapport de Mgr Schotte, secrétaire général du synode des
évéques, souligne que le synode ne doit en rien revenir sur les décisions du concile mais doit
s’atteler a préparer le futur. Les Eglises locales ont été consultées dans ce but. Mais la
participation a cette consultation fut faible moins de 70% de réponses. Ces réponses soulignent
la réussite de la réforme liturgique, de la prise de conscience de la nécessité de revenir aux
Ecritures Saintes, de la nouvelle relation de 1’Eglise au monde, de la collégialité. Cependant
plusieurs échecs sont soulignés : la réforme liturgique a été mal accompagnée et mal préparée,
séparation entre Bible et Tradition, I’Eglise-Peuple de Dieu fait passer au second plan les autres
visions ecclésiologiques. Il y aurait aussi une « nivellation de 1’identité chrétienne »° qui
engendre un risque pour l’cecuménisme. Ainsi le cardinal Danneels estime qu’il faut
approfondir la connaissance du concile dans 1’épiscopat, dans les séminaires et chez les jeunes.
Jacques Potin propose alors la retranscription d’interventions orales. Ce sont surtout les évéques
européens et nord-américains qui abordent la question cecuménique. Il semble donc y avoir une
différence de prise de conscience ou d’importance en fonction des situations historiques et
géographiques. Mgr Vilnet, dans son intervention orale, souligne que les progres doctrinaux
faits au sujet de 1I’cecuménisme sont peu connus et qu’il en va de méme pour les textes

conciliaires. Pourtant il note que 1’cecuménisme tend a progresser. Il souligne, par ailleurs, trois

° « Rapport ou Relatio du cardinal Godfried Danneels (rapporteur du Synode de 1985) sur les réponses au
questionnaire préparatoire II » in Jacques Potin et Documentation catholique, Vingt ans aprés Vatican II, Paris,
Centurion, coll. « Documents d’Eglise », 1986, p.53

117



points a améliorer par rapport a ce sujet. Il souhaite une meilleure prise en compte de
I’cecuménisme dans le gouvernement pastoral des diocéses. Il veut que les instances en charge
de I’cecuménisme rappellent ceci et incite a poursuivre les efforts engagés. Enfin, il estime que
I’cecuménisme doit étre le souci de toute 1I’Eglise en liens étroits avec la nécessité
d’évangélisation. Le cardinal Lustiger, archevéque de Paris souligne le role du pape dans la
construction de 1’unité prédisant que tot ou tard la primauté de I’évéque de Rome sera reconnue
comme un apport catholique a I'unité des chrétiens. En effet, il estime que 'unité et la
communion de I’Eglise du Christ passent par I’cecuménisme et le dialogue interreligieux.
Méthode Stratiew, archevéque catholique de Sofia (Bulgarie), souligne le réchauffement des
relations avec les orthodoxes bulgares. Le cardinal Thomas O Fiaich, archevéque d’Armagh
(Irlande du Nord), souligne qu’aux vues des conflits religieux dans son pays le concile Vatican
I fut une bonne chose. Le cardinal Willebrands, président du Secrétariat pour 1’unité des
chrétiens, estime qu’il faut approfondir 1’idée de communion incompléte des chrétiens non-
catholiques avec I’Eglise catholique pour éviter de fausses interprétations. Il avance aussi un
chiffre de 400 millions de chrétiens participant au travail cecuménique. Les relations
quotidiennes sont plus fraternelles qu’auparavant. L’Eglise catholique est devenue observatrice
auprés du Conseil cecuménique des Eglises en 1965. Il souligne deux probléemes :
I’intercommunion et les mariages mixtes. Le rapport final se félicite que 1’cecuménisme ait
imprégné les consciences. Le synode formule le souhait de voir la communion incompléte se
transformer peu a peu en communion complete. Par ailleurs, il est souligné qu’aux différents
¢chelons : communautés locales, Eglise particuliere, Eglise universelle ; I’cecuménisme doit
étre effectué différemment. Mais il doit étre théologique et spirituel. Le synode, en réponse a
des peurs vis-a-vis d’une forme d’indifférentisme et d’un abandon de I’identité religieuse,
souligne que le dialogue cecuménique est vrai et fécond s’il est attaché a présenter la vérité et
s’il est fidele envers I’Eglise catholiques (pour les catholiques participant au mouvement
cecuménique). Méme si la communion avec les autres chrétiens est incompléte cela n’empéche
pas une forme de communion dans certains domaines notamment le témoignage commun. Cet
ouvrage est donc une base pour souligner en quoi le diocése d’Albi peut correspondre a ce qui
a ¢t¢ dit ou bien si les problémes pointés et les évolutions citées ne sont pas encore présents

dans le Tarn.

- THEOBALD Christoph, La réception du Concile Vatican II. I : accéder a la source,
Paris, Les Editions du Cerf, coll. « Unam sanctam », 2009, vol. 1, 928 p.

118



Christoph Theobald est théologien jésuite francais de nationalité¢ allemande. Il est docteur
en théologie. Il dirige la collection « Unam sanctam » et participe au comité scientifique de la
Fondazione per le scienze religiose Giovanni XXIII. 11 s’inscrit donc plutét dans
I’herméneutique de la rupture. En outre, il enseigne au Centre Seévres (Paris), faculté jésuite.
Theoblad souligne que les questions d’herméneutiques relévent déja de la réception du concile.
Ainsi Theobald se pose trois questions : « Aujourd’hui, que peut-on attendre de Vatican
I1?[...] que doit-on attendre de Vatican II ? » et « comment interpréter Vatican 11 ? »'°. Dés
I’introduction, Theobald souligne le silence de certains textes conciliaires vis-a-vis de la
tradition. Ainsi pour lui Vatican II est un tournant de «réinterprétation globale de la
tradition »!!. Il estime que le probléme d’herméneutique a pour origine le concile en lui-méme.
11 souligne également qu’il y a une forme d’historicisation de ce concile, d’une part parce que
les historiens s’en saisissent et d’autre part parce que de nombreux fidéles et clercs n’ont pas
vécu cet événement. L’auteur veut placer son étude dans une démarche de «relecture a
rebours »'2. Cependant le premier tome s’attachera avant tout a souligner ’identité conciliaire
par une approche historique. Il revient donc sur I’histoire des conciles depuis 1’ Antiquité afin
de mieux replacer Vatican II dans I’histoire double millénaire de la chrétienté et de I’Eglise
catholique et de la réception des conciles. Vatican II apparait comme un concile original qui ne
ressemble réellement a aucun des conciles précédents. Theobald souligne que malgré le fait que
chaque concile dépende dans sa forme des modéles de réunion qui lui sont contemporains, il y
a un visage théologique qui permet de souligner le lien ou I’absence de lien avec la Tradition.
Il y aussi une évolution de la théologie du concile et des programmes conciliaires. L’auteur en
soulignant a chaque fin de chapitre de sa premiére partie « le jugement de I’histoire » vis-a-vis
de chaque catégorie de concile montre que c’est la réception d’un concile par toute I’Eglise
catholique qui permet de juger de son efficacité et de son importance historique. Dans sa
seconde partie, Theobald souligne la créativité que propose la transmission de la tradition, de
la foi. C’est le sens méme de I’appel a la conversion, a la réforme qui améne une réinterprétation
des traditum, la tradition transmise/objective, et tradentes, les personnes qui transmettent la
tradition, les deux sont indissociables. Il souligne que Jean XXIII dans Gaudet mater ecclesia
a innov¢ en liant la question de la transmission de la foi et 1’identité théologique du concile.

Jean XXIII dans cette optique s’appuie sur les Ecritures. Theobald souligne cependant les

10 Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : accéder a la source, Paris, Cerf, coll. « Unam
sanctam », 2009, p. 21

" Ibid. p.23

12 Ibid. p.27

119



difficultés posées par le réglement conciliaire pour répondre a cette vision. Dans la troisiéme
partie, I’auteur revient sur toute la période du concile (exceptée la préparation) pour souligner
I’¢élaboration d’un programme conciliaire et son fondement théologal. Il souligne alors que le
concile prend en compte la question de qui recoit le concile et qu’il vit lui-méme la réforme
qu’il propose dans les textes conciliaires. Ainsi le concile fait appel a un langage biblique non
sans poser des problémes cecuméniques. Il fait aussi remarquer que les compromis que 1’on
trouve dans les textes sont la conséquence des différences culturelles. Il en profite pour mettre
en avant le caracteére novateur des textes de Vatican II. Ces textes sont ouverts car ils sont en
partie le fruit d’une réflexion sur la réception et la transmission du concile. Il y aurait alors une
« ‘réforme de I’herméneutique’ de la tradition »'*. Ainsi cela explique que Theobald puisse
estimer que le probléme de réception de Vatican II trouve son origine dans le concile lui-méme.
Ainsi il revient sur la question de la réception qui est le quatrieme « point cardinal théologal »
dont il parle (les autres sont : la relation entre les transmetteurs de la foi et de la tradition et les
récepteurs, ce qui est transmis et le corpus conciliaire avec son visage théologal). L’ auteur
propose « une théorie de réception »'* en soulignant que le concile comporte deux versants : il
se pense en fonction de la relation annonce-transmission-réception mais aussi il refléte un
« enracinement historique des destinataires et des destinateurs »'>. En outre, chaque concile
chercherait a proposer un «recadrage ». Mais Vatican II se poserait plus comme un
« paradigme »'¢ en faisant entrant I’Eglise dans une vision mondiale et multiculturelle. Le seul
autre paradigme est pour Theobald, le passage du judaisme au christianisme. On est donc a un
niveau de réforme trés important qui peut s’apparente a une rupture. Theobald revient alors sur
quelques textes conciliaires significatifs qui appellent a un retour « a la source de la vie »!7, «a
la source de la pastoralité »'®. Vatican II propose de revenir a I’Evangile qui est la source de
tout et surtout la base de la réforme religieuse que veut impulser Vatican II. Theobald nous
propose ainsi une ceuvre théologique sur la réception et I’herméneutique du concile Vatican II.
Pour trouver une réponse a ses questions il s’appuie sur la longue histoire catholique, celle des
conciles et de leurs réglements (rappelant ici la démarche d’Hubert Jedin que Theobald inclus
dans sa bibliographie) notamment mais il revient aussi sur les textes conciliaires non pas dans

leur décision mais dans leur vision théologique que reflétent les préambules et les introductions.

13 Ibid. p. 487

14 Titre du troisiéme chapitre de la quatriéme partie.

15 Christoph Theobald, La réception du Concile Vatican II. I : accéder a la source, Paris, Cerf, coll. « Unam
sanctam », 2009, p. 678

16 Ibid. p. 691

7 Ibid. p.697

18 Ibid. p.48

120



Il me semble que c’est un regard nouveau sur la question de I’herméneutique qui doit amener
un second volume (toujours pas publi¢) dont le sommaire est déja annoncé. C’est une ceuvre
complexe a mon sens car nous ne sommes pas théologien mais Theobald évite toute discussion
technico-théologique. Il fait souvent appel aux théologiens allemands: Hans Kiing, Karl
Rahner, Joseph Ratzinger mais sa bibliographie souligne une étude bien plus internationale et
se base aussi sur des historiens, les plus récurrents étant ceux de 1’ Histoire du concile Vatican

1I dirigée par Alberigo.

- PEDOTTI Christine, La bataille du Vatican : 1959-1965, Paris, Plon, 2012, 573 p.

Christine Pedotti est une écrivaine catholique. Elle a fond¢ (avec Anne Soupa), en 2008, le
Comité de la Jupe pour défendre 1’idée d’une féminisation de 1’Eglise catholique puis elle
participe a la création de la Conférence catholique des baptisé-e-s francophones en 2009. Elle
est favorable une vision plus libérale sur les meeurs et la doctrine. En outre elle a publié
différents ouvrages sur la foi pour les enfants. La bataille du Vatican : 1959-1965, s’ inscrit dans
cette volonté de démocratisation, de vulgarisation. Apres une introduction, Pedotti propose des
fragments chronologiques de journaux privés de Péres conciliaires et de théologiens. Ainsi
Pedotti ne s’inscrit pas dans une démarche scientifique. Non pas qu’elle ne s’appuie pas sur des
sources mais parce qu’elle ne se place pas dans une démarche de réflexion, de déduction. Les
premiers mots de son introduction soulignent cette volonté : « ce livre raconte une histoire, celle
d’un événement sans précédent »'°. Il ne s’agit pas de faire [ ’histoire mais de « raconter une
histoire ». Pedotti s’est attelé a compiler des témoignages immédiats du concile, les journaux
privés, et non des souvenirs. Ainsi en juxtaposant des bribes de journaux privés retragant le
concile au jour le jour, Christine Pedotti nous donne I’impression de vivre le concile en méme
temps que ces Peres pourtant décédés pour la plupart. C’est littéralement un récit que nous livre
I’auteur, un récit dynamique qui souligne les émotions des uns et des autres, les réactions « a
chaud » sans filtre, sans censure. Mais si le récit est dynamique, cet ouvrage tend a accentuer
les dissensions conciliaires, les discussions, les oppositions. Le titre souligne cela. Le choix de
faire un récit de la réaction immédiate accentue ce trait. Cependant, ¢’est un ouvrage qui se lit
facilement et qui nous permet d’entrer dans le concile Vatican II. Nous souhaitons souligner cet
ouvrage car c’est par lui que nous nous sommes intéress¢ au concile Vatican II. Bien entendu,
il ne faut pas attendre de réflexions théologiques approfondies, ni d’analyse historico-
théologique. Ce n’est pas I’intention de I’auteur. Mais il permet de saisir des moments de

tension, de doute ou d’euphorie. Christine Pedotti propose a la fin de I’ouvrage un résumé de

19 Christine Pedotti, La bataille du Vatican : 1959-1965, Paris, Plon, 2012, p.11
121



chaque texte conciliaire, souligne les points les plus débattus et donne le résultat des votes
d’ensemble et de promulgation. Cependant, certains chiffres donnés dans cet ouvrage de
correspondent pas a ce que nous avons trouvés dans d’autres. En outre, I’auteur propose une
rapide présentation des personnages clefs du concile. Pour réaliser cet ouvrage, Pedotti s’est
appuyée sur les deux ouvrages L ‘événement Vatican Il de John O’Malley, L histoire du concile
Vatican II dirigée par Alberigo. Elle aussi utilisé un autre ouvrage important sur le concile
Vatican qu’est celui de Philippe Levillain, La Mécanique politique de Vatican II. La majorité
et ['unanimité dans un concile®. 11 y a également Jan Grootaers et Actes et Acteur a Vatican
IP*'. Pedotti s’appuie aussi sur de nombreux journaux privés aujourd’hui publié dont celui de
Congar, Mon journal du concile’?, celui de Lubac?. Elle fait aussi appel a Hans Kiing, Henri

Fesquet, Joseph Ratzinger, Antoine Wenger, Marie-Dominique Chenu, ...

» Chapitre d’ouvrages sur le concile Vatican II :

- ZORN Jean-Francois, « Du regard des observateurs protestants au Concile Vatican II a
sa perception protestante actuelle : continuité et rupture », in GALINIER-PALLEROLA Jean-
Frangois, DELARBRE Christian, GAIGNARD Hervé (dir), Vatican II, 50 ans apres:
Interprétation, réception, mise en ceuvre et développements doctrinaux (1962-2012). Actes des
Jjournées d’études de la Faculté de Théologie et de [’Institut d’Etudes Religieuses et Pastorales
de I’'Institut Catholique de Toulouse [les 30 et 31 janvier 2012], Perpignan, Editions Artege,
2012, p.131-166.

Jean-Francois Zorn est un historien et théologien protestant (Eglise réformée de France,
ERF) franco-suisse. Il a une formation universitaire d’historien auprés de Jean Baubérot
notamment. Il a été professeur d'histoire du christianisme a I'époque contemporaine a I’ Institut
protestant de théologie a Montpellier. L’ouvrage dirigé par Galinier-Pallerola, Delarbre et
Gaignard sont les actes d’un colloque, datant des 30 et 31 janvier 2012, organisé par la Faculté
de Théologie et I'Institut d’Etudes Religieuses et Pastorales de I’Institut Catholique de
Toulouse. Dans sa contribution, Zorn souligne dés le départ que le concile Vatican II est un
événement majeur du XX°™ siécle. Il souligne tout d’abord le positionnement protestant et en
particulier de I’ERF concernant 1’attitude a adopter vis-a-vis de 1’Eglise catholique. En outre,

la proposition de Jean XXIII d’inviter des observateurs protestants crée une certaine crainte

20 Philippe LEVILLAIN, La Mécanique politique de Vatican Il. La majorité et [ 'unanimité dans un concile,
Paris, Beauchesne, 1975, 468 p.

2l Jan GROOTEARS, Actes et Acteur @ Vatican II, Louvain, Leuven University Press, 1998, 602 p..

22 Yves CONGAR, Mon journal du concile, Paris, Editions du Cerf, 2002.

2 Henri de LUBAC, Carnets du concile, 2 vol., Editions du Cerf, 2007

122



chez les protestants. Il y a une volonté de conserver son autonomie et une méfiance de ce qui
vient du catholicisme en particulier chez les jeunes Eglises protestantes. Zorn aborde ensuite
les liens officieux entre le Conseil cecuménique des Eglises puis la création du Secrétariat pour
I’Unité des chrétiens, le 5 juin 1960 et son role. Vient en juin 1962, 1’officialisation de la liste
des observateurs non-catholiques et le soutien du président de I’ERF a I’idée d’envoyer un
observateur au concile. Il propose le nom d’Hébert Roux pour 1"’ Alliance réformée mondiale.
C’est ce qui se passe peu apres. Marc Boegner assistera au concile qu’a partir de la troisiéme
session. En outre, deux fréres protestants de la communauté cecuménique de Taizé sont invités :
frere Roger Schiitz et frére Max Thurian. Hébert Roux souligne que la présence de ces
observateurs entraine une prise de conscience des Péres conciliaires en faveur de la nécessité
de I’cecuménisme. Jean-Frangois Zorn revient ensuite sur la création des premicres instances
francaises de dialogue officiel. Il s’appuie ensuite sur Herbert Roux pour analyser Unitatis
Redintegratio. Hébert Roux utilise trois qualificatifs concernant ce décret : événementielle car
il réalise 1’un des objectifs donnés par Jean XXIII au Concile, la promotion de la restauration
de ’unité. Doctrinal car le décret s’intégre pleinement dans la réflexion doctrinale et pastorale
du Concile. Pragmatique car le Concile fait de ce décret une « loi ecclésiastique » avec une
possibilité d’orientation de la pastorale cecuménique catholique. C’est bien 1a la notion méme
de décret qui souligne la dimension pastorale du texte pour guider I’Eglise dans ses actions et
avec des reégles de conduite. Roux souligne que 1I’cecuménisme institutionnel a des limites : non
communication in sacris, la communion sacramentelle. Il critique aussi le chapitre III qui voit
les Eglises chrétiennes non-catholiques que par rapport a I’Eglise catholique. Il critique la vision
« romano-centrique » de I’unité et du patrimoine commun. Jean-Frangois Zorn souligne que le
principal désaccord entre protestants et catholiques au concile est ecclésiologique. L’auteur
souligne aussi les créations et les actes cecuméniques postconciliaires. Sous 1’impulsion du
cardinal Paul Gouyon (Président du Comité épiscopal pour I'unité) et d’Hébert Roux est créé
en 1968 le comité mixte de travail catholique-protestant. Ce comité publie différentes réflexions
dont Consensus cecuménique et différence fondamentale en 1986 et Discerner le corps du
Christ, en 2010. Zorn critique la déclaration, du 6 aoiit 200, de la congrégation pour la doctrine
de la foi (présidé par Ratzinger), Déclaration « Dominus lesus » sur ['unicité et ['universalité
salvifique de Jesus-Christ et de [’Eglise. 11 y voit une relecture a minima du concile Vatican II.
Cette déclaration provoque une réaction de I’ERF. Pour J-F. Zorn, la déclaration Dominus lesus
reflete le glissement du dialogue cecuménique vers le dialogue interreligieux et des
problématiques du premier au deuxiéme. Mais Zorn souligne que Vatican II a permis de créer

un rapprochement confessionnel au sein du christianisme sans chercher a faire du prosélytisme.

123



Pour Jean-Frangois Zorn, la question actuelle concernant I’cecuménisme est celle de savoir s’il
est possible de combiner le probleme des identités confessionnelles et celui du changement pour
favoriser 1’unité. Pour 1’auteur, la réponse est oui mais il pose tout de méme une condition. Il
s’agit d’'un changement du modéle cecuménique en passant de « 1’unité dans la fusion » a «
I’unité dans la différence ». Ainsi Zorn, nous livre un article dans lequel il fait le point sur 50
ans d’cecuménisme protestant-catholique du point de vue protestant en soulignant les avancées
et les obstacles. Il est dommage que Zorn s’appuie presque uniquement sur Roux et qu’il ne

diversifie pas les points de vue pour pouvoir apporter une vision plus représentative.

» Ouvrages de Péres conciliaires et commentaires des documents du concile :

- JAEGER Lorenz, Le décret de Vatican Il sur [’cecuménisme : son origine, son contenu
et sa signification, traduit par Edouard LAVIOLETTE, Paris, Casterman, coll. « Eglise
vivante », 1965, 196 p.

Lorenz Jaeger est Archevéque de Paderborn de 1941-1973 et Grand Prieur de la
Lieutenance allemande de I’ordre équestre du Saint-Sépulcre de Jérusalem de 1950-1975. 1l est
créé cardinal en février 1965. Par conséquent, il est Pére au concile Vatican II et membre du
Secrétariat préparatoire pour I’unité des chrétiens puis du méme secrétariat conciliaire. Il est
I’un des fondateurs du Groupe de travail cecuménique de théologiens protestants et catholiques
aussi appelé le Cercle Jaeger-Stahlin auquel participeront Walter Kasper, Joseph Ratzinger et
d’autres. Il a aussi travaillé avec Karl Rahner. Il crée le Johann-Adam-Méhler-Institut fiir
Okumenik en janvier 1957. Ainsi Jaeger est conscient de la réalité cecuménique et des débats
qui agitent le « monde cecuménique ». Cet ouvrage est publi¢ avant la fin méme du concile
puisqu’il regoit I’Imprimatur en aolit 1965 et que le concile se termine en décembre mais le
décret sur I’cecuménisme a été¢ approuvé le 21 novembre 1964. Cet ouvrage nous offre donc
une vision de son cheminement, vision venant d’une personne qui a particip¢ a la rédaction du
décret. L’introduction souligne qu’Unitatis Redintegratio est 1’achévement du travail réalisé
par les cecuménistes catholiques. Jaeger nous propose alors une histoire de la construction de
ce décret. Initialement trois schémas abordaient 1’cecuménisme : le schéma ecclésial (de la
Commission théologique), le schéma de la Commission pour les Eglises orientales et le
Secrétariat pour ’unité des chrétiens. Il fallut donc régler cette forme de concurrence. Un vote
du 1" décembre 1962 régla le probléme en décidant I’unification des trois documents. Une
premiere version est alors préte le 22 avril 1963, version préparer par le Secrétariat pour 1’unité
des chrétiens, la Commission théologique et la Commission pour les Eglises orientalse. Ce

schéma comportait trois chapitres : Sur les principes catholiques de 1’cecuménisme, Sur la

124



réalisation pratique de I’cecuménisme et Sur les chrétiens séparés de 1’Eglise Catholique. Deux
chapitres s’y ajouterent : sur les relations avec le judaisme et sur la liberté religieuse. Pres de
96% des Peres conciliaires approuva les trois premiers chapitres sous réserve de modifications
lors de la deuxiéme session, le 21 novembre 1963. Les interventions et demandes des Péres
furent trés nombreuses. Cette premiere version correspond globalement a ce que sera le décret
final. La seconde rédaction du schéma est achevée le 27 avril 1964. 1l y a toujours les trois
premiers chapitres, ainsi que le chapitre sur la liberté religieuse mais celui sur les relations avec
le judaisme n’est plus qu’un appendice. Jaecger donne les points importants de chaque article et
précise quelques interventions et demandes avant d’aborder les votes article par article et les
présentations de chaque partie du schéma par le rapporteur. Chaque article recevait une
importante majorité de votes favorables mais quelques modifications devaient encore étre
apportées. Jaeger essaye d’expliquer I’intervention de Paul VI dans les derni¢res modifications
comme une volonté de rassurer une minorité¢ et de clarifier le texte pour éviter toute fausse
interprétation. Il souligne notamment que sur les quarante propositions pontificales moins de la
moitié¢ fut accepté par le Secrétariat pour I’Unité des chrétiens. Le 21 novembre 1964, 2137
Péres voteérent en faveur du texte contre 11 lors du scrutin solennel (la veille, le méme vote
donna 2054 votes favorables contre 64 et 11 nuls). Jaeger revient sur le report de la déclaration
sur la liberté religieuse et s’attache a analyser chaque point du décret final qu’il reprend en latin
et frangais. Il souligne notamment que I’objectif du concile n’est pas le retour de I’unité mais
c’est la promotion de cette unité que veut faire Vatican II. De plus, ce décret s’adresse avant
tout aux catholiques dans un but purement pastoral, 1’aspect doctrinal reléve de la constitution
sur I’Eglise. Pour I’étude point par point, je ne peux y revenir dessus cela serait trop long.
Notons cependant, que le premier chapitre pose les bases catholiques de I’cecuménisme, le
deuxiéme chapitre aborde 1’aspect pratique de I’cecuménisme, souligne que 1’cecuménisme doit
intégrer toutes les réflexions (ecclésiales, théologiques, exégétiques, historiques, ...) et parle de
la nécessit¢ de réforme constante de 1’Eglise quant au troisiéme chapitre, il s’arréte sur la
scission entre Eglise catholique et Eglises orthodoxes puis sur les scissions en Occident au sein
de I’Eglise catholique. Jaeger voit ce décret comme le commencement d’une nouvelle étape
cecuménique et non comme une fin en soi. Enfin, les dernicres pages s’arrétent sur le lien entre
ce décret et la constitution ecclésiale en étudiant ce dernier chapitre par chapitre. Je ne
m’arréterai pas sur cette partie car ce sont essentiellement les deux premiéres parties qui nous
intéressent car elles reflétent la vision d’un des participants a la rédaction du décret sur

I’cecuménisme et nous permettent de mieux en comprendre le sens, la profondeur et les enjeux.

125



- MOREAU Régis, Les documents du dialogue : « Unitatis redintegratio », « Nostra
aetate », « Dignitatis humanae », « Ad gentes », Perpignan, France, Artége, coll. « Guide de
lecture des textes du Concile Vatican II », 2012, 390 p.

Régis Moreau s’attache a faire le commentaire des quatre documents conciliaires cités
dans le titre, le premier sur 1’cecuménisme, le deuxiéme sur religions non chrétiennes, le
troisieme sur la liberté religieuse et le quatriéme sur I’activité missionnaire. L’étude de chaque
document se termine par une conclusion qui souligne les principales évolutions théologiques
du document présenté. Nous nous sommes plus particulicrement intéressé a Unitatis
Redintegratio. Dans le commentaire de ce décret, Moreau fait particulicrement le lien avec la
constitution ecclésiale, Lumen Gentium et développe quelques ¢éléments d’ordre
ecclésiologique. Cependant, I’ouvrage de Régis Moreau interpréte le document ou du moins
renforce son interprétation a travers des documents et des déclarations pontificaux postérieurs
au concile. Cet ouvrage peut donc étre pris comme une clef de lecture pour comprendre le décret
tel qu’il est vu aujourd’hui par les théologiens catholiques qui se placent dans la vision des
derniers pontifes. Il n’en demeure pas moins que les points essentiels du décret sont expliqués

de maniére assez claire et concise.

- RATZINGER Joseph, Mon concile Vatican Il : enjeux et perspectives, traduit par Eric
IBORRA, Perpignan, Editions Artége, 2012, 303 p.

Joseph Ratzinger est 1’'un des théologiens importants durant le concile Vatican II.
Lorsque débute le concile, Joseph Ratzinger entame a peine sa carriére de professeur
universitaire a I’université¢ de Bonn. Il doit sa participation a Vatican II a sa rencontre avec le
cardinal Frings. Il est son conseiller théologique privé puis devient expert officiel du concile a
la fin de la premiére session. Grace a Vatican II Ratzinger noue de nombreux contacts. Il
deviendra ensuite évéque, archevéque, cardinal, préfet de la Congrégation pour la doctrine de
la foi puis pape sous le nom de Benoit XVI. Dans I’introduction proposée par Eric Iborra, prétre
proche des mouvements traditionnalistes, ce dernier revient justement sur le parcours de Joseph
Ratzinger. Il souligne que Ratzinger est favorable a ce qui sera la « majorité conciliaire », méme
si c’est un modéré et qu’apres le concile certaines de ses réflexions évolueront. Ratzinger
participe d’abord a la fondation de la revue Concilium, en 1965, avec les dominicains Yves
Congar et Marie-Dominique Chenu notamment, puis il membre de I’équipe fondatrice de la
revue Communio aux cotés des jésuites Urs von Balthasar (qui a eu une influence importante
sur Ratzinger) et Henri de Lubac notamment. Cette introduction propose une réflexion

intéressante sur I’herméneutique du concile Vatican II. Cette question de I’herméneutique est

126



essentielle pour Benoit XVI, son « discours a la curie romaine a I'occasion de la présentation
des veeux de noél » refléte ce souci. A juste titre, ce texte est proposé en annexe. Il y distingue
une herméneutique de la rupture et une herméneutique de la continuité, de la réforme. Iborra
s’attache alors a expliciter cette opposition. L’herméneutique de la rupture consisterait a dire
que les textes conciliaires ne sont pas représentatifs de 1’esprit conciliaire car ils sont le fruit
d’un compromis et qu’il faut donc aller plus loin pour applique « I’esprit du concile ». Iborra
estime que cette vision est le fruit de 1’idée de progres. Alors que 1’herméneutique de la
continuité se baserait sur les propos de Jean XXIII dans son discours « Mater gaudet ecclesia »
en ouverture du concile le 11 octobre 1962 ou il estime que le concile doit transmettre la
doctrine catholique d’une maniére nouvelle mais sans I’affaiblir. Ratzinger se place dans cette
vision et souligne tout au long de I’ouvrage le renouveau catholique qui cherche a se baser sur
la Bible et ’Eglise primitive. Pour lui, le concile n’est donc aucunement une rupture avec la
Tradition et son esprit réside dans les textes. Cependant, cela ne I’empéche pas d’estimer que
le décret sur ’cecuménisme est « révolutionnaire »**. La suite de 1’ouvrage compile des
conférences données par Ratzinger a I’issue de chaque session. Malheureusement il est parfois
difficile de savoir face a quel public sont données ses conférences. Ces conférences intervenant
durant les intersessions, Ratzinger a pris du recul. Il ne réagit pas dans I’immédiateté. Ce qui
accentue le ton modéré de ses propos. Bien que Ratzinger se prononce en faveur d’une réforme
liturgique, d’un renouveau théologique par un retour a la Bible, d’une réforme ecclésiale vers
plus de simplicité, de collégialité et une meilleure intégration des laics ; il n’en omet pas les
difficultés d’application ce qui explique qu’il n’adopte jamais un ton euphorique. Cela est tres
visible lorsqu’il aborde la question de la réforme liturgique et également dans les annexes
lorsqu’il essaye de faire, au bout d’un an, un bilan lors d’une conférence prononcée au 81°™
Katholikentag (rencontres catholiques organisées par des mouvements laics) le 14 juillet 1966
a Bamberg. Il souligne en particulier les abus dans I’application de la réforme liturgique, dans
le dialogue cecuménique, ... Ratzinger développe aussi dans ces conférences une théologie
concernant les relations de I’Eglise avec le monde, théologique que ’on peut appeler
« théologie de la Croix ou de la kénose » que propose aussi Balthasar. Avec cette vision il
souhaite s’opposer a une confusion du temporel et du spirituel comme ¢a put étre le cas au
Moyen Age. Enfin, Ratzinger, a plusieurs reprises, aborde la question cecuménique. Pour lui,
pastoral et cecuménique sont les maitres mots présidant la rédaction de chaque schéma. 1l se

réjouit de la présence d’observateurs chrétiens non-catholiques et des Péres catholiques

24 Joseph RATZINGER, Mon concile Vatican II: enjeux et perspectives, traduit par Eric IBORRA, Perpignan,
Editions Artege, 2012, p.141

127



orientaux. Il revient notamment sur les questions de la nature de I’Eglise et de 1’appartenance a
cette dernicre. Le jeune théologien estime qu’il peut y avoir des différences d’appartenance a
I’Eglise. Il pense que I’Eglise catholique n’est pas encore préte pour pouvoir unifier toute la
chrétienté. Mais a terme la collégialité, en permettant la diversité d’Eglises particuliéres dans
I’unit¢ de I’Eglise catholique, devrait permettrait I’unification de la chrétienté grace un
cecuménisme qui ne serait plus vu comme une absorption. Cependant, cette vision se rapproche
de I’uniatisme tant critiqué par les Eglises orthodoxes. De plus, les théologiens protestants sont
trés critiques vis-a-vis de la collégialité comme le note Ratzinger dans ses conférences. Ainsi
cet ouvrage nous propose une vision posée du concile Vatican II et des perspectives que ce
dernier ouvre. Ratzinger apparait alors totalement a un renouveau théologique, spirituel et
ecclésiale mais il est conscient des obstacles et des abus (selon lui) qui existe déja dans
I’application du concile. Ces difficultés expliquent pourquoi Ratzinger refuse d’adopter tout
triomphalisme bien que des avancées significatives aient été décidées par le concile. Mais ce
n’est que le début, la réussite d’un concile réside dans son appropriation par les fidéles d’apres
I’auteur. Ratzinger propose avant tout une vision théologique. Il ne s’attarde pas sur les
mécanismes conciliaires, n’aborde que treés peu les discussions extra-conciliaires. En outre il
parle rarement de « progressistes » et de « traditionalistes ». Ratzinger souligne la sincérité de
chacun quel que soit leur positionnement méme s’il critique parfois vivement certaines

positions.

II-  Historiographie :

» Ouvrages :
- DELACROIX Christian, DOSSE Frangois, GARCIA Patrick, OFFENSTADT Nicolas

(dir.), Historiographie : concepts et débats, Paris, Gallimard, coll. « Folio histoire », n°179-
180, 2010, 2 vol.

L’ouvrage propose différentes contributions sur des domaines historiques, sur des
concepts, sur débats historiques. Ainsi, on trouve une entrée sur 1’« histoire du religieux »,
rédigée par Jérémie Foa. C’est un article qui passe en revue 1’ensemble de 1’histoire religieuse
depuis ses débuts jusqu’aux derniéres décennies. De méme, on trouve des articles sur les
questions de temporalités ou encore sur la question de I’enquéte orale et du témoin ( « Le témoin
et ’historien » par Nicolas Offenstadt). C’est donc un ouvrage qui permet de poser quelques

¢léments de réflexion sur des sujets historiques et que nous avons utilisé en ce sens.

- VOVELLE Michel, Idéologies et mentalités, Ed. revue et augmentée, Paris, Gallimard,
coll. « Folio histoire », n® 48, 1992 [Frang¢ois Maspéro, 1982], 358 p.
128



Bien que notre sujet ne concerne pas I’histoire moderne, spécialit¢ de Michel Vovelle,
Idéologies et mentalités nous a amené a une réflexion plus approfondie sur la temporalité¢ du
concile Vatican II. En étudiant sa réception et son application en matiere d’cecuménisme, nous
nous plagons pleinement dans la dialectique entre temps long et temps court qu’aborde Michel
Vovelle. Pour cette année, notre étude ne concerne quelques années mais notre objectif, a terme,
pour I’année prochaine voire apres, est bien de pouvoir évaluer le poids de 1’événement
conciliaire dans un temps plus long. Car il serait étonnant de voir évoluer du jour au lendemain
la pratique et encore plus la représentation mentale de I’cecuménisme. Nous avions déja pensé
a faire appel a la méthode quantitative concernant les mariages mixtes, Vovelle nous engage
plus fortement dans cette voix. Par ailleurs, nous entendons utiliser 1’enquéte orale pour nos

sources, Vovelle nous a donné quelques pistes de réflexion en particulier avec Philippe Joutard.

» Atrticles :
- BOUDON Jacques-Olivier, « L’histoire religieuse en France depuis le milieu des
années 1970 », Histoire, économie & société, 31°™ année, n° 2, 8 Aott 2012, p. 71-86.

Cet article de Jacques-Olivier Boudon, spécialiste d’histoire de la Révolution Frangaise
et d’histoire religieuse contemporaine, propose une synthése complete de ’historiographie de
I’histoire religieuse contemporaine. Cet article nous a ¢été trés utile pour constituer
I’historiographie de 1’histoire religieuse. C’est un article assez complet qui bien que centré sur
le catholicisme et le christianisme n’en oublie pas pour autant les autres religions. De méme, il
est intéressant de lire I’état des recherches que fait 1’historien méme si cette partie est assez

succincte.

- DUCLERT Vincent, « Archives orales et recherche contemporaine. Une histoire en
cours », Sociétés & Représentations, 2002/1 (n° 13), p. 69-86.

L’historien revient sur les origines, les sources historiques de 1’introduction de I’enquéte
orale en histoire et en France. Cela I’améne notamment a s’intéresser a I’historiographie anglo-
saxonne. Apres quoi il peut revenir sur I’introduction de cette pratique dans 1’historiographie
francaise. Cette introduction est soutenue par le pouvoir politique notamment en ce qui
concerne la Seconde Guerre mondiale. Vincent Duclert aborde aussi les différentes implications
de cette pratique dans les sciences sociales mais aussi les enjeux d’une telle pratique car la
mémoire et le témoin pose des questions et des problémes en particulier a travers la politique

mémorielle.

129



- JOUTARD Philippe, « L’oral comme objet de recherche en histoire », Bulletin de
I'AFAS [En ligne], Les phonothéques entre recherche et culture, L'oral et la recherche en
sciences humaines et sociales, mis en ligne le 12 avril 2012, consulté le 28 mai 2017. Disponible

sur : http://afas.revues.org/2683 [consulté le 28 mai 2017]

Dans cet article, qui est la retranscription d une intervention orale, Philippe Joutard, I’un
des premiers historiens a avoir massivement recours a I’enquéte orale, constate que la pratique
de I’enquéte orale est loin d’avoir gagnée les milieux historiques, en particulier 1’histoire
contemporaine. Tout en livrant un plaidoyer en faveur du recours a I’enquéte orale, Philippe
Joutard propose une réflexion sur les raisons de la faible présence de cette méthode dans les
¢tudes historiques universitaires. Il distingue alors plusieurs causes de « blocage » : immobilité
de I’écrit a I’inverse de 1’oral, pratique le plus souvent utilisée par les modernistes et les
médiévistes, prédominance de 1’étude quantitative. Cependant, Joutard ne désespere pas de voir
I’enquéte orale se démocratiser en histoire notamment grace au développement de nouveaux
champs historiques. Il estime que le témoignage en dit autant sur la réalit¢ d’un fait que de sa
représentation par le témoin. Il estime que I’oral doit étre vu comme une source, au méme titre
que I’écrit.

III- Herméneutique :

- ALBERIGO Giuseppe, « Vatican II et son héritage », Etudes d’histoire religieuse,
vol. 63, n° 63, 1997, p. 7-24.

Dans cet article, Giuseppe Alberigo, outre le fait de proposer une catégorisation
herméneutique, propose une herméneutique du concile Vatican II. En effet, il considére ce
concile comme un concile de « transition ». C’est n’est pas une notion péjorative chez Alberigo.
Au contraire, le concile accompagnerait un changement de cadre historique, religieux et
culturel. Vatican II est I’achévement d’une « saison idéologique *» et le début d’une nouvelle
période. Cet article nous donne I’impression qu’Alberigo y propose une vision théologique du
développement historique du catholicisme, en particulier lorsqu’il critique le dualisme entre
I’ame et le corps qui selon lui n’existe pas chez les prophétes de I’ Ancien Testament ni dans le
«noyau du Nouveau Testament »*6, d’aprés lui. De méme, il critique la définition du
christianisme comme un « corpus de vérité » qui s’est constitué au fil du temps. C’est donc une
critique des influences hellénistiques (dualisme corps et ame, importance de la métaphysique)

dans le développement théologique du christianisme. Il s’attriste de voir que les textes

25 Giuseppe Alberigo, « Vatican II et son héritage », Etudes d histoire religieuse, op. cit., p.13
26 Ibid., p.17

130



conciliaires aient été interprété dans un sens minimaliste. Par exemple, pour lui le décret sur
I’cecuménisme impliqué que le renouvellement de 1’expression de la foi se détache de la culture

occidentale afin de rejoindre plus facilement « I’humanité contemporaine »>’.

Il estime
¢galement que les recherches exégétique et théologique auraient di étre plus étroitement liées
car la valorisation de la parole de Dieu par le décret n’est pas une « concession » c’est une
orientation. Pour Alberigo, Vatican II doit permettre de sortir d’une vision juridique pour

retrouver « la complexité du message évangélique »2%.

- COLBERG Kiristin, « The Hermeneutics of Vatican II: Reception, Authority, and the
Debate Over the Council’s Interpretation », Horizons, The Journal of the College Theology
Society, 38/2, 2011, p. 230-252

L’article de Kristin Colberg aborde la question de I’herméneutique du concile Vatican 11
a travers les notions de réception et d’autorité. C’est une démarche qui sort des réflexions
classiques. L’auteur estime que ce sont ces notions qui sont, en réalité au centre de la question
herméneutique, et non pas la question de la relation de ce concile a la tradition. Elle revient sur
I’affirmation par I’Eglise de son autorité spirituelle d’enseignement depuis la Révolution
francaise et démontre que réception et autorité sont liées. Puis, Colberg souligne la spécificité
du concile Vatican II avant de traiter séparément de 1’herméneutique de la « rupture » et de
celle de la « continuité ». L auteure en déduit que ces deux herméneutiques ne cherchent pas a
trouver des ¢léments de rupture ou de continuité avec la tradition mais elles répondent a des
présuppositions. Le vrai point qui oppose ces deux interprétations est la question de 1’autorité
des documents conciliaires, renvoyant a la notion de réception. C’est pourquoi I’auteure
s’intéresse aux deux visions de la réception qui s’opposent : réception séquentielle qui estime
que Rome fixe I’enseignement conciliaire et sa signification alors que le reste de 1’Eglise doit
s’occuper de I’application ; réception dynamique les autorités et les Eglises locales participent
a la détermination du sens de ces enseignements. Par ses différentes visions de la réception c’est
bien la question de I’autorité qui est posée. Colberg cherche dans les textes de Vatican II des
¢léments qui permettraient de savoir qu’elle est la vision du concile en ce qui concerne
I’autorité. Le concile est revenu sur le role des Eglises locales et des évéques et cela ne
correspond pas a la vision séquentielle de la réception, vision de 1’herméneutique de la
« continuité », d’apres la théologienne. Pour I’auteure, il faut considérer que les enseignements

magistériels font autorité et sont source d’unité mais 1’autorité de ces documents ne doit pas

27 Ibid., p.19
 Ibid., p.24

131



supprimer I’autorité légitime des autres parties de I’Eglise. Kristin Colberg veut une conception
forte de I’autorité magistérielle pour que la diversité des expressions émanant de toute I’Eglise
reste unifiée. L’autorité magistérielle doit étre vue comme un moyen de promouvoir et
d’organiser la participation a la vie de I’Eglise et non de la limiter. Par conséquent, 1’auteure
défend les idées de contextualisation et de débat sur I’interprétation du concile car elle estime
que cela ne remet pas en cause 1’autorité des documents conciliaire ni celle de ceux qui ont un
role magistériel. De méme, cela ne s’oppose pas a la tradition. Pour la théologienne, cette vision
active et continue de la réception permet de souligner I’appropriation des enseignements par les
croyants dans leur vie quotidienne. La réception d’un enseignement témoigne du fait que
I’enseignement de I’Eglise refléte la foi de la communauté et répond a ses interrogations. Au
final, pour Colberg, une juste perception de la réception permet de faire avancer le débat sur
I’herméneutique du concile Vatican II, elle permet aussi a I’Eglise d’améliorer son auto-
compréhension. Pour renforcer son point de vue, Kristin Colberg fait appel, tout au long de son
article, a une riche bibliographie internationale. On y trouve bien entendu les écrits des deux
Italiens Giuseppe Alberigo et d’ Agostino Marchetto. Mais Colberg s’appuie aussi sur des écrits
du dominicain Congar, du Canadien Gilles Routhier, des jésuites Christoph Theobald (France)
et John O’Malley (Etats-Unis d’Amérique), de I’ Américain Komonchak, des Allemand Benoit
XVI, Pottmeyer, Rahner et Kasper, du cardinal John Henry Newman, ... Si la plupart des
références renvoient a des théologiens, I’auteure s’appuie aussi sur des historiens avec Alberigo,

O’Malley et Klaus Schatz par exemple et sur le sociologue William Sewell.

- DUPONT-FAUVILLE Denis, « Une herméneutique pour Vatican Il », Nouvelle revue
théologique, 2012/4 (Tome 134), p.560-579.

- LEGRAND Hervé, « Quelques réflexions ecclésiologiques sur 1'Histoire du concile
Vatican Il de G. Alberigo », Revue des sciences philosophiques et théologiques, 2006/3 (Tome
90), p.495-520.

Hervé Legrand, théologien, propose une réflexion ecclésiologique concernant les cinq
tomes de I’Histoire du concile Vatican Il dirigés par Giuseppe Alberigo. Tout en replacant ce
projet dans un contexte plus vaste, le rattachant a I’école des Annales. Parmi les critiques que
porte Legrand contre cet ouvrage, il y a le fait que les travaux d’Alberigo et de son équipe se
sont peu intéressés a I’évolution des textes conciliaires. Pour Legrand une telle étude historique
est essentielle pour aider a ’interprétation des documents. Il démontre qu’en 1’absence d’une
telle démarche, il y a un risque de confusion voire d’erreur d’interprétation. En revanche, il

souligne I’intérét de comprendre les interactions au sein du concile. L’ouvrage dirigé par

132



Alberigo permet de voir apparaitre certaines figures, en particulier celles de Jean XXIII et du
cardinal Bea. Hervé Legrand compare la démarche de I’historien et celle du théologien :
I’historien peut prendre pour objet d’étude le catholicisme, qui fait suite a la redéfinition de
I’identité catholique par 1’utilisation de la scolastique, I’intérét pour 1’universalit¢ de I’Eglise
accompagné d’une centralisation du pouvoir dans I’Eglise catholique, alors que le théologien
distingue cette notion de la catholicité de I’Eglise. De la méme maniére, si I’historien ne fait
entrer en jeu que des facteurs humains, le théologien doit prendre en compte la dimension
spirituelle et divine. Si I’historien peut insister sur le concile comme événement et peut
permettre de transmettre ce concile, le théologien doit nécessairement prendre en compte les
documents conciliaires. Pour notre part, il nous semble difficile d’envisager de replacer le
concile Vatican II dans le temps long en négligeant les textes conciliaires, car lorsque la
mémoire s’éteint ou s’affaiblie, ce sont ces textes qui restent, ce sont ces textes qui doivent étre
appliqués. Le théologien et I’historien ne les aborderont pas de la méme maniére mais ils sont
importants afin de comprendre 1’application du concile. Legrand note que I’ Histoire du concile
Vatican Il n’a pas vu que le concile n’a rien prévu pour développer et concrétiser sa vision

ecclésiologique.

- MOULINET Daniel, « Réflexions sur I’herméneutique de Vatican II », La Croix [En

ligne], 9 avril 2013, disponible sur : http://www.la-croix.com/Urbi-et-

Orbi/Archives/Documentation-catholique-n-2483/Reflexions-sur-I-hermeneutique-de-

Vatican-11-2013-04-09-933802 [consulté le 7 juin 2017]

- ROUTHIER Gilles, « L'Herméneutique de Vatican II. Réflexions sur la face cachée d'un
débat », Recherches de Science Religieuse [En ligne], 2012/1 (tome 100), p. 45-63, disponible
sur :  http://www.cairn.info/revue-recherches-de-science-religieuse-2012-1-page-45.htm

[consulté le 07 juin 2017]

Dans cet article, le théologien canadien Gilles Routhier revient sur les différentes
positions herméneutiques concernant le concile Vatican II. Il note qu’a partir des années 1980,
des enjeux de politique religieuse, enjeux li€s aux discussions avec les lefebvristes, apparaissent
dans le débat herméneutique ce qui accentue la sensibilit¢ du débat. Pour lui le probléme
herméneutique est dans la conception de la tradition, puisqu’une partie du débat est de savoir si
Vatican II rompt ou pas avec la tradition de I’Eglise catholique. Gilles Routhier propose une
périodisation des débats herméneutiques : jusque dans les années 1980, volonté de promouvoir
et d’approfondir I’enseignement du concile et le mettre en ceuvre ; a partir des années 1980, la

question porte sur la place des documents de Vatican II dans I’ensemble du magistére de

133



I’Enseignement catholique ; les années 1990 sont marquées par I’opposition entre Alberigo et
Marchetto ; la derni¢re période débute en 2005 avec le discours de Benoit XVI dans lequel il
tente de dépasser les herméneutiques de la continuité et de la rupture mais 1’opposition entre
les deux devient plus virulente. Routhier défend le recours a 1’étude historique des textes

conciliaires.

- VALLIN Pierre, « Vatican II, I'événement des historiens. A partir de 1'Histoire du
Concile Vatican II, 1959-1965, réalisée sous la direction de Giuseppe Alberigo », Recherches
de Science Religieuse, 2005/2 (Tome 93), p. 215-245.

Pierre Vallin, historien jésuite, meéne, lui aussi, une réflexion a partir de 1’ Histoire du
concile Vatican II dirigée par Alberigo. Vallin plaide pour une étude du concile comme
événement mais aussi pour une étude du parcours conciliaire des documents finaux. Nous
rejoignons Vallin lorsqu’il dit qu’Alberigo et I’école de Bologne font preuve d’une forme de
glorification de Jean XXIII. Alberigo pense percevoir un changement méthodologique a travers
le concile en passant d’'une méthode déductive a une méthode inductive. Vallin souligne que
I’historien du concile Vatican Il a a sa disposition une masse importante de documents. Ainsi
il risque de mieux comprendre, de mieux étre informé sur le concile que ceux qui y ont participé.
Notons que c’est le cas pour bien de nombreuses études. L historien a acceés a de nombreuses
informations que les contemporains de I’événement n’avaient pas. Si I’analyse sera plus exacte,
elle risque d’étre moins vivante, moins chaleureuse. En effet, la distance avec 1’objet d’étude
est (ou doit étre) plus importante chez I’historien que chez le témoin. Les auteurs de I’ouvrage
dirigé par Alberigo proposent un récit narratif assez cohérent et fluide pour Vallin. Ce dernier
reléve aussi que certaines interprétations des textes conciliaires tiennent comptent de différents
¢léments théologiques, pastoraux et historiques mais il y aussi une volonté de souligner ce
qu’aurait pu étre les textes, ce qui sous-entend que le document final est en dessous ce qu’il
aurait ét¢ possible d’obtenir. C’est pourquoi un certain nombre de ces auteurs estime qu’il faut
dépasser les textes car ils ne sont que des ouvertures a la réflexion. Les textes conciliaires
seraient donc des points de départ. Vallin préfere la vision d’un « mouvement conciliaire », d’un
« réseau complexe d’événements synodaux »% plus que d’un nouvel événement conciliaire afin

de poursuivre, de prolonger et de compléter le concile Vatican I1.

29 Pierre Vallin, « Vatican II, I'événement des historiens. A partir de I'Histoire du Concile Vatican II, 1959-1965,
réalisée sous la direction de Giuseppe Alberigo », op. cit., p.245

134



Sources

I- Sources éditées :

» Documents du concile Vatican II :

- Magistere de 1’Eglise, Le Concile Vatican II, 1962-1965. Edition intégrale définitive
bilingue francais-latin, traduit par Raymond WINLING et préfacé par Giuseppe ALBERIGO,
Paris, Les Editions du Cerf, 2012, 717 p.

Alberigo souligne dans sa préface que Vatican II ouvre la voie a une nouvelle ére,
soulignant en méme temps un choix herméneutique, et cherche a comprendre pourquoi la
réception et I’application de ce concile sont si difficiles. Il estime qu’il y a un manque de
fécondité des décisions doctrinales et spirituelles du concile. Il pense que le temps n’est plus a
une résistance dans la réception du concile. La table analytique trés riche proposée par cet
ouvrage permet de trouver rapidement les différents textes correspondant au sujet recherché. Il
me semble impossible de nous interroger sur I’application du concile Vatican II concernant
I’cecuménisme sans étudier les documents produits par le concile méme. Nos différentes
lectures ont souligné que différents textes ont été¢ confrontés aux questions cecuméniques. Dans
une perspective cecuménique générale, ne se baser que sur le décret portant sur 1I’cecuménisme,
Unitatis Redintegratio, serait une erreur. En effet, la constitution ecclésiale, Lumen Gentium,
aborde I’épineuse question de 1’appartenance a I’Eglise, de la définition de I’Eglise du Christ.
Ainsi I’Eglise catholique se dit unie aux chrétiens non-catholiques par le partage de sacrements,
de I’eucharistie pour certaines communautés et méme parfois de I’épiscopat. En outre le concile
estime que I"unique Eglise du Christ « subsiste » dans 1’Eglise catholique. Ainsi Vatican II évite
de dire que seule 1’Eglise catholique constitue I’Eglise du Christ tout en soulignant le lien entre
les deux. De plus, aussi bien Lumen Gentium qu’ Unitatis Redintegratio parlent d’« Eglises et
communautés ecclésiales» au sujet des communautés chrétiennes non-catholiques. De méme,
la question cecuménique se pose dans le décret sur les Eglises catholiques orientales,
Orientalium Ecclesiarum. Ce texte estime que les Eglises catholiques orientales doivent
promouvoir I’cecuménisme du fait du caractére particulier et conformément a Unitatis
Redintegratio. 1’étude de ces textes est nécessaire pour mieux appréhender le dialogue
cecuménique qui se pose pendant et apres Vatican II. Cependant, Unitatis Redintegratio est le
texte central pour étudier 1’évolution de la pratique cecuménique comme je souhaite le faire

pour le Tarn. Ainsi la « restauration de I’unité [ ...] est I’un des objectifs principaux » du concile.

135



Par conséquent, ce décret commence par poser les bases des principes catholiques de
I’cecuménisme. Il adopte un positionnement bienveillant et ouvert a un mouvement qui s’est
développé hors de I’Eglise. Le décret n’apporte pas des réponses théologiques aux questions
posées par le dialogue cecuménique mais il cherche a proposer une voie de recherche de 1’unité.
Une voie qui pas par la priere, par I’union d’ores et déja existante bien que parfaite. Le concile
souligne sa volonté de voir I’cecuménisme se développer dans tous les domaines. Vatican Il a
fait le choix de différencier la séparation entre Eglise orientale et Eglise occidentale des
scissions en Occident. Pour chacun de ces deux cas le concile pose les bases de ce qui unit ces
Eglises a I’Eglise catholiques. Unitatis Redintegratio souligne la nécessité de poser un dialogue
de vérité, c’est-a-dire sans cacher ce qui peut faire débat, sans oublier sa propre identité. Comme
nous nous intéressons a plus a la pratique cecuménique qu’a son contenu, ce qui pourrait faire
I’objet d’une suite a notre travail, nous avons centré trop é¢tude des documents conciliaires sur

Unitatis Redintegratio.

- Autre traduction disponible : « Documents du Concile Vatican II», Le Saint-Siege [En
ligne], disponible sur :
http://www.vatican.va/archive/hist councils/ii_vatican_council/index_fr.htm [consulté le 27

juin 2017]

> Journal officiel de ’archidiocése d’Albi :

- Semaine religieuse de |’Archidiocese d’Albi, Castres et Lavaur :

La Semaine religieuse est le journal officiel et hebdomadaire du diocése d’Albi. On y
trouve les décisions épiscopales, I’agenda de I’archevéque, des annonces sur des événements
dans le diocese, sur des rencontres ou des réunions, sur des pelerinages. Les archives
diocésaines d’Albi disposent de toutes les semaines pour la période étudiée. Nous n’avons
dépouillé complétement que les années 1958 et 1959. La SR publie des décisions et messages
épiscopaux, quelques-uns sont liés a I’cecuménisme, 1’agenda hebdomadaire de 1’archevéque.
Mais I’essentiel de I’activité cecuménique chez les catholiques se concentre sur les Semaines
de priére pour I’unité. On trouve tout de méme des annonces de rencontres cecuméniques dans
le lyonnais et plus particuliecrement pour les prétres. Il y a également une conférence
ecclésiastique en 1958 sur la question cecuménique et la prise de conscience de la nécessité de
I’unité¢ dans le diocése. On peut également voir des interventions et documents pontificaux

reproduits et qui traitent parfois de I’cecuménisme.

136



NO

N° Date d'année Contenu
1 Jeud1169J52;nV1er 82 Octave de priere pour l'unité et incitation de I'évéque
2 Jeud119945a8nV1er 85 Antienne et priere pour la Semaine de priere pour I'unité des chrétiens
) jeudi 9 janvier 25 Invitation de Mgr Marques pour que toutes les paroisses prient pour
1958 'unité
3] ) cudi 11 96 5J§ fviet 85 Annonce d'une conférence ecclésiastique sur 1'unité des chrétiens
4 jeudi 23 janvier 85 Ordonnance épiscopale autorisant certaines messes du soir (dont une pour
1958 'unité)
20| jeudi 15 mai 1958 | 85 Infromations : journées cecuméniques
jeudi 9 octobre Mort de Pie XII: invitations de Mgr Marques (les chrétiens non-
39 85 . R
1958 catholiques sont pas invités)
43| cudi 61 rglcs)gembre 85 Union des Religieuses Hospitaliéres
44 jeudi 1‘;’ 911505; embre 85 ler radio message de Jean XXIII
48 jeudi 111 9cze8cembre 85 Informations : Semaine de ['Unité chrétienne
1 jeudi ler janvier 36 Message de Noél de Jean XXIII (dans le volume des Semaines
1959 Religieuses 1958)
jeudi 15 janvier . N
3 1939 86 Priére pour 1'Unité
3] ) cudi 11 95 SJS fviet 86 Oraison impérée et semaine de Monseigneur
3 jeudi 11 95 SJS nvier 86 Semaine de priére pour 1'Unité des chrétiens
11 |jeudi 12 mars 1959 | 86 "Semaine de I'Unité" conférence du chanoine Fabre
17| jeudi 23 avril 1959 | 86 Informations catholiques internationales
20| jeudi 14 mai 1959 | 86 Allocution de Jean XXIII en date du 27 avril
20| jeudi 14 mai 1959 | 86 Journées de théologie et de pastorale sur I'cecuménisme
22| jeudi 28 mai 1959 | 86 Instauration de la commission Anteprepatatoire
24| jeudi 11 juin 1959 | 86 Appel du cardinal Feltin et du pasteur Boegner
34 jeudi 3ls9§SI)9tembre 86 3eéme partie de Ad Petri Cathedram (encyclique de Jean XXIII)
« 0ct-59 26 Numéro spécial sur les "conférences ?‘ccles1ast1ques dans le diocése en
1958
47| cudi 31 ;lggembre 86 Pour la Semaine de 1'Unité
2| ! cudi 14 janvier 87 O Mon frere séparé ...
1960
jeudi 14 janvier . .
2 87 La semaine de Monseigneur
1960
jeudi 14 janvier . T
2 1960 87 Semaine de 1'Unité

137




II- Archives diocésaines d’Albi :

» Fonds du pére André Fabre' :

André Fabre est L’cecuméniste catholique tarnais. Les Archives diocésaines disposent de
neuf cartons rien que sur les correspondances de ce prétre. Il a abondamment correspondu avec
des membres du groupe des Dombes : les peres de Baciocchi et Villain et les pasteur Jean Bosc
et Louis Levrier. Au total ce n’est pas moins de 157 lettres échangées avec des pasteurs. 1l a
aussi €crit au cardinal Gouyon (évéque de Bayonne,1957-1963, puis archevéque coadjuteur de
Rennes, 1963-1964 puis archevéque de Rennes, 1964-1985 ; cardinal en 1969) et a Mgr Dupuy,

archevéque d’Albi de 1961 a 1974. Pour notre part nous avons dépouillé les séries suivantes :

- 4Z-3.11 : Sermons et conférences I (1923-1981)
- 47-3.21 : Ecuménisme

- 47-3.22 : Groupe des Dombes

- 47Z-3.28 : Les Avents : sessions I (1961-1969)

- 4Z-3.31 : In Memoriam. Dossier : photographies en vrac.

Dans le dossier 4Z-3.11, les notes de Fabre sur les sermons et conférences qu’il donne
sont le plus souvent illisibles malheureusement. Nous avons tout de méme trouvé les notes
(lisibles) d’une intervention lors de différentes « veillées de 1’Unité » pour I’année 1960. Il fait
notamment référence au concile puisqu’il I’intitule « Le Concile et I’Unité » concile qui n’en
¢tait qu’au stade de la phase antépréparatoire. Il y a également des « notes concernant le projet

de directoire cecuménique » surement celui qui commence a se concrétiser en 1967.

Concernant le dossier sur I’cecuménisme, 4Z-3.21, Fabre a conservé de nombreuses prises
de notes des conférences théologiques du Chatelard auxquelles il participe. Comme pour le
dossier précédent les notes manuscrites sont difficilement lisibles. Mais différents documents
sont dactylographiés. Cependant, il se pose alors la question de 1’identit¢ de I’auteur de ces
notes : est-ce Fabre, un autre participant ou bien I’intervenant qui donne une copie des notes de
sa conférence ? On trouve notamment un rapport sur I’cecuménisme dans le diocése d’Albi,

rapport daté d’octobre 1952 qui donne un panorama complet des relations cecuméniques. Aux

!'Sauf indication contraire, tous les documents dont-il est question ici datent d’une période allant de 1954 & 1965
(fin de notre étude pour cette année).

138



vues de la connaissance du sujet et des relations avec le protestantisme, il est fort probable que
Fabre en soit le rédacteur. On trouve aussi des « entretiens cecuméniques de Taizé » qui ont
pour objectif de donner a Jean XXIII les attentes des protestants. Ce document n’est pas daté
mais il se situe entre I’annonce du concile (janvier 1959) et le début de concile (octobre 1962).
De méme, nous n’avons pas d’indication sur I’auteur. On trouve €galement un document appelé
« cecuménisme » datant de juillet 1960. Le nom de Maurice Villain est cité, probablement
s’agit-il d’une prise de notes lors des conférences du Chatelard. On trouve un autre document
portant le méme titre et daté de mars 1961 mais on ne sait pas qui a rédigé ce document ni s’il
s’agit de notes d’une conférence donnée par Fabre ou de notes d’une conférence a laquelle il a
assisté. La série comporte également des invitations pour les journées du Chatelard avec le
programme des interventions, la liste des participants quelques fois. Concernant ces journées
du Chatelard, Fabre a conservé ses notes manuscrites mais il a aussi pour certaines sessions des
notes dactylographiées. De méme, Fabre a conservé les versions écrites d’une conférence de
Maurice Villain sur le « Décret sur I’cecuménisme », notes rédigées en 1965. Le prétre a
¢galement laiss¢ un document intitulé « (Ecuménisme spirituel » et daté de janvier 1963. Il
semble reprendre un article qu’il a rédigé pour la revue L’ Union peut-€tre s’agit-il de L'union,
revue d'information pastorale. André Fabre a également les notes d’une « conférence du
Pasteur Roux » (Toulouse, 9/03/1963) prises par une tiers-personne. Il y a aussi une lettre de
Maurice Villain, rédigé durant le concile en octobre 1962. Cette lettre n’est pas personnelle,
elle entend donner quelques impressions sur le début du concile. Fabre a aussi regu une lettre
de René Beaupere suite a I’invitation de ce dernier dans le diocése d’Albi visiblement. Fabre a
aussi des notes d’une « rencontre prétres-pasteurs » ayant eu lieu le 26 octobre 1964. On trouve
¢galement, pour 1’année 1970, différents projets de texte sur le ministére de délégué diocésain
et régional a I’cecuménique qui émanent du Comité épiscopal pour 1’unité des chrétiens. André
Fabre a aussi conservé un document qui semble faire suite a une visite au COE mais rien ne dit
que ce soit sa propre visite. Il y a également un document portant sur la question des

« conversions individuelles et de 1’cecuménisme ».

Concernant les documents liés au groupe des Dombes, il s’agit avant tout de documents
de travail, de compilations des théses du groupe et de quelques notes de conférences. Il y a aussi
des listes de participants. On y trouve aussi une lettre du pasteur Monsarrat adressée a André

Fabre, le 23 mai 1962, accompagnée de la réponse de ce dernier en date du 7 juin 1962.

Pour la série concernant Les Avents (4Z-3.28 : Les Avents : sessions [ (1961-1969)), nous

trouvons des listes de participants, des retranscriptions des interventions données par les

139



différents orateurs, les dépliants d’information sur ces semaines. Il y a également les notes
dactylographies de conférences d’ouverture et de cloture données par le pére Fabre. Nous avons

déja évoqué ces différents documents dans notre étude, nous ne développerons pas plus ce point.

Cependant, il nous reste encore de nombreuses séries a explorer : 4Z-3.19 : divers
documents ; 4Z- 3.20 : Unité des chrétiens ; 4Z-3.21 : (Ecuménisme ; 4Z-3.22 : Groupe des
Dombes ; 4Z-3.23 : Rencontre I : anglicanisme ; 4Z-3.24 : Rencontre II : I’islam ; 4Z-3.25 :

Rencontre III : les mariages mixtes.

III- Sources orales :

Prés de soixante-dix prétres du diocése d’Albi ont connu le concile comme prétre,
séminariste ou futur séminariste et sont toujours en vie. Sur ces soixante-dix, nous avons
effectué¢ un tri avec I’archiviste diocésain afin de ne pas déranger les prétres malades et les
prétres plus fatigués. Au final, nous avons retenu trente-huit noms de prétres qui pourraient
répondre a nos questions, dans ce laps de temps certains sont décédés sans que nous ayons pu
recueillir leur témoignage. Au final, nous avons rencontré quatre prétres. Nous avons voulu que
notre conversation soit la plus ouverte possible. Ainsi nos questions avaient pour objectif de
laisser libre cours a leurs souvenirs. Nous sommes également revenus sur leur parcours

sacerdotal pour mieux saisir la nature de leurs ministéres successifs. D’ailleurs, le choix des

Nom Date d’ordination Type(s) de ministéres Date de
sacerdotale I’entretien
Jean-Marie 1954 Ministere paroissial, milieu 21 juin
Barthe agricole et rural et mission a 2017
I’étranger
Claude Cugnasse 1962 Ministere paroissial, 18 juin
cecuménisme et diocésain 2017
André Nouvel 1965 Ministere paroissial, milieu 15 juin
ouvrier urbain et rural, Action 2017
catholique
Raoul Régis 1961 Pastoral de la santé, ministére 13 juin
paroissial (hors du diocése 2017
d’Albi)

prétres rencontrés ciblaient des profils différents (cf. tableau ci-dessus). La fin de nos

conversations portait sur leur avis personnel sur le concile et donc sur leur représentation

140



personnelle. Afin de pouvoir rester le plus fidele possible a leur témoignage, nous leur avons
envoyé une retranscription de la conversion pour qu’ils puissent faire d’éventuelles corrections

que nous avons effectuées ensuite.

Nous avons également contacté des évéques originaires du Tarn: le cardinal Bernard
Panafieu, Mgr Pontier et Mgr Mouisse. Cela aurait permis d’aborder le regard de personnes qui
ont eu d’autres responsabilités et qui ont connu d’autres réalités pastorales. Cependant, leur
santé et leurs différentes fonctions (méme si deux d’entre eux sont évéques émérites) risquaient
de poser probléme. A ce jour, seul Mgr Mouisse a répondu favorablement a notre demande et

nous le rencontrerons dans les prochains jours.

IV- Sources protestantes :

Concernant le protestantisme, il nous faudra prendre contact avec le pasteur Franck
Bergeron chargé de 1’cecuménisme dans le Tarn par I’Eglise Protestante Unie de France. Peut-
étre que certains pasteurs connaissent des fideles qui ont vécu cette période et qui pourraient

nous apporter leur témoignage.

Le musée du protestantisme de Ferrieres (Tarn) a peut-étre quelques documents. Mais
d’apres la base de données en ligne la documentation sur cette période concernant le Tarn sera
faible. Il y a éventuellement une lettre écrite par Mgr Garrone (archevéque de Toulouse) depuis
Rome pendant le Concile au Pasteur Romane Musculus a Toulouse en 1963. Mais ni I’un ni

I’autre ne sont rattachés au Tarn.

141



Annexes

> Annexe 1 :Témoignage du pére Jean-Marie Barthe (21/06/2017) :

»Tout d’abord, pouvez-vous revenir sur votre formation (séminaire, ¢études,
métiers, ...) et votre parcours sacerdotal (paroisse, enseignement, engagement scout, action

catholique, ...) ?

- Je suis né en 1928 dans une famille de paysans donc en milieu rural. J’ai été ordonné en
1954 apres étre entré au grand séminaire d’Albi. Je suis alors vicaire a Saint-Sulpice pendant
un an puis je rejoins Mirandol-Bourgnounac jusqu’en 1960 ou je retourne de 2002 a 2008
comme curé¢. Dans mon ministére sacerdotal je me suis beaucoup occupé de la Jeunesse agricole
catholique (JAC) et de sa branche féminine (JACF). De 1960 a 1965, je suis aumonier diocésain
de la JAC. Puis je pars pendant un peu plus de trois ans comme volontaire de la JAC au Burkina
Faso. J’y apprends le Moor¢. Mais je dois revenir en France pour des raisons médicales. J’ai

aussi ét¢ aumonier des Chrétiens dans le monde rural pendant une dizaine d’années.

= Diriez-vous que le diocése d’Albi était un dioceése ouvert d'esprit, ouvert a certaines

nouveautés avant Vatican I ?

- On avait des évéques intellectuellement ouverts. Une partie du clergé 1’était également.

Lors des messes des paysans on chantait toute la messe, sauf la consécration, en francais.
= Quelle a été votre réaction a I’annonce de la réunion de Vatican II ?

- Enfin ! Durant ma jeunesse et au Burkina Faso, j’ai été marqué par le fait que personne

ne comprenait le latin. L’annonce de 1I’Evangile devait se faire en langue vernaculaire.
= Quel regard portiez-vous sur cet événement ?

- J’attendais que le concile propose une ouverture mais j’ai été surpris de voir Vatican 11

aller si loin.
= Est-ce que vous en discutiez avec vos paroissiens/étudiants ? Et avec vos confreres ?
-Oui surtout dans les mouvements auxquels je participais: JAC, rencontres

liturgiques, ...

142



= Le diocese mettait-il en place des actions particulieres durant le concile ?
- Oui, il y avait des réunions de prétres dans chaque doyenné. Pour expliquer le concile.
= [’cecuménisme était-il un sujet dont vous aviez conscience avant le concile ? Et apres ?

- Non, tres peu. Il n’y avait pas beaucoup de protestants 1a ou je suis né. Il en était de

méme dans mon ministere rural.
= Aviez-vous des relations avec les protestants ou pas ? Et aujourd'hui ?

- J’ai commencé a rencontrer des pasteurs a partir des années 1960. J’étais ouvert a ces
rencontres. J’ai mis du temps avant de comprendre certains refus théologiques des protestants
mais aussi des juifs. Je me souviens qu’il y avait une méfiance du clergé rural par rapport aux

autres confessions.

= Pensez-vous que le concile a modifié la pratique cecuménique ? Ou a-t-il était un moteur,

un catalyseur ?
- Je ne prenais pas part au mouvement cecuménique donc je ne peux pas dire.
= De manicre générale a-t-il modifier la réalité de la vie catholique d’aprés-vous ?

- Oui, lentement mais sirement. L application du concile a mis du temps surtout en milieu
rural pour I’cecuménisme. C’est un peu plus rapide en maticre liturgique. Cependant,
I’évolution rurale est lente. Concernant les évolutions en matiére d’ouverture au monde, a
I'époque les agriculteurs, majoritaires en milieu rural, étaient plutdt réticents aux évolutions,

sauf les jeunes générations que je retrouvais dans la JAC et JACF

= Comment 1’application du concile s’est-elle mise en place ? Y a-t-il eu des débats au

niveau diocésain sur comment appliquer le concile ?

- Je me rappelle juste qu’il y a eu des échanges, des réunions. Mais certains prétres sont

allés trop vite, trop loin et ¢a a pu choquer.

= Y-a-t-il eu un souci d’expliquer le concile aux fid¢les a travers des réunions, des groupes

de discussion par exemple ?

143



- L’application du concile s’est faite de mani¢re évolutive par « petites touches »

notamment en ce qui concerne la liturgie. Mais on n’a pas suffisamment expliqué les évolutions.
= A posteriori quel regard portez-vous sur ce concile ?

- Vatican II a été positif. Ce concile a obligé les prétres a €tre attentifs aux réalités vécues

par les fideles, aux mentalités.

> Annexe 2 : Témoignage du pére Claude Cugnasse (18/06/2017) :

= Tout d’abord, pouvez-vous revenir sur votre formation (séminaire, études, métiers,
...) et votre parcours sacerdotal paroisse, enseignement, engagement scout, action catholique,

2)?

- J’entre au séminaire a Paris apres avoir obtenu une licence d’histoire. Je suis ordonné
prétre en 1962. Jusqu’en 1973 j’enseigne au petit séminaire de Valence d’Albigeois puis au
Christ-Roi a Toulouse. De 1973 a 1979, je m’occupe des vocations a Paris dans un contexte
difficile qui est celui du départ d’un certain nombre de prétres. Je reviens dans le diocese en
1979 puis je suis nommé curé de Mazamet en 1989 et responsable diocésain de I’cecuménisme
de 1993 a 2007, comme mon prédécesseur a Mazamet. J’ai aussi été vicaire général du diocese

d’Albi de 1998 a 2007.

= Diriez-vous que le diocese d’Albi était un diocese ouvert d'esprit, ouvert a certaines

nouveautés avant Vatican I ?

- Assurément oui, du moins du point de vue des prétres. Monseigneur Mignot, au début
du XX sigcle, envoyait au moins un séminariste en formation a2 Rome. 1l incitait les autres
séminaristes a poursuivre des études supérieures. Cela a permis au diocese d’avoir des prétres
bien formés et en avance. De plus, I’ Action catholique, trés implantée dans le Tarn, a développé
une capacité a I’observation et a la prise en compte des réalités sociétales avec sa méthode

résumée par « voir, juger, agir ».
= Est-ce que I'annonce du concile a suscité des discussions la ou vous étiez ?

- J’¢étais donc a Paris a ce moment-la. Il avait une certaine forme de perplexité. On ne
savait pas trop ce qu’était un concile. Il faut dire que Vatican I n’avait pas beaucoup marqué les

croyants. Les séminaires étaient trés agités avec une la question liturgique mais il y avait aussi

144



des séminaristes qui souhaitaient voir 1’Eglise évoluer, changer. Et puis 1’Action catholique

¢tait treés présente dans ces réflexions. C’est pourquoi il y avait de grandes espérances.

= En étudiant les archives, j’ai remarqué que les Semaines religieuses ne rapportent pas

I'annonce du concile, cela vous semble-t-il étonnant ?

- Je pense que c’est lié¢ a la perplexité. Le rédacteur de 1’époque ne devait pas bien saisir

ce qu’était un concile et son enjeu.
= Quelle a été votre réaction a I’annonce de la réunion de Vatican II ?

- Je n’étais ni progressiste ni conservateur. Il y avait de tres fortes tensions au séminaire,
certains séminaristes terminaient en pleurs. J’aurais aimé que le concile fixe une ligne claire.
L’évangélisation était bien plus difficile que certains ne se I’imaginaient dans une société en
pleine sécularisation. Certains se posaient donc beaucoup des questions sur le sens de leur

sacerdoce présent ou a venir.
= Suiviez-vous le concile ? Si oui, comment ?
- Oui par deux journaux principalement : Le Monde et La Croix
= Est-ce que vous en discutiez avec vos paroissiens/étudiants ? Et avec vos confreres ?

- Oui mais c¢’était une situation trés contrastée. Il y avait des personnes qui €taient tres
favorables au concile. Mais d’autres personnes ont été¢ choquées de voir des prétres jeter des
statues que les fideles avaient offertes. Il y a eu également un manque de formation. On n’a pas
expliqué que le passage du latin au frangais ne changeait rien a la théologie. Ainsi il y avait une
frange de la population qui pouvait étre sensible aux futures idées de Mgr Lefebvre. Par la suite,
J’ai enlevé la soutane tres tot et ait appliqué la réforme liturgique ce qui m’a voulu quelques

problémes avec certains fideles.
= e diocese mettait-il en place des actions particuliéres durant le concile ?

- Au niveau diocésain peu, la centralisation du diocése est bien plus tardive. En revanche,
les curés proposaient quelques enseignements dans certaines paroisses. Il y eu quelques remous

concernant la liturgie.

= [’cecuménisme était-il un sujet dont vous aviez conscience avant le concile ?

145



- C’¢était un secteur dans lequel je ne m’étais pas engagé mais je priais pour I’unité.
= Aviez-vous des relations avec les protestants ou pas ?

- J’ai rencontré quelques pasteurs lorsque je m’occupais des vocations a Paris mais il ne
s’agissait pas de relations suivies. Par la suite quand j’ai ét¢ nommé curé a Mazamet, j’ai
rencontré un pasteur qui €tait engagé dans I’cecuménisme : le pasteur Jean-Claude I1l. On avait
des relations tres fraternelles. On se voyait assez souvent et on essayait de mettre en place des
actions cecuméniques au niveau des paroisses. Par exemple, nous avons organis¢ des visites de
communautés a communautés durant la Semaine de priére pour 1’'unité. De méme, nous avons
essay¢ de féter Paques entre chrétiens (catholiques, orthodoxes, protestants) lorsque les dates
de cette féte concordaient. J’ai ensuite essayé d’amplifier ses actions lorsque j’ai été chargé de

I’cecuménisme au niveau diocésain.
= Pensez-vous que le concile a modifié la pratique cecuménique ?

- Oui, avec Vatican II les protestants n’étaient plus des hérétiques mais des fréres. Il y eut
un intérét massif des prétres en paroisse en faveur de I’cecuménisme. L’cecuménisme a d’abord

touché les prétres qui ont transmis ce souci aux fideles et les ont informés.
= De manicre générale a-t-il modifi¢ la réalité de la vie catholique d’aprés-vous ?

- La aussi, il me semble que oui. Vatican II proposait un catholicisme christocentrique
alors que la piété populaire était souvent tournée surtout vers Marie mais aussi vers les saints.
Or je pense qu’il faut une pratique mariale juste. Il faut que la dévotion a Marie soit a cette juste

place.

= Comment 1’application du concile s’est-elle mise en place ? Y a-t-il eu des débats au

niveau diocésain sur comment appliquer le concile ?

- Je n’ai pas de souvenir précis. Je me souviens juste que le peére Robert Cabié, grand

liturgiste, proposait une session sur la réforme liturgique.

=Y a-t-il eu un souci d’expliquer le concile aux fide¢les a travers des réunions, des groupes

de discussion par exemple ?

146



- Oui dans les paroisses mais, a mon sens, cela a été trop peu fait. On n’a pas suffisamment
expliqué le concile. Certains de mes confreres estimaient que ce n’était pas nécessaire. Cela

s’est traduit par un décrochage massif des fideles par rapport a I’Eglise et a la foi.
= A posteriori quel regard portez-vous sur ce concile ?

- Le bénéfice le plus clair est I’amitié¢ née entre les catholiques et les protestants a la suite
du concile. Il y a eu aussi d’énormes progres catholiques sur la connaissance biblique. La
liturgie a été rénovée et s’est faite plus proche des fideles. De plus, le concile a porté une
attention particuliére aux réalités humaines avec Gaudium et spes notamment. Il faut souligner
que les nouveautés amenées par le concile ont introduit, a tort, ’idée qu’il pouvait y avoir une
relativité doctrinale et rituelle, par rituelle j’entends parler de la liturgie et de I’expression de la

foi.
= Quel regard portez-vous sur la situation cecuménique ?

- Les problémes posés par I’cecuménisme ne sont pas réglés. Je pense notamment en
matiere d’éthique sur la question du mariage homosexuel suite a la décision de I’Eglise
protestante unie de France d’autoriser la bénédiction des mariages homosexuels et aussi en ce
qui concerne sur des point sacramentels et ecclésiaux : certains n’accordent pas d’importance
fondamentale au baptéme. Le poids de I’histoire pése encore parfois sur les relations entre les
deux confessions. Je regrette, par exemple, le ton anti-catholique de certaines célébrations du
Désert. Oui les catholiques ont eu une attitude violente envers les protestants mais 1’inverse est

aussi a souligner.
= Connaissiez-vous le pere André Fabre ?

- Oui mais c’était surtout un ami de mon frére [le pere Gilbert Cugnasse]. André Fabre

¢tait un véritable « laboureur » et un véritable apotre de I’cecuménisme.

> Annexe 3 : Témoignage du pére André Nouvel (15/06/2017) :

= Tout d’abord, pouvez-vous revenir sur votre formation (séminaire, études, métiers, ...) ?

- J’ai commencé a réfléchir a la vocation a I’age de 16 ans. En 1958, j’entre au séminaire
d’Albi. En 1960, je pars a I’armée et prends part a la guerre d’Algérie qui m’a profondément
marquée. C’était une période tres difficile durant laquelle je me suis posé de nombreuses

questions a cause de la violence a laquelle j’étais confrontée. On avait peur de la violence de

147



cette « guerre stupide », on voyait un camarade sauté sur une mine. Un jour on était ennemi et
le lendemain on s’enlacait. Je reviens en métropole, fin septembre, juste avant 1’ouverture du
concile. J’ai hésité a retourner au séminaire. Finalement j’y ai poursuivi ma formation. En 1964,

par chance, les séminaristes albigeois rejoignent le séminaire de Toulouse.

= Afin de préciser les types de missions qui vous ont été confiés, serait-il possible que
vous retraciez votre parcours sacerdotal (séminaire, paroisse, enseignement, engagement scout,

action catholique, ...) ?

- Une fois ordonné, je suis nommé vicaire a La Madeleine, a Albi. En 1969, je pars a
Lavaur. En 1975, je suis chargé de I’évangélisation du monde ouvrier a Carmaux. C’est a ce
moment-1a que je rencontre 1’abbé Pierre qui m’a appris a changer de regard sur les autres.
L’année suivante, je suis nommé curé de Valderi€s ou je reste pendant 25 ans avant de retourner
a Carmaux en 1999. J’y reste jusqu’en 2008, moment ou je suis appelé a Albi. Enfin en 2011,

je suis nommeé a Valence d’Albigeois comme aumonier des religieuses.

Outre ces fonctions paroissiales, je suis engagé aupreés de différents mouvements de
1’ Action catholique : Action catholique ouvriere (ACO), Chrétiens dans le monde rural (CMR),
Jeunesse des milieux indépendants chrétiens (JIC et JICF), ... Du début des années 1980 a la
fin des années 1990, je suis aumonier régional de la branche ouvriere des CMR. Pendant

quelques années j’ai travaillé avec 1’équipe nationale de la branche ouvriére du CMR.

= Diriez-vous que le diocese d’Albi était un diocese ouvert d'esprit, ouvert a certaines

nouveautés avant Vatican II ?

- Je ne sais pas mais en tout cas j’ai eu de la chance de rencontrer un curé trés ouvert étant
plus jeune. C’¢était le curé de Trébas. On y prenait des libertés par rapport a la liturgie habituelle.

C’¢était une Eglise vivante, évangélique, proche de tous.

= Quelle a été votre réaction a I’annonce de la réunion de Vatican II ? Est-ce que 'annonce

du concile a suscité des discussions la ou vous étiez ?

- On en a effectivement parlé mais ¢a n’a pas duré et on n’avait pas conscience de

ce que serait finalement Vatican II. C’était vague.

. Suiviez-vous le concile ? Si oui, comment ?

148



- Oui on suivait le concile. Mais j’ai I’impression qu’on le suivait plus a Toulouse qu’a
Albi. Peut-étre parce qu’il y avait la télévision et peut-tre aussi en raison du réle de Mgr

Garonne et également du fait des années de formation aprés mon ordination.
= Quel regard portiez-vous sur cet événement ?

- J’avais I’'impression que le concile rendait I’Evangile audible au monde. Il arrivait a un
moment ou I’Eglise et la société commengait a se rencontrer. L’Eglise ne cherchait pas d’abord
a asséner des vérités mais a écouter la vie des hommes et a dialoguer. J’ai notamment vécu cela
a la JOC et dans les groupes d’Action catholique auxquels je participais. C’était aussi une

espérance ce concile.
= Est-ce que vous en discutiez avec vos paroissiens/étudiants ? Et avec vos confreres ?

- On en parlait beaucoup dans les mouvements d’Action catholique mais aussi dans

diverses rencontres dans le diocése et entre différents diocéses.
= Le diocese mettait-il en place des actions particulieres durant le concile ?

- A Toulouse, Mgr Garonne (archevéque de Toulouse puis cardinal a partir de 1967), tres
impliqué dans le déroulement du concile, venait certains soirs pour nous rapporter tout ce qu’il

s’était passé lors de la derniére session. C’était trés intéressant.
= Aviez-vous des relations avec les protestants ou pas ? Et aujourd'hui ?

- Lorsque j’étais a Albi on rencontrait quelques fois le pasteur. A Valdéries, je me
souviens qu’il y avait une famille protestante. Un jour, le pasteur m’a appelé pour me dire qu’il
voulait marier des membres de cette famille mais il n’avait pas de local pour le faire. Je lui ai
alors proposé de le faire dans I’Eglise si cela ne le choquait. Et c’est ce qui fut effectivement
fait et les bonnes relations ont continu¢ aussi bien avec ce pasteur qu’avec cette famille

protestante.

J’avais aussi des amis protestants et orthodoxes. C’est un vrai partage qui s’est instauré
entre nous. On parlait de nos différents points de vue, de nos points communs, de nos

problémes, des choses de la vie. J’ai également participé a des prieres protestantes.

= Pensez-vous que le concile a modifié la pratique cecuménique ?

149



- I y avait peu de rencontres spécifiques entre catholiques et protestants dans le Nord du

département. Mais dans les groupes de 1’ Action catholique on accueillait des protestants déja.
= De manicre générale a-t-il modifier la réalité de la vie catholique d’aprés-vous ?

- C’est un autre monde apres le concile. Avant les rencontres (des groupes de I’ Action
catholique) c¢’étaient surtout des prieéres mais apres il y a vrai dialogue qui s’était installé.
J’écoutais beaucoup ce que me disaient ces ouvriers et autres laics. C’est un échange fraternel
qui apparaissait. A Albi, I’Eglise n’était plus une contrainte. L’¢lément le plus visible,
extérieurement, de ce changement c’est la liturgie. Elle est devenue plus vivante, plus

dynamique.

Pendant Mai 1968, je revois certains syndicalistes, certains ouvriers, certains patrons me
poser des questions sur la nouvelle Eglise, sur la justice sociale, ... Je sentais une soif de

réponse. C’est le concile qui avait rendu cette soif et ce dialogue possibles.

= Comment I’application du concile s’est-elle mise en place ? Y a-t-il eu des débats, des

discussions au niveau diocésain sur comment appliquer le concile ?

- Mgr Cofty (archevéque d’Albi de 1974 a 1985) notamment avec la Conférence des
évéques de France réfléchissait beaucoup a I’application du concile et il insistait notamment sur
Gaudium et Spes. 1l nous rapportait les questions qui avaient ét€ abordées, ce qu’il s’était passé,

les échanges qu’il y avait eu.

Les deux années qui ont suivi mon ordination, des sessions de formation étaient prévues
a Toulouse. On y abordait pleinement le concile, ¢’était vraiment marquant pour moi. Et aux
CMR régional on se demande si ce que I’on faisait pouvait aller dans le sens du concile qui

venait d’avoir lieu.
= A posteriori quel regard portez-vous sur ce concile ?

- Tous les ans en fin d’année je relis le début de la constitution Gaudium et spes. Je le

connais par cceur. Et je relis aussi quelques ¢léments des différents textes conciliaires.

Mais j’avais oubli¢ tous les souvenirs qui correspondaient a cette période. C’est votre
demande qui m’a poussé a relire des éléments du concile et qui ont fait ressurgir certains

souvenirs.

150



= Connaissiez-vous le pere André Fabre ?

- Oh, Oui ! Il venait au séminaire nous parler d’cecuménisme. Il me semble qu’on était

libre de participer a ces rencontres. C’est lui qui a doté le diocese d’un esprit cecuménique.

> Annexe 4 : Témoignage du pére Raoul Régis Régis (13/06/2017) :

= Tout d’abord, pouvez-vous revenir sur votre formation (séminaire, études, métiers,

...) et les missions qui vous sont confiées comme prétre ?

- Je suis né a Rabastens en 1930 et j’ai grandi principalement en milieu rural. Etant issu
d’une famille trés modeste, je n’ai passé aucun diplome. Ma famille était attachée au travail, au
point que mes parents n’ont pas assisté a ma communion solennelle. J’ai ensuite travaillé dans
des bars a Rabastens et a Toulouse. En 1949, j’ai la tuberculeuse. Durant ma convalescence, je
rencontre un prétre et peu apres a travers des lectures ma vocation renait. J’en parle alors a ce
prétre qui m’indique qu’il existe un séminaire des vocations tardives. En 1952, j’entre au
séminaire des vocations tardives pour avoir un bagage intellectuel me permettant d’entrer au
grand séminaire d’Albi. Ce séminaire était assez ouvert. Ainsi on appliquait la réforme

liturgique avec le concile. En 1956, j’entre alors au grand séminaire d’Albi.

En 1961, je suis ordonné prétre et pendant deux ans je suis surveillant au petit séminaire
d’Albi. Mais en 1963, alors que j’envisage de changer de mission, j’ai de nouveau des
problémes de santé. Aprés ma convalescence, je deviens pendant plus de dix ans aumonier d’un
sanatorium pour les femmes atteintes de tuberculoses a Angoustrine-Villeneuve-des-Escaldes
(Pyrénées-Orientales). Dans le méme temps, je suis nommé curé du village de Doores. En 1975,
le cardinal Jean Guyot, archevéque de Toulouse, me demande de rejoindre la pastorale de la
santé a Purpan. Je suis aumonier de la santé¢ pendant 13 ans a Purpan. En 1984 puis en 1988,
j’ai des problemes de santé. Et ’archevéque de Toulouse me retire mes fonctions pour des
raisons de santé. Les Petites Sceurs des pauvres de Toulouse obtienne ma nomination comme
aumonier de leur Etablissement d'hébergement pour personnes agées dépendantes. J’occupe

cette fonction jusqu’en 2009 et je continue a vivre chez les Petites sceurs des pauvres.

= Diriez-vous que le diocese d’Albi était un diocese ouvert d'esprit, ouvert a certaines

nouveautés avant Vatican II ?

- Le diocese d’Albi n’était pas réellement ouvert. Peu aprés mon entrée au séminaire

d’Albi, le grand séminaire de Montauban ferme et les lazaristes qui en étaient chargés rejoignent

151



leurs confréres d’Albi. Mais ce sont deux mentalités différentes qui doivent cohabiter. Les

lazaristes de Montauban étaient beaucoup plus ouverts que ceux d’Albi.
= Quelle a été votre réaction a I’annonce de la réunion de Vatican II ?

-On I’a appris assez rapidement mais je n’étais pas perturbé par les questions de

renouveau, de réforme de 1’Eglise comme pouvez 1’étre certains de mes confreres.
= Suiviez-vous le concile ? Si oui, comment ?

- Oui j’étais trés intéressé par le concile. J’essayais de suivre les différentes sessions a

travers les médias. J’étais notamment abonné a La Croix.
= Quel regard portiez-vous sur cet événement ?

- J’ai été trés marqué par I’image d’ouverture du concile lors que les évéques entrent en

procession dans la basilique Saint-Pierre. On attendait un renouveau.
= Malgré votre absence du diocése d’Albi, aviez-vous des relations avec le diocese ?

- Oui j’avais quelques relations avec le diocese mais elles étaient fluctuantes et un peu

distantes.
= Est-ce que vous en discutiez avec vos paroissiens/étudiants ? Et avec vos confreres ?

- C’est probable mais je n’ai pas de souvenir précis. J’avais des réunions avec mes

confréres mais elles ne portaient pas nécessairement sur le concile.
= [’cecuménisme était-il un sujet dont vous aviez conscience avant le concile ? Et apres ?
- Personnellement non.
= Aviez-vous des relations avec les protestants ou pas ? Et aujourd'hui ?

- J’ai eu quelques relations avec des protestants a 1’hopital de Purpan, en particulier avec
le pasteur. J’ai ét¢ amené a appeler ’aumodnier orthodoxe, qui était a Montauban, pour qu’il
vienne rencontrer certains patients. Mais ce n’était pas des discussions religieuses. Il s’agissait

d’une proximité humaine.

= De manicre générale a-t-il modifier la réalité de la vie catholique d’aprées-vous ?

152



- Oui clairement. Cela a notamment favoris¢ le contact des prétres avec les autres,

chrétiens ou non.

= Comment ’application du concile s’est-elle mise en place ? Y a-t-il eu des débats au

niveau diocésain sur comment appliquer le concile ?
- J’ai da participer a des colloques mais je n’ai pas de souvenir.
= A posteriori quel regard portez-vous sur ce concile ?

- Je pense qu’il était bien de réunir le monde entier. C’était probablement quelque chose
d’ambitieux et de compliquer a réaliser. Vatican Il a ouvert les prétres a de nouveaux ¢léments,
a de nouvelles choses. Il fallait laisser de c6té certaines choses ou certains signes notamment

en liturgie mais on est allé trop vite et trop loin comme en liturgie de nouveau.
= Connaissiez-vous le pére André Fabre ?

- J’ai lu des articles qu’il avait rédigés ou a son sujet. Si j’ai pu le rencontrer quelquefois

je ne le connaissais pas vraiment.
= Que pourriez-vous dire de la personnalité de Mgr Marques ?

- C’était quelqu’un de trés ouvert, ¢’est un ancien prisonnier.

153



Glossaire

Action catholique : ensemble des mouvements créés par I'Eglise catholique en vue de mener un
apostolat social. L’encyclique de Léon XIII Rerum Novarum (1891) est fondamentale dans le
développement de cet apostolat. Parmi ces mouvements on trouve : la Jeunesse ouvriere
chrétienne (JOC), la Jeunesse agricole chrétienne (JAC), Action catholique ouvriere (ACO),

Action catholique des milieux indépendants (ACI), ...

Aggiornamento : terme italien désignant la mise a jour, le renouvellement, la révision. Jean
XXIII utilise ce terme dans sa déclaration du 25 janvier 1959 a propos de la réforme du code

de droit canonique.

Apologétique : « I’apologétique chrétienne est la partie de la théologie qui a pour but d’analyser
méthodiquement tout ce qui touche a la crédibilité de la foi chrétienne de fagon a proposer les
arguments qui prouvent qu’il est raisonnable de croire a la Révélation divine, fondement de la

foi chrétienne. »!

Apostolat : correspond, dans un sens chrétien, a « ’activité qui se déploie pour la diffusion de
I’Evangile. Chaque chrétien, en ce qui le concerne, et tous ensemble, participent a la mission
d’évangélisation de I’Eglise »*. Ainsi il s’agit de la propagation de la foi et de la doctrine

chrétienne.

Concile : Rassemblement d’évéques ayant autorité sur les questions de doctrine et de discipline
ecclésiastique. Il y a plusieurs types de conciles : les conciles « cecuméniques », ¢’est-a-dire
universel I’ensemble des évéques sont réunis (soit 7 jusqu’au schisme d’Orient), les conciles «
généraux » quand il réunit I’ensemble des évéques catholiques du monde (14 conciles généraux
catholiques). Et il y a les conciles nationaux et provinciaux. Pour Vatican II, afin d’étre dans
une démarche cecuménique nous préférerons parler de concile général méme s’il est considéré
par les catholiques comme un concile cecuménique et que Jean XXIII en annongant la réunion
de ce concile ait parlé de « concile cecuménique » suscitant quelques questionnements chez les

chrétiens non-catholiques.

Constitution (texte conciliaire) : expose la foi et la doctrine de 1’Eglise.

!« Apologétique » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur :
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/apologetique/ [consulté le 16 juin 2017]
2 « Apostolat » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur :
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/apostolat/ [consulté le 22 juin 2017]

154



Déclaration (texte conciliaire) : texte qui ouvre un sujet que I’Eglise catholique n’a pas encore

traité en proposant une orientation dans la réflexion des catholiques sur ce sujet.
Décret (texte conciliaire) : oriente I’activité, notamment pastorale, de 1’Eglise catholique.

Dépot de la foi : « Ensemble des données de la foi regues de la Révélation qu’il appartient a
I’Eglise de conserver et de transmettre a toutes les générations. Depuis les Apoétres, le dépot de
la foi est confi¢ a ’ensemble de I’Eglise. Le peuple de Dieu tout entier assisté de I’Esprit Saint
et guidé par le Magistere de I’Eglise accueille la Révélation divine. Le dépdt de la foi intangible
dans son fond s’exprime et se développe non pas en inventant de nouvelles vérités mais en

découvrant des aspects nouveaux déja contenu dans la Révélation du Christ. »°

Doctrine : ensemble des principes qui se posent comme les fondements théologiques d'une

religion.

Economie du Salut : « terme utilisé en théologie pour désigner le plan de salut de Dieu et sa
réalisation, tout au long de 1’Histoire, c’est-a-dire sa venue dans ce monde en la personne de

Jésus pour sauver les hommes »*.
Foyer mixte : couple ou les deux membres n’ont pas la méme confession.

Herméneutique : « Méthode d'interprétation des textes », plus particuliérement des textes
religieux. « Par extension, théorie et pratique de l'interprétation des signes, des symboles, des
lois. »* Dans un sens, plus philosophique, cette notion renvoie a un processus d’« interprétation

6

de Dl’interprétation »°, c’est-a-dire qu’il s’agit de s’intéresser aux moyens, aux angles de

réflexion pour interpréter un texte.

Lefebvristes : partisans de Mgr Marcel Lefebvre qui a estimé que le concile Vatican Il marquait
une rupture avec la tradition catholique et que par conséquent ce concile n’était pas recevable.
La position de Mgr Lefebre évolue au cours du temps vers une interprétation critique de certains

points du concile par rapport a la tradition.

3 « Dépot de la foi » [En ligne), Eglise catholique en France, disponible sur :
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/depot-de-la-foi/ [consulté le 7 juin 2017]

4 « Economie du Salut » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur :
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/economie-du-salut/ [consulté le 23 juin 2017]

5> Académie frangaise et ATILF, « Herméneutique » [En linge], Dictionnaire de I’Académie frangaise, neuviéme
édition, disponible sur : http:/atilf.atilf. fr/academie9.htm [consulté le 31 mai 2017]

¢ Henry Donneaud, « Le débat sur I’herméneutique du Concile » in Jean-Frangois Galinier-Pallerola, Christian
Delarbre et Hervé Gaignard (dir.), Vatican II, 50 ans apres : Interprétation, réception, mise en oeuvre et
développements doctrinaux (1962-2012), op. cit., p.32

155



Mission ouvriere : mouvement visant a 1’évangélisation du milieu ouvrier.
Octave : Période de huit jour durant laquelle se prolonge une féte dans 1’Eglise catholique.

(Ecuménicité : caractére de ce qui est universel, fait de prendre en compte I’ensemble des

positions chrétiennes.
(Ecuméniste : personne prenant part au mouvement cecumeénique.

Péres conciliaires : ecclésiastiques ayant droit de vote et d’intervention lors d’un concile. Il
s’agit des cardinaux, des patriarches, des primats, des archevéques, des évéques résidentiels ou
titulaires (déja consacré ou non), des prélats et abbés territoriaux (qui ont autorité sur un
territoire), I’abbé primat (de la confédération bénédictines), les abbés supérieurs de
congrégations monastiques et les supérieurs généraux des ordres. Ils sont environ 2500 a 1’étre

présents a ouverture du concile Vatican II.

Periti : expert officiel en matiere de droit canon, de théologie, de liturgie, ... lors d’un concile.
Par extension, le terme est parfois utilisé pour désigner les experts privés auxquels certains

évéques avaient fait appel.

Prétres-ouvriers : prétres qui exercent un métier en plus de leur sacerdoce. Jacques Loew est le
premier prétre-ouvrier en 1942. L’expérience est condamnée par Pie XII en 1954, avant d’étre

ré-autorisée par Paul VI en 1965.
Réception : accueil, réaction et appropriation par rapport a un concile.

Tradition : ensemble de coutumes, de 1égendes, de faits, de pratiques, de doctrines, d'opinions,
... qui sont transmis a 1’oral durant de nombreuses générations et donc sur une longue durée.
Pour I’Eglise catholique, la Tradition correspond a la transmission du contenue de la vérité que
les Ecritures, les Péres et les docteurs de I’Eglise, le magistére pontifical, ... permettent de
révéler grace a 1’action de I’Esprit-Saint. Pour les catholiques et les orthodoxes, « Ecritures et

7

Tradition constituent la source de I’Eglise et le garant de son unité »’ alors que pour les

protestants seule la Bible est considérée comme la source de la foi.

Tridentin-e / post-tridentin-e : Période ou élément faisant suite au concile de Trente (1545-

1563)

" « Tradition » [En ligne], Eglise catholique en France, disponible sur :
http://www.eglise.catholique.fr/glossaire/tradition/ [consulté le 20 juin 2017]

156



Uniatisme : « Plutot qu’une théologie » c’est un « état de fait »® qui renvoie aux au concile de
Florence, en 1442, avec la réunion de certains groupes orthodoxes avec 1’Eglise catholique. On
est donc plutdt dans un rapport d’institution ecclésiale a institution ecclésiale méme si 1’une
reconnait la primauté de ’autre et s’intégre a elle en gardant son propre rite. Par ces Eglises «
uniates », plusieurs rites orientaux s’intégrent dans la communion catholique puisqu’il n’est pas
cens¢ y avoir de latinisation de ces anciennes Eglise orthodoxes. L uniatisme a été un élément

perturbateur dans le dialogue entre les catholiques et les orthodoxes.

Unionisme : A I’inverse de 1’uniatisme, I’unionisme est une conception ecclésiologique. Il
s’agit d’un « retour en corps dans le giron romain des plus proches dogmatiquement, orthodoxes
orientaux et anglo-catholiques »°. C’est donc un retour collectif ou individuel de chrétiens non-

catholiques vers I’Eglise catholique. Mais ce retour se fait par le biais de conversion.

8 Georges Tavard, « De I’cecuménisme au renouveau de la visibilité » in Jean-Robert Armogathe et Y ves-Marie
Hilaire (dir.), Histoire générale du christianisme, Paris, Presses Universitaires de France, coll. « Quadrige »,
2010, vol. 2, p.1110

° Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté : la pensée catholique frangaise entre modernisme et Vatican
111914-1962, op. cit., p. 230

157



A

Alberigo, Giuseppe, 8, 9, 10, 11,
12, 13, 24, 25,27, 28, 29, 30,
31, 32, 33, 65, 76, 78, 79, 83,
85,112,113, 114, 115, 121,
122,130, 131, 132, 133, 134,
135

Armogathe, Jean-Robert, 105, 157

Athenagoras I¢, 100

B

Baciocchi (de), Joseph, 42, 44, 45,
47,52, 66, 68,71, 138

Barthe, Jean-Marie, 79, 140, 142

Basdevant-Gaudemet, Michéle, 21

Baubérot, Jean, 20

Béaumlin, Richard, 41

Bea, Augustin, 12, 77, 83, 85, 87,
133

Beaupere, René, 42, 43, 48, 50, 57,
59,69, 71, 77,78, 101, 103,
110, 139

Beccaria, Yves, 117

Becker, Anette, 21

Bédarida, Frangois, 21

Bédarida, Renée, 21

Beloeil, Dominique, 26

Bergson, Henri, 108

Biot, Francois, 42, 43, 47, 57

Blondel, Maurice, 108

Bocquet, Jérome, 21

Boegner, Marc, 77, 123, 137

Boorovoj, Vitali, 78

Bordeyne, Philippe, 33

Bosc, Jean, 45, 46, 52, 67, 101,
138

Boudon, Jacques-Olivier, 19, 20,
21,22, 129

Boulard, Fernand, 15, 21

Bourguet, Pierre, 78

Boutry, Philippe, 21

Braudel, Fernand, 104

Bressolette, Claude, 20

Buisson, Ferdinand, 20

C

Cabanel, Patrick, 20
Cabayé, Olivier, 13, 14, 107, 161

Index des noms

Calvin, Jean, 11, 55

Céamara, Helder, 84

Carbonne, Vincenzo, 114

Cavalin, Tangi, 21

Chenu, Marie-Dominique, 23, 59,
108, 122

Chiron, Yves, 106, 107

Cholvy, Gérard, 19, 20

Chrol, Léonide, 46

Cicognani, Amleto, 87

Clément, Robert, 44, 59

Cofty, Robert, 150

Colberg, Kristin, 9, 27, 28, 30, 31,
32,131,132

Congar, Dominique, 23

Congar, Yves, 7, 12, 16, 22, 23,
24,39, 41, 52,57, 58,59, 94,
102, 114, 122, 126, 132

Couturier, Paul, 12, 41, 42, 43, 44,
47,48, 49, 52, 53, 55, 56, 57,
58,59, 61, 71, 85, 88, 97, 101,
102, 103

Cugnasse, Claude, 13, 14, 66, 72,
79, 107, 140, 144, 147, 161

Cullman, Oscar, 13, 80

D

Daniélou, Jean, 67

Danneels, Godfried, 117

Dauzet, Dominique-Marie, 14, 107

Debes, Joseph, 20

Declerk, Leo, 23

Decloux, Simon, 25,29, 115, 116

Delacroix, Christian, 18, 35

Delarbre, Christian, 26, 27, 28, 30,
31,77,122, 155

Delbreil, Jean-Claude, 20

Delhaye, Philippe, 29

Deneken, Michel, 81, 82, 109

Descamps, Florence, 35

Desroche, Henri, 7

Devaux, Olivier, 20

Donneaud, Henry, 27, 28, 30, 31,
155

Dépftner, Julius, 23

Dosse, Frangois, 18, 35

Dossetti, Giuseppe, 29, 112

Duclert, Vincent, 34, 35, 129

Dulles, Avery, 27

Dumont, Christophe-Jean, 56, 57,
58, 60

Dupont-Fauville, Denis, 28, 30,
31, 32,132

Dupuy, Bernard, 23

Dupuy, Claude, 42, 73, 138

Durand, Edmond et Raymonde,
25,42

Dvornik, Frangois, 24

E

Edelby, Néophytos, 23
Etchegaray, Roger, 35

F

Fabre, André, 3, 14, 17, 38, 39, 40,
41,42, 43, 44, 45, 46, 47, 48,
49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56,
57, 58, 59, 60, 61, 63, 64, 65,
66, 67, 68, 69, 70, 71, 72, 73,
74,76,77,79, 82, 83, 84, 85,
86, 87, 88, 89, 94, 95, 97, 101,
102, 103, 104, 110, 137, 138,
139, 140, 147, 151, 153, 161

Faury, Jean, 18

Fesquet, Henri, 122

Fleurian, Liliane, 84, 85

Foa, Jérémie, 18, 128

Fogarty, Gerald, 113

Foro, Philippe, 1

Fouilloux, Etienne, 6, 7, 8,9, 11,
12,13, 19, 20, 21, 23, 25, 31,
43,44, 47,56, 57, 58, 59, 65,
66, 76, 78,79, 83, 85, 107, 108,
110,111, 112, 113, 114, 157

Frings, Joseph, 8, 22, 113, 116,
126

G

Gaignard, Hervé, 26, 27, 28, 30,
31,77,122, 155
Galinier-Pallerola, Jean-Frangois,
26,27, 28, 30,31,77,122, 155
Garcia, Patrick, 18, 35
Garrone, Gabriel-Marie, 23, 141
Gerlier, Pierre, 43, 110
Gheorghiu, Constant Virgil, 46
Girault, René, 42, 57, 58, 67

158



Gouyon, Paul, 70, 123, 138

Gras, Guillaume, 13, 14, 107, 161

Grootaers, Jan, 9, 25, 65, 78, 113,
122

H

Hemptinne (de), Marie-Raphaél,
25,29,116

Hilaire, Yves-Marie, 19

Hobsbawm, Eric, 115

Hoorickx-Raucq, Isabelle, 25, 29,
115,116

Hiinermann, Peter, 31

|

Iborra, Eric, 8, 30, 31, 66, 126, 127
111, Jean-Claude, 146

J

Jaeger, Lorenz, 24, 89, 94, 98,
124, 125

Jankowiak, Frangois, 21

Jean XXIII, 6, 7, 8,9, 10, 12, 46,
74,75, 76, 78, 80, 81, 82, 84,
87,99, 106, 109, 113, 115, 119,
122,127, 133, 134, 137, 139,
154

Jean-Paul 11, 24, 31, 112, 117

Jedin, Hubert, 112, 120

Jobin, Guy, 25

Jossua, Jean-Pierre, 24, 27

Joutard, Philippe, 34, 129, 130

K

Kasper, Walter, 27, 30, 32, 124,
132

Khedine, Frangoise, 14

Komanchak, Joseph, 27

Komonchak, Joseph, 29, 30, 132

Kotliarov, Vladimir, 79

Kiing, Hans, 121, 122

L

Laffay, Augustin, 26
Lamberigts, Mathijs, 25, 113
Langlois, Claude, 21
Latourelle, René, 24
Latourelle, René, 24
Latreille, André, 67, 87
Launay, Marcel, 26
Laurentin, René, 22
Laviolette, Edouard, 24, 124
Le Bras, Gabriel, 21

Le Flem, Jean-Paul, 18

Le Moigne, Frédéric, 14, 107
Lefebvre, Marcel, 10
Legrand, Hervé, 33, 132, 133
Léon XIII, 11

Lercaro, Giacomo, 23, 112
Levillain, Philippe, 20, 24, 122
Levrier, Louis, 138

Liénart, Achille, 83, 113
Loisy, Alfred, 15

Lubac (de), Henri, 7, 126
Lustiger, Jean-Marie, 118
Luther, Martin, 11, 55, 85, 111

M

Marchetto, Agostino, 25, 30, 132,
134

Maret, Henry, 20

Margiotta Broglio, Francesco, 21

Margiotta-Broglio, Francesco, 21

Maritain, Jacques, 108

Marqués, Jean-Emmanuel, 15, 62,
63,102, 137, 153

Martelet, Gustave, 42, 43

Martin Descalzo, José Luis, 23

Maximos IV, 83

Mayeur, 161

Mayeur, Jean-Marie, 13, 20, 59,
66, 105

Melloni, Alberto, 23, 25, 29, 31,
113

Mercier, Désiré-Joseph, 60

Michalon, Pierre, 42, 43, 47, 48,
59, 62,101, 110

Michel, Alain-René, 20

Mignon, Jacques, 8, 31, 78, 114

Mignot, Eudoxe Irénée, 14, 15, 20,
39, 101, 144, 161

Minvielle, Bernard, 26

Mohler, Johann Adam, 11, 59, 124

Monsarrat, Jean-Pierre, 46, 101,
139

Moreau, Régis, 90, 94, 96, 97,
100, 126

Mott, John, 11

Mouisse, Michel, 141

Moulinet, Daniel, 25, 26, 33, 133

Moussaron, Jean-Joseph, 15, 62,
63, 64, 102

Musculus, Romane, 141

N

Nélidoff, Philippe, 20
Nouvel, André, 38, 69, 79, 140,
147

Q)

O Fiaich, Thomas, 118

O’Malley, John, 25, 29, 31, 115,
116, 122, 132

Offenstadt, Nicolas, 18, 35, 128

O'Malley, John, 115

Omez, Henri-Jean, 56, 57

Ottoviani, Alfredo, 116

Ozanam, Frédéric, 20

P

Panafieu, Bernard, 141

Pardailhé-Galabrun, Annik, 18

Paul VI, 9, 35, 87, 88, 97, 100,
106, 115, 125, 156

Pedotti, Christine, 13, 26, 90, 121,
122

Pelletier, Denis, 6, 7, 8, 20, 31, 75,
108, 109

Pétau, Denis, 55

Pettinaroli, Laura, 21

Philips, Gérard, 23

Pie X, 7,21

Pie X1, 6, 12, 21

Pie X11, 6, 7, 10, 13, 65, 75, 106,
137, 156

Pietri, Charles, 13, 59, 66, 105,
161

Pietri, Luce, 13

Pontier, Georges, 141

Potin, Jacques, 117

Potin, Jacques, 24

Pottmeyer, Herman Josef, 27, 31,
132

Poulat, Emile, 19, 20

Poupard, Paul, 35

Prudhomme, Claude, 21

R

Raguer, Hilari, 8, 13, 113

Rahner, Karl, 121, 124, 132

Raoul, Régis, 5, 79, 140, 151

Ratzinger, Joseph, 6, 8,9, 10, 13,
22,25,27,28,30,31, 32, 35,
66, 84,112, 114, 122, 123, 124,
126, 127, 128, 132, 134

Ratzinger, Jospeh, 31

Remillieux, Laurent, 41

Rémond, René, 20, 24

Rémy, Jean, 15

Riccardi, Andrea, 8, 12, 76, 83,
113

Rolland, Claude, 23

Rousseau, Sabine, 21

159



Routhier, Gilles, 10, 11, 25, 26,
27,28, 32,33,132, 133,134

Roux, Hébert, 42, 45, 46, 51, 67,
71, 84, 85, 86,97, 98, 99, 101,
123,124, 139

Roy, Philippe, 25

Ruggieri, Giuseppe, 29, 113, 114

Ruini, Camillo, 30

S

Sangnier, Marc, 15

Sardella, Louis-Pierre, 20

Schatz, Klaus, 132

Schlegel, Jean-Louis, 7, 8, 20, 31,
75,108, 109

Schotte, Jan-Pieter, 117

Schutz, Roger, 13

Schiitz, Roger, 123

Sesboiié, Bernard, 16

Sesboiié, Daniel, 44

Sewell, William, 132

Smedt (de), Emile-Joseph, 85

Smedt (de), Emile-Joseph, 85

Soetens, Claude, 25

Stransky, Thomas, 23

Stratiew, Méthode, 118

Strozzi, Laurent, 13

T

Tagle, Luis Antonio, 113

Tallon, Alain, 6

Tapié, Victor-Lucien, 18

Teffler, Guido, 23

Theobald, Christoph, 9, 16, 25, 26,
29,31, 33,118,119, 120, 121,
132

Thomas d’Aquin, 55

Thurian, Max, 13, 42,47, 101, 123

U

Urs von Balthasar, Hans, 126, 127

\%

Valette, Jean, 45, 46

Vallin, Pierre, 29, 31, 134

Vauchez, André, 13, 59, 66, 105,
161

Venard, Marc, 13, 59, 66, 105, 161

Verdiére (de), Michel, 44

Vermeil, André, 42, 43, 101

Viet-Depaule, Nathalie, 21

Villain, Maurice, 42, 43, 44, 45,
47,48, 51,52,57,59,71, 81,
82, 83, 84, 86, 87, 88, 89, 90,
94,95, 96, 97, 98, 101, 103,
110, 138, 139

Villemin, Laurent, 33

Vilnet, Jean, 117

Vincent, Catherine, 6

Visser’t Hooft, Willem, 78

Vovelle, Gaby, 18

Vovelle, Michel, 18, 36, 129

W

Waché, Brigitte, 20

Watson, Paul, 12

Wenger, Antoine, 23, 77, 122

Westphal, Gaston, 45

Willebrands, Johannes, 23, 59, 60,
70,78, 113,118

Winling, Raymond, 135

Wood, Charles Lindley, 60

Z

Zorn, Jean-Francois, 77, 78, 97,
98,122, 123, 124

160



Table des illustrations

Figure 1: André Fabre (1974). ADA, Fonds "André Fabre", 4Z-3.31 : In Memoriam, dossier
« PROLOZIAPNIES ©11 VIAC M.vveiiriiiniiiiiiiieieeiieritet ettt ettt sttt et b et st e et e eaees 1

Figure 2 : Mgr Mignot (1899-1918). ADA. Photographie tirée d’Olivier Cabayé¢, Guillaume
Gras et Claude Cugnasse, Histoire du diocese et des paroisses du Tarn, des origines a nos jours,
Strasbourg, Ed. du Signe, 2012, P. 76 ..ccuvii ettt 14

Figure 3 : La pratique religieuse dans la France rurale (d'aprés Fernand Boulard et Jean Rémy,
Pratique religieuse urbaine et régions culturelles, Paris, Editions Ouvricre, 1968). Carte et
légende reprise de Jean-Marie Mayeur, Charles Pietri, André Vauchez et Marc Venard (dir.),
Histoire du christianisme : des origines a nos jours. Guerres mondiales et totalitarismes (1914-
1958), Paris, Desclée/Fayard, 1990. Nous nous sommes permis de mettre en évidence le Tarn.

Figure 4 : André Fabre (1900-1983). ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.31 : In Memoriam,
dossier « photographies en vrac ». Photographie d’André Fabre a la sortie de la Paroisse
universitaire du Tarn vers 1947-1948, Cuq-les-Vielmurs...........cccccueeevivieniieenciieeeiee e 39

Figure 5 : Escalier des Avents. ADA, Fonds « André Fabre », 4Z-3.31 : In Memoriam, dossier
« PhOLOGIAPNIES ©IN VIAC M..vieniiiiiiiiiiieiieiie ettt ettt et s te et e e b e e seaeenbaesseesnbeensaesnseas 50

Figure 6 : Les Avents, ’ensemble vu du sud (Laroque- Peyrégoux). ADA, Fonds « André
Fabre », 4Z-3.31 : In Memoriam, dossier « photographies en vrac ». .......cccccceeeveevieereeeneennen. 51

161



Table des matieres

REMEICICINIENLS ... ..eeiiieiieeiiieiie ettt ettt ettt et e et e e s aaeenbeessbeesbeessseenseesnseenseessnesnseens 2
SOMIMAITE ...ttt ettt ettt et e e bt esteeeabeeteeesbeesseessbeensaeensaenseesnseenseesnseenseennnas 3
LiSte des abIrEVIAtIONS .....eeeuvieiiiiiieiie ettt ettt et e e s be et e esseeenbeesnbeenseesnneenseans 4
INEEOAUCTION ...ttt ettt et e et e st e et e e s sbeesbeessaeenseeenseenseesnseenseens 6
Historiographie et hermENEULIQUE ...........eeeiviieeiiiieciie ettt e e eeveeesareeeas 18
I - Histoire religieuse de la France contemporaine.....................ccccoevueeeeveeenceeescreeennnnns 18

11 — Vatican 11 : théologie et RIStOITe. ...............cccoeeeueeeiiieeiieeeiiee e 22

Une [ttrature aDONAANEE ..........ccveevieeiieriierieiie ettt et e e eesbeeseesteesteesssessseesseessaessnees 22
HEIrMENEULIGUE ....evveieiieieecieeete ettt et e e e e s teesteessbeesbeesseessaesseesssesssessseesseesseessnaes 26
Quelques choix hiStOriographiQUES ..........ccvveiuieiieiiecie ettt e ere e eveesteesraesebeseneeenas 33

Premiére partie : I’cecuménisme dans le dioceése d’Albi de 1958 a la fin du concile Vatican

TE (1965 ettt ettt ettt sttt naeen 37
Chapitre 1 : Le pére André Fabre et I’GecumeéniSme ............ccccueevieerieeniienieeniienie e 38
I- Le parcours d’André FADIe :.................ccooooveiuieiiiieeiiieciie e 39
1I- Des relations bien €tablies .................cccccoiiiiiiiiiiiiiiiiiieit et 42
I1I- Un eecumenisme SPIritUel...............cc.ccoueeeiuiieiiuiieeiie e 47
CONCIUSTON ...ttt ettt ettt et 52
Chapitre 2 : L’cecuménisme d’André Fabre : une action isolée 7.........ccooeviervenieniencennen. 54
I- PAySAZe QCUMENIQUE...............eeeeeeeeeee ettt e e e eaee e 55
1I- La conscience cecuménique de [’Eglise d’AlDi...................cccccoovviioiiiiiiiiaiiiaeenn 61
III- Le role singulier et précurseur d’André Fabre.................cccccovvevoiiiiieiiiaiieaeennn. 66
CONCIUSTON ...ttt ettt et et 72
Chapitre 3 : L’cecuménisme et Vatican Il .........cccoooiieiiiiiiiiiiiiiiceeee e 74
I- L’annonce et la préparation du concile Vatican Il ....................cccceceveeeveenicenencnnannnen. 75
1I- Le suivi des travaux CONCIIIAITES .............c..cccueiuieiiaiieeiieeie et 81
III- Le décret SUr I’ 0CUMENISIE..................cccoeeeueeeieaiieeieeie et 89
CONMCIUSTON. ...ttt ettt ettt et 99
Conclusion de 1a premi@re Parti€........cc.eeeeeeriieriieriieeieeriie et eriee et seee e siee e e seeeeseesaee e 101
L3 10) B T0ea ¥z o) o 1TSS 105
I- Histoire du ChriStianiSme ..........cooueiiuiiiiiiiiieieeiceee et 105
Ouvrages généraux sur [’histoire du CAVIStIQniSme ................ccccccceeveveeeiaceenieeineen, 105
Chapitres d’ouvrage général sur I’histoire du christianisme...............c..cccccceevveenennne. 106
Histoire du diocese d’AlDi...................cccooioiiiiiiiiiiiieiee et 107



Histoire du christianisme au XX SIOCLE ............ooeeeeeeeeeeeeee oo 107

Articles de revue sur I’histoire du christianisme au XX siécle ...............cocoovvvenn.... 109
Histoire du concile Vatican I ...................c.ccoooiiiiiiiiiiiieeiieieee e 112
Chapitre d’ouvrages sur le concile Vatican Il ....................cccocceeeeenoieeienieaieenieen, 122
Ouvrages de Peres conciliaires et commentaires des documents du concile................. 124

L0 & T 0] 5 T T 21 o) 11 (USSR 128
OUVIAZES ..ottt e e et e e ettt e e e ettt e e e et e e e et e eeeentaeeeeansaeens 128
AFEICLES ...ttt e et e et e et e e e e e esaa e e enraeenaree e asaeen 129

ITT- HErMENEULIGUE .....eeeieeiiieeeie ettt ettt et ete et e et eteeeeteebeessaeeseeensaeseessseensaesnsaenseanns 130
SOUTCES ...ttt ettt e sb e et e s et et e s bt e bt e sbteeabeeebaeeteenaneenbeenaees 135
- SOUTCES CAILERS. ....eveeueieiiiiieteeite ettt ettt ettt b et st sb e e enbe e 135
Documents du concile Vatican Il ....................ccccooevueeiiiiiiiiieiiieeeiee e 135
Journal officiel de ’archidiocese d’AlDi..................ccccccoueeviiieiiiiiiiiiiiiiieecieeeie e 136

II- Archives dioc€saines d” AlDi.........cocuiiiiiiiiiiiiiiieie e 138
Fonds du pére André FADTe ...............ccccoocieiiiiiiiiiieeieeeeeeee e 138

ITI- SOUICES OTALES ...c.veeueiiiiiieiieeitest ettt ettt ettt bbb e eaee 140
IT1- SOUICES PrOtESLANTES ...ceuviieiiieeiiieeriiieeieeertee ettt et e et et e e et e e st e e sabeeesabeeesanee s 141
AATITIEXES ...ttt ettt et s e e at e ettt e bt e bt e e e bt e e bt e e e bt e e e bt e e e bt e e eab e e e eateesnreas 142
Témoignage du pére Jean-Marie Barthe (21/06/2017)....ccccuvieeciieeiiieeiieeciee e 142
Témoignage du pere Claude Cugnasse (18/06/2017)....ccuueeuieriieiiienieeiieiieeieerie e 144
Témoignage du pere André Nouvel — (15/06/2017)...ccccueeiiieiiiieiieieeiieieeeieeee e 147
Témoignage du pere Raoul Régis  (13/06/2017) ..ceeeiuiieeciieeieecieeeee e 151
GLOSSAITE ...ttt ettt ettt et e b e et e bt e et e e bt e et e e sbeeeabeeebeeeabeeshbeenbeesabeenbeenaeeenne 154
IACX et ettt ettt ettt b et e et et 158
Table des HTUSIIAtIONS........coviriiiiiiierieieee ettt st 161
Table dES MALICTES ... .eevieuiieiieitieieet ettt sttt et sttt st e b et saaees 162

163



