THESE

En vue de I’'obtention du
DOCTORAT DE IUNIVERSITE DE TOULOUSE

Délivré par I'Université Toulouse 2 - Jean Jaures

Présentée et soutenue par
Etienne MAIGNAN

Le 8 juillet 2019

Maistre, Comte, Maurras et I'Antiquité, une continuité critique

Ecole doctorale : ALLPHA - Art, Lettres, Langues, Philosophie, Communication
Spécialité : Langue et Littérature Francaises

Unité de recherche :
PLH - Laboratoire Patrimoine, Littérature, Histoire

These dirigée par
Fabienne BERCEGOL et Pierre GLAUDES

Jury
M. Carlos Lévy, Rapporteur
M. Jean-Yves Pranchére, Rapporteur
Mme Héléne Frangoulis, Examinatrice
M. Philippe Barthelet, Examinateur
Mme Fabienne Bercegol, Directrice de thése
M. Pierre Glaudes, Co-directeur de thése




Maistre, Comte, Maurras et Antiquité,

une continuité critique



Tlustration :

Enée, Anchise et Ascagne, sculpture du Bernin, Galerie Borghése

\S)



Sommaire

REMEICICIMENLS ...t bbbt 5
INEEOAUCHION 1ottt 8
Premiere partie : Ce que Maistre, Comte et Maurras doivent a PAntiquité ..........ccvveueuennnes 35
Chapitre 1 : la formation a ’Antiquité, de la naissance aux études Supérieures ...........c....... 35
Chapitre 2 : conscience et pratique des langues antiques dans la maturité ..........c.cocvvvuenee. 83
Deuxieme partie : 1a critique de PANTUQUILE .....cucvieiiiiiiiiiiiiiiiiccceeee s 139
Chapitre 3 : ]a critique des ANCIENS.....ciuiiiiiiiiiieieiiieeee e 141
Chapitre 4 : 1a critique des TECEPLONS . ..cvviuiriiriieierriieierree et 249
Troisieme partie : la continuation de PANHQUITE. ... 289
Chapitre 5 : retrouver Punité antiqUe ... 289
Chapitre 6 : €Crife €St CONTMUET ..viviiviiiiiiiiiiccccieee ettt 303
Conclusion de 1a thESE ... 369
AATIIICKES oottt bbb bbbt 375
Index des noms Propres et des OCUVIES ..o seseaes 433

BIDHOGIAPIIE ....eviiieiiiic st 439



Abréviations

Art. cit. : article cité.

CCM : Charles Maurras, Cabiers Charles Manrras (toutes les références se trouvent dans la
bibliographie).

CPP : Auguste Comte, Cours de Philosophie positive.

Ed. cit. : édition citée.

GdF : Charles Maurras, Gazette de France.

OC : Joseph de Maistre, (Ewuvres complétes.

REM : Joseph de Maistre, Revue des Ftudes maistriennes.

SSP : Joseph de Maistre, Sozrées de Saint-Pétersbourg, (Euvres.



Remerciements

Ma gratitude va d’abord a ceux qui ont dirigé mes recherches, depuis ses premiers pas en
2008 jusqu’a aboutissement de cette these en 2019 : Carlos Lévy, Pierre Glaudes puis Fabienne
Bercegol. Vous m’avez m’orienté dans les labyrinthes de la recherche, ouvert des perspectives,
détourné des impasses et encouragé.

Je remercie aussi 'Université de Toulouse Jean Jaures et école doctorale Allph@ qui ont
accepté que cette theése soit faite sous leur toit, qui ont permis un travail de qualité, dans de

bonnes conditions, avec le temps qu’il fallait.

Je remercie aussi tous les enseignants qui m’ont aidé a réaliser cette tache complexe :
Stéphane Giocanti pour sa connaissance incomparable des textes maurrassiens, Laurent Clauzade
pour sa connaissance des textes de Comte, Richard Lebrun pour sa mémoire des archives,
Francois Ripoll pour sa traduction, Olivier Dard pour son scepticisme, Pascal Payen pour sa

profondeur de vue.

Je remercie aussi les petites mains qui facilitent la recherche : Nicole Maurras et Claude
Goyard pour les archives de Maurras, David Labreure et I’Association internationale de la Maison
Auguste Comte, Sylvie Claus des Archives de Savoie.

Je remercie les personnels trop souvent anonymes des bibliotheques universitaires et
municipales de Paris, Toulouse, Versailles, Chambéry, de la Bibliothéque nationale de France et

des Archives nationales, sans qui rien ne serait possible.

Je remercie aussi mes amis qui ont supporté mes élucubrations et posé de bonnes

questions.

Enfin une thése est aussi une histoire de famille :

Je remercie mon épouse, modele de profonde philosophie.
Je remercie mes enfants, modeles de simplicité merveilleuse.
Je remercie ma belle-sceur pour sa disponibilité.

Je remercie ma mere pour sa relecture rigoureuse et patiente.









Introduction

En 1809, Joseph de Maistre écrit :

Il y a quelques années que les Francais s’aviserent d’établir a Paris certaines courses qu’on appela
sérieusement dans quelques écrits du jout, Jeux olympigues. Le raisonnement de ceux qui inventerent
ou renouvelerent ce beau nom n’était pas compliqué. Oz courait, se dirent-ils, a pied et a cheval, sur les
bords de 'Alphée ; on court a pied et a cheval sur les bords de la Seine : done ¢'est la méme chose. |...] Mais c’en
est trop : le bon sens le plus ordinaire sent d’abord le néant et méme le ridicule de cette imitation’.

En 1896, Chatles Maurras écrit :

Les Athéniens modernes ont refait le pacte olympique, non avec les seuls Grecs, ni les seuls
Helléno-latins, ni les seuls Européens, mais avec l'univers. Quand la premiére idée en fut publiée

> b b
j’avoue que je I'ai blamée de toutes mes forces. Cette internationale nouvelle, Iinternationale du
sport me déplaisait. ]’y voyais la profanation d’un beau nom. ]’y voyais de plus un anachronisme ;
des olympiades grecques étaient possibles quand il existait une Grece. Il n’y a pas, du moins il n’y a
plus d’Europe : comment verrions-nous des olympiades européennes? ?

Les ressemblances entre ces deux citations sont remarquables. A presque un siécle de
distance, les nouvelles du temps posent la méme question et deux écrivains y apportent la méme
réponse. Il est question de «refaire» et «renouveler» la coutume antique des « Jeux
olympiques ». Cette initiative devrait entrainer l'approbation de Maistre et Maurras, qui
consideérent tous les deux que les « Jeux olympiques » sont un « beau nom ». Néanmoins ces deux
amateurs de Antiquité refusent qu’une compétition moderne de sport prenne le nom d’une
coutume antique. Au-dela de son apparence anecdotique, ce constat appelle deux questions :
pourquoi refuser de réemployer un nom et comment deux auteurs peuvent-ils avoir la méme
analyse ?

Ala premiere question, les citations apportent une réponse. Selon un principe logique qui
remonte au moins A Aristote, on ne peut donner le méme nom 2 deux choses différentes’, ou
plus exactement les différences entre les Jeux olympiques anciens et la compétition moderne sont
supérieures a leurs ressemblances, d’apres ces auteurs. Il ne suffit pas de courir «a pied et a
cheval » au bord d’un fleuve pour vivre comme les Grecs, parce que, comme le dit Maistre dans

la partie tronquée de la citation, les Grecs donnaient un sens politique et religieux a leurs jeux,

U Essai sur le principe génératenr des constitutions politiques [rédigé vers 1809], dans Joseph de Maistre, (Huwres,
édition de Pierre de Glaudes, Robert Laffont, coll. « Bouquins », 2008, p. 392. Nous abrégerons désormais ce titre en
Euwres, €d. cit.

2 Charles Maurras, Quatrieme lettre des Lettres des Jeux olympiques, édition d’Axel Tisserand, Flammarion, 2004,
p. 58, extrait d’Anthinéa, d’Athénes a Florence. Quand nous citerons Anthinéa nous citerons le texte de Juven, 1901 (ici p.
27-28). Nous montrerons au chapitre 6 que cette édition est la meilleure. Néanmoins, comme I’édition de 1901 est
introuvable et que I’édition numérisée n’est pas celle-la, nous ne donnerons pas le numéro de page. L’ceuvre est
construite en chapitres et sections comme les ceuvres antiques, ce qui permet de se retrouver sans le numéro de page.

3 « En effet, ne pas signifier une chose unique, c’est ne rien signifier du tout, et si les noms ne signifiaient rien,
on ruinerait tout échange de pensée entre les hommes, et, en vérité, aussi avec soi-méme ; car on ne peut pas penser
si on ne pense pas une chose unique ; et, si on le peut, un seul nom pourra étre assigné a cette chose », Aristote, La
Métaphysique, 2 vol., trad. J. Tricot, Vrin, 1991-1992, 1006b6-11, p. 201-202.



consultaient les oracles, organisaient des cérémonies religieuses et définissaient leur identité par la
participation a ces jeux, alors que les Parisiens n’ont rien fait de cela. Les Parisiens ont pris un
nom grandiloquent pour masquer « le néant et méme le ridicule » de leur « imitation ». Maurras
évoque une « profanation » doublée d’'un «anachronisme ». Son idée des Grecs anciens est si
haute qu’aucune réalité moderne ne peut en approcher. En outre, les Jeux olympiques
réunissaient tous les Grecs, qui pouvaient se retrouver sur de nombreux sujets, comme la langue,
la religion, la politique, alors que les liens qui unissent les différentes nations modernes sont bien
plus faibles. Les différences de contexte et de sens empéchent tout rapprochement entre les deux
compétitions.

A la deuxiéme question, c’est 4 notre thése de répondre. Comment se peut-il qu’un
catholique ait la méme analyse qu’un agnostique, un pere de famille modéle quun célibataire
endurci, un homme qui a vécu la Révolution de 1789 et un qui a connu les deux Guerres
mondiales ? Pour nuancer ce paralléle, il nous semble important d’ajouter un troisicme terme.
Auguste Comte est d’apres nous le chainon manquant entre Joseph de Maistre et Charles Maurras
sur la question de la réception de ’Antiquité. Le fondateur du positivisme n’est pas connu pour sa
compréhension de I'Antiquité, parce que ceux qui ne l'ont pas lu pensent qu’il n’est qu'un
philosophe des sciences et parce que ceux qui ont feuilleté ont vu qu’il essayait surtout de
revaloriser le Moyen Age et appartenait 4 I'époque romantique’. Mais ceux qui lont lu et étudié
ont remarqué que Comte se définit comme un classique, qu’il apprécie Homere, Eschyle et
surtout Aristote, dont il fait le premier des positivistes dans ordre du temps et de Desprit.
Laurent Fedi écrit a ce sujet: « Comte considere Aristote comme son égal, 'équivalent pour
I'Antiquité de ce qu’il représente lui-méme au milieu du dix-neuviéme siccle, tous contextes
différents par ailleurs®. » Nous verrons que sur de trés nombreux sujets, Comte se retrouve dans
la filiation entre Maistre et Maurras : éducation classique, admiration pour le modele politique
romain et notamment César, refus de I'utopie grecque, refus de I'imitation classique, éloge de
'unité antique, écriture de traités.

Comment en sommes-nous venu a étudier la réception de I'Antiquité chez Joseph de
Maistre, Auguste Comte et Charles Maurras ? Le point de départ de notre recherche concernait
« I’Antiquité et la Contre-Révolution ». Le sujet « L’Antiquité et la Révolution » nous avait

passionné, mais un des enjeux de la recherche en littérature est de sortir de I'oubli des textes

4 Jean-Pierre Cometti note plusieurs points de rencontre entre la pensée de Comte et le romantisme, son
insistance sur le sentiment et le peuple, son gott pour Byron, Dante, Shakespeare et W. Scott, mais ne veut pas
conclure. Voir « L’esthétique positiviste : un Dictionnaire des idées recues ? », Michel Bourdeau éd., Auguste Comte
anjonrd hui, Collogue de Cerisy (3-10 juillet 2001), Editions Kimé, 2003, p. 243-269.

5 Laurent Fedi, « Le prince des philosophes : Aristote vu par Auguste Comte et Pierre Laffitte », dans Aristote
an XIX sicele, Denis Thouard (dir.), Presses Universitaires du Septentrion, 2005, p. 209.



marginaux. Or « I’Antiquité et la Révolution » avait été beaucoup étudié, au point de faire I'objet
de livres entiers, trés satisfaisants sur le plan intellectuel’. Mais il y avait un immense terrain
presque vierge de recherches autour des auteurs dits « contre-révolutionnaires ».

Des préventions idéologiques et politiques nous tenaient a distance de ce corpus de
réactionnaires sulfureux, hostiles a la Révolution francaise non pas seulement pour son
déroulement violent mais pour ses principes, notamment ’égalité de tous devant la loi. Nous
craignions de rencontrer de I'intégrisme, des postures plus papistes que le pape, de la misogynie,
des appels a la violence, ce refus de ’humanisme qui a conduit certains a exterminer une partie de
I’humanité. Ce sont les reproches qu’adresse a ce courant de pensée la critique la plus généraliste,
celle qui classe ’humanité entre les bons et les autres, ceux qui sont liés au fascisme, qu’ils en
solent précurseurs, admirateurs ou héritiers. Mais des indices dans une autre critique, plus
littéraire et moins historique, nous ont poussé a chercher a nous faire notre propre avis. Notre
golt pour Iexotisme et la provocation était stimulé par ces auteurs. A la lecture des quelques
textes auxquels nous avions alors acces, les préventions ont disparu en grande partie’. Méme s’il
en existe, les textes que nous avons alors trouvés n’avaient rien d’antisémite ou de violent. Dans
un monde menacé par I'uniformité et la fin de I’histoire, nous étions heureux d’apprendre que
certains avaient eu I'audace de critiquer Voltaire et de défendre le latin comme langue universelle,
faisaient des visites de cimetieres et vouaient un culte éternel a leur amante morte seulement deux
ans apres leur rencontre, tombaient amoureux de colonnes grecques et préféraient écrire des
poemes plutot que de prendre la téte de foules en furie. Nous pensions que les catholiques ne
connaissaient rien a I’Antiquité, que les positivistes ne croyaient qu’aux faits et que les
nationalistes adoraient les Gaulois, ce qui s’est révélé complétement faux. En outre, sur le terrain
de la recherche, les possibilités étaient innombrables et la bibliographie soit trop générale, soit

fragmentaire®, soit insatisfaisante. Les rares études qui existent sont insatisfaisantes pour deux

¢ Le meilleur d’aprés nous est Claude Mossé, L Antiquité dans la Révolution fran¢aise, Albin Michel, 1989, parce
que l'auteur appuie son analyse sur une véritable connaissance de ’Antiquité. Plus court, on pourra lire aussi Francois
Hartog « « La Révolution francaise et I’Antiquité. Avenir d’une illusion ou cheminement d’un quiproquo ? », [1¢ éd.
en 1993], dans Chryssanthi Avlami (dit.), L Antiquité grecque an XIX* siecle, un exemplum contesté ¢ Actes du colloque de
Tours de 1998, I’Harmattan, 2000, p. 7-46.

7 Le plus proche chronologiquement du fascisme est Maurras, qui marque nettement sa distance avec ses
fondements idéologiques racistes et irrationnels. Il serait facile de citer son argumentation a son proces en 1945, mais
son rejet du fascisme et de Phitlérisme est profond et bien antérieur a ces phénomenes. 11 marque deés 1901 sa
distance d’avec les théories de Gobineau et de Paul de Leusse sur la race, quand il écrit : « Une aristocratie peut étre
formée de sangs assez divers et, ce nonobstant, accomplir toutes ses fonctions les plus hautes, si d’autres conditions
s’y prétent favorablement. II y a aux débuts de lhistoire de France une aristocratie franque, une aristocratie
scandinave, une aristoctratie gallo-romaine : toutes trois, surtout la premiere et la derniére, ont concouru a I'admirable
systeme féodal. Ont-elles été inférieures dans ce role a 'aristocratie teutonique ou mieux a I’aristocratie danoise, qui,
pour M. de Leusse, représentent une veine plus pure du sang des « Aryans » ? » « Ftudes du Comte Paul de Leusse »,
GdF, 21 mars 1901.

8 Plusieurs études ponctuelles sont a distinguer par leur qualité. Nous les classons en trois groupes, 1/ Maistre
et PAntiquité ; 2/ Comte et 'Antiquité ; 3/ Mautras et ’Antiquité. 1/ Francoise Frazier, « Le « dialogue » de Joseph

10



raisons : soit par exces soit par défaut de sympathie pour les auteurs. On trouve d’un coté des
études partisanes, qui sont des éloges aveugles’. De l'autre c6té, on trouve des études hostiles,
. , . 10 . . . . .
mogqueuses, voire négligentes. Il y a donc une place entre les deux, ni hostile ni partisane, ni
sympathique ni antipathique, mais empathique, a la manic¢re de George Poulet, qui décrit le
moment de toute lecture comme celui d’une substitution entre le « je » de celui qui lit et le « je »
de celui qui écrit :
Quand je lis, je prononce mentalement un JE, et pourtant ce JE que je prononce n’est pas moi-
méme. Cela est vrai méme quand un héros de roman est présenté par lauteur a la troisieme
personne (Julien Sorel), méme quand il n’y a pas de héros de roman et rien que les réflexions d’un
essayiste [...]. « JE est un autre », disait Rimbaud. JE autre, qui s’est substitué au mien propre, et qui,
tant que la lecture durera, continuera de me remplacer. La lecture est exactement cela : une facon de

céder la place non pas seulement a une foule de mots, d’images, d’idées étrangeres, mais au principe
étranger lui-méme d’ou ils émanent et qui les abrite!!.

Cette expérience arrive au lecteur mais aussi au critique, qui pour comprendre le texte doit
chercher le « principe étranger » a lui-méme, chercher a comprendre le texte de I'intérieur, a voir
et sentir comme 'auteur. George Poulet, qui a écrit a la fois sur Proust et sur Descartes, sait que
cette substitution a lieu avec les textes de fiction mais aussi avec les textes de réflexion. Il précise
néanmoins que cette substitution a lieu « tant que la lecture durera », elle est temporaire et méme
stratégique pour nous, pour éviter de nous retrouver « converti » sans le vouloir. La lecture peut
en effet tourner a la conversion, comme I’a montré Bruno Clément dans son Réit de la méthode’.
Il s’est donc agi pour nous d’entrer dans le fonctionnement interne d’une pensée, de lire le plus
possible de ce corpus, de laisser de coté les a priori, mais consciemment et temporairement pour
ne pas nous y perdre nous-méme.

Apres cette premicre difficulté est venue une deuxieme. Comment lire rigoureusement les

auteurs contre-révolutionnaires si on ne peut pas accéder a leurs textes ? Face a la profusion des

de Maistre et de Plutarque : quelques remarques textuelles sur la version maistrienne des Délais de la justice divine » ;
Camille Latreille, « Joseph de Maistre et la langue latine » 2/ « Laurent Fedi « La contestation du miracle grec chez
Auguste Comte ». 3/ Pierre Grimal, « Maurras et la latinité » ; Edouard Delebecque « Mautrtas et la Gréce » ; Jean-
Francois Mattéi, « Maurras et Platon » ; Robert Jouanny, « A propos du premier voyage de Maurras en Gréce »;
Albert Thibaudet, Trente ans de vie frangaise. Les références complétes se trouvent dans la bibliographie.

% Un disciple a remarqué que Joseph de Maistre s’était intéressé a Sénéque. Cela devient sous sa plume : « De
nos jours, autour de nous, le méme rapport a frappé des esprits distingués ; il n’a pas échappé aux sagaces réflexions
du grave auteur des Soirées de Saint-Pétersbourg. » Amédée Fleury, Séneque et Saint Paul, recherches sur les rapports du
philosophe avec I'apétre et sur 'infiltration du christianisme naissant a travers le paganisme, Librairie philosophique de Ladrange,
1853, p. 6. Un admirateur de Maurras a tellement aimé les textes de Maurras sur la Gréce qu’il a essayé de « suivre
pas a pas, livre en main, les traces de [sJon Maitre », Roger Joseph, « Au fil d’une course en Grece sur les traces de
Charles Mautras », Cabiers Charles Manrras, n°17, 1966, p. 38.

10 Robert Triomphe, dans sa these Joseph de Maistre : étude sur la vie et sur la doctrine d'un matérialiste mystique, passe
son temps a démystifier Joseph de Maistre. Quand Joseph de Maistre explique s’étre appliqué a apprendre et traduire
le grec, Robert Triomphe n’y voit qu’un aveu d’effort et de faiblesse, p. 380-381 ; Michel Amalvi a prétendu étudier
« Charles Maurras et ’Antiquité, 1895-1952 », en ouvrant uniquement des livres de Thibaudet.

W Ia Conscience critigne, José Corti, 1971, p. 281.

12 Bruno Clément, Le Récit de la méthode, Seuil, 2005, p. 81 a 92.

11



commentaires, qui bien souvent citent les mémes extraits, et face a la rareté des éditions, qui ont
parfois un siecle ou plus, qui parfois semblent expurgées ou manipulées, comment un lecteur
sérieux peut-il se faire son avis ? Il nous a donc fallu, a la manic¢re des humanistes, chercher a
accéder aux textes eux-mémes plutot qu’a leurs commentaires. Pour cela, le grand mouvement de
numérisation des textes anciens que nous connaissons actuellement, qui progresse encore, par des
outils techniques qui s’affinent et un corpus qui s’élargit, nous a été profitable, mais non encore
suffisant. Notre esprit critique ayant été averti du pouvoir des éditeurs sur les textes, car les
éditeurs eux-mémes peuvent étre partisans, hostiles ou négligents, le probléme n’était pas encore
résolu : quelle édition préférer » Au nom de quels criteres sont faites les sélections dans les
recueils d’articles, les dictionnaires, les « OC » qui désignent rarement des (Euvres complétes mais
sont des (Euvres capitales, C’est-a-dire une sélection d’ceuvres qui montrent le meilleur visage de
lauteur selon les criteres de 'époque de parution ? Il nous a fallu nous intéresser a la « critique
textuelle », non pas celle qui cherche des textes purs, qui croit que « ce qui sort de la presse est
conforme au désir, quel quil soit, de Tauteur, fixé définitivement dans les limites

bidimensionnelles de la page, infiniment reproductible dans son intégtité'’ », mais celle qui est

>
consciente de I'importance des manuscrits et des variantes, celle qui s’attache a « comparer la
diversité des espeéces disponibles, imparfaites, certes, mais vivantes'* », celle « que régit un esprit
de défiance de soi' ».

Une fois que nous avons trouvé les bonnes sources, comment en sommes-nous venus a
restreindre le corpus a Joseph de Maistre, Auguste Comte et Charles Maurras ? Pour que cette
¢tude soit possible, il fallait trouver des auteurs qui parlent de 'Antiquité, qui aient une ceuvre
d’une certaine étendue, qui ne solent pas uniquement engagés dans I'action politique, mais qui
aient du recul par rapport a la Révolution, qui en comprennent le sens ; il fallait des auteurs qui
aient eu le temps de lire et d’écrire. Apres cette premiere sélection, qui éloigne tous les Rivarol,
Peltier, Cazales, Mallet du Pan, il nous est apparu que le rapport a "Antiquité permettait de
distinguer deux groupes dans les penseurs contre-révolutionnaires. Ceux pour qui le catholicisme
est premier et n’a aucun besoin de ’Antiquité, soit parce que ’Antiquité est trop éloignée d’eux,
soit méme parce que, pour eux, I’Antiquité porte en elle les ferments de la Révolution,
constituent le premier groupe. On trouve cette position chez Barbey d’Aurevilly, Bonald, Blanc

de Saint-Bonnet, 'abbé Gaume'’. Le deuxiéme groupe est formé par nos trois auteurs. Pour eux

13 Bernard Cerquiglini, E/age de la variante, Histoire critique de la philologie, Seuil, 1989, p. 18.

14 Bernard Cerquiglini, E/age de la variante, éd. cit., p. 100.

15 Bernard Cerquiglini, E/age de la variante, éd. cit., p. 98.

16 Méme Barres, qui a accepté la République, a abandonné I’hellénisme comme la religion de la République :
Le Voyage de Sparte, dans les Romans et 1 gyages, tome 2, p. 385 : « Sous le ciel de la Gréce, dans les sentiers du
Péloponnese ou bien dans les couloirs du Palais-Bourbon et en écoutant les orateurs a la tribune, je cherche a

1’)



aussi le catholicisme est important, au moins d’un point de vue historique, mais ils ne sont pas
préts a braler leur bibliothéque pour suivre le Christ dans sa simplicité. Diminuant toutes les
ruptures dans lhistoire, la Révélation a pour eux de commun avec la Révolution qu’elle désigne
en réalité un processus, qui avait commencé avant et qui a continué apres la date historique. De
méme que les révolutionnaires sont les héritiers des philosophes du XVIII® siecle, les paiens et les
chrétiens ont bien plus de points communs que ne le croit le premier groupe. Pour nos auteurs,
linterprétation révolutionnaire de ’Antiquité ne peut donc qu’étre une récupération idéologique,
qui manipule T’histoire et n’en présente qu’une partie réductrice. Ces trois auteurs se sont donc
engagés sur le terrain de I'interprétation de I’Antiquité, c’est-a-dire aussi pour la défense de la
culture et du rationalisme. Ce n’est pas parce que certains ont malmené ’Antiquité, la culture et le
rationalisme qu’il faut abandonner ces références.

Cette découverte a été fondamentale pour la constitution de notre corpus, pour deux
raisons. La perspective de départ autour des contre-révolutionnaires explique pourquoi nous
n’avons pas intégré d’autres auteurs dont le rapport a I’Antiquité aurait pu étre comparé, comme

Chateaubriand'’, Michelet' ou Lavisse"”. La distinction entre deux groupes au sein des contre-

comprendre ce qu’était la religion des Hellenes, ou du moins ce que pensent et éprouvent ceux qui me disent : ‘Nous
avons une religion, celle des Grecs’ [...]. Est-il possible qu’ils aient des mots pour honorer Apollon ? Dieu, que je me
sens glacé par 'ennui. »

17 Chateaubriand est déja un auteur bien étudié. Francois Hartog a étudié le « régime d’historicité » que
Chateaubriand inaugure : Régimes d’historicité, Présentisme et expériences du temps, Seuil, 2003, p. 97 sq. Emmanuelle Tabet
a étudié « Chateaubriand et le génie du paganisme », communication a la journée d’étude Chateanbriand et le fait religienx
le 7 juin 2008 a P'université de Paris IV-Sorbonne, in Bulletin de la Société Chateanbriand, n° 51, 2009, p. 71-79. Fabienne
Bercegol a montré qu’«il y avait dans cette pensée des principes incompatibles avec la doctrine contre-
révolutionnaire » dans « La réception polémique de I’ceuvre de Chateaubriand chez les antimodernes », La Polémigue
contre la modernité — Antimodernes et réactionnaires, Etudes rénnies par Marie-Catherine Huet-Brichard et Helmut Meter, Classiques
Garnier, Paris, 2011, p. 128. En outre nos auteurs ne citent jamais L’Essaz sur les révolutions, ouvrage de jeunesse dont
les thématiques pourraient étre rapprochées de notre étude, mais qui est resté sans suite.

18 Michelet présente des proximités dans I’écriture et la culture avec nos auteurs, le refus de I'imitation,
lintérét pour la pensée stoicienne, mais son rapport a la Révolution, a I’Antiquité et au Moyen Age n’est pas
comparable. L’idée de continuité chére a nos trois auteurs s’oppose au rejet massif par Michelet de mille ans de
désespoir, d’ignorance et de cruauté: « Des lors un immense brouillard, un pesant brouillard gris-de-plomb, a
enveloppé ce monde. Pour combien de temps, s’il vous plait ? Dans une effroyable durée de mille ans | Pendant dix
siécles entiers, une langueur inconnue 4 tous les 4ges antérieurs a tenu le Moyen Age, méme en partie les derniers
temps, dans un état mitoyen entre la veille et le sommeil, sous 'empire d’'un phénomene désolant, intolérable ; la
convulsion d’ennui qu’on appelle : le baillement. § Que l'infatigable cloche sonne aux heures accoutumées, 'on
baille ; qu’un chant nasillard continue dans le vieux latin, 'on baille. Tout est prévu ; on n’espere rien de ce monde.
Ces choses reviendront les mémes. L’ennui certain de demain fait bailler dés aujourd’hui, et la perspective des jours,
des années d’ennui qui suivront, pése d’avance, dégotte de vivre. » Cette citation de La Sorviére montre que Michelet
aime la mode, qu’il veut du neuf et du changement, qu’il est un Moderne et déteste la répétition, tout a 'opposé de
nos auteurs. Voir aussi la these d’Autélien Aramini, « De la fusion a la tradition : les deux pensées micheletiennes de
I'histoite de Ulntroduction a I'bistoire universelle a la Bible de I"humanité », soutenue a I’Université de Besancon en 2011.

19 Pierre Nora a montré qu’Ernest Lavisse n’avait pas été un républicain de la premicre heure, mais cela
n’empéche pas qu’il I'est devenu tout a fait. Lavisse s’intéresse aussi aux continuités, a I'identité latine de la France,
pour réconcilier les mémoires nationales francaises, mais dans un sens républicain, antimonarchiste et optimiste.
« Ernest Lavisse : son role dans la formation du sentiment national », Revue Historigue, vol. 228, n°1, 1962, p. 76.
Maurras cite un discours de Lavisse qui montre un rapport peu « continuiste » a I’histoire : Critias « entendait M.
Lavisse définir Desprit scientifique, par Pesprit de critique, de mécontentement et de sédition intellectuelle. Il
entendait ce professeur, ce maitre (éminent comme maitre, éminent comme professeur) exhorter la jeunesse a se



révolutionnaires explique aussi pourquoi nous n’avons pas retenu un sujet qui nous a séduit un
temps : « L’Antiquité et les antimodernes ». Les ceuvres d’Antoine Compagnon ont eu un role
important pour notre recherche, depuis ses origines. Nous nous souvenons de notre sidération
face au sous-titre des Antimodernes : « de Joseph de Maistre 2 Roland Barthes® ». C’est ce sous-
titte qui nous a attiré d’abord. Antoine Compagnon avait réussi a unir deux univers
imperméables, qui semblaient se détester, les traditionnalistes et les poststructuralistes, ceux qui
pensent que le monde est trop nouveau et ceux qui pensent que le monde est trop ancien, qui
nous posaient probleme tous les midis, parce que les partisans des uns et des autres ne
mangeaient plus ensemble a la cantine de la khagne, alors que nous étions passionné par leurs
disputes. Antoine Compagnon avait trouvé un point d’accord entre eux: ils étaient tous
« antimodernes », ils étaient tous des « modernes en délicatesse avec les Temps modernes® »,
C’est-a-dire de vrais Modernes. Comment le dire plus joliment ? Antoine Compagnon avait réussi
a mettre des mots sur la séduction d’un style et le rejet d’une doctrine politique, il avait dit que
des idées méme fausses pouvaient étre séduisantes, il avait osé écrire : « Les antimodernes nous
séduisent® », il avait osé consacrer un article a2 « Maurras critique », osé regretter le manque
d’éditions sérieuses pour lire ce dernier des maudits®. Nous nous sommes donc demandé s’il y
avait un lien entre ’Antiquité et les antimodernes, si un certain souci de ’Antiquité pouvait entrer
dans les criteres de définition des antimodernes. Malheureusement, Antoine Compagnon ne
conserve pas ce critere, il définit méme Pantimodernité comme opposée au « néo-classicisme,
académisme, conservatisme ou traditionalisme ». De méme, il exclut Maurras des antimodernes,
comme trop univoque*. Maurras serait méme «l'antitype de lantimoderne », étant trop
rationaliste, optimiste et antiromantique®. Or la culture antique de Maurras le place au premier

plan de notre sujet. Inclure Maurras pour étudier « Les antimodernes et ’Antiquité » aurait donc

révolter contre le savoir accumulé par le genre humain, a en renier ’héritage : « L’esprit scientifique ... est affranchi
des traditions et des autorités, c'est-a-dire des servitudes...» [..] Et Critias, en lui-méme, jugeait cet imprudent
panégyrique de la raison individuelle. » « Les impressions de Critias », GdF, 5 décembre 1896.

20 Antoine Compagnon, Les Antimodernes, de Roland Barthes a Joseph de Maistre, Gallimard, coll. « NRF-
Bibliotheque des Idées », 2005.

21 Antoine Compagnon, Les Antimodernes, éd. cit., p. 7.

22 Antoine Compagnon, Les Antimodernes, éd. cit., p. 9.

2 « Pourquoi revenir a Charles Maurras ? Est-ce opportun ? Nécessaire ? Légitime ? Il y a un an, je n’avais
presque tien lu de lui. Son ceuvre, peu disponible en libraitie, retirée de nombreuses bibliothéques, m’était connue de
seconde main. Dans ma jeunesse, on lisait parfois Barrés — Le Culte du moi figurait au catalogue du « Livre de Poche
» —, mais Maurras était inaccessible s’il ne survivait pas dans les greniers des familles. Depuis sa condamnation en
1945, peu d’éditeurs se seraient avisés de le republier. D’ailleurs il n’était pas tombé dans le domaine public et, mort
en 1952, il n’y tombera pas de sitot. 11 serait toujours impossible de procurer une anthologie de son ceuvre critique,
non pas a l'intention des zélateurs — il en existe apparemment toujours —, mais pour les étudiants et chercheurs qui
souhaiteraient apprécier ses titres a figurer dans Phistoire de la littérature frangaise. » Antoine Compagnon, « Maurras
critique », Revue d'histoire littéraire de la France, 2005, n°3, Vol. 105, p. 517.

24 « Maurras, qui n’était pas un antimoderne », Les Antimodernes, éd. cit., p. 24.

25 Antoine Compagnon, « Maurras critique », art. cit., p. 517-518.

14



été un contre-sens par rapport a la définition des antimodernes et nous nous retrouvions rejeté
dans la catégorie des « autres », des classiques ennuyeux, des passéistes qui s’intéressent a ce qui

existait avant 1789. 11 fallait donc renoncer a cette catégorie des antimodernes.

A mesure que nos lectures des ceuvres premiéres et des critiques progressaient, nous
sommes arrivés au sujet « La réception de ’Antiquité chez les contre-révolutionnaires, de Joseph
de Maistre a Charles Maurras », qui n’est pas encore tout a fait notre sujet. Trois évolutions ont
eu lieu entre ce sujet et le notre, « Maistre, Comte, Maurras et ’Antiquité, une continuité
critique ». La premiere évolution concerne le corpus : Maistre, Comte et Maurras sont-ils tous les
trois pareillement contre-révolutionnaires ? La deuxiéme évolution concerne la discipline
nommée « réception de Antiquité » : que désigne-t-elle ? Cette discipline releve-t-elle de I’histoire
ou de la littérature ? La troisieme évolution est I’élaboration de la problématique de la
« continuité », qui est d’apres nous le modele historique, intellectuel et littéraire qui permet de
définir le rapport de nos auteurs a ’Antiquité.

Le sujet de I'adhésion au mouvement contre-révolutionnaire est facile a traiter concernant
Joseph de Maistre. Joseph de Maistre a dénoncé avec force la violence de la Révolution mais aussi
ses principes. C’est Joseph de Maistre qui a défini la méthode de la contre-révolution : «le
rétablissement de la Monarchie, qu’on appelle contre-révolution, ne sera point une révolution
contraire, mais le contraire de la Révolution®™. » La Révolution a été mauvaise parce quelle a
voulu tout changer d’un coup, a partir d’'une idée apparue récemment chez quelques philosophes.
La contre-révolution ne peut se passer de méme, elle doit étre lente, profonde et s’appuyer sur
I'expérience des siecles.

La question est plus délicate pour Auguste Comte. Sa mémoire a fait 'objet de plusieurs
tentatives de récupération, soit du coté de la République, soit du coté de ’Action frangaise. Méme
dans le cercle le plus proche de lui, celui de ses exécuteurs testamentaires, chargés de faire
respecter son testament, certains sont passés d’un coté ou de lautre. Pierre Laffitte, président des
exécuteurs testamentaires de Comte, chargé de la continuité de enseignement du positivisme, a
recu les honneurs sous la 11° République : il fut proche de Ferry et Gambetta, personnalités
politiques connues pour leur positivisme”. Mais .éon de Montesquiou et Antoine Baumann, eux-

aussi exécuteurs testamentaires, ont adhéré a I’Action francaise. Aupres des catholiques, qui

26 Joseph de Maistre, Eupres, éd. cit., p. 190.
27 Pierre Barral, « Ferry et Gambetta face au positivisme » Romantisme, 1978, n°21-22, Les Positivismes, p. 149-
160.



forment une grande partie des contre-révolutionnaires, Comte a obtenu une réputation détestable
de promoteur de Pesprit scientifique, rejetant esprit théologique comme artriéré®.

En réalité, la pensée de Comte est plus nuancée et a connu des évolutions”. Dans sa
jeunesse, Comte s’est certes prononcé contre la Restauration. Mais Comte rejette avec force la
Révolution, qui a été pour lui un épisode négatif, c’est-a-dire destructeur : « Depuis trente ans que
dure ma carricre philosophique et sociale, j’ai senti toujours un profond mépris pour ce qu’on
nomma, sous nos divers régimes, I'opposition, et une secréte affinité pour les constructeurs

30
quelconques™. »

Nous souhaitons ici donner une citation longue d’Auguste Comte, coupée en trois parties,
pour familiariser les lecteurs avec cet étonnant penseur, sans le noyer sous des commentaires. Le

fondateur du positivisme explique dans quelle lignée de pensée il se situe :

Les démolisseurs incomplets, comme Voltaire et Rousseau, qui croyaient pouvoir renverser ’autel
en conservant le trone ou réciproquement, sont irrévocablement déchus, apres avoir dominé,
suivant leur destinée normale, les deux générations qui préparérent et accomplirent I’explosion
révolutionnaire [...]. Je n’attendis jamais que des entraves, spontanées ou concertées, chez les débris
arriérés des sectes superficielles et immorales émanées de Voltaire et de Rousseau.

Auguste Comte emploie des termes durs contre Voltaire et Rousseau, références
républicaines, dont il fait des « démolisseurs incomplets », qui auraient fondé des « sectes
superficielles et immorales ». Ce sont eux qui ont causé la Révolution, que Comte ne décrit pas
comme une émancipation mais comme une « explosion révolutionnaire ». Il explique ensuite son
rapport aux philosophes :

Mais, a cette grande souche historique, j’ai constamment rattaché ce qu’offrirent de vraiment

éminent nos derniers adversaires, soit théologiques, soit métaphysiques. Tandis que Hume constitue

mon principal précurseur philosophique, Kant s’y trouve accessoirement lié; sa conception
fondamentale ne fut vraiment systématisée et développée que par le positivisme. De méme, sous

I'aspect politique, Condorcet dut étre, pour moi, complété par de Maistre, dont je m’appropriai, des

mon début, tous les principes essentiels, qui ne sont plus appréciés maintenant que dans I’école

positive. Tels sont, avec Bichat et Gall comme précurseurs scientifiques, les six prédécesseurs

immédiats qui me rattacheront toujours aux trois peres systématiques de la vraie philosophie
moderne, Bacon, Descartes, et Leibniz.

Hume, Kant, Condorcet et Maistre sont considérés de la méme maniere : ils sont des

adversaires éminents, des précurseurs. Qu’ils proviennent des régimes théologiques ou

28 Encore aujourd’hui dans les séminaires qui forment les futurs prétres, il est d’usage de présenter Auguste
Comte comme un ennemi du catholicisme, au méme titre que Feuerbach, Marx et Nietzsche. Voir entre autres
https://www.collegedesbernardins.fr/content/histoire-de-la-philosophie-4e-periode-2016

2 Plusieurs études ont été faites sut la question depuis la biographie d’Henti Gouhier : Pierre Machetey, « Le
positivisme entre la révolution et la contre-révolution : Comte et Maistre », 1991 ; méme auteur, Ftudes de philosophie
« frangaise », de Sieyés a Barni, 2013 ; Tonatiuh Useche Sandoval, « Auguste Comte’s Reading of Maistre's Dz pape : Two
Theories of Spiritual Power », 2011 ; Laurent Clauzade, « Auguste Comte et la Révolution francaise. De la
Convention a la République positiviste ».

30 Auguste Comte, Catéchisme positiviste, Editions du Sandre, p. 16. Cette édition sera désormais abrégée en CP.

16


https://www.collegedesbernardins.fr/content/histoire-de-la-philosophie-4e-periode-2016

métaphysiques n’y change rien. Maistre jouit méme de I'avantage de venir a la fin de cette liste,
peut-étre parce qu’il est né apres les autres. 11 est celui qui permet de compléter et de corriger les
autres. Comte conclut sur son lien avec les époques les plus anciennes :

Drapres cette noble filiation, le Moyen Age, intellectuellement résumé par saint Thomas d’Aquin,

Roger Bacon, et Dante, me subordonne directement au prince éternel des véritables penseurs,
I'incomparable Aristote3!.

Comte conserve le meilleur pour la fin : Aristote, avec cette épithete incroyable : « prince
éternel des véritables penseurs ». Aristote est « prince » d’apres I'étymologie de princeps, il est le
premier dans la chronologie. Il est prince aussi par son autorité et son pouvoir, « éternel » et
«incomparable », qui n’a pas d’équivalent dans le temps et dans I’espace.

Le dernier argument qui justifie I'inclusion d’Auguste Comte dans notre corpus est sa
dénonciation du suffrage universel, dont le seul remede populaire a été la résistance catholique :

Pendant les quatre dernieres années, un déplorable exercice du suffrage universel a profondément

vicié la raison populaire, jusqu’alors préservée des sophismes constitutionnels et des complots

parlementaires, concentrés chez les riches et les lettrés. Développant un aveugle orgueil, nos
prolétaires se sont crus ainsi dispensés de toute étude sérieuse pour décider les plus hautes
questions sociales. Quoique cette dégénération soit beaucoup moindre chez les occidentaux au

Midi, que la résistance catholique abrita contre la métaphysique protestante ou déiste, des lectures
négatives commencent a I’y trop propager32.

Comte se place du coté des catholiques contre les protestants. C’est encore un point de
rencontre entre les trois auteurs.

Pour Maurras, la question de I'appartenance a la pensée contre-révolutionnaire est rendue
délicate par I’éloignement temporel de plus en plus grand entre 1789 et son temps, parce que la
société a évolué, que l'aristocratie de naissance n’a plus de pouvoir et qu’un retour en arriere n’est
plus possible. II a néanmoins fait I’éloge du courant de pensée contre-révolutionnaire et appelé de
ses veeux une Contre-Révolution, notamment a la fin de L Avenir de 'Intelligence, ou il lance avec
fracas :

Devant cet horizon sinistre, I'Intelligence nationale doit se lier a ceux qui essayent de faire quelque

chose de beau avant de sombrer. Au nom de la raison et de la nature, conformément aux vieilles

lois de I'univers, pour le salut de l'ordre, pour la durée et les progres d’une civilisation menacée,
toutes les espérances flottent sur le navire d’une Contre-Révolution.

Pour réduire la distance temporelle de la Révolution et conserver une forme d’unité
d’inspiration dix-neuvi¢miste, nous fixons comme date de fin a notre corpus I'année 1910, date
de publication de Kie/ et Tanger. Dans ce texte, Maurras annonce la prochaine Guerre mondiale a

partir d’une analyse de la démocratie francaise qui ressemble de plus en plus a la démocratie

31 Auguste Comte, CP, éd. cit., p. 18-19.
32 Auguste Comte, CP, éd. cit., p. 31.
33 L Avenir de l'intelligence et autres textes, Robert Laffont, coll. « Bouquins », 2018, p. 642.

17



athénienne avant la défaite de Chéronée face a la Macédoine. I.’annonce de la guerre releve du
XX siecle mais 'analyse de la démocratie releve du XIX.

C’est surtout a époque de Maurras que les commentateurs ont souligné les liens qui
uniraient les penseurs contre-révolutionnaires™. Pour la biographe de L.éon de Montesquiou,
personnage que nous avons déja évoqué, il s’agit de constituer une liste d’auteurs autorisés. Elle
écrit en évoquant Maurras : « Jules Lemaitre I’a déclaré, comme théoricien, le digne continuateur
des Maistre, des Bonald, des Auguste Comte et des Taine™. »

Henri Moulinié, qui a écrit sur Bonald en 1915, propose un classement :

Certains littérateurs et certains écrivains sociaux contemporains, M. Paul Bourget, M. Barres, M.

Chatles Maurras et le groupe de ’Action francaise, ont reptis la doctrine traditionaliste. [...] Mais

leur traditionalisme se présente sous un aspect rajeuni. C’est par Taine et Renan, par Auguste

Comte, par Le Play et Balzac, qu’ils entendent se rattacher, en méme temps que Rivarol, a Maistre

ou a Bonald. C’est au nom du positivisme, au nom de ordre identifié a la tradition, au nom des

sciences historiques et sociales ou méme des sciences naturelles, qu’ils reprennent le combat contre

la Révolution frangaise et qu’en faveur de la monarchie et de ’hérédité du pouvoir et des fonctions
sociales, ils font le proces de la démocratie et des idées égalitaires.

La liste la plus cocasse est celle proposée sous forme d’équation par Tony Kunter, plus
récemment : Bourget « souhaite créer une chaine de filiation qui correspondrait a 1’équation
suivante : (Bonald-Taine) x Comte ou/et Le Play = Bourget mais peut-étre aussi Maurras’'. »

Au cours de ces listes, nous avons vu apparaitre bien des noms. Nos trois auteurs sont
réguliérement associés entre eux, mais aussi avec deux autres dont nous n’avons pas encore parlé
et qui posent de difficiles questions : Taine et Renan. Taine et Renan ont été critiques de la
Révolution®, ils ont produit une ceuvre volumineuse, ils avaient une solide connaissance de
I’Antiquité et avaient les armes intellectuelles pour mener un combat d’herméneutique. Nous

expliquons en note quelques arguments de fond qui ont éloigné Taine” et Renan* de notre

3 Les listes d’auteurs contre-révolutionnaires semblent servir a mettre en valeur Maurras, pour montrer qu’il
est un penseur important, qu’il s’inscrit dans une école de pensée influente. Bourget écrit en effet a Maurras comme
un compliment, le 20 octobre 1926 : « vous avez continué, avec un courage égal a votre talent, la grande ceuvre de
reconstruction nationale, commencée au lendemain des premicres ruines par Bonald et Maistre, puis reprise par
Balzac, par Le Play, par Blanc de Saint Bonnet, pour ne citer que quelques noms de nos maitres, enfin par Taine. »
Cher Maitre, p. 109. Jean de Fabrégues établit une lignée a propos de la pensée de I'ordre et de I'idée que la tyrannie
est « gouvernement de P’étranger » : « Il me semble méme qu’on touche la un joint [si] ou I'on a la joie de voir se
rejoindre Bonnet et Pascal, Aristote et Saint Augustin, Saint Thomas et Comte, Bonald et Taine. Je m’excuse de ces
lignes bien pédantes et terriblement universitaires, mon cher Maitre. » Cher Maitre, p. 133.

35 Marguerite Coudekerque-Lambrecht, Léon de Montesquion, sa vie politigne, ' Action francaise, Nouvelle Libraitie
nationale, 1925, p. 46.

36 Henti Moulinié, De Bonald, la vie, la carriére politique, la doctrine, Paris, Félix Alcan, 1915, p. 434.

37 Tony Kunter, Charles Maunrras, la Contre-Révolution pour héritage, essai pour une histoire des idées politiques, préface
d’Olivier Dard, Nouvelles éditions latines, 2009, p. 62.

38 Voir Antoine Compagnon, Les Antimodernes, éd. cit., p. 36.

% Taine aurait-il pu remplacer Auguste Comte dans notre corpus ? Taine cherche davantage a étre écrivain
qu’écrivant, il a une solide formation littéraire, il a une vision large de Ihistoire, dénonce la Révolution comme
« dissolution » (Les Origines de la France contemporaine, 1, p. 315 cité par Nathalie Richard, Hippolyte Taine, Classiques
Garnier, 2013, p. 189) et s’intéresse a I’Antiquité. Il percoit I’histoire comme dialectique : « Pour concilier, il faut des

18



corpus, mais la raison est davantage circonstancielle : 'ampleur de leurs ceuvres aurait rendu notre
travail impossible. On pourra aussi regretter que ne soient pas plus présents dans la these les
progressistes amateurs d’Antiquité, comme s’il n’y avait de défense de I'Antiquité que
réactionnaire au XIX‘ siécle. Mais une these ne peut pas étudier le sujet de « ’Antiquité au XIX*
siecle ». Comme I’a choisi Joseph de Maistre pour ses Soirées de Saint-Pétersbourg, le nombre de trois
intetlocuteurs est le nombre parfait pour mener un vrai « entretien » sur un seul « sujet grave*' », il
évite les écueils du monologue complaisant et I’éparpillement d’une conversation a un plus grand
nombre de participants. Nous ne nous interdisons pas d’aller chercher ponctuellement chez
d’autres auteurs, comme Bossuet ou Bonald, des points de comparaison, au besoin. Mais comme
le dit le chevalier des Soirées de Saint-Pétershourg : « St nous avions ici un quatrieme, il nous génerait
fort™. »

A présent que nous avons écarté les autres auteurs, quest-ce qui unit Joseph de Maistre,
Auguste Comte et Charles Maurras ? Certes ils n’ont pas vécu a la méme période, ils n’ont pas le
méme rapport a la religion et a Puniversalisme, ils n’ont pas fondé les mémes courants de pensée ;
certes des disciplines universitaires différentes les revendiquent, parce que Joseph de Maistre
semble désormais appartenir aux littéraires, Auguste Comte aux philosophes et Charles Maurras
aux historiens ; mais ils ont d’aprés nous des points communs supérieurs qui justifient qu’on les
¢tudie ensemble. Ils appartiennent au méme ensemble géographique, le Midi latin, qu’ils opposent

au Nord protestant et a I'individualisme parisien“ ; ils partagent le méme rejet de la Révolution et

termes contraires, en Pexistence desquels on croie invinciblement» (Lettre du 25 mars 1849 a Prévost-Paradol,
Correspondance 1 p. 70). 11 est conscient que la modernité « est sortie de I'antique » mais « il est clair qu’on ne va pas
recommencer entierement sur de nouveaux frais, que I'antique transformé sert, que la combinaison nouvelle sera
partout supérieure a la premiere. Nous partons d’un point de départ plus élevé que I’Antiquité. » Correspondance I,
p. 120. Mais plusieurs éléments rendraient sa présence incohérente : il n’a pas d’affinité avec Joseph de Maistre, il
pense que le christianisme a faussé le développement de 'Histoire (Essai de biographie intérieure, 1975, p. 348), Maurras
le cite surtout pour contester son analyse du classicisme, ses vues sur ’Antiquité se trouvent dans des petites lettres
ou brouillons, mais pas dans une véritable ceuvre. Son Essai sur Tite-Live est une ceuvre de circonstance qui peine a
s'imposer, a cause de sa « critique de I’éloquence » et de ses « jugements négatifs portés sur les auteurs anciens »
(Nathalie Richard, Hippolyte Taine, Classiques Garnier, 2013, p. 42). Angele Kremer-Marietti estime que Taine
procede « en fondant en tout et pour tout Pceuvre d’art sur I'imitation » « Sur P'esthétique de Taine », Romantisme,
1981, 11, 32, p. 26. Taine parait donc plutét comme un contradicteur que comme un interlocuteur. Le dialogue avec
Comte nous parait plus cohérent.

40 Pour Renan, nous nous retrouvons dans le jugement de Pierre Lasserre : « Peu importe que, dans certaines
tétes supérieures, mais de formation trop complexe, chez un Renan, par exemple, le culte de la sagesse d'Athenes ait
pu s’allier a des cultes qu'Athenes et couverts d'opprobre. » Mercure de France, 1902, n°6, p. 596. L’intérét de Renan
pour I’Antiquité est trop complexe pour ne pas déborder notre étude. En argument supplémentaire, la question de la
Grece chez Renan fait 'objet d’un livre entier : Henti Peyre, Renan et la Gréce, Nizet, 1973.

4 8P, 8¢ entretien, (Euvres, éd. cit., p. 680.

4 Ibid. On aurait pu se poser la question d’intégrer au corpus I’historien Fustel de Coulanges qui semble
connaisseur de I’Antiquité et apprécié par Maurras, mais 'absence de citations de lui dans les ceuvres que nous avons
lues nous a paru le mettre de facto en périphérie. Sur la question, on pourra consulter Catherine Valenti, « I.”Action
francaise et le Cercle Fustel de Coulanges a I’école de ’Antiquité (premiere moitié du xx¢ siecle) », Anabases, n°4,
2000, p. 49-64.

4 D’un point de vue biographique, un point commun les relie : ce sont trois auteurs nés dans le Sud,
respectivement a Chambéry, Montpellier et Martigues. Est-ce un élément distinctif ? Comte est le plus parisien des

19



de la démocratie ; ils ont été souvent associés par leurs contemporains, comme nous 'avons vu
plus haut; ils ont le méme rapport a ’écriture, qui refuse I'expression désintéressée et cherche
Pécriture « utile ». Maistre emploie ce mot au début de Dx Pape : « 1l s’agit d’étre utile et rien de
plus* ». S’il emploie des figures de rhétorique c’est pour convaincre, non pour plaire. Comte va
plus loin en refusant tout art et toute rhétorique :
[S’1]] fallait écouter tout le monde, on n’aurait plus de style. [...] Je crois avoir le style propre au sujet,
Cest-a-dire le style scientifique, et non celui recommandé par les faiseurs de rhétorique. [...] J’éctis
sous l'inspiration de ma pensée et sans aucune espece d’art [...]. Mon style sera-t-il plus tard plus
animé, plus varié, plus chargé d’images, quand je m’occuperai de choses plus concretes ? Je n’en sais

rien et ne me soucie nullement de le savoir. Tout ce dont je suis bien certain, c’est de ne pas faire le
moindre effort pour cela®.

Lécriture sert A transmettre les idées, et rien de plus*. Maurras a écrit des genres plus
variés, des poemes, des contes, de la critique littéraire, mais il insiste toujours sur les idées qu’il
veut exprimer. Il met ainsi en garde son lecteur dans la préface de son recueil de contes de 1895 :

Gardez donc de vous attarder a la lettre et a Papparence. J’ai écrit un livre de fables. N’y cherchez
pas la nouveauté des intrigues ourdies ni des étrangetés d’attitudes et de peintures, ni davantage

trois, mais nous avons vu qu’il lui arrive d’opposer le nord protestant au sud catholique (CP, éd. cit., p. 31). Il estime
méme que la régénération positiviste viendra du Midi : « Néanmoins, méme envers cet avenement final de la véritable
unité, la différence générale entre le Nord et le Sud du systeme occidental continuera de se faire sentir. Dans le
volume suivant, je démontrerai spécialement que la commune régénération doit commencer au Midi, malgré la
tendance des trois derniers siécles a changer 'ordre d’évolution déterminé par I'ensemble du passé.» (Systme de
politique positive, Carilian-Goeury, Valmont, 1854). Mautras insiste beaucoup sur la latinité de Comte, qu’il nomme
«languedocien » (DPC). Pout lui, il appartient au classicisme : « les éléves de cet Auguste Comte, dont l'influence,
patalléle a celle de Sainte-Beuve, et mérité d'étre honorée et soutenue pat tous les pays de culture classique, mais
dont on n'a méme point célébré décemment le centenaire qui tombait en janvier dernier... » (Trois idées politiques) De
méme, Maistre critique le labeur du Nord, la science moderne qui ploie « sous l'habit étriqué du Notd, la téte perdue
dans les volutes d'une chevelure menteuse, les bras chargés de livres et d'instruments de toute espéce » Huwres, éd.
cit., p. 493. Thibaudet dit de Maistre non seulement qu’il a pensé hors de Paris, mais contre Paris (Cnrs, 2007, p.
112).

4«1l s’agit d’étre utile et rien de plus », introduction a Du Pape, Droz, 1966, p. XXIX. Il fait I’éloge de
I’écriture de Plutarque : « Jamais il ne se livre a son imagination ; jamais il n’est pocte ; ou, s’il invente, ce n’est pas
seulement pour embellir, c’est pour fortifier la vérité. » Trédaniel, 1980, tome 2, p. 280. Constatant des différences
entre des historiens antiques : « En lisant les anciens historiens il ne faut jamais oublier qu’ils sont tous plus ou moins
poctes. » Sur les délazs, note 25. A Tinverse, Bacon « rarement résiste a Penvie d’étre pocte. L’image se présente avant
tout a son esprit, et le contente. Quant a la justesse, c’est autre chose. » Examen de la philosophie de Bacon, chapitre
premier. Maistre aurait méme fait un veeu, « assez bien gardé depuis un grand nombre d’années, de ne plus lire des
vers [...] Je ne recois plus chez moi de bacchantes, encore moins de nymphes », Lettre du 13 mars 1820 a M. le comte
de Marcellus, Turin.

4 Lettre a Valat du 8 septembre 1824, Correspondance Générale, p. 130. Chez Comte, «I'expression doit
constamment aboutir a la communication », CP, éd. cit., p. 23-24. Comte n’a pas le temps de faire de la littérature, il
se justifie dans le Systéme de politique positive : « mon énergique résolution qui me fit sacrifier toute vanité littéraire au
besoin majeur de terminer a temps mon immense tache objective. » Etienne Gilson a critiqué la précision de son
vocabulaire : « en prose, lorsqu’il vise un mot, Comte met souvent a c6té », L’Ecole des Muses, p. 171.

46 Méme pour Maistre, les mots sont parfois un « fardeau inutile » face au « fond des choses » : «il en résulte
que Pesprit de 'homme, avant méme qu’il lui ait été possible de commencer a s’occuper du fond des choses, s’est
déja épuisé a soulever le fardeau inutile des mots. » Commentaire sur l'onvrage de Méthode, OC, t. V111, p. 437-438.

20



aucun souci de couleur historique. ]’ai banni ce souct [...]. Qui cherchera le sens des choses ? On ne
veut plus qu’en étre ému?’.

Ses textes ne sont pas des contes, ce sont des fables, ils n’appartiennent pas a un genre de
courtes fictions amusantes mais a un genre antique a visée démonstrative.

Le dernier point commun que nous voulons souligner est que les trois auteurs se sont
connus, lus, appréciés et qu’ils se citent régulicrement sur le sujet qui nous intéresse, I’Antiquité.
Comte fait régulicrement I’éloge de Maistre, Maurras a entendu parler de Maistre et de Comte dés
sa jeunesse, méme s’il ne les a pas lus tout de suite.

Prenons seulement deux exemples, pour justifier 'unité d’inspiration de nos auteurs par
rapport a I’Antiquité et ne pas empiéter sur nos développements. Nous avons déja cité I’éloge
d’Aristote par Auguste Comte. Pour Maistre aussi, Aristote est un auteur extraordinaire :

[Personne| n’a plus et mienx défini que les Anciens ; Aristote surtout est merveilleux dans ce genre,

et sa métaphysique enti¢re n’est qu’un dictionnaire*s.

Pour Maurras, Aristote est aussi « incomparable » que pour Comte :

Seul, a travers la méconnaissance et linsulte, Aristote, « 'incomparable Aristote », comme dit

Comte, est continué dignement ; barbares de gott et de meeurs, nos Modernes tiennent du moins a

I’enchalnement du savoir, mais on s’occupe beaucoup plus d’en accroitre la vaine somme que de
Pordonner et de la distribuer a propos®.

Maistre, Comte et Maurras emploient presque les mémes mots pour souligner le privilege
d’Aristote, celui de la précision dans la pensée.

Le deuxieme exemple est celui de la division de la Grece. Maistre a écrit le premier : «il y a
dans le caractere grec quelque chose d’inexplicable qui s’oppose a toute grande association, a
toute organisation indépendante, |...] elle est fondée sur le caractere éternel de cette nation, qui est
née divisée, §’il est permis de s’exprimer ainsi® ». Comte résume la formule a son tour : « Suivant
I’heureuse expression de de Maistre, on peut dire en quelque sorte que la Gréce était née
divisée. »

Maurras reprend 'idée en la mettant a distance :

47 Chemin de Paradis, Calmann-Lévy, 1895, p. VI-IX, Préface. Maurras écrit de Mistral : « Non, Mistral n’est pas
de ce groupe, ou l'on souffle sans arricre-pensée dans les sept trous de la syrinx, pour le simple agrément de la
mélodie, que les auditeurs soient les patres amis ou les tigres sylvestres. Puvis de Chavannes a du fixer quelque part
ces profils de doux monomanes, autour desquels croissent, pur accident, les murailles des villes. Le monde extérieur
n’existe guere en eux que pour les tourbillons des formes et des sonorités qu’ils en tirent, afin d’en maconner les
murs de leur extase. Les tribunats ni les consulats ne sont point faits pour eux. Ils ignorent les masses dont ils sont
ignorés et la vision des attroupements futurs de la « postérité » leur est, au fond, indifférente. La Beauté leur suffit. »
Observateur frangais, « La Reine Jeanne », 19 Juillet 1890.

48 Joseph de Maistre, SSP, (Euvres, sixiéme entretien.

49 Chatles Maurras, Anthinéa, 1901, « La naissance de la raison », section IX.

50 Joseph de Maistre, D# Pape, Droz, 19606, p. 338.

51 Auguste Comte, CPP, Hermann, 1975, t. 11, p. 307, 53¢ legon.

21



Car les Grecs [...] ne connurent pas cette idole romaine de I'unité. La diversité ne les effraya point,
ni méme Panarchie. Ils garderent le gott de la liberté dont on meurt. — Cette these est fameuse chez
les Allemands qui ne 'ont pas inventée : un Auguste Comte, un Joseph de Maistre, un Bossuet
méme 'ont défendue, et, je ne crains pas de le dire, non sans erreur ni confusion2.

Ces trois auteurs partagent donc une grande connaissance de I’Antiquité, une admiration
non pour toute I’Antiquité mais pour certains auteurs et certaines époques, comme Aristote, ils
font la méme analyse de l'unité politique romaine opposée a la division grecque. Leurs points
communs sont si forts qu’il devient inutile de les voir comme de simples représentants du
courant contre-révolutionnaire et qu’il convient de prendre en compte toute leur ceuvre, non pas
seulement I’historique et la politique, mais I’artistique et la littéraire.

Trois personnages, qui appartiennent au méme siecle mais pas a la méme génération, qui
ont entre eux des points communs forts malgré des divergences, qui forment une sorte de
famille, qui se retrouvent apres avoir perdu une guerre : cela nous fait penser a un tres ancien
récit, celui de la fuite I’Enée apres la chute de Troie, et a sa splendide représentation sculptée par
Le Bernin, Enée, Anchise et Ascagne. On y voit trois personnages qui marchent, le dos courbé apres
I’épreuve. En signe d’exotisme par rapport a notre temps, ce n’est pas 'enfant-roi qui est sur les
¢paules du pere, mais le vieillard. Ce dernier porte une petite statue, celle des pénates, divinités
protectrices du foyer. Par allégorie, Comte porterait Maistre sur les épaules et Maurras suivrait
derriere. Tous les trois fuient leur cité en ruine et cherchent un nouvel endroit pour installer leurs
pénates.

Ces trois personnages ne sont pas les survivants d’une apocalypse contemporaine, ils ne
veulent pas tout recommencetr, ils ne veulent pas fonder une société idéale, ils portent un héritage
avec eux, quiils conservent précieusement : cela correspond dans notre sujet a Antiquité. Que
devient I’Antiquité apres sa disparition et sa récupération ? C’est a cette question que répond la

« réception de I’Antiquité ».

L’absence de référence a DI'Antiquité dans la définition des antimodernes est une
manifestation d’un phénomene plus général : les études littéraires négligent de plus en plus
IAntiquité, non a cause d’un éloignement de fond mais a cause d’une méconnaissance

croissante™. 11 nous a donc fallu chercher une maniére de comprendre la présence de ’Antiquité

52 Chatles Maurras, « A propos des deux Frances [si] — 'unité francaise », GdlY, 22 novembre 1905, repris
dans Quand les Frangais ne s’aimaient pas, Nouvelle Librairie nationale, 1916, p. 188.

5 L’analyse de la spécialisation moderne par Auguste Comte nous aide a comprendre ce phénomene. Il
explique que la spécialisation est un mouvement profond depuis la fin de 'époque théologique, notamment a cause
de Paccumulation des connaissances modernes qui rend difficile leur maitrise : « Il est donc aisé de concevoir
poutquoi l'esprit d'ensemble, aujourd'hui si rare, devait, au contraire, se rencontrer fréquemment en un temps ou,
non seulement la faible étendue des diverses notions permettait a chacun de les embrasser toutes, mais ou surtout

N



dans notre corpus. La réponse est venue de la recherche en histoire. Pascal Payen a défini le
concept de « réception de I’Antiquité » dans un article majeur : « L’Antiquité et ses réceptions : un
nouvel objet d’histoire™ ».

Les deux mots de I'expression « réception de ’Antiquité » sont importants. Que désigne

I’Antiquité ? Le monde antique a disparu, mais, comme I’écrit Pascal Payen,

I’Antiquité ne disparait pas avec « la fin du monde antique », quel que soit le moment assigné a cet
événement. [...] les différentes Méditerranées et 'Empire romain connaissent des mutations lentes
et profondes dans les domaines politique et institutionnel, culturel et religieux. Les transformations
qui adviennent alors ne font pas disparaitre les héritages de la Gréce et de Rome, ceux qui se
diffusent le plus largement, d’autres aussi, nombreux et féconds. Elles les absorbent, elles les
préservent, elles les transforment. Aprés Antiquité existe ainsi une autre Antiquité. Celle-ci ne se
réduit pas aux chefs-d’ceuvre de la littérature classique, mais elle prend place a lintérieur d’un
espace beaucoup plus large, celui du rapport entre les Anciens et les Modernes®.

La Grece et Rome n’ont pas disparu apres la fin de leur indépendance politique. Elles ont
laissé de nombreux héritages, historique et littéraire, « politique et institutionnel, culturel et
religieux ». La réception de ’Antiquité au sens le plus restreint étudie la réception des « chefs-
d’ceuvre de la littérature classique », ceux des IVC et V siecles av. J.-C. a Athenes et du 11 av. J.-C.
au I ap. J.-C. 2 Rome. Dans un sens plus large, elle étudie les différents rapports entre « les
Anciens et les Modernes », la compréhension des institutions, des événements historiques, des
mythes et des textes élaborés avant le Moyen Age.

Le deuxieme mot a définir est celui de « réception ». Ce mot a regu beaucoup de sens grace
au développement de ’herméneutique philosophique et littéraire, mais dans ce contexte, Pascal
Payen le définit par opposition a « survie », « présence » et « influence » de ’Antiquité :

L’Antiquité, telle que nous I'appréhendons, n’est pas un dépoét inerte, dont les fraces seraient a

repérer, a décrire, a accumuler, cet entassement servant a lui seul de témoignage d’une présence, d’'une

influence, selon la terminologie d’une histoire intellectuelle désuete. La mise au jour et I'analyse des
différentes formes de réception des mondes anciens, des transformations qu’elles rencontrent et

auxquelles elles participent, ont valeur de refondations, qui font apparaitre ’Antiquité comme un
objet mobile, changeant, ouvert, participant de I'incessante création du présent>®.

L’idée de survie de ’Antiquité sous-entendrait que I’Antiquité aurait eu un sens unique a
son époque, qui aurait disparu ensuite pour le plus grand nombre mais aurait été conservé tant
bien que mal par un petit nombre de savants ou de disciples. L’idée de survie sous-entend celle de
menace et d’extinction. I’idée de réception insiste a I'inverse sur la multiplicité, sur ouverture du

matériau initial et sur la valeur de ses transformations, qui ne sont pas nécessairement des

leur commune subordination 4 une méme philosophie théologique les rendait toujours immédiatement comparables
entre elles. » CPP, 53¢ lecon, p. 273.

5% Pascal Payen, « L’Antiquité et ses réceptions : un nouvel objet d’histoire », éditorial de la revue Anabases,
n°10, 2009, p. 9-23.

5 Pascal Payen, « I’Antiquité et ses réceptions », art. cit., p. 10-11.

56 Pascal Payen, « I.”Antiquité et ses réceptions », art. cit., p. 23.

DN
W



héritages fideles ou des récupérations malintentionnées, mais des lectures concurrentes.
L’historien permet ainsi 'étude de nombreuses manifestations de réception de I’Antiquité, non
pas seulement dans les « chefs-d’ceuvre », mais dans la transmission scolaire, les éditions, les
dictionnaires, les archives et les textes historiques.

La réception de I'Antiquité a donc trois intéréts, d’une part pour les spécialistes de
I’Antiquité, parce qu’elle leur montre qu’eux-mémes sont pris dans une époque et séparés de
I’Antiquité par de nombreux intermédiaires, parce qu’elle révele que bien des lectures futures sont
en germe dans 'ceuvre elle-méme™ ; d’autre part, elle est utile pour les Modernes, parce qu’elle
leur montre que les phénomeénes qu’ils étudient s’inscrivent dans le temps long et parce qu’elle

met en valeur les transformations des Modernes™

b

enfin elle est utile comme discipline a part
entiére, parce qu’elle montre comment les savoirs se créent et se transmettent™ .

La réception de I'Antiquité définie ainsi rencontre aussi des limites: en suivant une
méthode venue des études historiques, le littéraire ne risque-t-il pas d’oublier ce qui fait la
spécificité de la littérature ? Cette question se pose particuliérement pour notre corpus, qui,
comme nous l'avons vu, ne comprend pas de chefs-d’ceuvre classiques ou de littérature
désintéressée, mais des textes souvent considérés comme des documents. Or bien des historiens
manifestent du mépris pour la littérature, qui serait une discipline naive loin des vrais enjeux, qui
ne s’attacherait qu’a I’étude des virgules ou aux divagations d’un individu isolé, sans pouvoir,
ignorant qu’il n’est la que parce que la société le lui permet, en lui laissant le temps de son loisir
insignifiant. Vue ainsi, la Réception littéraire de ’Antiquité devient une petite branche de la vraie
Réception historique de ’Antiquité, parce que les historiens s’intéressent a tous les textes, a tous
les supports, aux gros volumes sérieux des historiens et aux kilomeétres d’archives, alors que le
littéraire ne s’intéresse qu’a quelques ceuvres, les ceuvres dites « littéraires ».

En réalité, I’historien et le littéraire n’ont pas les mémes attentes face aux textes, comme

I’écrit Antoine Compagnon :

57 Nous ne citerons pas toutes les études qui existent, étant nombreuses, notamment depuis la fondation de la
revue Anabases, mais seulement les études qui ont inspiré notre travail : Noémi Hepp, Homeére en France an XVII' siécle,
Klincksieck, 1968 ; Russell Goulbourne « Horace au siecle des Lumicres : sapere ande et la pré-histoire de la devise
kantienne », Studies on V'oltaire and the eighteenth century, Voltaire foundation, 2006, n°12, p. 167-183.

58 Jacqueline Lagrée, Juste Lipse et la restanration du stoicisme, NV'tin, 1994 ; Catherine Volpilhac-Auger, « Dialogue
de Jean-Jacques et de Séneque aux Enfers », Rowssean and the Ancients, Philipp Stewart (dir.), Ottawa, Association
nord-américaine des études Jean-Jacques Rousseau, 2001 ; Carlos Lévy, « Albert Camus entre scepticisme et
humanisme », Bulletin de I'Association Guillaume Budé, n°3, octobre 2002 ; Gaélle Guyot, Latin et latinité dans l'envre de
Léon Bloy, Champion, 2003 ; Frédéric Martinez, « Faux comme I’Antique ou les ambiguités du néoclassicisme », Revzue
d’histoire littéraire de la France, mars 2008, n°1, pages 101 a 132 ; Jean-Noél Jeanneney, Clemencean, dernicres nouvelles du
Tigre, CNRS éditions, 2016 [qui contient un chapitre sur Clemenceau et la Grece].

3 La réception du latin du XIX® siecle a nos jours : actes du Colloque d’Angers des 23 et 24 septembre 1994, Georges
Cresbon et Laurence Richer (dir.), Angers, Presses de 'Université d’Angers, 1996 ; Francoise Waquet, Le latin ou
PEmpire d'un signe, Albin Michel, 1998 ; L Auntiquité grecque an XIXe siecle, un exemplum contesté ¢ Chryssanthi Avlami
(dit.), L’Harmattan, 2000 ; Marc Fumaroli, Le sablier renversé : Des Modernes anx Anciens, Gallimard, 2013.

24



Léllusion génétique |celle qui explique I’ceuvre par son processus de genése|, comparable aux autres
illusions que la théorie a dénoncées (les illusions intentionnelle, référentielle, affective, stylistique),
consiste a croire que la littérature peut, et doit, s’expliquer par des causes historiques. [...] La théorie
littéraire accuse histoire littéraire de noyer la littérature dans un processus historique qui méconnait
sa « spécificité » de littérature (le fait qu’elle échappe a I'histoire). [...] Le point de vue diachronique
sur la littérature (la littérature comme document) et le point de vue synchronique (la littérature
comme monument) paraissent inconciliables®.

Les uns considéerent la littérature comme « document » et les autres comme « monument ».
Les premiers pensent que la littérature s’explique par des « causes historiques » et les seconds
qu’elle « échappe a histoire ». Le probleme que décrit Antoine Compagnon reléve certes de la
théorie, parce qu’en pratique les historiens et les littéraires partagent beaucoup de points
communs, mais il a des conséquences sur le statut quon donne au texte. Reconnaitre la
« spécificité » du texte est-ce le restreindre ? Comment répondre aux critiques des historiens ? Le
littéraire peut y répondre de deux manicres, soit en parlant de Thistoire a sa maniére, pour
montrer que c’est I'histoire qui est une sous-branche de la littérature et non linverse, soit en

précisant sa définition de la littérature.

Joseph de Maistre considere que lhistoire n’est pas une mati¢re d’enseignement a
apprendre a I’école, parce que le seul savoir, c’est celui de la lecture : « L’histoire est dans les
livres ; celui qui veut savoir n’a qu’a lire®! ». Or la réflexion sur la lecture est au centre des études
littéraires et a la marge des études historiques. Savoir lire un texte, comprendre ses sous-entendus,
son élaboration, ses rééditions, ses évolutions est aussi important pour lhistorien que pour le
littéraire, parce que le passé se présente sous la forme de textes :

[Le| passé, comme Pont répété a satiété toute une série de théoriciens de I’histoire, ne nous est pas

accessible autrement que sous la forme de textes — non pas des faits, mais toujours des archives, des

documents, des discours, des écritures —, eux-mémes inséparables, renchérissent-ils, des textes qui
constituent notre présent. [...] L’histoire des historiens n’est plus une ni unifiée, mais se compose
d’une multiplicité d’histoires partielles, de chronologies hétérogénes et de récits contradictoires. Elle

n’a plus ce sens unique que les philosophies totalisantes de I’histoire lui voyaient depuis Hegel.

L’histoire est une construction, un récit qui, comme tel, met en sceéne le présent aussi bien que le

passé ; son texte fait partie de la littérature. L’objectivité ou la transcendance de I’histoire est un
mirage, car I’historien est engagé dans les discours par lesquels il construit 'objet historique®2.

Les historiens s’occupent des textes et créent des textes. Ils sont des lecteurs et des auteurs.
IIs doivent pouvoir interpréter les textes, se soucier des formes qu’ils emploient, étre conscients

que leur discipline est ancrée dans un genre et dans un temps.

% Antoine Compagnon, Le Démon de la théorie, Seuil, 1998, p. 234.
¢! Deuxieme lettre sur I’éducation publique en Russie, OC, t. VIII, p. 183.
2 Antoine Compagnon, Le Démon de la théorie, éd. cit., p. 264.

DN
Ul



La deuxiéme manic¢re de répondre est la définition de la littérature. La littérature ne
sintéresse-t-elle qu’aux « chefs-d’ceuvre » et aux « monuments », comme on l'a vu dans les
citations précédentes ? Une définition un peu rapide peut nous le faire croire. La littérature s’est
parfois définie comme exclusive : « Dire que tel texte est littéraire, c’est toujours sous-entendre
que tel autre ne Pest pas® ». La littérature se définit ainsi de maniére relative et négative : elle
désigne les textes qui intéressent les littéraires, qui sont susceptibles de figurer dans les
programmes scolaires ou dans les concours, par opposition aux autres. Comme I’a écrit Roland
Barthes, «la littérature, c’est ce qui s’enseigne® ». Dans ce cas, nos trois auteurs ont peu de
chances de figurer dans la littérature, ils ne relevent ni du savoir minimal qui doit étre partagé par
tous les éleves d’une génération, ni des grands modeles que doivent maitriser les étudiants, ni
méme des genres mineurs que les critiques se plaisent a faire sortir épisodiquement de I'oubli,
comme le poéme en prose ou le drame bourgeois.

Une autre définition de Roland Barthes exclut nos auteurs de la littérature, celle qui oppose
les « écrivains » aux « éctivants® ». Les écrivains sont ceux qui se préoccupent avant tout de
Pécriture, qui se demandent « comment écrire® ». Les écrivants sont ceux qui se préoccupent
avant tout de ce qu’ils veulent transmettre, ils se demandent « quoi écrire ». Méme si Iécrivain
essaie de parler du monde, son ceuvre reste irréaliste et ambigué, alors que ’écrivant « considére
que sa parole met fin a une ambiguité du monde, institue une explication irréversible (méme s’il
Padmet provisoire), ou une information incontestable (méme s’il se veut modeste enseignant)®’ ».
Encore une fois, nos auteurs se retrouvent du mauvais c6té du classement: du fait qu’ils
cherchent a transmettre des pensées et a écrire des formes non ambigués, ils se retrouvent classés
comme des écrivants.

Ces définitions nous empéchent donc de traiter notre sujet. Est-ce parce que notre sujet
n’est pas littéraire ou parce que ces définitions sont discutables ? Rappelons que notre intention
n’est pas de définir toute littérature et de renouveler des exclusions. Ce que nous cherchons a
faire, c’est d’abord de trouver des outils critiques proprement littéraires pour aborder nos textes,
puis de considérer nos textes comme littéraires. Nous avons trouvé trois solutions. La premicre
est la définition antique de la littérature, la deuxi¢me concerne la qualité intrinseque du texte, la
troisieme 'effet du texte.

L’intérét d’étudier la réception littéraire de ’Antiquité est de déplacer les ceilléres modernes.

Les exclusions des Modernes n’ont pas de sens pour les Anciens. Constatant 'opposition

63 Antoine Compagnon, Le Démon de la théorie, éd. cit., p. 34.

4 Ihid.

65 Roland Barthes, « Ectivains et écrivants », (Exres complétes, Seuil, 1993, t. I, p. 1277-1282 [1¢r éd. 1960].
66 Roland Barthes, « Ecrivains et éctivants », art. cit., p. 1278.

67 Roland Barthes, « Ecrivains et éctivants », art. cit., p. 1280.

26



moderne entre les textes scientifiques et les textes littéraires, Martin et Gaillard écrivent : « il n’en
¢tait pas de méme dans ’Antiquité, ou tout ‘scripteur’ d’un ouvrage, quel que fit le contenu de
cet ouvrage, adoptait peu ou prou le comportement d’un ‘écrivain’. [...] Aussi le traité technique
doit-il étre considéré 2 Rome comme un authentique genre littéraire® ». Il est ainsi stimulant de
considérer tout texte écrit comme relevant de la littérature, les poémes, les traités d’agriculture, les
articles de journaux®, les recettes de cuisine, les modes d’emploi, pour voir jusqu’ou peut aller
Iingéniosité du commentateur. Tout texte peut faire objet d'un commentaire, ne serait-ce que
pour évaluer sa pertinence. Cette recette permet-elle de faire une bonne cuisine ? Est-il facile
d’appliquer ce mode d’emploi ? Ces commentaires n’ont-t-il pas autant d’utilité que celui qui se
demande s’ est utile que les Grecs fassent la guerre pour Hélene ou celui qui essaie de situer avec
précision les voyages d’Ulysse ? Les textes d’Homeére comptent parmi les plus littéraires de
I’Antiquité et parmi les plus utiles. Pour un antique, l'utilité pratique d’un texte ne nuit pas a sa
qualité littéraire. De méme pour les Modernes, I'expression de la pensée semble incompatible
avec la littérature : « I’idéologie et la création font mauvais ménage » comme I’écrit un critique
récent qui ne cesse d’affirmer cette idée”. Encore une fois, cette opposition entre la pensée et la
littérature n’a pas de sens pour un antique. Nous allons voir justement que 'expression de la
pensée implique une réflexion sur la forme.

Nous pouvons néanmoins aller plus loin. Il ne s’agit pas ici d’employer des outils littéraires
sur des textes non littéraires, mais plutot de prouver que nos textes relevent aussi de la littérature.
Ils ont la chance d’¢tre plus riches que des recettes de cuisine : ils nourrissent Pesprit, ils sont plus
longs, on connait leur auteur, on peut les lire et les relire, repérer des récurrences et les
interpréter. Ces intéréts relevent de qualités du texte, qu'on peut définir de maniere formelle. Ce
n’est pas parce qu’un auteur a envie d’écrire un texte en vue de communiquer une pensée ou
parce qu’aucun programme scolaire ne le choisit que le texte n’a aucune qualité. La littérature
repose sur un certain emploi du langage, qui ressemble au langage de tous les jours, mais qui est
« plus dense, plus cohérent, plus complexe » :

La littérarité (la défamiliarisation) ne résulte pas de l'utilisation d’éléments linguistiques propres,
mais d’une organisation différente (par exemple plus dense, plus cohérente, plus complexe) des

% René Martin et Jacques Gaillard, Les Genres littéraires a Rome, Nathan, 1990, p. 173-174.

0 Iexclusion de la production journalistique hors de la littérature a eu aussi des effets contre la bonne
réception des textes de Maurras. Mais comme le rappelle Marie-Eve Thérenty, avant les années 1930, les écoles de
journalisme n’existent pas. Les écrivains, les hommes politiques et les journalistes ont la méme formation et les
mémes ambitions. Voir La littérature an quotidien : poétiques journalistiques an XIX' siécle, Seuil, 2007.

70 Jeanyves Guérin, « Le Maurrassisme au théatre », Maurrassisme et littérature, Villeneuve d'Asq, Presses
Universitaires du Septentrion, 2012, p. 185-199. Non seulement la citation peut étre contestée mais la thése méme de
Particle, a savoir que les idées de Maurras n’ont eu aucun effet sur le théitre. Voir L Action francaise, 15 décembre
1907, «Le théatre d’Action francaise » de Maurice Pujo, qui a écrit lui-méme une picce de théitre inspirée
d’Aristophane.



mémes matériaux linguistiques ordinaires. Autrement dit, ce n’est pas la métaphore en soi qui ferait
la littérarité d’un texte, mais un réseau métaphorique plus serré, faisant passer les autres fonctions
linguistiques a larriere-plan. Les formes littéraires ne sont pas différentes des formes linguistiques,
mais leur organisation les rend (du moins certaines d’entre elles) plus visibles. Bref, la littérarité n’est
pas affaire de présence ou d’absence, de tout ou rien, mais de plus et de moins (davantage de tropes
par exemple) : c’est le dosage qui produit I'intérét pour le lecteur’!.

Antoine Compagnon résume ici I'analyse de Jakobson avant de la critiquer, de maniére trop
légere a notre gout. Il estime que cette définition ne s’applique pas bien pour «Iécriture

blanche », sans style, celle de Camus — et de Houellebecq faudrait-il aujourd’hui ajouter —, et

>
qu’elle risque de transformer la publicité, qui contient des figures de style, en « sommet de la
littérature ». D’aprés nous, ces contre-arguments ne fonctionnent pas : 'écriture blanche contient
peut-étre peu de figures de style, mais elle est passionnante quand on la met en relation avec
d’autres textes du méme auteur. Ce style de texte n’est peut-étre pas plus dense qu’une
conversation anodine, mais il est plus cohérent. Cela fonctionne avec les textes de la littérature
populaire, qui peuvent trouver une littérarité a partir du moment ou leur auteur a écrit plusieurs
textes, si des motifs reviennent, comme celui des apparences trompeuses ou des familles de
substitution. En outre, la publicité, dont on connait rarement l'auteur, est difficile a relier a une
subjectivité, elle est peut-étre plus dense, mais pas plus cohérente.

Le dernier critere que nous retenons est celui de effet du texte. St un texte considéré
comme peu littéraire peut avoir les mémes effets qu’un texte tres réputé, c’est peut-étre parce que
le premier n’a pas été bien évalué. La question « que peut la littérature » est devenue plus urgente
que la question « qu’est-ce que la littérature’ » d’aprés Antoine Compagnon, qui propose une liste
des effets de la littérature dans sa legon inaugurale au College de France. L’effet le plus classique
cherché par les auteurs est d’instruire et de plaire. Cet effet peut réunir les amateurs de fables et
d’essais. L’instruction est plus délicate a trouver dans le roman, genre plus habitué a peindre la
séduction et la tromperie que la fidélité et 'amour vrai. Les amateurs de roman ont trouvé leur
morale, qui est devenue un lieu commun depuis que Zola a écrit : « les chefs-d’ceuvre du roman
contemporain en disent beaucoup plus long sur ’homme et sur la nature, que de graves ouvrages
de philosophie, d’histoire et de critique”. » En effet, le roman apprend plus sur les mouvements
intimes et quotidiens de la pensée et des sentiments que les doctes traités. Nous retenons aussi
effet libérateur de la littérature avec Sartre : les textes littéraires nous font « échapper aux forces
d’aliénation et d’oppression’ », forces parmi lesquelles nous pouvons ranger celles du marché

mais aussi celles de I’Etat ou des conformismes. Nous retenons aussi cette portée dite

" Antoine Compagnon, Le Démon de la théorie, éd. cit., p. 45-46.

72 Antoine Compagnon, La littérature, pour quoi faire 2, Colléege de France/Fayard, 2007, p. 31-32.
73 Cité dans La littérature, pour quoi faire 2, éd. cit., p. 34.

74 Cité dans La littérature, pour quoi faire 2, éd. cit., p. 45.

28



« romantique », définie par le pocte anglais Wordsworth : «en dépit des choses devenues
silencieusement insensées, et des choses violemment détruites, le pocte lie ensemble par la
passion et par la connaissance le vaste empire de la société humaine, comme il se répartit sur
toute la terre et dans tous les temps”™ ». Comme le poéte, I'auteur qui nous fait comprendre les
temps anciens, qui nous fait comprendre pourquoi les hommes du passé agissaient et pensaient
différemment d’aujourd’hui, redonne du sens a la vie et recrée du « lien social », dans I'espace et
dans le temps, avec les familles qui n’ont pas la méme histoire et avec nos ancétres qui ont eu les
engagements les plus divers.

Ces trois définitions fonctionnent parfaitement pour nos textes : ils ont un intérét pratique,
qui n’est pas a bannir; ils ont une certaine densité et cohérence qui permet d’y relever des
récurrences ; ils instruisent et séduisent, liberent des préjugés et permettent de se réconcilier avec
le passé et avec nos ancétres. Méme s’ils ne relévent pas de la littérature scolaire, on peut donc les
¢tudier, non seulement avec des outils littéraires, mais en tant que textes appartenant en puissance

a la littérature’®.

La derni¢re évolution est celle qui a abouti a la formulation de la problématique.
L’Antiquité n’est pas seulement un théme qui intéresse nos auteurs, mais c’est une question
structurante, qui modifie leur pensée et leur écriture. De notre point de vue de lecteur, ’Antiquité
est aussi une manicre de les comprendre. Les étudier du point de vue de la réception de
I’Antiquité permet de mettre en valeur la portée de leurs textes, 'ampleur de leurs connaissances
et Poriginalité de leur pensée. Quelle est donc l'originalité de la réception de ’Antiquité de Joseph
de Maistre, Auguste Comte et Charles Maurras ?

C’est encore un concept venu des études historiques qui nous permet de comprendre. Nos

trois auteurs ont développé une vision particuliere de lhistoire, un « régime d’historicité » qui

5 Cité dans La littérature, pour quoi faire 2, &d. cit., p. 40.

76 Une derniere objection disciplinaire pourrait étre faite : étudier la « réception », n’est-ce pas faire de la
philosophie plutét que de la littérature ? La notion de réception a été mise a I’honneur au xx¢ siecle par la philosophie
herméneutique. 11 s’agit de refonder les sciences humaines en s’éloignant des certitudes scientifiques par la prise en
compte de l'acte de comprendre. Cette philosophie intéresse les littéraires parce quelle s’intéresse a lart et a
I’histoire. Comprendre un événement ou une ceuvre d’art implique une « fonte d’horizons » : « Je comprends le passé
a partir de mon horizon, mais ce dernier a lui-méme été formé par le passé autant que par les possibilités de langage
de la compréhension actuelle. » Il y a fonte lorsque la rencontre entre les deux horizons, de I’époque et de la nétre,
« mystérieusement, réussit » (Jean Grondin, Introduction a Hans-Georg Gadamer, Paris, Les Editions du Cetf, 2007, coll.
« La nuit surveillée », p. 95). L’originalité du parcours du philosophe herméneute Gadamer est de s’étre intéressé a la
littérature, ’Antiquité et I'art : « Mais tres tot, il est décu par ses études d’allemand estimant que ses professeurs
étaient peut-étre trop préoccupés par des questions de linguistique formelle. Gadamer se rend compte que ce qui
I'intéresse, ce n’est pas tant la structure formelle de la langue, mais ce que la langue donne a comprendre. C’est ainsi
que Gadamer, qui s’est toujours intéressé a 'ensemble des sciences humaines, a fini par préférer la philosophie aux
études purement littéraires » Jean Grondin, Introduction a Hans-Georg Gadamer, Les éditions du Cetf, 1999. Nous
trouvons ici le reproche ordinaire des philosophes contre la littérature : les textes littéraires sont intéressants lorsqu’ils
posent des questions philosophiques, mais il est vain de les étudier pour leur forme.

29



n’est pas celui de ’Ancien régime ni celui des Révolutionnaires. Francois Hartog a imaginé cette
notion pour patler du rapport au temps, des individus ou des sociétés’’. Les révolutionnaires se
sont vus comme des imitateurs de I’Antiquité, ils voulaient revenir a ’Antiquité, faire revivre les
Latins et les Grecs. Pour Quatremeére de Quincy, admirateur de Winckelmann et promoteur du
« néo-classicisme », « Rome est et doit demeurer le seul « domicile de I’Antiquité. La doctrine de
Iimitation se trouve clairement réaffirmée”. » Or nos auteurs n’apprécient pas ce retour. Comme
nous I'avons vu dans les deux premieres citations, pour eux, 'imitation est vaine et ridicule. Ils
sont sur ce point du coté de Rousseau, qui avait écrit : « Les anciens peuples ne sont plus un
modéle pour les modernes ; ils leur sont trop étrangers a tous égards”. » Rousseau soulignait la
distance temporelle et idéologique entre les Anciens et les Modernes, pour conclure que les
Anciens ne peuvent plus étre un « modele » pour les Modernes. Ce n’est plus aux Anciens de
définir les concepts ou de décider ce qui est beau et bon, c’est aux Modernes de le faire.

Chateaubriand a proposé une autre solution. Il part du méme constat que Rousseau a
savoir que 'imitation des Anciens n’est plus possible et qu’elle est méme dangereuse : « Le danger
de l'imitation est terrible. Ce qui est bon pour un peuple est rarement bon pour un autre”. » La
violence de la révolution vient méme de ce que les jacobins ont été de « fanatiques admirateurs®' »
de I'Antiquité. La liberté politique promue par les Anciens ne vaut pour Chateaubriand que
comme « réverie®” », non comme modele. La solution de Chateaubriand est donc de chercher des
modeles de liberté individuelle ailleurs, comme en Amérique.

Nos auteurs partent du méme constat : beaucoup de temps est passé depuis ’Antiquité et le
régime républicain qu’on a essayé d’en tirer n’a apporté que des malheurs. Faut-il pour autant
oublier 'Antiquité ? Faut-il chercher I'inspiration ailleurs, dans des époques plus proches, comme
le Moyen Age, ou des pays plus nouveaux ? Il nous semble que si nos auteurs se sont tellement
intéressés a I’Antiquité c’est parce qu’ils ont réussi a trouver une nouvelle manic¢re de la
comprendre, une maniére tenant compte de Iécart des temps mais n’oubliant pas ses origines.
L’Antiquité reste un réservoir inépuisable d’expériences, un sujet d’étude pour exercer le
jugement, un point d’aboutissement que nulle autre civilisation n’a atteint. Comment la

comprendre donc ?

"7 Francois Hartog, Régimes d’historicité, présentisme et expériences du temps, Seuil, 2012.

8 Francois Hartog, Régimes d’historicité, éd. cit., p. 231.

7 Lettres éerites de la montagne, IX (1764), in (Buvres completes, Paris, Gallimard, « Bibliothéque de la Pléiade »,
1964, 111, p. 881.

80 Essai sur les Révolutions, Champion, 2009, p. 782, cité dans Régimes d historicité, éd. cit., p. 109.

81 Régimes d’historicité, éd. cit., p. 109.

82 « Au total, I’Antiquité peut encore fonctionner comme une utopie — accessible sur le mode de la réverie -,
mais elle ne doit en aucun cas étre imitée. » Régimes d’historicité, éd. cit., p. 110.

(@8]



Deux textes nous ont mis sur la piste, un texte de jeunesse de Maurras, qui fait la lecon aux
romantiques :
Au lieu daller chercher DIétrange, le laid, 'horrible méme, il aurait été bien facile a I’école

romantique de revenir a ces principes des Anciens [la simplicité et la mesure]|, de remonter a ces
sources pures de ’art qui I'auraient sans doute régénéré comme elles ’avaient créé®.

Dans ce cahier de lycéen que nous avons découvert lors d’un travail d’archive, au lieu de
parler d’« imiter I’Antiquité », Maurras utilisait d’autres verbes qui paraissaient métaphoriques :
« retremper », « remonter » ou « régénérer ». Les Antiques ne sont donc plus des « modeéles » a
«imiter » mais des « sources », auxquelles il faut « remonter », pour se « régénérer » ? Au lieu
d’employer la métaphore picturale classique de I'imitation, ou il s’agit de représenter un mod¢le
qu’'on a sous les yeux le plus fidélement possible, il nous semble que Maurras sous-entend une
métaphore fluviale lorsqu’il emploie le terme de « source » : PAntiquité est la source de la riviere
du temps sur laquelle nous nous trouvons. La source est peut-¢tre belle et pure, mais le présent
est plus puissant et plus large et 'avenir est devant nous. Ce modele autorise la distance : la
« source » est lointaine, idéale et derriere soi, alors que le « mode¢le » était proche, incarné et a coté
de soi.

A présent que la place de ’Antiquité est définie, comme nommer le rapport de nos auteurs
avec elle, quelle action effectuer dans le présent par rapport a une « source » ? Le deuxiéme texte
se trouve chez Auguste Comte, a propos de 'articulation entre Rome et la Grece. Comte explique
que la tache des penseurs romains « ne pouvait consister, en effet, qu’a continuer et propager le
mouvement mental imptimé par la civilisation grecque® » Comte emploie ce verbe encore plus
nettement, dans une ceuvre plus tardive, a propos du lien entre le XVIII® et le XIX® siecle : « Sans
répéter jamais le dix-huitiéme siecle, le dix-neuviéme doit toujours le continuer®. » Ce verbe de
« continuer » peut étonner. On peut « continuer son journal » ou « continuer sa route™ », c’est-a-
dire répéter la méme série d’actions pour progresser dans une tache qu’on a soi-méme
commencée, mais peut-on continuer une époque, c'est-a-dire reprendre quelque chose qu’on n’a
pas commencé soi-méme ? Cette idée de continuer a plusieurs connotations : continuer un texte
signifie écrire sa suite, continuer une tache qu’un autre a commencée signifie se mettre a sa place,
continuer un travail signifie ne pas 'interrompre. Un usage du verbe se développe a la fin du XIX°

siécle, celui de continuer Pceuvre de ses parents®’. Continuer prend alors une valeur morale. Il ne

83 « Un inédit de Chatles Maurras », édité par nous dans Anabases, n°® 25, 2017, p. 38.

84 Cours de philosophie positive, Hermann, p. 316, 53¢ lecon.

8 CP, éd. cit., p. 18.

86 Exemples pris a Gide et Green dans le TZLF.

87 Le TiLF indique : « Donner une suite a l'ccuvre, a l'activité de quelqu’un ; agir de la méme fagon que
quelqu’un. Ses parents moururent. Elle continua leur métier (Maupassant, Contes et nonvelles, t. 1, La Rempaillense, 1882,



s’agit pas d’imiter servilement ou de répéter sans raison, il s’agit de s’inscrire dans une continuité
humaine, d’ajouter sa pierre a ’édifice, d’alimenter 'organisme vivant de ’humanité®. Le résultat
concret n’est peut-¢tre pas si différent, mais 'important est dans la représentation. Continuer une
époque signifierait la prolonger en tenant compte de cette origine mais aussi des développements
ultérieurs, en valorisant les points communs et en minimisant les ruptures. Continuer est aussi
écrire la suite, en ne gardant que l'esprit du commencement, donc d’une certaine manicre s’en
¢loigner. On peut enfin continuer par d’autres moyens qu’on a commencé, comme la guerre qui
continue la politique, ou 'engagement qui continue la littérature.

Une fois que ces deux notions sont comprises, on peut les mettre ensemble. Pour nos
auteurs, il ne s’agirait pas d’imiter le modele de ’Antiquité, mais de continuer les sources de
I’Antiquité. Le corpus s’éclaire alors tout a fait. I’ Antiquité ne fournit plus un modele de société a
reproduire, elle devient une des expériences de ’humanité. On peut donc la critiquer et n’en
conserver qu’une partie, rejeter 'expérience de la démocratie grecque comme un échec et
conserver une lecon aristocratique de la succession des régimes antiques. L’arrivée du
christianisme, la formation de la France, le développement du Moyen Age : ces événements se
comprennent comme autant de continuités avec I’Antiquité. A Pinverse, la Réforme protestante
et la Révolution frangaise sont pour les trois auteurs des ruptures a rejeter, des moments de
division, qui éloignent ’humanité d’elle-méme. L’idée de continuer a des implications aussi
littéraires qu’historiques et philosophiques. Quand les Modernes écrivent, ils écrivent
nécessairement la suite du texte commencé par les Anciens. Intégrer une citation, travailler sa
syntaxe, choisir un genre littéraire deviennent des manieres de continuer ’Antiquité.

La problématique a donc émergé et se formule ainsi : comment Joseph de Maistre, Auguste
Comte et Charles Maurras, au-dela d’une instrumentalisation polémique de Antiquité, élaborent
une nouvelle maniére d’interpréter cette époque, qui prend appui sur une solide innutrition de la
matiére antique, met a distance les modéles de I’ « imitation » des siccles précédents, pour
promouvoir la « continuation » des antiques, seul mode de référence possible au passé dans un
siecle marqué par Pesprit de la modernité ? L.e mot de « continuation » n’a pas la méme fortune ni
le méme sens habituellement que le mot d’« imitation », mais nous mettons les deux mots sur le

méme plan, comme deux paradigmes historiques et esthétiques. L’étrangeté du mot correspond a

p. 653). La fiancée choisie, celle qui devait continuer la race (Zola, Le Réve, 1888, p. 1806). Des fils dignement nés et
dressés continuent et répetent leurs peres (Barres, Les Amitiés frangaises, 1903, p. 35). Michel ne serait, ni
physiquement, ni moralement, le soldat qui continuerait la tradition de la race (R. Bazin, Le B¥ gui leve, 1907, p. 35). »

8 Le cotps vit quand ses fonctions continuent, comme ’écrit Maistre : « comme le corps pendant le sommeil
continue ses fonctions vitales, sans que le principe sensible en ait la conscience, les fonctions witales de 'esprit
continuent de méme » SSP, 7¢ entretien.

)
\S)



la particularité de notre sujet et permet d’exprimer précisément le rapport de nos auteurs a
I’ Antiquité.

Nous répondrons a notre questionnement en suivant trois parties. Au XIX® siccle,
I’Antiquité fait encore partie de la culture partagée par toute personne éduquée. La sensibilité
néoclassique inspire les écrivains et les artistes. Nos trois auteurs, qui ont fait des études,
connaissent donc le latin et le grec et s’en souviennent quand ils écrivent en francais. Cependant,
nos trois auteurs ont une approche spécifique. IlIs ne veulent pas faire revivre Antiquité, ils ne
cherchent pas dans ’Antiquité des alternatives politiques aux régimes du présent. Ils critiquent
méme vigoureusement les coutumes grecques et la démocratie grecque. Une fois le tri effectué,
les sources de division identifiées, ils se rendent compte que les antiques avaient une vertu que les
Modernes ont perdue : I'unité, unité de classement chez les Grecs et unité politique chez les
Romains. Pour retrouver cette unité, plusieurs possibilités s’offrent a eux comme celle d’écrire.
Leurs textes peuvent se comprendre comme des manieres de continuer I’Antiquité. Dans la
premiere partie, nous chercherons donc ce que nos trois auteurs doivent a I’Antiquité par leurs
¢tudes. Dans la deuxieme partie, nous analyserons leurs discours critiques sur Antiquité et ses
réceptions. Dans la troisiecme partie, nous montrerons leur facon de continuer 'Antiquité. La
premicre partie s'intéressera surtout a histoire de I’éducation et aux langues, la deuxieme partie a
I’histoire politique, la troisieme partie au style d’écriture et aux genres littéraires. Dans les trois

parties néanmoins nous nous servirons de notre qualité de littéraire pour faire parler les textes.

(@S]
W






Premiere partie : Ce que Maistre, Comte et Maurras
doivent a I’Antiquité
Chapitre 1 : la formation a I’Antiquité, de la naissance

aux études supérieures

Une des originalités partagées entre nos trois auteurs est d’avoir suivi des études
supérieures : Joseph de Maistre a présenté une licence de droit a Turin et été nommé « docteur » ;
Auguste Comte a été brillamment admis a I’Ecole polytechnique, premier sur la liste du Midi ; la
réussite scolaire de Charles Maurras est moins nette, malgré une mention « bien » au baccalauréat,
parce que sa surdité I’'a empéché d’aller plus loin qu’une premiere année de Licence d’Histoire a la
Sorbonne. Cela signifie qu’ils en avaient les capacités intellectuelles, les moyens financiers, mais
aussi qu’ils se sont soumis a des contraintes. Etant donné qu’ils ont passé de longues années sur
les bancs de I’école et que la référence a ’Antiquité était décisive dans I’enseignement au XIX
siecle, il est naturel que nous cherchions dans cette formation des explications sur leur pratique
d’écriture et leur culture antique.

Sur le sujet, le lecteur est rapidement confronté a une information douteuse ou lacunaire.
Malgré le nombre important de biographies sur nos auteurs, ce sujet n’est pas toujours traité
précisément. C’est plutot le lieu d’une mythologie inventive, a la gloire de trois génies en herbe.
Ainsi, a propos d’une qualité valorisée par les Anciens, la mémoire, 'on peut lire sur Maistre : « 11
progresse trés vite dans la connaissance du grec, du latin, de nos classiques. Son application est
soutenue par une de ces prodigieuses mémoires a la Retz, a la Chateaubriand, qui lui permet
d’apprendre du jour au lendemain tout un chant de 'Enédide'. » Malheureusement, la source n’est
pas citée’. Une anecdote toute semblable se retrouve a propos de Comte, quoique n’étant pas
rapportée explicitement a I'Antiquité : « On a raconté par exemple qu’il avait une mémoire

prodigieuse a tel point qu’il pouvait répéter des centaines de vers apres une seule audition, et

! Claude Boncompain et Francois Vermale, Joseph de Maistre, Le Félin, 2004, p. 19.

2 La source semble heureusement solide. 11 s’agit de Sainte-Beuve, qui s’appuie sur un ami d’enfance de
Maistre, Eugene de Costa, et qui écrit cela: «un jour, en effet, me raconte-t-on, un écolier I'ayant défié sur sa
mémoire, qu’il avait extraordinaire, il releva le gant et tint le pari : il s’agissait de réciter tout un livre de L’Enéide, le
lendemain, en présence du college assemblé. M. de Maistre ne fit pas une faute et 'emporta. » [Revue des Deusxc Mondes,
Juillet 1843, p. 315], repris dans Portraits littéraires, édition établie par Gérald Antoine, Robert Laffont, 1993, p. 613-
614. Certains traits sont peut-étre exagérés ('apprentissage du jour au lendemain, la présence du college assemblé),
mais le vrai est-il toujours vraisemblable ?



réciter A rebours tous les mots d’une page qu’il avait lue une seule fois’. » Dans ce paysage,
Maurras se trouve en retrait, parce que sa mémoire lui aurait fait défaut, au moment ou les yeux
¢taient tournés vers lui: « Vers la fin du repas Charles devait réciter a sa tante un compliment
rimé, mais, apres le troisieme vers, sa mémoire lui fit défaut : sa premiére réaction, tout a fait
naturelle, fut de se tourner vers sa mere pour lui demander son aide. Son embarras plein de
naiveté et cet appel spontané lui valurent un succes bien plus important que s’il avait récité son
compliment sans faute®. » Méme si ces anecdotes sont plaisantes, il nous faut des sources plus
stres. Sur quoi nous appuyer ?

S’interroger sur la place de ’Antiquité dans la formation scolaire de nos trois auteurs
nécessite d’évaluer la place qua occupée, dans leurs études, I'apprentissage des langues et
histoires, latines et grecques, du début de leur scolarisation a la fin de leurs études supérieures.
Les archives dont nous disposons ne comprennent pas les productions de la prime jeunesse. Les
premiéres notes de lecture de Maistre remontent 2 1770, vers ses 17 ans’. De Comte, il reste des
notes prises a I’'Ecole polytechnique, mais pas sur le cours de « grammaire et belles-lettres® ». De
Maurras, on a beaucoup d’exercices de lycée, des paralleles littéraires, compositions frangaises, et
méme sa copie de frangais au Baccalauréat, 2 16 ans’. Il faudra donc compléter les vides par ce
que nous apprend lhistoire de I’éducation, la biographie des professeurs célebres et les récits
postérieurs de nos auteurs, avec ce que cela comprend de généralisation, inévitable en effet, vu la
diversité des situations éducatives entre la fin du XVIII® siecle et celle du XIX".

Nous suivrons I'éducation a I’Antiquité de nos trois auteurs en trois temps, dans leur
famille, au college, et pendant les études supérieures. Le temps privilégié de apprentissage des
langues antiques est celui du college, ce qui explique que cette partie sera plus développée. Notre
fil directeur suit la transformation du mode¢le jésuite : comment passe-t-on d’une Antiquité source
de toute science, ou la littérature, percue d’un point de vue rhétorique, se confond avec les autres
sciences par ses outils et ses lois, a une Antiquité concurrencée par d’autres méthodes et d’autres

langues, ot la littérature devient une spécialité construite par I’histoire littéraire et Pesthétique ?

3 Bruno Gentil, Auguste Comte lenfant terrible de I'Eicole polytechnigue, Cyrano, 2012, p. 17, s’appuyant sur Joseph
Lonchampt (un des exécuteurs testamentaires de Comte), Précis de la vie et des éerits d’Auguste Comte, extrait de la Revue
occidentale, rue Monsieur-le-Prince, 1889, p. 3. Mary Pickering I'évoque aussi, Auguste Comte, An Intellectnal Biography,
Cambridge, 1993-2009, t. I, p. 19.

4 Leon [sic] Samuel Roudiez, Maurras jusqu’a I'’Action frangaise, André Bonne, 1957, p. 30. D’autres sources nous
indiquent pourtant que Maurras avait une bonne mémoire, capable de réciter d’une traite « La Cigale et la Fourmi »,
« Le Chéne et le Roseau » et « Le Loup et ’Agneau » (Chatles Maurras, I.a Musigue intérienre, Grasset, 1925, p. 17).

5 Archives départementales de Savoie, Archives privées, ensemble F, 2J15, décrits par Richard Allen Lebrun
dans Joseph de Maistre, An Intellectual Militant, McGill-Queen’s University Press, Kingston et Montréal, 1988, p. 17 :
« none of them contain dated entries dating for the period from July 1776 to May 1793. »

¢ Nos soutces sont le livre de Bruno Gentil sur le professeur Andrieux, un article du méme auteur sur « Les
notes de cours d’Auguste Comte, éléve a 'Ecole polytechnique (1814-1816) », Bulletin de la Sabix [En ligne], 30, 2002
et une recherche avec David Labreure de la Maison Auguste Comte pour les archives.

7 Cabiers Charles Maurras, Librairie Université Culture, n°15, 1965, p. 20, qui porte la date erronée de 1883.

36



Des la naissance

L’éducation a ’Antiquité des enfants commence avant 'école, dans la famille, puis s’¢loigne
géographiquement de la famille, au fur et 2 mesure que les études progressent. Nos trois auteurs
ont suivi le méme mouvement, commencant a apprendre aupres de leur meére, puis avec un
précepteur, puis dans leur ville, et enfin dans la capitale, Turin pour Maistre, Paris pour Comte et
Maurras.

Des la naissance, nos auteurs sont plongés dans un bain antique, comme en attestent leurs
prénoms. Cela est évident pour Joseph, mais Auguste Comte se prénommait initialement Isidore®,
qu’il a modifié en Auguste, son deuxicme prénom, en opposition avec sa famille qui 'appelait
Isidore’. 11 est tentant de voir 13, plus qu’une opposition 2 sa famille, le choix d’un patron plutdt
qu’un autre, de PEmpereur romain Auguste qui a étendu la paix aux limites du monde plutot que
d’Isidore de Séville, savant compilateur qui a passé sa vie a parcourir les bibliothe¢ques, choix de la
synthese latine et paienne de I'Univers plutot que du spécialiste catholique. Les biographes de
Maurras s’attardent volontiers sur son deuxiéme prénom, « Photius », qui dessine un paysage
antique et chrétien, mais peu catholique'’. Joseph de Maistre se plaint méme des « prétentions de
Photius et de sa postérité religieuse' », c’est-a-dire selon la terminologie actuelle, I’Eglise
orthodoxe. Rappelons que le pere de Maurras se nommait Jean Aristide. Aristide est un prénom
qui revient a la mode au XIX® siecle, apres avoir été porté par un général athénien du V¢ siecle
avant J.-C. mais aussi par un apologete chrétien du II° siecle apres J.-C. Ce prénom d’Aristide
montre que la référence au christianisme antique est une tradition de longue date dans la famille.

La premiere éducation de nos auteurs est dominée par la figure de la mere, qui prodigue a
son enfant une éducation au sentiment et au catholicisme'>. Nous savons que les méres étaient

éduquées, mais n’avons pas d’informations précises sur la place de I’Antiquité dans cette

8 Etymologiquement ce nom signifie « cadeau d’Isis », mais le souvenir d’Isis passe au second plan par rapport
au saint patron Isidore de Séville, docteur de I’Eglise catholique spécialiste des « étymologies ».

9 Bruno Gentil, Auguste Comte l'enfant terrible de I'Ecole polytechnigue, p. 21.

19Yves Chiron, La VVie de Maurras, Perrin, 1991, p. 19 : « Photius, peu courant, nom de plusieurs martyrs des
premiers siccles ». Guillaume Métayer est plus précis, Anatole France et le nationalisme littéraire, 2011, p. 58, note 3 :
« Certes Photius, patriarche byzantin du IX¢ siecle, renvoie a une histoire plus tardive. »

11 Lettre du 13 Mars 1820 au comte Marcellus dans (Buwres complétes, Genéve, Slatkine, 1979, t. XVI, p. 208 et
chapitre 4 du livre IV de Du Pape, Geneve, Droz, 1968, p. 310-314.

12 Maistre aimait, sans méme comprendre, les vers du poete Louis Racine que lui récitait sa meére : (Eaupres, éd.
Pierre Glaudes, Robert Laffont, coll. « Bouquins », 2007, p. 533. Voir aussi sa lettre a Adele de Maistre, 1805, OC, t.
IX, p. 305.

Comte, malgré les révoltes de sa « jeunesse », se souvient de I’éducation au sentiment que lui proposa sa
mere : « Quelque lointain que soit, hélas | "'imposant souvenir du parfait catholicisme qui domina ma noble et tendre
mere, il me poussera toujours a faire prévaloir, mieux que dans ma jeunesse, la culture continue du sentiment sur
celle de Pintelligence et méme de Vactivité. » Catéchisme positiviste, |14 éd. 1852], éd. Frédéric Dupin, Ed. du Sandre,
2009, p. 29.

Maurras confie au chanoine Cormier « C’est elle qui m’a enseigné tout ce qu’un enfant de mon 4ge sentait et
savait alors de la religion. », cité dans Yves Chiron, La 17e de Manrras, 1991, p. 19-20.



éducation®. Le latin étant la langue vivante de I’Eglise et les meéres bonnes pratiquantes, il est
probable que nos auteurs aient appris des prieres ou des chants en latin. Les péres aussi ont un
role dans I’éducation, mais plus indirect. Ils orientent leurs enfants et se réjouissent de leurs
progres. Le pere de Maistre ’a élevé dans la « sévérité antique », 'a « envoyé'* » 2 'Université. Son
grand-pére également a eu un réle, en lui accordant ’accés a une solide bibliothéque®, que nous
étudierons plus tard. Le pére de Maurras semble avoir particulicrement tenu a ce que son fils
apprenne le latin. Plusieurs biographies nous renseignent sur 'intérét particulier qu’il donnait a
cette langue : les photographies d’Aristide Maurras montreraient la « gravité latine de son
visage'®». 1l est vrai quil connait le latin, Papprécie'” et encourage son fils a I'apprendre. Le
critique américain Leon S. Roudiez, dont la biographie a bénéficié d’'un échange direct avec
Maurras, nous renseigne avec une surprenante précision :

Avant de mourir, Jean Maurras avait exigé que son fils commengat le latin de bonne heure ; il tenait

a ce quil devint enfant de cheeur et il voulait que son fils comprit ce qu’on lui ferait réciter ou
chanter!s,

Sagit-il encore ici d’'un mythe des origines ? Leon S. Roudiez préte des #/tima verba au pére
de Maurras qu’on n’est pas loin d’imaginer sur son lit de mort". Voila qui donne un poids
singulier a 'apprentissage du latin.

Assez vite, pour seconder la famille, vient le temps du précepteur. Le précepteur de Maistre
est intégré a la famille et collabore avec son grand-pere maternel :

Des I'age de cing ans, ’enfant eut un instituteur particulier, qui, deux fois par jour, apres son travail,

le conduisait dans le cabinet de son grand-pére Demotz. La noutrriture d’étude était forte, antique,
et tenait des habitudes du XVI¢ siecle, mieux conservées en Savoie que partout ailleurs.

13 Francois Descostes rapporte que Christine Demotz la mére de Joseph de Maistre était éduquée aux belles
lettres, sans étre une « bas-bleu », dans son Joseph de Maistre avant la révolution : sonvenirs de la société d'antrefois, 1753-1793,
Paris, Picard, 1893/Moutiers, Ducloz, 1894, p. 68.

Dans un témoignage postérieur de Maurras sur son enfance, on lit ceci: « Apres les festins de moissons ou
ma meére m’envoie pour répondre aux invitations des voisins, quand, sur I'aire odorante, j’ai fini de conter mon
histoire romaine ou mon histoire sainte aux vieux paysans épanouis, c’est Marius qui me ramene [...| » La Musigue
intérienre, p. 6.

Stéphane Giocanti donne une information sur les connaissances antiques de la mere, mais postérieure a
I'entrée au collége : « Mme Maurras emploie une partie de son temps a faire répéter a ses deux fils leurs lecons de
frangais, d’histoire, de latin, voire de grec, puisqu’elle en apprend les rudiments pour controler les progres de
Charles », Charles Manrras, le chaos et I'ordre, Flammarion, 2008, p. 38.

14 Frangois Descostes, Joseph de Maistre avant la Révolution, p. 111-113. Un récit étonnant rapporte méme que
son pere aurait décidé de ses lectures a I’'Université.

15 Francois Descostes, Joseph de Maistre avant la Révolution, p. 80.

16 Maurras, Préface a La Musique intérienre, p. 5.

17 « Le sacré, le profane, tout ce qui se module a I’église ou a 'opéra, francais, latin, provencal, ou méli-mélo
des trois langues, il sait tout, n’oublie rien [...]. De vieux sang provencal, noueux comme nos chénes, sensible et
ondoyant comme nos tamaris, ’Antiquité ’ett reconnu pour un véritable Ligure, peuple si musicien » La Musigue
intérienre, p. 4-5, cité dans Stéphane Giocanti, Charles Manrras, le chaos et lordre, 2008, p. 35 et 37.

18 Leon S. Roudiez, Maurras jusqu’a I’Action francaise, p. 30.

19 Yves Chiron transforme prudemment « avant de mourir » en « quelque temps avant de mourir », La Ve de
Manrras, p. 27.



Auguste Comte a gouté aussi a cette « nourriture antique » grace a son précepteur. Bruno
Gentil compare les sources et cite un proche de Comte :

On s’est plu a raconter qu’il [Auguste Comte] avait tout juste appris a lire et a écrire, avant son

entrée au lycée, avec un vieil instituteur retraité. En réalité il a da étre sérieusement initié a la

grammaire latine. Valat précise d’ailleurs : « Le vieux professeur, devenu, par nécessité politique

peut-étre, un simple maitre d’école, savait probablement mieux le latin qu’on ne le sait aujourd’hui
généralement, parce qu'on n’apprenait guére autre chose de son temps. »?!

Le scientifique minimise le savoir antique. Ce vieux professeur n’avait rien d’autre a
apprendre « de son temps », avant que la véritable science ne se développe.

Maurras n’a pas eu de précepteur parce que les réformes scolaires ont avancé 'age d’entrée
a lécole. Il y est entré des ses 5 ans, en 1873, ce pourquoi nous traiterons de cette éducation dans
la partie suivante.

Malgré les années qui les séparent, la premicre éducation de nos auteurs présente plus de
croisements que d’écarts. Nous avons trouvé plusieurs traces d’une culture antique deés cette
petite enfance (de la naissance jusqu’a huit ans), transmise par la famille. L’Antiquité n’est donc
pas d’abord pour nos auteurs une question scolaire, une option parmi d’autres proposée par une
institution éloignée de la famille, mais un patrimoine conservé et transmis a lintérieur de la
famille, un savoir partagé qui relie les générations, le début de ce qu’il faut savoir pour intégrer la
communauté des adultes. Pour apprendre I’écriture du francais, on commence par le latin. Rien
cependant ne permet non plus de penser que nos trois auteurs aient commencé a patler en latin, a
la maniere d’'un Montaigne. Les écarts entre nos trois auteurs vont se creuser a partir de leur

entrée dans le « systeme scolaire ».

20 Sainte-Beuve, « Joseph de Maistre », [Revue des Deuxc Mondes, 15 juillet 1843, p. 314], repris dans Portraits
littéraires, Robert Laffont, 1993, p. 613. )
2 Bruno Gentil, Auguste Comte l'enfant terrible de 'Ecole polytechnique, p. 15.



T.a scolarisation

Le systéeme scolaire a beaucoup évolué au cours de la période qui nous intéresse (1760-
1885%), redéfinissant en profondeur la place de ’Antiquité. I.’étude comparée de nos trois auteurs
est en cela révélatrice, parce qu’ils ont effectué leurs études a des périodes décisives dans I’histoire
de I’éducation : expulsion des jésuites de France en 1764, la création des lycées en 1802, le
ministere Ferry et Papparition du bac sans latin vers 1882. Les évolutions concernent non
seulement 'administration des établissements mais les contenus des cours. Nos trois auteurs
n‘ont été scolarisés ni au méme age, ni pour la méme durée, ni dans le méme type
d’établissement. Maistre ne connait que le «college », Comte seulement le «lycée », Maurras
connait outre le collége, « I’école communale® ». L.a maniére d’envisager les langues antiques et la
littérature a également évolué : le modele jésuite de la « rhétorique », dont le souvenir est durable
tout au long de notre période, a cédé sa place lors de la Révolution a I'approche des « belles-
lettres » puis, au Second Empire, a lhistoire littéraire. Nous traiterons dans la partie suivante de
I'enseignement apres le baccalauréat, avant d’envisager ce qui, dans les ceuvres de la maturité,
témoigne des traces de cette formation initiale. En ce qui concerne les sources, nous disposons de
sources précises sur chacun des auteurs, mais le cas de Maurras se distingue, par la quantité des
archives et parce quil a lui-méme évoqué beaucoup plus souvent ses années de college que les
deux autres ; son traitement sera donc plus détaillé. Malgré ces évolutions, nos trois auteurs

conservent un souvenir durable de leur apprentissage du latin.

22 Etant donné que le sujet est complexe et nécessite de la précision, nous nous permettons d’indiquer dans
un tableau les repéres chronologiques de la scolarité de nos trois auteurs. Ces dates sont tirées des différentes
biographies que nous citons par ailleurs.

Données Chatrles Maurras

Joseph de Maistre Auguste Comte

Naissance

Date, classe et dge de 'entrée a
Lécole

3e (sauf indication contraire
14-15 ans)

Age en rhétorigue

Age an baccalanréat

Date et dge a la sortie des
Etudes supérienres

1er Avril 1753

1761

1767-1768

1769-1770

Pas de bac

Docteur le 24 Avril 1772
219 ans.

19 janvier 1798

1806, 6¢, 8 ans.
1808-1809 (10-11 ans)
1811-1812.

Pas de bac, concours en

1814.

Licenciement général le
14 avril 1816 a 18 ans.

20 Avril 1868

1873, école, 5 ans ; 1876, 8¢
au college, 8 ans.

1881-1882

1883-1884.

2nd  baccalauréat :
novembre 1885

juillet-

Année 1885-1886 inachevée,
a17-18 ans.

2 Yves Chiron, La Vie de Manrras, et Stéphane Giocanti, Charles Maurras, le chaos et Iordre, p. 38.

40



Joseph de Maistre et le modele jésuite

11 faut évoquer I’éternel débat concernant la scolarité de Joseph de Maistre : ce dernier a-t-il
fréquenté le college royal ou le college jésuite ? Le probleme est la disgrace politique grandissante
des jésuites, « supprimés™ » en France en 1762 et en Savoie en 1773, qui met la famille de Maistre
en contradiction entre son attachement intime® aux jésuites et de 'autre c6té Pobéissance du pére
au roi de Piémont-Sardaigne. Il faut donc pour le critique concilier autant que possible les deux
scolarités. Une biographie explique que le collége royal était auparavant jésuite®, une autre que
Maistre a fréquenté les jésuites en dehors du collége”, on évoque encore un « préceptorat mi-
officiel mi-officieux® » de la part des jésuites.

Ce qui nous intéresse surtout est d’évaluer l'influence qu’a exercée le college sur la culture
antique de Maistre. Dans la continuité avec I’humanisme de la Renaissance®, les jésuites
accordent une place privilégiée a Papprentissage de la culture classique. La Compagnie a laissé un
document exceptionnel pour aborder I'enseignement entre le XVI® et le XIX® siecle: la Ratio
studiornn. Ce texte daté de 1599 nous renseigne sur la pédagogie jésuite, le déroulement et le
contenu des cours, sachant que cette méthode a «largement » inspiré de « nombreuses autres
congtrégations » qui ne sont pas jésuites et s’occupent d’enseignement’. 1l vise 2 répandre un
enseignement cohérent, a une époque ou le besoin s’en fait sentir dans des colleges de plus en
plus nombreux. Le texte se compose d’une série d’articles qui se succedent dans un ordre
significatif, en commencant par les instructions pour les niveaux les plus hauts, d’ou 'on déduit

les régles pour enseigner aux plus jeunes enfants. Le cours s’adresse a plusieurs publics, les

24 Jean Rebotton, « L’Empreinte des commencements », p. 51-52.

25 « Joseph, ne soyez pas si gai ; il est arrivé un grand malheur », mot, retenu par I’enfant, qu’aurait prononcé
la mere de Maistre alors que Joseph jouait « un peu bruyamment » et que la compagnie des jésuites venait d’étre
supprimée a Paris, d’apres Rodolphe de Maistre, « Notice biographique de Joseph de Maistre », dans les Lettres et
opuscules inédits du comte Joseph de Maistre, Vaton, 1853, t. 1, p. 2.

26 Claude Vermale et Frangois Boncompain, Joseph de Maistre, p. 18.

27 Jean-Louis Darcel évoque la concomitance du college royal et d’un « préceptorat [parallele] des jésuites »
par lintermédiaire de directeurs spirituels (Rencontres antonr de Joseph de Maistre, 2009, p. 18). Jean Rebotton propose
une synthése récente de la question : « I’Empreinte des commencements », in Philippe Barthelet (dir.), Joseph de
Maistre, L’Age d’Homme, Lausanne, coll. « Les Dossiers H », 2005, p. 51-54. Plus ancien, il y a Francois Descostes,
Joseph de Maistre avant la Révolution, p. 90. Pour le point de vue adverse, on pourra lire Richard A. Lebrun, Joseph de
Maistre, An Intellectual Militant, p. 12-13. La question est véritablement délicate, parce que la discussion avec le comte
de Boigne invoquée par Jean Rebotton semble naive.

28 Bruno Berthier, « Les liens du procédé argumentaire maistrien », Rencontres antonr de Joseph de Maistre, 2009, p.
131.

2 « I’Oxdre, reprenant le meilleur de I'héritage pédagogique de la Renaissance », Ratio studiorum, Belin, 1997,
Introduction, p. 26.

30 Une réédition relativement récente est disponible : Ratio studiorum, plan raisonné et institution des études dans la
Compagnie de Jésus, édition bilingue latin-frangais, présentée par Adrien Demoustier et Dominique Julia, traduite par
Léone Albrieux et Dolores Pralon-Julia, annotée et commentée par Marie-Madeleine Compere, Belin, 1997.

31 Ratio studiornm, éd. cit., p. 9 : Grice a ce document, 'on peut connaitre « toute 'organisation d’une action
pédagogique qui se déploie sur la longue durée et qui a donné lieu a des applications plurielles non seulement dans les
colleges de la Compagnie — 293 en 1608 [...], 699 en 1749 — mais aussi dans les colléges de nombreuses autres
congrégations qui se sont largement inspirées du modele jésuite. »

41



«notres », c’est-a-dire les futurs jésuites, et les « externes », il prévoit des temps de pricre et
d’enseignement. Son but est de former des lettrés et des chrétiens (tout a la fois chrétiens lettrés
et lettrés chrétiens), en insistant sur cette articulation qui peut étonner aujourd’hui. Le texte latin
pour le professeur des classes inférieures™ insiste sur la cohérence des deux dimensions, mieux
que sa traduction : « ut una cum literis mores etiam christianis dignos in primis hauriant™ ». Les
deux substantifs /teris et christianis se répondent par leur méme cas et désinence dans la méme
proposition, les adverbes wna et etiam insistent sur leur association nécessaire et cette articulation
est indiquée comme le but principal du professeut, iz primis™. Nous allons voir comment la Ratio
confirme que pour former des chrétiens, il n’y a rien de tel que les lettres, c’est-a-dire I’Antiquité.
Voyons le résumé d’un cours, quels que soient la matiere et le niveau : « Le point de départ
de l'enseignement est la lecture d’un livre choisi parmi les grands auteurs, latins ou grecs. Les
mati¢res sont différenciées par le choix de l'auteur de référence et, secondairement, par la
maniére de le commenter”. » Il n’y a de grands auteurs que « latins ou grecs » et la lecture des
antiques est le point de départ de toutes les mati¢res™, qui ne sont pas différenciées comme
aujourd’hui. Les auteurs modernes, c’est-a-dire saint Thomas et quelques jésuites, Alvares”,
Soarés™, ne sont abordés que de maniére marginale, pour expliciter les Antiques ou compléter
d’éventuels manques. Il est recommandé a tous les professeurs de parler latin « continuellement »
et de blaimer I'usage de la langue maternelle, sauf indication contraire”. Le plus frappant est
Iomniprésence de Cicéron. Tous les matins, a la premicre heure, de la classe de « grammaire
inférieure » (qui correspond au début de notre college) aux « humanités », on récite «le seul
Cicéron* ». En « rhétorique », le modeéle du style est relativement plus libre : « on empruntera le
style presque uniquement a Cicéron* ». Cicéron est un modéle pour sa langue latine, pour ses
préceptes rhétoriques, son écriture de lettres et de discours. Le deuxiéme grand modeéle est
Aristote, mais on ne I'aborde que dans les grandes classes. En classe de rhétorique : « Bien que

I'on puisse chercher et observer partout les regles, on ne doit cependant expliquer dans les

32 Nous avons formulé un résumé, mais les objectifs dépendent du niveau. Dans les classes hautes, on
cherche la connaissance et 'amour» de Dieu (Ratio studiorum, éd. cit., §7, p.74), dans les classes inférieures,
«T'obéissance et 'amour de Dieu » (§325 p. 152). Les lettres sont surtout utiles dans les classes inférieures, alors que
le programme des classes supérieures met en avant 'adhésion aux principes de la compagnie. Mais étant donné que
nos auteurs ne sont pas devenus jésuites eux-mémes, C’est surtout le premier temps de la formation qui nous
intéresse.

33 Ratio studiorum, éd. cit., §325, p. 152, « en sorte qu’ils s’impregnent avant tout, en méme temps que des
lettres, des mceurs dignes d’un chrétien ».

3 D’autres articles mentionnent ces buts, le §435 de la Ratio studiorum, éd. cit., p. 193.

3 Ratio studiorum, éd. cit., p. 21.

3 Pour les mathématiques, on lit Euclide : §239 de la Ratio studiorum, éd. cit., p. 132.

37 Emmanuel Alvares, jésuite portugais (1526-1582), auteur d’une grammaire latine.

38 Cyprien Soares, jésuite portugais (1524-1593), auteur d’'un manuel de rhétorique.

39 Ratio studiorum, éd. cit., §342, p. 155.

40 Ratio studiorum, éd. cit., §395, p. 174.

41 Ratio studiorum, éd. cit., §375, p. 165.



prélections quotidiennes que les ouvrages rhétoriques de Cicéron, la Rhétorigne d’ Aristote et, si on
le juge bon, sa Poétigue™ ». Aristote est un modeéle pour la rhétorique, mais aussi la science, la
morale et la philosophie. En classe de philosophie, « dans les mati¢res de quelque importance, [le
professeur] ne s’éloignera pas d’Aristote, sauf §’il s’y trouve un point étranger a la doctrine
approuvée universellement par les universités, et surtout, si ce point est contraire a la foi
orthodoxe® ». Les différents livres d’Aristote structurent 'année de philosophie. Aristote sert de
critere pour évaluer toute pensée: «le professeur persuadera aussi ses étudiants que la
philosophie de ceux qui n’attacheraient pas de prix a [I’étude d’Aristote] serait fortement mutilée
et comme manchote* ». Aristote est-il lu en grec ? Le grec est réguli¢rement mentionné dans la
Ratio, depuis la « classe moyenne de grammaire » (le deuxieme niveau). La langue grecque vient en
second apres le latin, occupe moins de temps dans emploi du temps®. Mais Particle 226 pour les
classes de philosophie évoque le recours au texte grec d’Aristote. On lit aussi d’autres auteurs,
plus wvariés quand on monte en niveau, comme les poctes, Ovide, Virgile, Horace,
quoiqu’« expurgés de toute obscénité® ». A partir de ces informations, nous pouvons définir le
mode¢le traditionnel de I'enseignement de la rhétorique : la littérature désigne I'ensemble des
textes antiques, de registre élevé, propres a illustrer et forger des régles pour parler et agir.

Ces pratiques sont-elles toujours en usage au moment et a I'endroit ou Maistre a été
éduqué, dans les années 1760 a Chambéry ? Plus d’un siecle et demi le séparent de ce manuel, des
découvertes scientifiques, la victoire des Modernes dans la querelle avec les Anciens, Perrault,
Voltaire, 'encyclopédie’’. Mais Francoise Waquet estime que le tableau de I’enseignement du
début du XVII® siecle « vaut jusque dans les années 50 du XVIII® siecle, et pour les colleges tenus
par les jésuites jusqu’a expulsion des péres en 1764* », année qui tombe précisément pendant la
scolarité de Maistre. Dans les ceuvres, on trouve plusieurs confirmations que Maistre a suivi un
cursus tres proche de celui que nous venons de définir, avec quelques inflexions. De fait, Maistre

lit, écrit”, comprend le latin parlé et le patle probablement™ ; il décrit Porganisation des études

42 Ratio studiornm, éd. cit., §375, p. 165.

43 Ratio studiorum, éd. cit., §208, p. 124.

4 Ratio studiornm, éd. cit., §226, p. 128.

4 En classe supérieure de grammaire, §4006, 412 et 413, deux exercices de grec sont pratiqués, le thema et la
praelectio, pour occuper « un peu plus qu'une demi-heure », sur toute la journée (qui comprend 5,5h si nos calculs sont
justes).

46 Ratio studiornm, éd. cit., §395, p. 174.

47 Larticle « college » de I'Encyclopédie, édition de 1753, Tome 3, p. 634-637, est tres critique envers le
systeme éducatif et notamment I'enseignement du latin. Il estime que les éleves, apres dix ans d’études, n’ont acquis
que la « connaissance trés imparfaite d’'une langue morte », et quelques principes a oublier. Il ne recommande pas
non plus de supprimer cet enseignement, mais juge que les éleves passent trop de temps a apprendre le latin pour
écrire en latin, alors qu’ils devraient se contenter de pouvoir lire le latin et d’apprendre le francais.

48 Francoise Waquet, Le Latin ou l'empire d’un signe, Albin Michel, 1998, p. 20.

49 Camille Latreille a relevé les textes latins de Maistre et signalé ses traductions dans « Joseph de Maistre et la
langue latine », La Revue latine, dirigée par Emile Faguet, 1908, p. 362-377. Nous disposons de deux textes latins de la



« scolastiques® » en sept classes, dont les cinq premiéres reprennent les noms donnés par la
Ratio : trois classes de grammaire, suivies de la classe d’humanités, de rhétorique™ ; les références
a Cicéron sont présentes des ses premicres notes de lecture et Maistre attribue aux théories
physiques d’Aristote une valeur scientifique toujours valable. Dans les Soirées de Saint-Pétersbourg, le
personnage du chevalier, qui représente un jeune officier francais™, en témoigne :

11 est vrai que j’ai passé la fin de mon bel 4age dans les camps, ou I'on cite peu Cicéron ; mais je Iai

commencé dans un pays ou ’éducation elle-méme commence presque toujours par le latin.
Ce texte fournit deux nuances et deux confirmations. Le chevalier a peu entendu Cicéron au
camp militaire et toute éducation frangaise ne commencerait que « presque toujours » par le latin.
Mais Cicéron est cité comme un symbole, le symbole de I’école francaise en général. Méme si le
chevalier n’a pas suivi ce cursus parce qu’il se destinait a la carriere militaire, il a appris le latin
simplement en tant qu’éleve francais. On peut étendre prudemment I'information donnée par le
chevalier a expérience de Maistre, en remarquant par ailleurs que la facilité de 'auteur a citer le
latin et a construire ses phrases de maniére rhétorique témoigne également de 'imprégnation de
cet enseignement, comme nous le verrons plus tard. Dans sa correspondance, Maistre va jusqu’a
reprocher a a sa fille de ne pas maitriser le latin aussi bien que lui a son age : « A ton age, je savais
Vitgile et compagnie par cceur, et il y avait alors environ cinq ans que je m’en mélais™. » Maistre
aurait donc commencé a se « méler » de bon latin vers 10 ans™ et saurait par cceur les grands

auteurs « e compagnie » vers 15 ans.

main de Maistre, courts mais complets : la dédicace de Du Pape et les Réflexcions critiques d'un chrétien dévoué a la Russie sur
Lonvrage de Méthode, OC, t. VIII. Clément de Paillette, La Politique de Joseph de Maistre d'aprés ses premiers écrits, 1895
signale également de la correspondance personnelle en latin, p. 9. Ajoutons aussi la dédicace du Mémoire au duc de
Brunswick. Nous étudierons ces textes au chapitre 2.

50 Les cours en latin se réduisent durant les XVII® et XVIII® siecles, n’étant pratiqués que dans les classes de plus
en plus élevées, d’apres André Chervel, Histoire de lenseignement du francais du XVII* an XX° siecle, Retz, 2006, chapitre
« Parler latin ou francais au college », p. 35-38. Dans la Deuxciéme lettre sur éducation publique en Russie, Maistre éctit que
les jeunes éleves de 5¢ doivent traduire le latin oralement et ne commencent a « s’exercer » a I’écrit dans leur langue
qu’a partir de la classe de rhétorique.

51 « Scolastique » est le mot employé par Maistre, au sens de scolaire, Deuxiéme lettre sur [éducation publique en
Russie, OC, t. VIIL, p. 175. La Ratio studiorum nomme ce groupe de niveau « inférieur », par rapport au « supérieut ».
Nous dirions aujourd’hui « secondaire ».

52 Denxciéme lettre sur ['éducation publique en Russie, OC, t. VIII, p. 175-178. La Ratio donne les noms dans I'ordre
inverse, avec quelques variantes pour les deux classes supérieures : philosophie morale, mathématiques. Les classes
« inférieures » sont réparties en rhétorique, humanités, classe supérieure de grammaire, classe moyenne de grammaire,
classe inférieure de grammaire, Sommaire, p. 4 et 5.

53 Euwres, €d. cit., p. 435 et note 2 p. 984. Robert Triomphe, Joseph de Maistre : étude sur la vie et sur la doctrine d'un
matérialiste mystigue, Geneve, Droz, 1968, p. 578. Le chevalier pourrait représenter Francois Gabriel de Bray, né a
Rouen en 1765 et mort en Baviére en 1832 d’apres la notice du catalogue de la BaF.

3 nwres, éd. cit., p. 463.

% 0C, t. X1, p. 142, lettre de 1808, réédité en Belles Lettres, 2017, p. 624.

50 La lettre date d’octobre/novembre 1808 et Constance est née en janvier 1793.

44



Le canon fixé par la Ratio est donc loin d’avoir disparu®, ce qui ne veut pas dire non plus
qu’il soit resté a I'identique : Maistre révele que les cours ont lieu dans la langue vernaculaire et
que les cinq années littéraires sont suivies de deux plus spécialisées, la classe de logique et celle de
physique. Quelles que soient les incertitudes, le critique canadien Richard Allen Lebrun conclut :
« Qu’il le doive aux jésuites ou au college, Maistre a acquis la maitrise du latin et une solide
formation en rhétorique et en littérature™. » Admirons la sagesse de cette conclusion, qui
maintient la pluralité des hypothéses — les jésuites et le college, la rhétorique et la littérature — et
en tire une conclusion unique. Comment ce mode¢le est-il transformé jusqu’a I'époque d’Auguste

Comte, de 1760 a 1800 ?

Comte et 'unité perdue du savoir

I’enseignement est réorganisé successivement par la Révolution puis par le Consulat, ce qui
laisse 'impression d’une période instable et hésitante. Au XVIII® siecle, les cours en latin étaient de
plus en plus réservés aux grandes classes, mais, pour toujours, la Révolution chasse « I'usage

%». A la place, pour une durée limitée, on favorise 'apprentissage du francais

d’enseigner en latin
et des sciences en créant les « écoles normales ». A Iinverse, le consulat supprime ces écoles
scientifiques et donne I'impression d’une renaissance du latin, qui n’est que superficielle puisque
le latin ne redevient pas la langue du cours®'. I’enseignement de la rhétorique connait aussi une
renaissance, aprés une tentative imprécise pour définir des « belles-lettres », sur laquelle nous
reviendrons. Un document officiel fixe les deux objectifs des programmes scolaires, que nous
retrouverons zfra : « le latin et les mathématiques® ». Les « lycées » sont créés en 1802, d’apres le
nom du lycée d’Aristote. Le nom de la classe reste le méme pour la rhétorique (1), mais les
mati¢res nouvelles sont mieux réparties au long des autres années et ne donnent lieu qu’a une
classe unique de philosophie (T*). Le nom d’humanités ne désigne plus la 2°* mais remplace les

classes de grammaire, réparties non plus en trois niveaux, mais en quatre, numérotés, auxquels

s’ajouteront vers 1886%, deux ans de « classe préparatoire », 8° et 7°.

57 On pourrait objecter que Chambéry ne fait pas partie de la France dans ces années et que ’éducation du
personnage du chevalier ne refléte en rien celle de 'auteur. Répondre a ces questions nous entrainerait trop loin de
notre sujet.

58 Joseph de Maistre, Deuxiéme lettre sur l'éducation publique en Russie.

% “Whether from the Jesuits or the college, Maistre achieved mastery of Latin and a solid foundation in
rhetorical and literary skills”, traduction personnelle de Richard A. Lebrun, Joseph de Maistre, An Intellectual Militant, p.
12-13.

%0 Francoise Waquet, Le Latin ou lempire d'un signe, p. 23 et André Chervel, Histoire de ['enseignement du frangais,
éd. cit., p. 732.

¢ Il nous semble douteux de considérer les réformes révolutionnaires comme une « parenthése » vite
refermée par le consulat. Voir Francoise Waquet, Le latin ou l'empire d’'un signe, p. 24.

62 Thid.

03 André Chervel et alii, Les Auteurs francais, latins et grecs an programme de Uenseignement secondaire de 1800 a nos
Jjours, Institut national de recherche pédagogique, Publ. de la Sorbonne, 1986, p. 5.

45



La scolarisation de Comte s’inscrit dans ce contexte de bouleversement. Son expérience
semble moins cohérente avec sa vie future que ce que nous avons vu chez Maistre, ce qui
s’explique par de profonds bouleversements historiques mais aussi par le caractere plus
récalcitrant de Comte. Malgré son ambition encyclopédique, qui prétend dominer tous les savoirs,
Comte vit dans un siecle spécialisé, qui classe les disciplines et date les sciences. Dans sa jeunesse,
il participe pleinement aux ruptures de son temps, au point qu’il a daté son émancipation de I'age
de 14 ans, aprés avoir parcouru «spontanément tous les degrés essentiels de Desprit
révolutionnaire® ». Nous étudierons donc les éléments de continuité et de rupture dans son
éducation a ’Antiquité.

Les contradictions apparaissent dés que l'on se penche sur les sources concernant
I’éducation antique d’Auguste Comte: ses souvenirs personnels sont trés elliptiques, les
programmes de réforme a prendre a contre-pied, mais la liste de ses prix scolaires est tres riche en
informations®. Nous disposons aussi de renseignements convaincants sur son professeur, Daniel
Encontre.

Les souvenirs scolaires sont pour Comte un sujet de plaisanterie avec son ancien

condisciple Jacques-Pierre Valat®

. Ce dernier partage le regret de son ami devant le manque de
variété des matieres enseignées au college : « Tous les jours, il y avait le matin classe de latin, le
soir de mathématiques®’ ! » Avec lui, Comte se souvient, pour s’en moquer, des déclinaisons®.
Dans son ceuvre publique, Comte critique la survie de la langue latine aprés la fin de 'Empire
romain, obstacle au génie esthétique du Moyen Age, aux langues vivantes et, en un mot, au

progres”. De méme, dans son programme d’éducation”, il limite dans la durée et lintensité

I'apprentissage des « deux principales langues anciennes », expression qui place le latin et le grec

64 CPP, tome VI, Préface personnelle.

% Nous ne pouvons pas encore nous appuyer sur les programmes scolaires donnés par André Chervel, qui
semblent peu significatifs pour les années ou Comte est au lycée de Montpellier. Pour le tout début du siecle, les
programmes sont imprécis, non contraignants et semblent appliqués seulement dans quelques établissements (André
Chervel, Les Autenrs frangais, latins et grecs, p. 3-8).

6 J] a été difficile de trouver le prénom de celui qui se nomme toujours seulement « Valat », mais il semble
qu’il soit Jacques-Pierre Valat, 1796-1882, professeur de Mathématiques a Rodez puis recteur d’académie. La source
de la notice de la BnF est Jean-Francois Condette, Les Recteurs d’Académie en France de 1808 a 1940, Lyon, INRP, t. II,
« Dictionnaire biographique ».

67 Citation de Valat, donnée dans Bruno Gentil, Auguste Comte lenfant terrible de | "Ecole polytechnique, p. 15.

8 Correspondance générale et confessions, textes établis et présenté par Paulo E. de Berrédo Carneiro et Pierre
Arnaud, Paris-La Haye, Mouton, 1973, p. 44. Lettre du 22 juillet 1818 a Valat: « Mon épigraphe [« Vanitas
vanitatum, et omnia vanitas »| doit te mettre a peu prés au courant de ce que j’ai a t'annoncer, mon cher Valat. Oui,
certainement, ce parti-la est bien préférable au gui, guae, quod de Béziers [ou Valat enseigne], et la chose me
conviendrait tout autant qu’a toi, puisqu’elle te rapprocherait probablement de ton ami». Puis p. 71, lettre du 6
septembre 1829, a Valat : « Une chose qui me flatte beaucoup dans cette agréable perspective, c’est la possibilité de te
tirer de ton gui, quae, gnod pour te mettre a ta place naturelle. »

9 Conrs de Philosophie positive, t. V1, 56¢ lecon.

70 Etudié en détail avec bibliographie par Laurent Clauzade, « Ages de la vie et éducation chez Auguste
Comte. », Le Télémagne, Presses universitaires de Caen, 2010, n® 37, p. 35-46.

46



dans la méme catégorie mystérieuse que, peut-étre, égyptien, ’étrusque ou le gaulois. I’enfant
peut les apprendre pendant deux ans, « accessoirement » et « a titre de complément poétique, lié
d’ailleurs aux théories historiques et morales dont le prolétaire sera alors préoccupé’ ». Ion sent
par contraste ce que Comte a vécu: un apprentissage précis et long des langues, pour elles-
mémes, sans rapport avec l'histoire et la morale. Malgré ces subtiles et sérieuses restrictions,
Comte concede dans un langage trivial qui ne trompe personne que le grec nous « intéresse » et
que le latin est «utile” ». Qu’est-il arrivé, pour que Comte réserve au latin et au grec un sort
presque pire qu’il n’est aujourd’hui ? La liste de ses prix scolaires montre que Comte a été abreuvé
de versions, thémes et vers latins.

Les dates des prix sont significatives : Comte a franchi les étapes trés rapidement. 11 entre
en 6° 2 8 ans, se passe de 5° et se retrouve 2 la fin de la classe de rhétorique en 1812 a 14 ans”.
Outre le theme latin (prix en 1809 et 1811), il a pratiqué la version (prix en 1807 et 1809), un
exercice relativement nouveau. Le développement de la version, exercice écrit, témoigne de
I’évolution de I'enseignement classique : dans une version latine, le correcteur du XVIII® siccle
n’évalue pas la bonne compréhension du texte latin (la traduction orale suffit) mais la qualité de la
reformulation écrite du frangais™. La version est méme I'un des seuls exercices disponibles pour
travailler ’écriture du francais. Progressivement au cours du XIX® siccle, étant donné que se
développe la composition francaise et que les textes latins étudiés sont plus difficiles (ou pergus
comme plus difficiles, parce qu’il est bien connu que «le niveau baisse »), la version devient un
exercice pour vérifier la compréhension du latin. D’autres exercices apparaissent dans les prix de
Comte : les mathématiques (prix en 1808, 1811, 1813), le prix de mémoire (1809 et 1811), le
discours francais et les vers latins (prix pour tous les deux en 1812). Le prix de mémoire
couronne le seul exercice oral qui recoive un prix : la récitation. Le texte a retenir peut étre en
latin ou en frangais™. Le discours francais est un exercice de ’écrit, comme son nom ne l'indique
pas. Il suppose de réemployer des principes rhétoriques, adaptés a une situation historique
(souvent antique) et organisés d’apres le plan (appelé « matiere »), deux contraintes imposées par
le professeur®. Le vers latin est un exercice qui nécessite de maitriser les régles de la métrique
latine et de bien manier son Gradus ad Parnassum, dictionnaire qui donne les « quantités » des mots

latins”’. Alors que les souvenirs de vers latins ont marqué pour toujours la littérature francaise

™ Discours sur l'ensemble du positivisme, [1848, p. 171], 1998, p. 208.

72 Ibid.

73 Henti Gouhier, La Jeunesse d’Anguste Comte, Vrin, 1933.

™ André Chervel, Histoire de ['enseignement du frangais dn XVII an XX° siecle, Retz, 20006, p. 565-575.

7> André Chervel, Histoire de ['enseignement du frangats, p. 501-502.

76 André Chervel, Histoire de ['enseignement du francais, p. 647.

77 André Chervel, Histoire de l'enseignement du frangais, p. 634 ; les vers latins sont en grande ébullition, puisque le
Gradus de Frangois Noél est publié en 1810. Si I'on tient compte de la date et du fait qu’Auguste Comte n’a

47



grace a Jules Valles, Victor Hugo et Arthur Rimbaud, cet exercice ne semble pas avoir eu d’effet
sur Comte. Il faut néanmoins déduire de ces prix une bien étonnante vérité : nous sommes surs
qu’Auguste Comte a écrit en latin, en prose et en vers, et a eu du talent pour cela, méme s’il n’en
parle pas et qu’il ne nous a pas laissé de textes latins autographes’.

On est pour ainsi dire forcé d’entrer dans ’Antiquité en entrant au « lycée » : la distribution
de prix est elle-méme une pratique antique. Le systéeme éducatif du XIX® siecle semble structuré
par ces distributions, qui visent a stimuler ’émulation entre les éléves”. Les éléves sont appelés 2
suivre I’exemple des grands hommes antiques et pour les encourager, I'institution les récompense.
Comte a notamment regu des livres, majoritairement de 'apologétique chrétienne, mais aussi un
volume uniquement en latin, de fables d’Esope®.

Nous voyons déja ici des modifications du programme jésuite: l'enseignement est
davantage centré sur Iécrit et le francais. La référence a Cicéron comme symbole de I’éducation
classique a presque disparu. On ne trouve plus dans I'ccuvre de Comte que de treés rares
références a Cicéron. La plus intéressante évoque un précepte rhétorique de Cicéron® : Comte
estime que le succes de Victor Cousin est da a ce qu’il « possede bien une des parties essentielles
de lorateur de Cicéron, la mimique®. » Mais ce trait n’est pas une véritable qualité, parce que
I'enseignement de Cousin ne forme que des « énergumenes et des déclamateurs » qui ne savent
rien de positif. A travers ce rapprochement isolé dans I’ccuvre, que Comte opére pour son
camarade de lycée Valat, il nous semble tout a fait possible de voir un souvenir scolaire. La
rhétorique n’est plus qu'un moyen trompeur de séduction et Cicéron n’est plus un mode¢le.

Une deuxieme évolution par rapport au modele jésuite se laisse deviner : apprentissage de
la langue grecque. Malgré une grande admiration pour Aristote, sur laquelle nous reviendrons,
Comte n’a pas eu de prix en grec, ce qui signifie soit qu’il n’était pas doué pour le grec, soit qu’il
ne I’a pas appris. L.a deuxieme hypothése est plus probable, étant donné que Comte a regu, outre
la traduction déja mentionnée d’Eisope en latin, un volume de I’I/iade en traduction francaise® (un

comble).

probablement pas eu acces a ce livre, il faut préciser que des Gradus étaient disponibles antérieurement, dus aux
jésuites. 11 s’agit peut-étre du Dictionnaire des synonymes frangais de 'abbé Girard.

78 Deux citations latines lui sont venues spontanément a la plume, 2 la fin de la rédaction du Cowrs, voir Mary
Pickering, 1, p. 542.

7 Voir Francois Motrvan, La distribution des prix : les lanriers de I'école du XVII siécle a nos jours, Perrin, 2002.

80 Henri Gouhier, La Jeunesse d’Anguste Comte et la formation du positivisme, 1933, 1, p. 261 : Francisci Josephi
Desbillons Fabulae Aesopiae, 1778.

81 Nous avons trouvé trois occurrences du nom de Cicéron : une dans le calendrier positiviste (le 18 du mois
Aristote), une dans le Systéme de politique positive, t. 111 sur la philosophie de Ihistoire (éd. cit., p. 396), ou Comte
caractérise Cicéron comme un « sage sceptique », et une pour un conseil rhétorique (voir la référence suivante).

82 Lettres d’Auguste Comte a M. 1V alat, Dunod, 1870, p. 148.

83 Henri Gouhier, La Vie d’Auguste Comte, 1997, p. 45. Ce volume n’est pas répertorié dans Henri Gouhier, La
Jeunesse d’Auguste Comte, 1933, t. 1, p. 261, mais Comte le mentionne dans son testament : « Premic¢re Addition, Le

48



Les biographies sont plus disertes sur un des professeurs de Comte resté célebre, Daniel
Encontre. Comte I’a eu comme professeur de mathématiques au lycée de Montpellier de 1812 a
1814, mais a surtout apprécié I’étendue de son savoir™, sa « culture pleinement encyclopédique
[..] également apte a goiter lart et la science® ». Ce professeur a-t-il eu un réle dans I’éducation
antique de Comte ? Cette question appelle deux réponses, selon que l'on s’interroge sur la
dimension littéraire des savoirs antiques ou sur tous les savoirs antiques, linguistiques et
scientifiques.

La carriecre de Daniel Encontre donne des renseignements qui permettent d’imaginer le
contenu des cours de « belles-lettres » que Comte pourrait avoir recu. Encontre est un mode¢le de
P'unité retrouvée du savoir classique : avant d’étre professeur de mathématiques, il a justement
enseigné les « belles-lettres ». Cette expression est le titre précis de sa chaire, mais il est difficile de
savoir précisément ce que recouvre cette maticre™. Les « belles-lettres » se développent certes au
XVIII® siécle mais restent « extérieures au monde scolaire® » ; elles n’y entrent que lors de la
Révolution, avec un succes mitigé. La maticre est marquée par la désaffection des étudiants,
I« imprécision » du contenu: elle n’a eu «droit qua cing ou six ans d’exercice® ». Au lycée,
I'enseignement des belles-lettres est une variation de celui de rhétorique : cet enseignement reste

un enseignement théorique, qui étudie les régles esthétiques et rhétoriques et ne considere le texte

Dimanche 13 Moise 68 (13 Janvier 1856). Afin de réparer une involontaire omission, je legue a M. le comte de
Stirum, l'exemplaire de I'I/iade (traduction Lebrun) que jobtins, en prix d’éloquence frangaise, au Lycée de
Montpellier, en Aott 1813, quand jachevai ma rhétorique. Depuis 1848, il me sert a relire annuellement
l'incomparable début de la poésie occidentale. »

84 Mary Pickering, Auguste Comte : an intellectual biography, éd. cit., vol. 3, p. 497 et Henri Goubhier, La Ve
d’Augnste Comte, éd. cit., p. 47.

8 Dédicace a Daniel Encontre, Synthése subjective.

86 Si Pon nous permet de résumer une histoire trés complexe, nous dirons que, avant la Révolution, on
enseigne la rhétorique, pendant, les belles-lettres, ensuite, I'histoire littéraire. De la premiére tendance a la dernicre,
les auteurs latins et grecs cédent la place aux Francais. Le premier cherche dans les orateurs des principes rhétoriques
en vue de les imiter, le deuxieme cherche les regles propres a chaque genre en vue d’adapter son style, le troisieme
classe les ceuvres en fonction de leurs dates en vue de les expliquer. Dans la réalité, les professeurs d’un régime sont
formés dans le régime précédent et ces termes séduisants dans un beau discours officiel sont invoqués, tantot en
vitrine, tant6t en repoussoir, pour infléchir des pratiques plus libres et mélées. Pour plus de détails, on peut se
reporter au chapitre d’André Chervel « Un cours magistral : de la rhétorique a l’histoire littéraire », Histoire de
Lenseignement du francais, p. 728-767. La question n’est pas la méme au XVIII® siecle, d’apres Philippe Caron, Des belles
lettres a la littérature : une archéologie des signes du savoir profane en langue francaise, 1680-1760, Louvain, Paris, Peeters, 1992.

André Chervel propose la définition suivante des « belles-lettres » : « une science en soi, fondée sur la
rhétorique ou sur la poétique, avec ses regles, ses genres, ses chefs-d’ceuvre et qui constitue le terrain d’élection pour
exercer les éleves d’humanités et de rhétorique. Cest, dans les classes, une discipline aussi codifiée que I’histoire
naturelle. Ainsi congue, la littérature n’est pas en prise sur des « ceuvres » ; elle n’a besoin que de morceaux choisis, a
titre d’illustrations. Et ces extraits n’ont pas vocation a étre « expliqués » au sens moderne du terme, mais a étre
appris par cceur et imités. » Par opposition, la littérature au sens moderne concerne « le corpus des grandes ceuvres
littéraires consacrées par 'opinion publique a travers les si¢cles ainsi que les jugements des principaux critiques, [...]
ceuvres intimement liées a la culture, aux débats et aux conflits de leur temps, qui s’enchainent et se répondent les
unes aux autres, qui signent 'aboutissement des longues traditions mais ouvrent également de vastes perspectives sur
Pavenir. » Histoire de ['enseignement du frangais, p. 488.

87 André Chervel, Histoire de lenseignement du francais, p. 731.

88 André Chervel, Histoire de lenseignement du frangais, p. 739.

49



que comme une confirmation. Le texte n’a donc pas le méme statut que pour nous: 'on ne
cherche que de courts extraits pour y trouver I'application des regles. La hiérarchie des genres est
aussi différente : la poésie recueille le principal intérét, mais surtout pas les romans. Les belles-
lettres s’intéressent aux textes antiques, mais laissent aussi une place aux auteurs frangais. L’ceuvre
de Comte témoigne de ces infléchissements : Comte connait quelques préceptes rhétoriques mais
n’y accorde pas une grande importance”. A Tinverse, il estime que Déducation forme les
sentiments par les beaux-arts: les «vraies études esthétiques [..] n’exigent aucunes lecons
formelles [5i” ». Les « belles-lettres » sont synonymes de « poésie’ », « I'art le plus général et le
moins spécial” » mais 'éducation esthétique comprend aussi la musique et le dessin, avec deux
objectifs : la « destination esthétique » et une « haute efficacité morale” ». On peut aussi lier
I'abstraction des discours de Comte sur I’art a ces tendances des « belles-lettres ».

Qu’en est-il du role de Daniel Encontre pour les autres savoirs, linguistiques et
scientifiques ? Encontre connait les langues anciennes, qu’il a apprises dans un contexte
protestant : son pére, pasteur, lui « enseignait le latin en [lui] faisait apprendre par cceur et de suite
toutes les pages d’un dictionnaire de cette langue™. » Nous sommes ici loin de la pédagogie
dialectique des jésuites, distance a ne pas exagérer en prétendant que les protestants
n’apprendraient pas le latin”. Mais 'objectif des deux pédagogies n’est pas le méme : le but de
I'enseignement du pere de Daniel Encontre n’est pas de permettre a son fils la lecture de tous les
textes antiques, mais avant tout des « Saintes Ecritures ». Le biographe insiste sur le fait que
Daniel Encontre a appris les autres matiéres « seul, en secret, a la dérobée™ » : Encontre poursuit
«I’étude des langues hébraique, grecque et latine » et « ces langues, surtout les deux dernieres, ne
tardérent pas 2 lui étre aussi connues et aussi familiéres que sa langue maternelle”. » Encontre

travaille aussi seul les disciplines littéraires et scientifiques. Ainsi est-il capable de discuter de

89 Nous avons donné les occurrences liées a Cicéron plus haut.

N Discours sur l'ensemble du positivisme, [1848], 1998, p. 205.

91 « Sans avoir, comme vous, professé les belles-lettres avant d’enseigner les sciences, il savait profondément
gouter la poésie », dédicace a Daniel Encontre, p. LVIL

92 Disconrs sur l'ensemble du positivisme, 1998, p. 318. Comte consideére le théitre comme de la poésie : « Obligée,
sous 'impulsion classique, de remonter aux types antiques, faute d’inspirations contemporaines, la poésie moderne
fut déja conduite a idéaliser les phases antérieures de ’humanité. Tel fut le principal caractére de notre grand
Cotneille » Discours sur l'ensemble du positivisme, p. 330.

93 Disconrs sur ['ensemble du positivisme, p. 2006.

% «Notice sur la vie et les écrits de Daniel Encontre », par Henri Francois Juillerat, dans Arhives du
christianisme an XIX® siéele, Juillerat-Chasseur, n°3, 1820, p. 405, sq. L’auteur tire ses informations d’une relation
personnelle et de lettres avec Daniel Encontre.

% Francois Waquet s’intéresse a la question dans le chapitre « Latin protestant » et explique que méme si le
protestantisme a valorisé les langues vernaculaires, « I’Eglise protestante ne fut pas un monde sans latin », Le Latin ou
PEmpire d'un signe, p. 98-100.

% « Notice sur la vie et les écrits de Daniel Encontre », p. 411.

97 1bid.

Ul



Virgile” et «la littérature [entendons les belles-lettres| est un de ses gofits les plus chers” ». 1
commence donc son enseignement a Montpellier par ces belles-lettres, puis, presque par
hasard'", se présente au concours des sciences ou il est recu. Son biographe recense une série de

, . ., . 5 . N . : : 101
mémoires, qui témoignent d’une connaissance tres solide des langues et des sciences antiques' .

Méme si Comte n’a pas apprécié 'étude des langues antiques, il est probable que Daniel Encontre

appuyait ses cours de mathématiques sur ses vastes connaissances, donnant les étymologies des

102
>

termes mathématiques ", cherchant des éléments de savoir dans les textes antiques et faisant
remonter chaque science moderne a son origine antique, comme il le fait dans ses mémoires.

Le parcours de Daniel Encontre est emblématique de la difficulté moderne a dominer tous
les savoirs. Sa discipline d’enseignement et sa vie religieuse relevent de la séparation, alors que
son curriculum vitae et sa culture personnelle montrent un effort original vers I'unité. I.a cohérence
de 'enseignement jésuite a disparu, mais il en reste des fragments épars dont le sens est difficile a
reconstituer. La langue est un de ces fragments dont on ne sait que faire. Comte a pressenti que
les éleves n’apprennent plus le latin pour lire des textes, anciens ou modernes, écrits en latin, mais
que le latin est devenu une matiére privilégiée, mais somme toute remplagable, pour « acquérir
une discipline intellectuelle'” ». Cela releve de lincohérence, que Comte manifeste lorsqu’il
résume son expérience du college : il a été « élevé dailleurs dans 'un de ces lycées ou Bonaparte
s’effor¢ait vainement de restaurer a grands frais, Pantique prépondérance mentale du régime
théologico-métaphysique'™ ». Nous avons a présent les éléments pour déchiffrer ce style dense et
elliptique. Nous retrouvons 'allusion aux réformes de Napoléon, a la nouveauté étrange de '« un
de ces lycées », a la renaissance du latin qui est vécue comme la restauration globale du systeme

éducatif de P'ancien régime. La tendance de Comte a charger de sens ses adjectifs se confirme

%8 « Notice sur la vie et les écrits de Daniel Encontre », p. 417.

9 « Notice sur la vie et les écrits de Daniel Encontre », p. 422.

100 Thid.

10111 a écrit plusieurs mémoires sur les mathématiques que nous laissons de c6té, mais aussi d’autres qui nous
intéressent : sur Phistoire des sciences depuis ’Antiquité : « Nouvelles recherches sur la composition des forces »,
évoqué p. 427, qui démontre que les Anciens détenaient une connaissance que les Modernes ont cru découvrir, ou
sur la traduction du grec, comme « Essai de critique sur un passage de Platon traduit par La Harpe » (p. 426), ou
Encontre conteste la traduction de La Harpe, un mémoire sur la géographie de Strabon, Pline et Ptolémée (p. 429),
un sur la « botanique des Anciens » (p. 430), une interprétation scientifique de la Genese (p. 431-433) des picces de
théatre en vers (p. 434).

102 1] nous est possible de consulter ses Fléments de géomitrie plane, Montauban, 1820 suivi d’un lexique
étymologique. 1 justifie ce lexique pour la raison que « I’étude des langues anciennes [a] pris faveur parmi nous », que
I’étymologie est un moyen d’« analyser » les mots dont nous nous servons et qu’il faut aller chercher directement dans
les textes authentiques la vérité scientifique, sans passer par les traducteurs qui nous conduisent « d’erreur en erreur ».
Cela est arrivé avec les traductions d’Aristote, « dont les auteurs, n’entendant rien au langage géométrique, ont
changé le grec le plus attique et le plus clair, en un latin inintelligible et barbare » p. VII a IX.

103 Francoise Waquet, Le Latin ou I'Empire d'un signe, 1998, p. 223.

194 Conrs de Philosophie positive, t. V1, préface personnelle.



ici'”. L allusion au latin est discréte, perceptible dans I'adjectif « antique » et indissociable d’une

dimension « théologique ». Cette évolution de 'enseignement rentre pour lui dans la catégorie de
Iaberration, qui caractérise la survie d’un fragment du passé dans un ensemble nouveau.
I’Empire aurait cherché a prolonger un systeme périmé.

Apres avoir constaté la solidité de la tradition jésuite et familiale dans I’éducation de Maistre
et I'incohérence des différentes théories pédagogiques qu’a connues Comte, voyons comment

Maurras a vécu I’Antiquité au college.

Maurras et 'option

D’apres la suggestive expression de Frangoise Waquet, Maurras vécut le passage du latin
«de la norme a Poption'” », qui eut lieu au cours de la seconde moitié du XIx® siécle. Le latin
n’est plus considéré comme faisant partie du socle commun de tout Frangais, mais comme un
choix parmi d’autres, officiellement équivalents. Mais option n’est qu’en apparence un choix
individuel, parce que les valeurs symboliques attachées au latin en font une distinction. La
« hiérarchie » demeure « fondée sur les humanités classiques. » Le latin n’est plus une évidence
pour tous, mais un particularisme élitiste. Maurras a subi la norme puis fait le choix de 'option, ce
qui entraine un engagement personnel de sa part plus fort pour les mati¢res antiques, par
contraste avec une époque ou ’Antiquité eut de moins en moins de place dans 'enseignement.

Les sources sur la scolarité de Maurras sont trés nombreuses, personnelles, biographiques,
officielles, mais ni toujours référencées ni cohérentes. Nous disposons aussi des programmes

7

publics'” et de linventaire de la bibliothéque de Martigues, qui concordent en général. La
difficulté ici est de bien classer la mati¢re et pour cela de rétablir I'ordre chronologique. II faut
différencier deux périodes, avant et apres les années 1880-1882, années d’une double rupture,

personnelle et institutionnelle : d’un c6té, Maurras devient sourd et ne peut plus suivre les cours

195 Comte désobéit au premier conseil stylistique pour la version, qui est de « transformer en substantifs,
chaque fois que cela est possible et souhaitable, les adjectifs, les verbes ou les adverbes du texte latin », André
Chervel, Histoire de lenseignement du frangais, p. 569. Son style s’apparenterait donc davantage a de la prose latine ou a
une traduction mot 2 mot non terminée, qu’a I'usage du frangais.

106 Francoise Waquet, Le Latin ou I'Empire d'un signe, 1998, p. 27.

10711 y a un doute pour savoir si les programmes scolaires publiés par André Chervel en 1986 dans Les Auteurs
frangais, latins et grecs, qui émanent du ministere de I'Instruction publique, sont aussi valables pour le college diocésain
d’Aix. André Chervel indique que, depuis la loi Falloux, I’enseignement privé peut adopter un autre programme, mais
le programme du bac restant le méme pour tous, il est incité a suivre le programme du public. Maurras a étudié
plusieurs ceuvres, Athalie, Iphigénie, le De Rerum Natura de Lucréce, Pannée et la classe ou ils ont été mis au
programme, ce qui confirme cette apparente concordance. Mais les classiques peuvent-ils étre les mémes pour tous ?
Les interprétations et les sélections d’extraits peuvent différer. De plus, Maurras évoque réguliecrement certains
auteurs qu’il a découverts pendant sa scolarité : les auteurs romantiques contemporains, alors qu’ils ne figurent pas
dans les programmes publics. Nous reviendrons a ces paradoxes.

U
\S)



comme les autres éléves'”, de I'autre, Jules Ferry réforme les colléges, modifie les programmes et
le rapport au latin.

Entre cinq et huit ans, de 1873'” a 1876'", Maurras entre a I’école, d’abord communale
puis paroissiale. Le lecteur attentif de ses nombreuses biographies tombe sur une querelle
récurrente : qui a appris 2 Maurras ses premiers mots de latin » Nous sommes strs que son pere
I'y a encouragé, d’aprés Leon S. Roudiez, mais chacun donne sa version de la suite. Le critique
américain avait écrit : « ’abbé Burel lui apprit ses premiers mots de latin''' », puis Yves Chiron
estime : « Son pere, quelque temps avant de mourir, avait présenté le jeune Charles au curé
Guilibert afin qu’il apprenne le latin''?. » Stéphane Giocanti dépasse le débat en ne se pronongant
pas sur la personne mais sur le lieu : « C’est 12 que Charles apprend ses premiers mots de latin'" ».
I’expression devient un symbole : a celui qui aurait appris ses « premiers mots de latin » au petit
Charles revient tout ’honneur de la « Renaissance latine ».

A Técole, les matiéres se diversifient : Maurras n’apprend pas seulement la langue latine,
mais « P'histoire sainte et romaine'*» qu’il retient facilement et I’Odyssée, probablement dans la
traduction de Mme Dacier'”. Maurras bénéficie encore de I'avancement de I’étude du latin au

primaire, qui date de 1857 et sera repoussé sous le ministére de Ferry''s

. Il n’est pas question
encore d’apprendre la langue grecque, étude qui a été avancée au plus tot a la 6° en 1857 et subira

le méme décalage en 1880'". Nous disposons de quelques indices incertains sur les manuels

108 Ta date de 1882 est discutée, mais c’est Maurras qui I’a indiquée. Voir la discussion de Victor Nguyen, Aux
origines de I'’Action frangaise : intelligence et politique vers 1900, préf. de Pierre Chaunu, Fayard, 1991, p. 133.

109Yves Chiron, La Ve de Maurras, p. 26 ; Stéphane Giocanti, Charles Maurras, le chaos et Iordre, p. 36.

110 Yves Chiron, La Ve de Maurras, p. 30 ; Stéphane Giocanti, Charles Maurras, le chaos et Iordre, p. 38.

1 Leon S. Roudiez, Manurras jusqu’a I’Action francaise, p. 36.

112 Yves Chiron, La VVie de Manrras, p. 27.

113 Stéphane Giocanti, Charles Maurras, le chaos et lordre, p. 36-37.

114 Stéphane Giocanti, Charles Maurras, le chaos et [ordre, p. 37. Cette information est confirmée par les
programmes nationaux, qui indiquent de 1841 a 1890 (1890 exclu) pour les classes élémentaires les Epitome historiae
sacrae et de 1841 a 1874 (1874 exclu) les Epitome historiae Graecae. Pouvons-nous identifier plus précisément ces
éditions au programme ? Plusieurs auteurs sont possibles, Lhomond pour T'histoire sacrée d’aprés André Chervel,
une édition a la limite de notre chronologie, Auguste Mottet pour histoire grecque d’apres l'inventaire de la
bibliotheque. Nous nous permettons de citer ici la note exacte de I'inventaire de sa bibliotheque, qui montre que
Maurras a vraiment lu cette édition : « A. Mottet, Historiae Graecae : Epitome, éditeur Delalain Jules et Fils, 1875, VIII
p., 208 p., Dessin et mention ms (‘Ch. Maurras’) sur page garde [5 ; Ftat moyen : couverture illisible, Relié, Paris,
Déja coupé ».

115 Nguyen, Auwusx origines de [’Action frangaise : intelligence et politigue vers 1900, p. 141. Trois traductions de Mme
Dacier se trouvent dans I'inventaire, dont une qui semble plus ancienne. Nous recopions la notice de I'inventaire :
« L’Odyssée ’Homére, traduite par Mme. Dacier, Me. Ve. Seguin, imprim.-libraire, 1805, 222 p. Etat moyen : reliure
usée ; Relié¢ basane (?) jaspée ; Avignon ; Déja coupé. »

116 André Chervel, Les Autenrs frangais, latins et grecs, p. 32. Le latin et le grec sont repoussés, respectivement, de
la 8¢ala6¢ et de la 6¢ala 4¢.

17 André Chervel, Les Auteurs frangais, latins et grecs, p. 32.

U
W



qu’étudia Maurras en primaire, mais le plus mémorable et significatif est un manuel d’histoire que
lui offrit un abbé, I"Histoire romaine I’Emile Lefranc'®.

Ce manuel dont la premicre édition date de la monarchie de Juillet ne figure pas dans les
programmes scolaires publics, probablement parce qu’il est trop orienté selon les attentes de
Ienseignement privé. Lefranc rapporte en francais, dans un style vif, le détail de I’histoire
romaine, en suivant la chronologie politique et en donnant régulicrement des étymologies. Le
texte n’est accompagné d’aucune illustration mais se lit comme un roman. L’orientation politique
du manuel n’est pas revendiquée mais I'attachement aux différentes figures de « roi» transparait
aux détours des épisodes. Dans ce livre on n’insiste pas sur la détestation de la monarchie par les
Romains, mais sur I’héritage royal du consulat, la monnaie et le cens instaurés par Servius Tullius,
qui veille 4 « contenir la démocratie dans de justes limites''” » et sur la transmission des symboles
royaux'”. Les chefs gaulois sont des « druides », ’étymologie de Germains renvoie 2 « Gher-

mann'' », « hommes de guerres ». Les actes de César sont 'objet d’un récit particuliérement

>
détaillé et admiratif : il est « le plus grand des Romains'* », ne trouve de véritable adversaire qu’en
Vercingétorix, chef unificateur et patriote'”, mais surtout pas en Pompée, médiocre intrigant'*.
La cause du malheur de César vient de ce qu’il « eut le malheur de mépriser un sénat méprisable
et le faible d’ambitionner le titre de roi'> », alors que le peuple est d’accord avec lui. Les portraits
moraux sont rapides : Cicéron est un « vaniteux'* », Octave un froid politique qui cache son

127

visage cruel apres la victoire d’Actium ™. Devenu Auguste, ce dernier « déguise la monarchie sous

les formes républicaines'” » pour ne pas froisser le sénat, mais le rend de fait inoffensif. Virgile,

118 Un ancien séminatiste, « un jour qu’il avait vu Charles lire un petit abrégé d’histoire romaine assez sec, lui
fit présent de I'Histoire romaine de Lefranc ou les événements et les personnages étaient décrits avec plus de relief et
de couleur », Leon S. Roudiez, Maurras jusqu’a I’Action francaise, p. 36. Nguyen, Aux origines de I'’Action frangaise :
intelligence et politique vers 1900, p. 115. L’inventaire de la bibliotheque de Maurras confirme la présence de cet ouvrage
et donne des précisions : Emile Lefranc, Histoire romaine, depuis la fondation de Rome jusqu’a la destruction de I'Empire
d’Occident, [1¢ éd. Meyer, 1833], Perisse freres, 1839. Le fait que le livre est en état moyen et coupé confirme qu’il a
bien été lu. Pour une raison inconnue, ce livte n’est pas référencé dans la liste d’Alain Choppin (alors que plusieurs
manuels de langue latine du méme auteur sont référencés), Les Manuels scolaires en France de 1789 a nos jours, INRP-
Sorbonne, 1988, t. 3. Une édition du manuel de Lefranc est consultable en ligne:
https://books.google.fr/books?id={ZSeZ88a4lwC

119 Emile Lefranc, éd. cit., 1837, p. 30.

120 « Hors la couronne d’or et le sceptre, les consuls conserverent les insignes de la royauté, la robe de
pourpre, la chaise curule, et les faisceaux des licteurs. Le nom de roi, sans doute, avait quelque chose de sacré
puisqu'on ne I'abolit pas enticrement; on attacha ce titre au rvi des sacrifices, nouveau magistrat qui portait les
ornements royaux refusés aux consuls » Emile Lefranc, p. 38

1211837, p. 214.

1221837, p. 240.

1231837, p. 219-223.

1241837, p. 224-225.

1251837, p. 237.

126 1837, p. 242-243. Lefranc appuie sa violente affirmation sur un portrait de Cicéron par Montesquieu.

1271837, p. 254 et 261.

128 1837, p. 262.



https://books.google.fr/books?id=jZSeZ88a4lwC

Horace et Ovide parviennent enfin 2 mettre Rome au « niveau'” » de la Gréce. Le choix de ce
manuel n’est donc en rien anodin et prédispose Maurras a plusieurs pensées qu'on retrouvera
plus tard.

L’heure n’est pas encore a la politique mais a engouement naif. L’apprentissage de ce qui
deviendra les poussives « langues et cultures de ’Antiquité » a lieu dans un climat d’« allégresse »,
dont Maurras aime se souvenir, comme dans ce récit rétrospectif :

Il'y a quelque part un petit garcon de huit ans qui, lorsqu’il lui plait de renaitre, m’apporte dans ses

yeux lallégresse des primitifs.

Je le revois, tel qu’il était sous les tilleuls et les lauriers-roses de sa Provence et penché sur le livre

qu’l lisait du matin au soir. L’Odyssée était sa passion. 1l en peuplait les jeux, le sommeil, en parlait
sans cesse, ne sachant qu’admirer le plus du courage, de la patience ou de I'art du héros!*.

Ce texte apparemment enfantin est trés riche d’enseignement sur les évolutions de la
réception de 'Antiquité. Maurras reprend plusieurs lieux communs en leur donnant un sens
nouveau. Il associe un souvenir de vacances et un souvenir scolaire, une admiration classique
pour le héros et un engouement sentimental pour la lecture solitaire.

Maurras réunit donc ici les deux #poi ordinairement opposés du récit d’enfance: le
souvenir de I’école qui enferme dans un lieu et dans une tiche jusqu’au soir' et le souvenir des
vacances ou 'on dispose de toute une journée libre pour flaner dans la campagne. Maurras est un
des rares qui réve d’Homere « sous les tilleuls ». Rien a voir avec les souvenirs pesants dun
Stendhal, d’'un Hugo ou d’un Valles"™ . Sans doute peut-on y voir un appel du pied aux
réformateurs scolaires du tournant du siecle. Nous retrouvons ici 'admiration pour les grands
hommes 2 la suite des V7es des hommes illustres ou du De 177ris, mais dans un vocabulaire sensible
d’«allégresse » et de « passion ». Rappelons que I’école n’encourageait pas la lecture privée,

jusqu’a « tres tard dans le XIX® siecle'™

», pratique susceptible de mettre les éleves au contact de
mauvais livres et de mauvaises idées. Lire seul et avec passion I'Odyssée, qui n’est pas au

programme du primaire public'”, pourrait donc étre tout a fait subversif. A c6té de ces souvenirs

1291837, p. 262.

130 _Anthinéa, 1901, Préface.

131 Te souvenir de Valles est tout différent, jusqu’a 'odeur : « A deux minutes de 13, le collége moisit, sue
Pennui et pue I'encre ; les gens qui entrent, ceux qui sortent, éteignent leur regard, leur voix, leur pas, pour ne pas
blesser la discipline, troubler le silence, déranger I’étude.

Quelle odeur de vieux !...

[..] je vais m’enfermer la-dedans jusqu’a huit heures du soir. A ce moment-la, mademoiselle Balandreau
revient et me ramene. ]’ai le cceur bien gros quelquefois et je lui conte mes peines en sanglotant. »

132 Albert Léonard, « L.a formation au latin dans le souvenir de Valles (I’Enfant) et de Stendhal (Vie de Henry
Brulard) », dans Georges Cesbron et Laurence Richer (dir.), La Réception du latin du XIX¢ siecle a nos jours, Angers,
Presses de 'Université d’Angers, 1996, p. 143-153.

133 André Chervel, Histoire de lenseignement du frangais, p. 500. Voir aussi p. 412.

134 Gardons-nous cependant de considérer Homeére comme un auteur scolaire, car on le trouve assez peu
dans les programmes scolaires a partir des années 1800 avant la 3¢ (il figure dans le programme de 4¢ seulement de

U
U



plus ou moins exacts, nous lisons deux informations sur des infléchissements dans la
connaissance de I’Antiquité : la littérature antique n’est plus la seule science humaine, mais une
« passion ». En plein Premier Empire, Auguste Comte avait recu un exemplaire de I'[/ade : lors du
Second Empire, 'Odyssée est préférée a Vlliade. 1”Odyssée n’est pas lue comme une épopée
merveilleuse mais comme un roman psychologique et moral avec des personnages fascinants,
avant de devenir un récit de voyage, précédant Anthinéa.

Vient Pentrée au college, en 8°, en 1876. Ces années permettent la réussite scolaire de
Maurras mais aussi le début de ses difficultés avec la venue de la surdité. Sa famille déménage de

% pour offrir aux deux fréres Maurras de meilleures études. A Aix, Maurras a

Martigues a Aix

, . . , . . . . 136
«tout découvert sur le plan de la connaissance » mais a vécu aussi une « diminution ™ »
personnelle.

Maurras aussi remporte des prix : « pendant quatre ans, il remporte le premier prix de
latin » écrit Stéphane Giocanti'’, sans préciser de quel exercice il est question. Yves Chiron
précise le « premier prix de version latine'” », de la 7¢ 4 la 4%, et enchérit : « dés la classe de 7¢ et
. , R . : . . . .
jusqu’en troisieme, chaque fin d’année scolaire le vit figurer au palmares pour une dizaine de prix
et d’accessits'”. » Maurras remporte aussi des prix en théme latin et version grecque, mais

N . . N . . . , - 140
rarement en théme grec, ainsi que dans les autres matieres, en frangais, histoire et géographie ™.
Maurras est doué, mais sélectif : «il ne faut pas se figurer un éléve brillant en toutes

5
disciplines'! ». 1l peut réussir en science, mais ne le veut pas toujours. Il faut préciser que les
« disciplines » se sont encore diversifiées : il faut méme apprendre l'anglais, outre les sciences.

Maurras a du gout pour les matieres classiques, mais il méprise les matieres nouvelles, surtout

l’angla).is142 :

1849 a 1851, et jamais dans les niveaux inférieurs). Voir André Chervel, Les Autenrs francais, latins et grecs. Si Maurras lit
Homere a 8 ans, ce serait plutot par innutrition familiale qu’obligation scolaire.

135 Le déménagement de la famille de Martigues a Aix n’a pas de rapport avec I’Antiquité, mais si on tient
absolument a en voir un, on pourrait y voir le déménagement de Delphes a Pompéi. Maurras aurait eu I'idée de
comparer Martigues a Delphes dans un texte non publié, Delphes en Provence (résumé dans la bibliographie de Roger
Joseph et Jean Forges, 1980, p. 264). Par ailleurs, Victor Nguyen décrit la ville d’Aix dans la deuxiéme moitié du XI1X¢
comme une ville déchue, sale, ennuyeuse, ou I'aristocratie s’encanaille. Louise Colet en aurait dit : « C’est Pompéi »
(Victor Nguyen, p. 133-134).

136 Cité par Victor Nguyen, p. 121.

137 Stéphane Giocanti, Charles Manrras, le chaos et Pordre, p. 38.

138 Yves Chiron, La Ve de Manrras, p. 37.

139 Yves Chiron, La Ve de Manrras, p. 36. 11 parait que la liste complete des prix est accessible dans la maison
familiale du Chemin de Paradis a2 Martigues. On peut la trouver aussi dans un supplément tres difficile d’acces des
Cabhiers Charles Maurras, n°12-14-16-22, dans un texte nommé « Maurras tel qu’il fut », écrit par Roger Joseph. Nous
reproduisons en annexe ce document sans dépot légal, a faible tirage et disséminé dans les Cabiers.

140 Voir a nouveau ’annexe en fin de document.

141 Yves Chiron, La Vie de Manrras, p. 36.

142 J] découvre tot 'anglais comme en témoignent ses accessits de 7¢ et 4¢ et son prix de 5¢.



la plus grande utilité pratique que cette étude [de Ianglais| m’ait procurée, c’est de m’avoir initié a la
notion de barbarie : la premiére fois que la grammaire d’Elwall'43 me montra, au détour d’une
feuille, le tableau des verbes irréguliers, ces horribles formes saxonnes qui tranchent si curieusement
sur la masse a demi latine du vocabulaire anglais passérent devant moi comme les Cimbres et les
Teutons de Plutarque devant le camp romain'#, farouches, hurlantes, difformes et sans aucun
rappott avec ce que je sentais. Jamais verbes en 77 ne me firent telle impression!45.

Ce texte étonnant rejette 'anglais au nom de ’Antiquité. L’instinct de 'enfant est antique :
ce quil « sent », ses « impressions », sont antiques. A Pinverse, Panglais est un élément étranger,
percu dans la catégorie antique du « barbare », qui oppose précisément ceux qui patlent grec et les
autres, ceux qui crient des propos inintelligibles. Maurras se met-il donc du coté des Grecs ? En
associant les deux Antiquités, un épisode de I’histoire romaine et des verbes de la conjugaison
grecque, il se situe ici dans I'entre-deux cicéronien, donc comme un latin, né dans un pays latin,
qui aurait appris le grec. Le reste du texte nous apprend que le probleme ne concerne pas toutes
les langues vivantes, mais les langues non latines, et que les camarades de Maurras étaient du
méme avis sur I'inutilité d’apprendre I’anglais pour un Provencal.

Maurras conserve aussi le souvenir de lectures. Le premier jour du college, Maurras a lu des
extraits d’Athalie'** dont il se souvient 49 ans plus tard. La piéce se trouve régulierement dans les
programmes nationaux de 5° et de 4%, a coté d’Esther, mais Maurras en entend parler des la 8° par
une anthologie. 11 faut dire que cette tragédie de forme antique mais de sujet biblique, destinée
des son écriture a un public scolaire, permet de réconcilier tout le monde, partisans des Anciens
ou des Modernes, public et privé, abbés et hussards en formation'?’. Les biographes donnent

148 Maurras citera ailleurs les Conciones et De

aussi un nom de manuel, le Jardin des racines grecques
iris™. Contrairement 2 aujourd’hui ot les manuels scolaires ne sont destinés a durer qu’un
temps, voués a disparaitre a chaque changement de programme, les manuels cités ici nous relient

avec Iéternité. Le De s date de 1779 et est au programme de la 5° depuis quiil y a des

143 Alfred Elwall, 1818-1889, est I'auteur de plusieurs manuels d’anglais dans les années 1850-1860.

14 Plutarque, dans la Vie de Marins, raconte que des Cimbres et des Teutons, particulicrement laids et
bruyants, harcelent le camp romain de Marius, qui défend a ses soldats de se battre en attendant un oracle.

145 Victor Nguyen, Aux origines de I'’Action frangaise, p. 37, Gagette de France, 9 mars 1902. Quand les Frangais ne
S'aimaient pas, NLN, 1916, p. 122-123.

146 Victor Nguyen, Aux origines de I'Action francaise, p. 140-141 et Yves Chiron, La Ve de Maurras, p. 35, qui
s’appuient sur La Musique intérienre, Grasset, 1925, p. 22-23.

147 1] serait hors de notre sujet de nous étendre sur le programme de la littérature francaise étudiée par
Maurras, pour str limité aux classiques du XVII¢ siécle.

148 « 11 retient allegrement des vers du Jardin des racines greeques de Lancelot. » Stéphane Giocanti, Charles
Maurras, le chaos et lordre, p. 38, décrit par André Chervel, Les Autenrs francais, latins et grees, p. 367, confirmé par
I'inventaire de la bibliotheque : « Le jardin des racines grecques, [1¢* éd. 1657,] Belin Eugene librairie, 1870, 314,
annotations ms, mauvais état : mors cassés, dos décollé, manque la page de titre. » On trouve plusieurs auteurs,
éditeurs, annotateurs de divers Jardin des racines grecques (Gail, Régnier, Larousse), ce qui fait douter de I'attribution au
seul Claude Lancelot et ne permet pas d’identification précise d’une édition. Le Jardin contient en général un lexique
grec, mettant en valeur les racines et leurs dérivés, et différents suppléments, traité de grammaire, dictionnaire
étymologique du frangais, dictionnaire des prépositions grecques.

199 Maurras, L Avenir de ['Intelligence, 1922, p. 3 [préface absente de I’édition de 1905]. Aucun de ces titres n’est
dans l'inventaire de la bibliotheque de Martigues.



programmes (il avait été avancé aux classes élémentaires jusqu’en 1880), et le Jardin, dont la
premiére édition remonte 4 1657, est au programme de la 4° depuis qu’il a été réédité en 1806"".

Le De viris permet d’apprendre en méme temps le latin, histoire antique, ’'admiration pour
les grands hommes et le francais™'. Le Jardin est un manuel pour apprendre le vocabulaire grec et
les étymologies du francais. Certaines éditions incluent aussi un enseignement de grammaire, mais
le centre du Jardin est un lexique, c’est-a-dire un dictionnaire bilingue qui propose des
¢équivalences de mots entre deux langues, avec la particularité d’insister sur les «racines »
communes des mots grecs d’une part et des mots frangais d’autre part.

Ce tableau des premicres années du college de Maurras montre donc une permanence
d’éléments de l'enseignement classique, transmis par un college diocésain tenu par des
ecclésiastiques, mais il laisse aussi deviner que cette permanence est menacée par les changements
politiques violents du XIX® siecle et relativisée par I'introduction de nouvelles matieres. Qu’arrive-
t-il au tournant des années 1880-1882 ? Le college d’Aix n’est pas concerné par I'exclusion des
congrégations en 1880, qui chasse encore une fois les jésuites et dont le rappel ici permet
d’imaginer Iinquié¢tude des populations'™. Un climat d’inquiétude touche aussi les maticres
antiques, dont Ferry repousse ’étude comme on I’a vu. Pour autant, Maurras ne rapporte pas de
souvenir précis d’'un moment ot le ministére aurait changé de position vis-a-vis de I’Antiquité'”,
alors que Ferry, en outre, « supprime le discours latin, les vers latins, ’étude du Conciones, la
composition latine du baccalauréat et les ‘principales notions de rhétorique et de littérature
classique’ de 'oral™ », ce qui devait toucher Maurras. Il n’évoque pas non plus le remplacement
de la rhétorique par Ihistoire littéraire’. Ce qui frappe surtout Maurras, c’est un événement
personnel, de taille, sa surdité. Plus question alors de suivre le college comme les autres, il faudra
un professeur particulier, I'abbé Penon.

Maurras prend conscience de sa surdité pendant une version latine et en a la confirmation

en cours de mathématiques :

150 André Chervel, Les Autenrs frangais, latins et grecs, p. 367.

151 André Chervel, Les Autenrs frangais, latins et grecs, p. 365.

152 Yves Chiron, La Ve de Maunrras, p. 38.

153 Pas de souvenir dans les textes autobiographiques du moment du changement, mais Maurras a comptis
plus tard ce qui s’est passé, comme en témoigne cet article politique daté de 1891 : « La République aura traité les
études secondaires et 'enseignement supérieur comme I’école primaire. [Il faudra dire] quelle conspiration ourdie
contre lordre francais et Pesprit humain représenta la guerre sournoise faite par I'Université a Fustel de Coulanges.
Dans les lycées et les colleges, le grec a été sacrifié et la part du latin réduite depuis les absurdes décrets qui ont
morcelé I'ancien baccalauréat es lettres. Gambetta se plaignait, en 1874, que I'Université s’en tint aux méthodes des
jésuites et gardat le vers latin. La défaite de 'ordre moral a ruiné le vers latin avec tant d’autres choses. » Propos
reproduit dans Les Cabiers Charles Manrras, n°30, 1969, tiré de Le Salut social, 1891 (nous recopions les indications des
Cabiers en avouant que nous n’avons pu identifier plus précisément ce Salut social de 1891).

154 André Chervel, Histoire de lenseignement du frangass, p. 758.

155 Dans la citation que nous avons déja donnée, qui indique que Penon « montrait parmi les livres autre
chose que des ressemblances d’époques, ou des différences d’auteurs : leur esprit et leur ame », Maurras n’oppose pas
la rhétorique a I’histoire littéraire, mais deux conceptions de Ihistoire littéraire, une abstraite et une biographique.



Un jour, en troisiéme, on dictait une version latine, exercice ou je n’étais pas mauvais ; d’ordinaire,
le texte dicté, au fur et a mesure que je le prenais, me dévoilait les grandes lignes de son sens. Cette
fois, non seulement la signification générale m’échappait, mais je ne reconnaissais plus les mots du
vocabulaire, qu’ils fussent rares ou familiers. Le lendemain, je fus appelé au tableau noir pour y
poser des chiffres a la dictée. Ce fut un désastre. Pas un qui fat exact. J’entendais si mal qu’il fallait
craindre de ne plus entendre du tout!°.

Encore une fois, ce texte est riche d’enseignement. La version latine est d’abord une dictée
latine : il ne suffit pas de traduire en francais correct, il faut déja transcrire correctement le latin'”’.
Le sens n’apparait pas par mot a mot en consultant frénétiquement un dictionnaire mais d’une
maniere « générale », en entendant 'oral. Cela suppose un bagage de vocabulaire important, que
Maurras possede, capable de distinguer les mots rares des mots familiers. Nous n’avons pas
d’indication pour discerner si le texte dicté est un texte d’auteur ou un texte recomposé, nous ne
connaissons ni sa taille ni son sujet. Nous ne trouvons pas non plus d’indication sur le professeur,
sa maniere de dire le latin, de réagir au handicap. Cette sélection dans I'information a dire ou a ne
pas dire suggere que Maurras a conscience que la dictée latine est un exercice peu familier pour
ses lecteurs plus jeunes.

Le deuxieme enseignement de cette citation concerne la surdité. Maurras est devenu sourd,
C’est-a-dire qu’il a perdu en grande partie 'audition, mais pas entiecrement. Il ne distingue plus les
mots du professeur adressés a la classe, mais des sources postérieures montrent qu’il était capable
de comprendre les paroles qu’on lui adressait spécialement.

Heureusement, apprentissage de Maurras put continuer entre 1882 et 1885 grace aux
cours particuliers donnés tres régulicrement par I’abbé Penon jusqu’au bac. Celui-ci était
professeur au college d’Aix et ne put entendre cette « tragi-comédie » sans proposer son soutien.
Il est tres probable que la figure de Penon fut déterminante dans le classicisme de Maurras.
Guillaume Métayer écrit méme: « L’influence de son maitre 'abbé Penon le conduisit a
abandonner ses admirations romantiques et leur préférer Homere, Virgile, Lucrece et, dans la
continuité, Racine, La Fontaine, les classiques francais'™. » Il ne faut pas exagérer non plus a ce
moment-la la résurgence du combat des abbés classiques contre les Modernes romantiques, parce

que la tradition scolaire ne conduit nullement 2 aimer les romantiques'”, que les gotits de Maurras

156 Mauttas, Tragi-comédie de ma surdité, 1951, p. 10.

157 TLa dictée latine ne pose probablement pas les problémes de la dictée francaise, puisqu’en latin toutes les
lettres se prononcent (mais comment prononcer la ponctuation ?).

158 Guillaume Métayer, Anatole France et le nationalisme littéraire, scepticisme et tradition, Editions du Félin, p. 59.

159 André Chervel, Histoire de l'enseignement du frangais, p. 425, la liste des auteurs recommandés pour 1’école
depuis 1801 montre : « la vénération pour la littérature latine et pour quelques écrivains grecs, la longue méfiance
éprouvée pour les genres littéraires qui ne trouvent pas une caution dans 'Antiquité classique, I'hostilité aux
innovations du romantisme, les résistances a la poussée de la littérature contemporaine ». A Pinverse, il semble que ce
soient les abbés enseignants qui parlent des romantiques.



160 et que les deux figures n’ont pas le méme rapport au

et de Penon étaient éclectiques
classicisme'®. Mais cette citation montre que le classicisme de Maurras a été profondément
marqué par cet abbé, ce qui justifie qu’on approfondisse cette relation pédagogique,
régulierement évoquée mais rarement approfondie, et trés éclairante sur la culture antique de
Maurras.

Qui est donc 'abbé Penon'®? Jean-Baptiste Penon (1850-1929) est un étonnant abbé
enseignant, nommé évéque en 1911, associant dans sa pensée et son enseignement des traits
classiques et modernes, conservateurs et innovants. Il n’a pas laissé d’écrits personnels et ne
semble pas avoir beaucoup voyagé (il est né et mort dans les Bouches-du-Rhone), mais ses
nombreux discours montrent des connaissances tres étendues et solides. Nos recherches n’ont
pas permis d’établir d’ou il tirait sa vaste culture classique, s’il était autodidacte, formé un peu ou

entiérement 2 I'université'®. Il avait ’étoffe pour diriger une Université catholique mais ne I’a pas

voulu'™. Pour les Anciens, il maitrise Horace et Virgile, pour les Modernes, il lit Taine'® et

160 Stéphane Giocanti cite de nombreuses références modernes abordées par Maurras pendant sa scolarité, ce
qui contredit le tableau un peu rigide d’une école qui ne transmettrait que les grands classiques : Lamartine, Hugo,
Déroulede, Béranger dans Charles Manurras, le chaos et l'ordre, p. 39, Musset et Mistral p. 41, Chateaubriand, Hugo
encore et Baudelaire p. 45. Pour les auteurs plus anciens, Homeére, Virgile, Dante, Pascal et plus tard Lucréce. Cet
écart entre le classicisme des programmes et le romantisme des lectures est-il di a enseignement privé, a la qualité
de l'enseignement a Aix, a des lectures clandestines ? Il n’est pas possible d’invoquer la date tardive dans le siecle,
patce que les programmes n’integrent Rousseau, Lamartine et Hugo qu’a partir de 1895, c’est-a-dire aprés notre
période. Une remarque de I'abbé Penon confirme I’écart persistant mais décroissant entre les lectures personnelles et
les programmes scolaires, lorsqu’il demande a Chatles de « faire tréve a [ses| lectures » de littérature contemporaine,
qu’il considére comme « une de [ses| débauches littéraires de Seconde » a lui aussi, mais avec lesquelles il était
«moins familier » que Chatles, Dzex ef Je Roi, p. 68. Yves Chiron est sensible a cette question dans La V7 de Maurras,
p. 48, ou il précise qu’un autre abbé, un « original », explique non seulement Racine et Chateaubriand, mais « s’avanca
aussi a présenter Victor Hugo, auteur encore vivant » et que les éleves découvrirent « par eux-mémes » Musset et
Mistral.

161 Victor Nguyen donne une citation de Mautras non référencée mais précise, p. 156 : « Et Mautras nous a
mis en garde contre I'lllusion rétrospective qui pousserait a voir en ce prétre le « moniteur » ou le « prémoniteur de
'ordre classique, catholique ou royal ». Nous y reviendrons dans la deuxieme grande partie.

162 Comme ce personnage est peu connu et treés lié a notre sujet, nous nous permettons de donner ici toutes
nos sources sur sa vie et son enseignement. Une notice lui est consacrée dans Le Personnel épiscopal bourbonnais,
Montlugon, 1970, de Georges Rougeron. Un article plus personnel lui est consacré par René Ranceeur dans les Etudes
manrrassiennes, 4, « Monseigneur Penon, maitre de Chatles Maurras et évéque de Moulins. » p. 235-250. On peut lire
aussi Victor Nguyen, Aux origines de 'Action francaise, p. 155-161, quelques renseignements dans la correspondance de
Tisserand ; Boutang cite souvent la correspondance mais ne s’intéresse pas a la biographie de Penon, un site amateur
mais documenté : http://www.simianedemain.fr/penon.html

163 A PUniversité catholique de Lyon, en 1921, il a promu le rayonnement de la haute culture dans les
campagnes, a défendu I'idée que les prétres les mieux formés pouvaient se plaire dans les campagnes les plus reculées
et amener la population locale a 'Eglise. 11 est tentant de rapprocher cet idéal de prétre cultivé et retiré avec sa vie
personnelle. La référence précise du discours accessible a la BnF est « Discours de S.G. mgr Penon, évéque de
Moulins », dans Facultés catholiques de Lyon, Assemblée générale des évégues et séance solennelle de rentrée du 9 novembre 1921,
p. 5-28. MFICHE 8-R-30964.

164 René Ranceeur, « Monseigneur Penon », p. 249, qui s’appuie sur I'article funebre de Maurras dans L.>Aczion
Sfrangaise, 8 Octobre 1929 : « Quel grand recteur d’Université catholique il edit fait | » En italiques dans le texte.

165 René Rancceur, « Monseigneur Penon », p. 238, et Yves Chiron, La 1ie de Maurras, p. 50.

60


http://www.simianedemain.fr/penon.html

166

Maistre . En politique, hostile a la fois a I’absolutisme et a la Révolution de 1789, il n’est pas loin

du catholicisme libéral'®’

au début de sa vie publique, avant d’évoluer personnellement vers
L’Action francaise. Cest probablement lui qui oriente Maurras vers le journalisme, par ses relations
avec des catholiques libéraux de Paris. Ce qui nous importe le plus, c’est que, d’aprés Maurras, il
est un excellent humaniste, qui « passait a juste titre pour le premier latiniste et le premier

helléniste du diocese'*®

». L affirmation est impossible a vérifier, mais il est vrai que Penon cite
régulierement et abondamment dans ses discours les auteurs classiques, les textes bibliques et les
encycliques en latin. Il promeut méme publiquement une méthode pédagogique, favorable a la

. . ’ ’ . 169
« culture classique intégrale gréco-latine

», remettant a la mode les pratiques jésuites, refusant la
séparation des disciplines et prenant I’Antiquité comme point de départ de toute science'”.
Qu’est-ce que la culture antique de Maurras doit a I'abbé Penon ? Nous disposons de
nombreuses informations sur la place de ’Antiquité dans leurs cours particuliers, grace aux
souvenirs de Maurras et a la correspondance que les deux hommes se sont échangée plus tard.
Maurras se souvient de Iétendue de la culture de Penon et de ses qualités de pédagogue et de
penseur :
Sa voix distincte et mesurée, facilement haussée a I’enthousiasme, montrait parmi les livres autre
chose que des ressemblances d’époques, ou des différences d’auteurs : leur esprit et leur dme ; en
marge des programmes d’écoles et d’examens, j’étais exercé au plaisir de voir, comparer, juger ; de
quelle utilité me furent ces premicres études paralleles qu’il suggérait entre une fable d’Esope,

d’Horace, de Pheédre et une fable de La Fontaine! Et son Virgile! Et son Homeére! Et son
Lucréce | Et son Sainte-Beuve | Et son Taine!7! |

Cette éducation est marquée par un point de vue subjectif et original, une « voix » qui
montre '« esprit » et '« ame » des auteurs ; par la liberté, « en marge des programmes » ; par une
méthode de pensée, qui exerce a « voir, comparer, juger » et s’appuie sur des « paralléles ». Penon
ravive la pratique vieillissante du « paralléle », qui remonte a Antiquité et avait été réactualisée

pour aborder les auteurs francais'™

. Au XVIII® siecle, on n’étudiait pas le francais comme une
mati¢re, mais les auteurs francais étaient « retenus pour leur caractére exemplaire comme
traducteurs ou comme imitateurs'” ». Les fables de La Fontaine, les oraisons de Bossuet, L«

Henriade de Voltaire, servent a initier les éleves aux modeles antiques. Mais la méthode de Penon

166 Sa perception du pouvoir temporel du Pape dans I.’Eglise et les libertés publigues fait réguliérement penser a
Du Pape. 11 cite explicitement Maistre dans La Formation religiense des petits enfants. Cest lui aussi qui préte a Maurras
I Examen de la philosophie de Bacon, (Dien et le Ro, p. 81)

167 Yves Chiron, La Ve de Manrras, p. 51.

168 Stéphane Giocanti, Charles Manurras, ordre et le chaos, p. 45. Tiré de Tragi-comédie de ma surdité, 111 et d’Yves
Chiron, La Vie de Manrras, p. 45.

169 Discours a Lyon de 1921, p. 20.

170 Discours a Lyon de 1921, p. 19-22.

7V Maurras, Tragi-comédie de ma surdité, p. 28.

172 André Chervel, Histoire de lenseignement du frangais, p. 421.

173 André Chervel, Histoire de lenseignement du frangais, p. 423.

61



semble innovante, soit parce qu’a la fin du XIX" siccle, on avait perdu de vue les mode¢les antiques,
soit qu’on ne se servait de cette méthode que pour expliquer les Anciens et que Penon s’en sert
pour expliquer les Modernes, soit qu’on n’avait pas intégré Sainte-Beuve et Taine au corpus des
imitateurs ? Penon lui-méme définit sa méthode dans un discours de rentrée de I'Université
catholique de Lyon. Il ne présente pas sa méthode comme nouvelle, mais comme une méthode
de « compénétration » et de « vivification » : cette méthode « frappe » et est « impressionnante »
pour les jeunes esprits, elle permet de « donner non seulement un intérét trés vif, mais une portée
surnaturelle a 'explication de nos auteurs classiques, méme les plus paiens, par un rapprochement
de leurs plus belles pensées, de leurs plus belles images, avec tel texte de I’Ecriture, tels extraits
des Péres de I’Eglise, de nos grands auteurs chrétiens'™ ». Que I’on ne se laisse pas tromper par
une ressemblance superficielle avec de vieilles idées : Poriginalité de cette méthode est de
moderniser la vieille approche apologétique, ou 'on étudie les auteurs paiens en vue d’étudier les
auteurs chrétiens, par un ajout véritablement littéraire. Les «belles images» des «auteurs
classiques » permettent d’expliquer les « grands auteurs » de lhistoire littéraire.

De fait, le jeune Maurras a écrit de nombreux paralléles'” et se souvient plus tard lui-méme
de la pertinence de P’exercice. Sa culture antique est donc définie par relation avec les auteurs
modernes : il juge La Fontaine tantot inférieur a Horace, tantot complémentaire a Esope et
vivifiant pour Phedre. Maurras éleve ne va pas jusqu’a formuler une théorie de 'imitation, mais il
n’est pas question que le Moderne n’ait le choix qu’entre la copie ou I'oubli de 'ancien. Les deux
sont des « émules'”® » pour peindre ’Ame humaine.

Un deuxieme souvenir, plus précis encore, nous permet d’imaginer le contenu des cours de
Penon. Parallélement au commentaire des grands auteurs, Penon a appris a Maurras la langue
grecque. Le ton de la citation suivante est plus polémique, parce que le texte est tiré d’une lettre a
Penon lui-méme, de son vivant, au cours d’une querelle sur le classicisme :

Voyons, faut-il vous rappeler des souvenirs qui nous sont communs, et dont vous étes, il me

semble, un peu responsable ? D’excellents professeurs de grammaire m’avaient fait apprendre par

cceur et du méme ceeur oublier les verbes en grec et la terrible table des verbes irréguliers : vous
faut-il rappeler que vous me découvrites les merveilles d’Iphigénie ? Avez-vous perdu la mémoire du
plaisit que je pris, grace a vous, en lisant pour la premiere fois 'admirable priere, et le divin név yop

10 Yo¢ Aevocewv!” [sic]. Je dois estropier le texte, j’oublie les esprits, les accents ; mais enfin le
voila ! Cest aussi écrasant que le carnet d’Arton!’® ; vous m’avez rendu philhellene. Et Homere,

174 Discours a Lyon, 1921, p. 19-20. Nous reviendrons sur cet argument a la fois jésuite et maistrien.

175 Plusieurs sont publiés dans les Cabiers Charles Maurras. Dans le CCM 22, on trouve « Le rat de ville et le rat
des champs dans Horace et La Fontaine » et « Le Lion et le Moucheron dans Esope et chez La Fontaine ». Dans le
CCM 27, « Le Loup et le Chien dans Phedre et dans ILa Fontaine ».

176 CCM 27, p. 49.

177 Note d’Axel Tisserand : Euripide, Iphigénie a Aulis, v. 1250. Le texte grec correct comprend des accents,
que nous ne corrigeons pas parce que leur absence fait 'objet d’un commentaire.

178 Mélé au scandale de Panama, Arton possédait un carnet de preuves incriminant une centaine de députés.

62



n’en avons-nous pas déchiffré ensemble des chants entiers ? Je ne serai pas si ingrat que de
Poublier!™.

Penon a donc appris a Maurras la grammaire grecque, la littérature grecque dans la langue
grecque, lui a fait « déchiffrer » Homere et Euripide. Quinze ans plus tard, Maurras se souvient
d’une citation grecque, méme sans esprit ni accent.

Mais le ton tourne a la dispute. Cette question de I’éducation a ’Antiquité fait débat entre
les deux hommes entre 1895 et 1901, parce que Maurras a fait paraitre des écrits suspects de
paganisme, Le Chemin de Paradis et Anthinéa. On peut opposer deux formules significatives,
séparées de quatre ans, dans leur correspondance. Penon avait écrit : « Vous ¢étes devenu plus
classique que moi'™ ». Maurras conclut la lettre émue susmentionnée, ou il rappelle
enseignement de Penon : « vous m’avez rendu philhelléne™'. » Chacun se rejette la responsabilité
d’une faute antique. La premiere affirmation formule plus qu’un constat, c’est le regret d’une
transgression et le reproche d’un ancien professeur a son éleve infidéle. Maurras a linverse
souligne sa filiation intellectuelle et sa fidélité, il n’a fait que continuer 'enseignement de son
maitre. Le premier s’inscrit dans la grande tradition du XVII® siecle, ou les rois chrétiens
apprenaient les sciences humaines dans la littérature antique, le second défend la modernité du
philhellénisme culturel 2 ’époque de Renan'®.

A la fin du lycée, Maurras découvre les grands auteurs. Pour ne pas nous éparpiller ici dans
une liste a la fois trop longue et trop courte, ou 'on ne pourrait distinguer assez Homere, Virgile,
Platon, les historiens'”, nous ne nous arréterons que sur Lucréce. Alors que Lucréce est entré
assez récemment au programme de la rhétorique, a la fin du ministére Duruy en 1866' (il sort du
programme en 1931), 'abbé Penon fait lire 2 Maurras ce meéme Lucréce. Ici donc les souvenirs
personnels et le programme officiel concordent parfaitement. Le programme recommande des
Extraits de Lucréce, ce qui renvoie a une édition, un choix de 50 textes, précédés d’une

significative préface. Le commentateur de cette édition fait comprendre qu’il est préférable de lire

179 Dien et le roi, 2007, p. 417-418, lettre de Mautrras de 1897.

180 Dien et le roi, 2007, p. 369 et 34, lettre de I'abbé Penon du 27 septembre 1892.

181 Dieu et le roi, 2007, p. 417-418, lettre de Maurras du début 1897.

182 Penon reproche a Maurras son « renanisme », Diew et le roi, 2007, p. 395.

183 Nous avons indiqué en annexe quels textes ont figuré aux différents programmes, avec un résumé du
theme de ceuvre au programme lorsqu’il nous a paru significatif. Chez les historiens, on s’intéresse notamment aux
textes militaires et liés aux Germains, actualité oblige.

184 André Chervel reproduit une note officielle qui indique que la présence de Luctece est bien percue comme
une nouveauté : « Les Ex#raits de Lucréce sont compris au nombre des auteurs latins désignés pour 'explication et la
récitation dans la classe de rhétorique des lycées. » (Les Autenrs frangais, latins et grecs)

63



Lucrece par extraits justement, pour éviter ses erreurs religieuses mais profiter de son ingéniosité

185

littéraire ™. L’approche de Penon et de Maurras est-elle semblable ? Maurras écrit :

Par-dessus tout autre, Lucréce m’habitait. Il m’avait été révélé par celui de mes maitres auquel je
dois le plus, pour ne pas dire tout, M. 'abbé Penon [..]. Ses citations, ses commentaires, sa
mélancolique et tragique interprétation du Poeme de la Nature ont décidé de la prédilection de ma
vie pout ce coin de triste forét dans ce champ lumineux des deux antiquités. Je n’ai trouvé que dans
Lucréce un pareil gotit d’humanité amere et de force tranquille, un sens si clair de notre rapport
avec le destin et avec nous-mémes!86.

Le commentaire n’est pas limpide pour un lecteur du XXI® siécle a qui 'on a appris que
Lucrece était un auteur épicurien et riant, en avance sur son temps parce quiil émancipe de la
religion et connait les atomes. Le style de Maurras, qui s’appuie sur une connivence disparue avec
son lecteur, cette perception en réalité commune au XIX® siécle du pessimisme de Lucrece'®,
n’aide pas a comprendre, associant des métaphores: la «forét» dans le «champ»; des
interprétations philosophiques : «rapport avec le destin» et des considérations morales :
« mélancolique et tragique interprétation », « triste forét », « humanité amere ». Les contrastes sont
violents : triste et lumineux, amere et tranquille. Lucrece est un auteur contrasté, qui ne fuit pas
les conflits. Maurras ne reprend pas le caractére moralisateur du commentateur mais reste dans le
domaine des meeurs : Lucrece met des mots sur la souffrance existentielle.

Une expression pose malgré tout probleme : que désigne le « champ lumineux des deux
antiquités » ? Serait-ce le lien entre lantiquité paienne et chrétienne ? Maurras cite plus bas un
extrait de Lucréce, cité aussi par le manuel et commenté ainsi par I’éditeur: «La sombre
philosophie de Lucréce ne lui montre dans notre globe qu’imperfections : mille fléaux, mille
ennemis y attaquent ’homme, P'étre le plus misérable de la création. » Cette lecture de Lucrece
rappelle la réception classique de Lucrece : Joseph de Maistre estimait que « son tempérament
sombre et mélancolique le [porte] a voir les choses en noir'® ». Lucréce est donc une sorte de
Pascal pré-chrétien. La comparaison de Lucrece avec Pascal est sous-jacente a cette interprétation
de Lucrece. Un critique a pu avoir acces a une dissertation de Maurras portant précisément sur la

comparaison entre Lucrece et Pascal. I1 résume ainsi le travail de Maurras :

185 « Cependant, malgté toutes les erreurs dont abonde I'ceuvre du pocéte latin, on ne saurait se lasser d’admirer
sa verve intarissable, 'incomparable souplesse avec laquelle il se joue des idées les plus ardues, la richesse de ses
descriptions, la majesté et ’'ampleur de ses tableaux, que notre Buffon semble plus d’une fois avoir reproduites dans
sa prose magnifique. » p. V.

186 T_a Musique intérieure, préface.

187 Chateaubriand va chercher chez lui « les plus beaux... et les plus tristes passages ... sur la vie » (MOT,
livre I1I, chap. 6) et il ’'associe au livre de Job. Senancour va aussi chercher chez Lucréce une vision désespérée de la
fragilit¢ humaine face a un univers aux lois impénétrables, ou tout est voué a la destruction. Merci a Fabienne
Bercegol pour cette remarque.

188 Fssai sur le principe génératenr, Enpres, éd. cit., p. 399.

64



Pour lui [Maurras|, Luctrece est le dernier mot du paganisme philosophique et Pascal le dernier mot
du christianisme. Tous deux poussent leurs principes jusqu’au paradoxe. Leurs doctrines sont
extrémes. Pascal veut «abétir» la raison et nous conduire au désespoir. Lucrece, dans le vide
désolant que fait sa destinée, nous propose la mort comme terme de nos travaux!s’.

Ici Pexercice de comparaison semble plutot obscurcir (dans le sens herméneutique et
psychologique) la pensée des deux auteurs que I’éclairer. Maurras ne lit donc pas Pascal a la
lumiere de Lucréce, mais Lucréce 2 'ombre de Pascal, renversant Pexercice traditionnel du
paralléle.

A coté de Pascal, nous disposons de renseignements sur les lectures de l'année de
philosophie, moins directement antiques, mais qui nous intéressent pour leur dimension
potentiellement contre-révolutionnaire : Taine et Joseph de Maistre, dont nous avons vu que
Penon était bon lecteur, saint Thomas d’Aquin, ainsi que d’autres références plus hétéroclites
comme Gautier ou Lamennais. Maurras explique méme qu’il « relit » Maistre'”’, avant de le traiter
avec désinvolture comme un « farceur'” ». Chacune de ces références nécessiterait une étude

approfondie, qui nous éloignerait de notre sujet'”

. Nous pouvons seulement déduire de cette liste
quil n’y a pas d’unité politique dans les lectures que Maurras et Penon évoquent dans leur
correspondance'”. 1l n’est pas ici question de Comte, dont la récupération traditionaliste n’est
probablement pas encore possible.

La richesse des informations sur I’éducation de Maurras a ’Antiquité dépasse donc de
beaucoup celle sur nos deux autres auteurs et nous permet d’avoir une idée tres précise des
compétences de Maurras. A Penon, il évoque ses révisions avant la premicre partie du bac :
« Criton s’est laissé déchiffrer sans la moindre difficulté, Anzigone de méme ; mais Iphigénie | Cétait
la troisieme fois que je la revoyais, hé bien ! ses cheeurs me cassent la téte. [...] En revanche, je lis

194

couramment Lucien, Hérodote n’est pas bien malin™. » La prose grecque ne pose donc aucun

probleme, mais les vers du cheeur d’Iphigénie a Anlis I’Euripide, ou Pordre des mots est inhabituel

189 Marcel Decremps, « Maurras entre Lucréce et Pascal », Eerits de Paris, revue des questions actuelles, fondé par
René Malliavin, n® 495, décembre 1988, p. 55-64.

190 Dien et le Roi, p. 81.

9111 ne nous est pas facile d’expliquer cette étrange qualification : est-ce une plaisanterie de I’éleve pour
provoquer son professeur trop admiratif ? Est-ce une manicre d’exprimer son étonnement devant la pensée de
Maistre ? plus précisément, son étonnement devant son traitement des citations, comme semble le faire penser la
suite de la phrase : « il m’a confirmé dans ma conviction que les idées d’'un homme ne peuvent passer dans le cerveau
d’un autre sans s’y détériorer plus ou moins » ?

192 Certaines études ont été faites : pour Thomas d’Aquin, voir Michael Sutton, Charles Maurras et les catholiques
frangais, p. 98-101 ; pour Taine, voir « Taine et Maurras » de Francois Léger, Etudes manrrassiennes, 1, 1972, qui reprend
larticle paru dans la Revue des deuxc mondes, mai 1968, 2 ; pour Maistre, voir Tony Kunter, La Contre-Révolution ponr
héritage.

193 Penon « ne se soucia jamais d’exposer une théorie politique particuliére », Yves Chiron, La Ve de Manrras,
p. 51

194 Dieu et le Roi, lettre du 28 Aot 1884.

65



et le vocabulaire plein de périphrases'”, sont difficiles pour lui'”’. Nous apprenons aussi que pour

déchiffrer un texte grec, le dictionnaire ne suffit pas : Maurras s’appuie sur une traduction, qu’il
confronte probablement a I'original”’. Apreés la préparation du bac, nous aborderons la question

des épreuves du bac dans la sous-partie suivante.

Une note pessimiste domine donc Pexpérience personnelle de Maurras, mais I’école lui a
plu. L’éducation a ’Antiquité pendant les années de collége lui a méme procuré du « plaisir » — le
mot revient presque dans toutes les citations —, par contraste avec une période difficile
humainement et socialement. Ce plaisir est multiple, plaisir de comprendre, plaisir de dépasser
une difficulté, plaisir de s’approcher de ce qui était lointain. L’Antiquité n’est plus la norme, mais
I'exception. Le plaisir est peut-étre aussi celui de se distinguer, de pouvoir déchiffrer un code que
de moins en moins de personnes pourront déchiffrer. Les souvenirs de Maurras devenu adulte,
parce quil a effectué ses études secondaires dans un temps de grands bouleversements, ne se
concentreront donc pas sur la soumission a une obligation institutionnelle du latin mais sur le

souci de préserver un enseignement mis a mal par I’élan des réformateurs.

Au cours de ce parcours comparé, nous percevons des constantes et des évolutions. Le
modele jésuite reste une référence pour le XIX® siecle, non parce qu’il serait appliqué
uniformément, mais parce qu'on le connait, qu’on le regrette ou le déteste, et que 'on s’y réfere
régulierement. Ainsi, « la culture des humanités et la pédagogie jésuite » feraient « 'admiration de

198

Comte ™ ». Maurras sait, d’apres une phrase déja citée, que « Gambetta se plaignait, en 1874, que

195 Nous pouvons appuyet notre jugement sur celui formulé par un Grec lui-méme, Aristophane, qui décrit le
style d’Euripide comme technique et asservi au rythme iambique : Les Grenonilles, v. 826-829 ; 1202 sq (édition CUF,
1967 p. 125 et 142).

19 Nous avons eu la chance de consulter, par I'intermédiaire de Nicole Mautrras, deux cahiers scolaires de
Maurras autour d’Iphigénie. Le premier comprend des notes sut le texte grec d’Iphigénie a Aulis. Le début du cahier
contient le relevé scrupuleux de tous les mots du texte grec, regroupés en groupe de quelques mots, disposés en
colonnes. Sur la colonne adjacente est écrite une traduction francaise « mot a mot ». On apercoit une marque de pli
entre les deux colonnes : une maniére probablement de cacher le frangais pour mémoriser le grec. A partir du vers
471, probablement plus a Iaise, Maurras ne recopie plus le grec et écrit tout de suite la traduction. Le cahier continue
en alternant grec et francais, jusqu’a la fin de la piecce d’Euripide. Ajoutons que certaines pages sont corrigées avec un
autre stylo et agrémentées de caricatures d’hommes en armes, d’un magistrat en robe et du chimiste Turpin (il semble
qu’on puisse lire les noms de Zola et d’Olivier sous les caricatures de militaires). Le lecteur moderne ne peut que
s’'incliner devant ce travail minutieux d’un lycéen, qu'on exige a peine d’un agrégatif aujourd’hui. Le second cahier,
signé et daté du 1¢ Mai 1883 de la main de Maurras, contient un « parallele littéraire entre I’Iphigénie de Racine et
celle d’Euripide », suivi d’une analyse de Phédre. Le parallele s’appuie sur des citations du grec. Racine est plus
grandiose qu’Euripide, mais parfois «inférieur a son modele » (p. 3) par son manque de simplicité. Maurras
généralise : « Ce qui caractérise la différence du théatre grec et du cothurne francais, c’est la simplicité sans bassesse
qui régne dans le premier quand les circonstances le demandent ; ainsi dans Racine, le serviteur patle comme un
avocat, tandis qu’il y a dans Euripide un naturel qui n’6te rien au charme de la piece » (p. 5). Nous avons publié¢ ce
cahier dans la revue Anabase, n°25, 2017, accompagné d’une introduction qui détaille les sources de Maurras.

197 « Je n’ose me lancer dans ce grec sans autre secours que mon dictionnaire », Diex et le Roi, p. 74.

198 Juliette Grange, Auguste Comte : la politique et la science, Odile Jacob, 2000, p. 256.

66



I'Université s’en tint aux méthodes des jésuites et gardat le vers latin. » On est tenté d’entrer dans
une équation qui associe latin, jésuite et réaction, mais ce serait oublier d’une part que les
progressistes ne sont pas tous hostiles au latin, et d’autre part que le latin et les jésuites sont
aujourd’hui plus vivants que les theses de nos auteurs. Ce qui évolue, c’est la place de "Antiquité
dans les savoirs. Le lecteur aura peut-étre remarqué que nous avons croisé pour chaque auteur le
nom de Cicéron : Cicéron passe du statut de symbole de toute éducation pour Maistre, modele
pour toutes les disciplines, a source d’anecdote-pour-perdre-son-temps-a-faire-de-la-rhétorique
pour Comte puis a individu médiocre de lhistoire romaine, ce qui reproduit en petit la
diminution de la place de ’Antiquité, mise en concurrence avec les sciences et avec les langues
parlées. D’une totalité englobante, ’Antiquité devient une introduction puis un appendice a la

littérature francaise, a histoire et a la philosophie modernes.

Les études supérieures

On estime que le nombre d’étudiants de I'Enseignement supérieur francais a doublé entre
1830 et 1870, passant de 4350 a 9600, ce qui constitue respectivement 1% de la population
francaise puis 2,5%'”. Ces quelques chiffres, malgré leurs lacunes, confirment 'originalité de nos
trois auteurs d’avoir suivi des études longues. Dans cette partie nous aborderons la place de
I’Antiquité dans les épreuves du baccalauréat puis pendant les études et lors des diplomes de
sortie, en fonction du parcours de nos trois auteurs. Le baccalauréat, ordinairement présenté
comme le « premier grade universitaire », voie d’acces principale pour 'entrée a l'université, ne
concerne pas Maistre, parce que 'examen a été fondé en 1808. Comte, qui vise I’Ecole
polytechnique et non pas I'Université, qui prépare son concours au lycée, n’a pas besoin du
baccalauréat™. Seul Maurras le passe, en deux étapes comme aujourd’hui, une littéraire et une
plus spécialisée. Comme le baccalauréat est organisé par 'Université — en I'occurrence, Maurras le
passe a la faculté des lettres d’Aix-en-Provence —, nous le traitons dans cette sous-partie.

Nous avons vu la place de I'Antiquité dans la préparation du bac de Maurras, mais
I’Antiquité est présente aussi directement dans ses épreuves, deux épreuves de langue, grecque et

latine, probablement des versions extraites d’une sélection d’auteurs classiques™”

. La composition
latine a été aussi supprimée du bac en 1880°", quoique I’esprit des sujets donnés dans les années

suivantes en garde des traces, comme nous allons le voir. Le sujet de composition francaise aurait

199 Nous nous appuyons sur les chiffres donnés par Paul Gerbod dans Histoire mondiale de ['éducation, de 1815 a
1945, Mialaret et Vial (dir.), PUF, 1981, p. 309, rapportés a I’évolution de la démographie francaise entre 1830 et
1870.

200 Bruno Gentil, I enfant terrible de I'Ecole polytechnique, p. 16.

201 Maurras fait une liste de ses révisions, qui correspondent aux programmes du lycée, dans Diex et /e Roi, p.
74.

202 André Chervel, Histoire de l'enseignement du frangais, p. 680-682.

6



pu faire appel a des connaissances directement antiques, mais Maurras tombe sur une lettre a
écrire, de Turgot a Voltaire :
Turgot retiré au chateau de la Roche-Guyon chez la duchesse d’Enville écrit a Voltaire pour le

remercier de appui qu’il Iui a prété pendant son ministére, pour lui expliquer les causes de sa
disgrace et lui exprimer son inquiétude pour ’avenir du roi, de la monarchie et de la France2®.

Ce sujet, qui stupéfierait probablement les bacheliers d’aujourd’hui, a une apparence
fortement historique : il suppose de connaitre les grands traits de la vie de Turgot, la relation de
celui-ci avec les philosophes, les probléemes économiques et politiques des années 1770. Maurras
se sort trés bien de ces attentes, dresse correctement la liste des réformes de Turgot et cite méme
le mot de Louis XVI qui flatte Turgot tout en le mettant a la porte : « il n’y a que vous et moi qui
aimions le peuple®™ ».

Ce qui nous intéresse davantage ce sont les attentes rhétoriques de I’exercice. Une fois le
contexte identifié, le sujet donne clairement le plan a suivre et les idées a exprimer. Le bachelier
sera donc évalué sur I'élégance de son elocutio plus que sur sa maniere d’inventer ou d’organiser les
idées. Le candidat doit savoir écrire une lettre amicale, dans un registre de langue proche de celui
du XVIII® siecle, ou au moins soutenu, il doit exprimer de la reconnaissance, se défendre contre
des critiques, montrer une généreuse empathie. I ezhos de Turgot sera tour a tour 'ami, I’'avocat et
I’homme politique. L’étude de la copie de Maurras fait penser que le candidat maitrise ces
différentes attitudes et est nourti par la rhétorique antique. Les différents ezhos a adopter ainsi que
le theme de I’exil politique évoquent naturellement le modele de tout art épistolaire : Cicéron. La
copie de Maurras présente méme plusieurs similitudes avec une lettre de Cicéron®” : Cicéron et le
Turgot de Maurras sont tous les deux reconnaissants envers leur influent destinataire et ami*”,

207

impliqués dans une réforme controversée, fiscale pour Turgot, agraire pour Cicéron™,

intermédiaires dévoués mais broyés entre les puissants et le peuple®”, souffrants avec 'Etat™”,

bl

sensibles a la métaphore platonicienne du gouvernant comme un pilote dans un navire qui

203 Le sujet a été publié originairement sous forme de dossier, édité par ’Association des Amis de la Maison
du Chemin de Paradis, distribué sans dépot légal. Le texte a été ensuite diffusé (pillé ?) sur différents sites Internet.

204 Ce mot est régulicrement cité dans les ouvrages historiques de I’époque. La Harpe rappelle ce mot.

205 Cicéron, Ad familiares, 1, 9, Correspondance, texte établi et traduit par 1..-A. Constans, 1960, CUF, t. 111, p. 126 sq.
La correspondance d’exil de Cicéron a été étudiée récemment dans L exi/ an miroir de la Correspondance de Cicéron, revue
en ligne Interférences, 2015.

206 Cicéron, éd. cit., I, 9, 1, p. 126. Maurras-Turgot se présente a Voltairte comme « un ami qui vous est si
dévoué » et Cicéron justement enchérit sur '« amitié » en évoquant de la « dévotion » pour Lentulus.

207 Cicéron, éd. cit., 1, 9, 8.

208 Le faux Turgot rapproche le comportement du roi et celui du peuple : « quelle déplorable faiblesse chez ce
monarque, quelle ignorance chez ce peuple », Cicéron avait cité Platon : « tels gouvernants, tels citoyens ».

209 Turgot s’est « attaché a I'Etat et [...] souffre de toutes ses douleurs », comme Cicéron a « souffert pour
PEtat tant de maux et tant d’épreuves » (1, 9, 10).

68



apparait dans les deux lettres™

. Maurras-Turgot aussi adapte son style a son propos, il exprime
son amitié avec des ¢loges, il plaide sa cause avec des balancements réguliers entre «les uns »,
«les autres » et lui-méme, il se soucie de I'avenir de son pays en accumulant les questions
ouvertes au futur. Notre idée n’est pas de démontrer que Maurras a copié Cicéron le jour de
I'épreuve, mais que ce sujet, apparemment historique, met en valeur la culture antique et
rhétorique des éléves. Le résultat de cette épreuve le montrera : Maurras a satisfait aux différentes
attentes du sujet, de rhétorique antique et d’histoire moderne, en associant habilement les lieux
communs de Iécriture cicéronienne au contexte nouveau”' : ainsi Turgot, 'ami des philosophes,
loue les « conquétes de la raison » et craint le « retour a un passé dangereux » dont Voltaire nous a
délivrés.

Le travail impressionnant de I’éleve, qui travaille tous les étés de 1884 et 1885, parce que ses
épreuves ont lieu vers septembre®'?, qui traduit les orateurs, historiens, dramaturges grecs et latins,
annote les livres les plus ambitieux des Modernes, apprend des chronologies du V¢ au XVIII*
213

siecle””, et le soutien solide de ’abbé Penon permettent a Maurras de briller au bac. Au premier

bac, il «a excellé en latin et en grec®*», a été « premier de sa classe en francais et langues

b

anciennes®” » ; au deuxiéme bac, aprés un premier échec, il est « recu premier en philosophie et

en sciences*!®

». Maurras obtient apparemment deux mentions, une simple pour le premier bac®"’
et une « bien » pour le second*®. Nous manquons de détails pour apprécier exactement les éloges
des biographes, comprendre pourquoi le premier échec a la deuxiéme partie n’est pas un échec,
par rapport 2 qui Maurras fut premier (ils n’étaient que six en classe de philosophie*””) mais il

semble bien que le bac a été une véritable réussite dans la scolarité de Maurras.

La place de ’Antiquité en tant que discipline est modifiée dans les études supérieures. On
n’apprend plus les langues antiques parce qu’elles sont suffisamment connues, mais on s’appuie

sur ’Antiquité pour expliquer le droit, la science et I’histoire des Modernes. Dans le choix d’une

210 Maurras-Turgot écrit : « je suis comme le pilote qui s’attache au vaisseau qu’il gouverne » et Cicéron écrit :
« C’est un art, pour un navigateur, de savoir céder a la tempéte », 1, 9, 21, p. 141.

211 La situation des deux hommes n’est pas la méme : Cicéron est revenu a la politique lorsqu’il écrit cette
lettre en 54 av J.-C. alors que Turgot découvre la retraite ; la différence politique est aussi importante, entre le régime
du consulat et la monarchie de Louis XVI, et entre la critique directe que répéte Maurras-Turgot contre le peuple et
celle de Cicéron qui ne se plaint que des puissants.

212 En 1884, a cause d’une épidémie de choléra ; en 1885, a cause de I’échec a la premiere session.

213 Dien et le Roi, p. 73.

214 Stéphane Giocanti, Charles Maurras, l'ordre et le chaos, p. 51.

215 Dien et le Roi, note d’Axel Tisserand 19 p. 204, qui s’appuie sur Chiron, La Ve de Manrras, p. 50.

216 Stéphane Giocanti, Charles Maurras, l'ordre et le chaos, p. 54.

217 « 11y a eu évidemment un parti pris de ne pas vous donner la mention bien » lettre de Penon, Diex et le Roz,
p. 74.

218 Stéphane Giocanti, Charles Manrras, p. 54 ; Yves Chiron, La Ve de Maurras, p. 55, qui s’appuient
probablement sur Roger Joseph, Maurras tel qu’il fut, p. 42, que nous reproduisons en annexe.

219 Yves Chiron, La Vie de Maurras, p. 51-52.

69



orientation, le gott de nos auteurs pour I’Antiquité n’est pas déterminant : Joseph suit les pas de
son pere Francois-Xavier dans la magistrature, Comte inquicte ses parents par son intérét pour
les sciences, Maurras handicapé par sa surdité ne peut rejoindre la marine et déménage a Paris

pour suivre des études d’histoire et devenir journaliste.

Maistre a recu la formation la plus exigeante du point de vue des connaissances antiques,
parce que, a la faculté de droit de Turin dans les années 1770, il a probablement recu ses cours et
réussi ses examens en latin. Quelles sont nos preuves ? Les riches proces-verbaux des examens
qu’a passés Maistre et les publications des professeurs de cette faculté, rédigés en latin. Plus
difficile a déterminer est la répartition entre I’écrit et I'oral. Le latin pourrait trés bien étre la
langue de Décrit et litalien la langue de I'oral®™.

Les textes des proces-verbaux de licence et doctorat de Maistre sont treés instructifs, mais
pas toujours comptis, ce pourquoi nous les reproduisons et proposons une traduction en annexe.
Ils indiquent le grade concouru, la date, le nom des professeurs présents, le sujet de 'examen et
donnent des indices sur le déroulement de I’épreuve. Toutes ces informations sont écrites en
latin, ce qui signifie au moins que le latin est la langue écrite des actes officiels de 'Université.
Bruno Berthier et Jean Rebotton ont réussi a établir I'identité de plusieurs professeurs et a avoir
une idée de leurs publications™ : les professeurs de la faculté de Tutin, comme Francesco

2 et Innocent-Maurice Baudisson, écrivent bien

Antonio Chionio??, Carlo Sebastiano Berardi
leurs livres en latin. Nous ne sommes pas surs que Maistre ait eu précisément ces professeurs,
mais cela donne une bonne indication sur la langue du savoir.

Quels sont les problemes de compréhension que posent les procés-verbaux®* ? Il s’agit

d’évaluer I'implication personnelle de Maistre dans ce travail. Plusieurs biographes indiquent que

Maistre aurait « soutenu une thése™ », Jean Rebotton regrette méme que « le texte de cette thése

220 I’italien ou plus précisément le piémontais (REM 11, p. 16).

221 Bruno Berthier, « Les liens du procédé argumentaire maistrien », Rencontres autonr de Joseph de Maistre, éd. cit.,
p. 142 et Jean Rebotton, « L’Empreinte des commencements », Dossier H, p. 55. En contre-argument il faut citer les
publications francaises de ’'abbé Innocent-Maurice Baudisson (1737-1805), abbé cité dans les deux proces-verbaux :
Essai sur l'union du christianisme avec la philosophie, Berton, 1787 et Coups d'wil sur les avantages du commerce, Soissons,
Watoquiet/Paris, Leclerc, 1789. Mais le méme Baudisson a aussi éctit Orationes pro Comite Prospero Balbo en 1780.

222 Voir Tlarticle «Chionio, Francesco Antonio» dans le Digionario  biografico degli  Italiani
http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-antonio-chionio (Dizionatio-Biografico)

225 On trouve plusieurs graphies : « Carlo Sebastiano » ou « Caroli Sebastiani » Beratdi, prétre et professeur de
droit canon (1719-1768), mort avant l'arrivée de Maistre a 'université de Turin. Un article est disponible dans le
dictionnaire cité précédemment.

224 Frangois Descostes ne donne pas le nom de « proces-verbal » mais nous 'employons dans le sens de « écrit
relatant ce qui a été dit ou fait dans une réunion, une assemblée ou une circonstance officielle » (TiLF).

225 Frangois Descostes, p. 113 : « Maistre soutenait sa thése de licence » ; Georges Goyau, La Pensée religiense de
Joseph de Maistre, Pertin, 1921, p. 47, « L’'une des theses quen 1771 Maistre avait soutenues devant I'Université de
Turin pour obtenir le grade de licencié » ; Jean Rebotton, « L’empreinte des commencements », p. 55 « on sait qu’en
1771 il soutint une these ».


http://www.treccani.it/enciclopedia/francesco-antonio-chionio_(Dizionario-Biografico)/

[n’ait], jusqu’ici, pas été retrouvé ». Cependant le proceés-verbal relativise cette implication par
trois indices : d’'une part 'expression thesibus sorte ductis signale simplement que le « sujet » a été tiré
au sort et qu’il ne faut surtout pas identifier cette épreuve d’un doctorat obtenu en un an avec le
doctorat tel qu’il se passe aujourd’hui**® ; d’autre part, du fait qu’un public assez nombreux ait été
présent et que le proces-verbal insiste sur cette présence, coram, interfuere, et un éventuel échange
argumentati sunt primo loco, etc. (a moins que ces professeurs n’aient été que des rapporteurs lisant
un rapport ?), il semble bien que 'examen ait eu lieu a 'oral. Georges Goyau ne s’est pas trompé
en évoquant avec regret : « quelles argumentations de légiste tomberent, ce jour-la, des lévres
juvéniles du futur auteur du Pape!» Enfin le troisicme indice se trouve dans le sujet précis a
traiter. Les questions font penser a un exercice qui se pratique encore pour les Master italiens
d’aujourd’hui plutét qu’a nos theses francaises, a savoir une question de restitution de
connaissances précises portant sur un chapitre de livre appris précédemment. Il ne s’agit pas de
rassembler des informations éparses ni de formuler une réponse personnelle, mais d’apprendre
précisément plusieurs volumes arides. Il est ainsi trés facile de répondre quand on a le livre sous
les yeux, ce qui est notre cas, favorisé en outre par la traduction francaise de Jean-Baptiste
Dantoine®’. Chaque question posée lors de cette « soutenance » renvoie a un chapitre précis™,
qui est méme parfois indiqué, comme le chapitre 14* mentionné dans la premiére question (voir
I'annexe).

Ces études juridiques en latin ont-elles influencé Iécriture de Maistre ? Méme si les études

0 tant les références de Maistre, sa maniére

n’expliquent pas tout, la réponse parait évidente
d’écrire et de réfléchir font penser aux principes juridiques latins, soit aux regles du droit romain,
soit a la maniere latine de formuler des regles. Ces deux acceptions se manifestent selon différents

degrés dans les ceuvres de Maistre, en fonction de I'appartenance de 'ceuvre au domaine politique

226 Nous pouvons aussi extrapoler les remarques de Paul Gerbod : « En France, jusque dans les années 1880,
la licence es lettres était un examen surtout oral que le candidat pouvait affronter un an apres le baccalauréat es
lettres ; dans la premiére partie du siecle, la these de doctorat était des plus minces et la soutenance assez formelle. »
Histoire mondiale de l'éducation, t. 3, p. 312.

227 Nous nous appuyons sur les ouvrages de ce jurisconsulte lyonnais du début du Xville siecle (Grand
Dictionnaire universel du 19° siécle) trés commodes pour nous parce qu’ils donnent les traductions des termes de droit
latin en francais, tout en respectant 'ordre des textes latins. Nous n’avons pas cependant d’indication précise pour
identifier les manuels de Maistre.

228 La premicre question de droit civil sur les contrats est traitée p. 94-99 des Régles du droit civil, Lyon,
Plaignard, 1710 [plusieurs rééditions]. L.a question de droit canon sur les possessions des Pontifes dépasse nos
compétences, peut-étre aussi a cause d’erreurs de copie : copotestas n’est attesté nulle part, ex genus ecclesiastica dispositione
nous laisse perplexe. La question de droit civil au doctorat, le crime par intermédiaire, est traitée p. 440 des Reégles dn
droit civil. 1a question des obstacles a I'obtention d’un bénéfice vacant est abordée p. 15-24 des Régles du droit canon,
Lyon, Plaignard, 1720.

229 Cette référence ne se trouve pas dans les textes de Dantoine, peut-étre mais dans ce texte d’un cardinal
jésuite, Juan de Lugo, Disputationes de instita et inre, Lugduni/Lyon, 1646, t. 2, section XIV, p. 90 : An contractus factus
sub conditione de futnro fiat validus posita conditione, absque novo consensu contrabentis.

230, J-Y Pranchere, p. 41-42.



ou philosophique. Bruno Berthier pose la question de la pertinence du vocabulaire politique de
Maistre, s’il n’a discuté le droit qu’en latin : « le vocabulaire politique [...] n’est encore qu’assez mal
assuré dans la langue ‘vulgaire’ [...] pour quelquun qui, comme tous ses confreres jurisconsultes
des horizons les plus lointains de 'Europe d’alors, n’a jamais disputé qu’en latin autrefois, sur les
bancs de I'université, le détail des dispositions de la loi romaine. » Maistre conteste lui-méme
qu’on calque le francais sur le latin sans tenir compte des «idiotismes ». Cela dit, les ceuvres de
Maistre sont réguliecrement ponctuées de maximes de droit formulées en latin ou proches de
tournures latines : fustium admonitio, flagellornm castigatic™', ne partes ad arma veniant’”. Maistre invente
aussi des maximes absurdes : « Avant d’effacer I’Evangﬂe, il faut enfermer les femmes®” ». 1l
reprend également le style sentencieux pour donner a sa pensée la force de la loi : « nul homme
n’est puni comme juste, mais toujours comme homme™*». Ia discussion sur la souveraineté du
peuple est marquée par les distinctions juridiques, comme entre le représentant et le

mandataire®*

. La preuve la plus solide de 'imprégnation juridique romaine de Maistre se trouve
dans la correspondance. En 18106, un interlocuteur a mal identifié une sentence latine : « ce n’est
N . - 236 P . . P N . < , .
pas la du tout le droit romain™ » rétorque notre juriste. Sa réponse est a la fois trés précise et
entourée du voile des souvenirs lointains. Il donne trois références bibliographiques pour
distinguer entre la loi des Douze Tables, le Digeste de Justinien et les lois d’Honorius et Arcadius.
Mais il accompagne ses conseils de modalisations : « si je ne me trompe », « je crois me rappeler »,
«le titre m’a échappé ». 1l reconstitue une sentence latine, « quoique je ne 'aie pas lue depuis
trente ans au moins », ce qui approche des années de formation, vers 1770. En tout cas, ce

mélange de précision et de précaution fait nettement penser a un souvenir scolaire.
Cette imprégnation ne reléve pas de 'ornement pédant, mais elle structure Iécriture. Bruno
g >
Berthier a étudié les ouvrages que Maistre a écrits pendant qu’il était magistrat, en mettant en
valeur leur « précision terminologique®’ » et I'attention 2 I« enchainement de 'argumentaire™® »
dans ces textes, deux arguments qui confirment que la formation juridique de ’auteur a eu un
> gu

effet sur son écriture. L’analyse peut étre étendue aux essais de la maturité, jusque dans la

structure de 'Essai sur le principe génératenr des constitutions politiques et des antres institutions humaines.

231 Digeste, 48, 19, 7 cité dans les Soirées, Buvres, éd. cit., p. 652.

232 Du Pape, éd. cit., p. 219.

233 Fglaircissement, (Envres, éd. cit., p. 823.

234 §SP, Envres, éd. cit., p. 688.

235 Considérations, (Euvres, éd. cit., p. 222.

236 L ettre de Saint-Pétersbourg au Prince Korlowski, 2(14) février, 1816, OC, t. X111, p. 250
237 Bruno Berthier, « Les liens du procédé argumentaire maistrien », éd. cit., p. 151.

238 Bruno Berthier, « Les liens du procédé argumentaire maistrien », éd. cit., p. 158.



Pierre Glaudes suggere prudemment que son « mode d’exposition n’est sans doute pas étranger a
la formation juridique de Maistre*” », ce qui nous pousse 2 mener ’enquéte a notre tour.
Au premier mot du titre et a 'absence de titres intermédiaires, le lecteur moderne est

rassuré, rien du dogmatisme d’un traité, rien de cicéronien : le modéle serait anglais™

. Cependant
la suite du titre, qui met en valeur les « constitutions politiques », et la disposition du texte en
paragraphes numérotés™' rappelle un autre genre, celui du commentaire de droit latin, forme que
Maistre s’approprie et transforme, comme nous allons le montrer.

Le commentaire juridique est composé de plusieurs livres thématiques et de sections qui
sont chacune organisées autour de la discussion d’un principe ; la discussion est étayée par des
distinctions et des citations d’autres lois et d’autorités, exactement référencées ; le but est de
distinguer le cas général et le particulier, les cas ou la loi s’applique et les cas ou la loi ne

*2. Dans quelle mesure le texte de Maistre suit-il cette forme ? Le texte de Maistre

ST
s’applique pas
s’apparenterait a une section unique centrée sur exposé dune seule « régle générale » : « que
nulle constitution ne peut étre écrite® ». 1.’absence de titres intermédiaires rend le découpage
difficile, mais non pas impossible, parce que Maistre revient tres régulierement et explicitement a
I’énoncé de la regle initiale, en la précisant et 'amplifiant. Nous proposons donc un découpage en
six ensembles d’une dizaine de paragraphes, distingués par des criteres formels et thématiques :

entre les ensembles, le rappel de la régle générale** ; au centre, ’énoncé d’une nouvelle régle

intermédiaire®®

. Le premier ensemble énonce que toutes les lois ne sont pas écrites, le deuxieme
explique que les écrits catholiques sont un mal nécessaire, le troisieme que le pouvoir politique
peut s’appuyer sur un principe religieux, le quatrieme que la création et la réforme humaines sont
a considérer de méme, le cinquieme que ’homme ne peut choisir le nom des choses, le sixieme
conclut que l'hostilité a Dieu entraine une destruction rapide. Certes Maistre n’assujettit « pas la

pensée a la linéarité du discours rationnel**

» pour suggérer des intuitions et des analogies, mais
on ne peut dire que I'organisation de I’Essa/ soit « assez lache ». Les deux principales différences

structurelles que nous voyons avec le commentaire juridique sont la petite taille du texte de

239 Pierre Glaudes, « Joseph de Maistre essayiste », p. 124-125, repris dans les (Euwres, éd. cit., p. 355.

240 Ilessai serait un « genre anglais marqué pat la philosophie d’outre-Manche [...], il est dans sa nature de
s’édifier contre 'usage rhétorique — la dispositio cicéronienne », Pierre Glaudes et Jean-Francois Louette, I.’Essa,
Armand Colin, 2011, p. 138.

24 Le texte est composé de 67 sections, ce qui fait penser a une construction en trois parties.

242 Ainsi sont composés les commentaires de Dantoine et les Pandectae de 1749 Pothier.

243 Essai sur le principe génératenr, Envres, &d. cit., p. 382.

244 Ces énoncés structurants sont tenus dans les sections 1, 13, 28, 37, 46, 57 et 66 ;

24 Les nouvelles regles intermédiaires se trouvent en 9, 21, 33, 40, 53, 60.

246 Introduction, (Envres, éd. cit., p. 354.



Maistre et 'aspect bien plus rédigé de son texte, qui n’affiche aucun titre intermédiaire et ne
propose pas de navigation par index™"'.

Outre le fait d’adopter une structure proche du commentaire juridique, Maistre développe
un style d’écriture juridique. Nous avons déja mentionné I’énoncé fréquent de « régles ». Ce terme
est un terme juridique, défini par le Digeste comme un énoncé court et général, d’ou 'on peut

déduire une multitude de conséquences et qui frappe la mémoire**®

. Prenons plusieurs énoncés de
reégles : « Rien de grand n’a de grands commencements », « Que ’homme n’a pas, ou n’a plus, le
droit de nommer les choses » ou « Il est défendu a 'homme de donner de grands noms aux
choses dont il est 'auteur, et qu’il croit grandes ». Ces sentences, que Maistre nomme avec variété
« axiomes », « principes » ou «regles », par leur style impersonnel et leur vocabulaire non
spécialisé, seraient facilement exprimées en latin. Elles se distinguent de la « loi », plus spéciale et
précise, d’apres une distinction que Maistre reprend au Digeste. C’est exactement le Digeste que
Maistre traduit en ouverture du texte : « Parmi les lois qui nous gouvernent, les unes sont écrites
et les autres ne le sont pas™. » Le texte ne peut étre organisé de maniére plus systématique, parce
qu’il ne s’agit justement pas d’enfermer la multiplicité du réel, fait de « combinaisons multipliées
par myriades de millions », sous une loi écrite discutable mais d’énoncer une régle mystérieuse et
efficace.

Nous sommes donc en mesure de confirmer que les études de droit en latin structurent

Iécriture de Maistre.

Dans le cursus de Comte, ni les langues antiques ni les textes antiques ne sont plus une
matiére d’enseignement aprés ses quatorze ans : « A 'Age de quatorze ans il a donc terminé ses
études classiques™ ». On trouve cependant une épreuve de version latine au concours de
Polytechnique®' et un enseignement de « grammaire et Belles-Lettres » dans I'Ecole, quoique

relégués a une place secondaire. Bruno Gentil explique que c’est peut-étre de ce manque de

247 Clest le cas aussi de I'édition originale de 1814, qui termine le livre sur le mot « fin» apres le 67¢
paragraphe.

248 Regula est quae rem gua est, breviter ennarat (Digestae, 50.17.1), glosé par Dantoine, Les Régles du droit civil, 1720,
préface : « Au premier chef. La régle est une maxime générale qui s’explique en peu de mots et qui dans sa brieveté
sert néanmoins a la décision de plusieurs difficultés lorsqu’il ne se trouve pas de loi spéciale qui les décide. [...] Au
second chef. Le propre d’une regle est de s’expliquer succinctement et dans un style énergique et concis, tous ces [sic]
termes portent coup » (pages non numérotées).

249 Essai sur le principe génératenr, Buvres, éd. cit., p. 369 ; Digestae 1.1.6 : Hoc igitur ins nostrum constat ant ex scripto
ant sine scripto.

250 Gentil, Auguste Comte Lenfant terrible de I'Ecole polytechnique, p. 15.

251 On retrouve les consignes des épreuves dans le livre de Bruno Gentll et dans I Alwanach royal pour les années
1814 et 1815 présenté a sa majesté par Testn : https://books.google.fr/books?id=kTRgAAAACAA] p. 500-502, mais pas
les sujets exacts.

74


https://books.google.fr/books?id=kTRgAAAAcAAJ

formation littéraire approfondie que vient le refus de Comte de travailler son style”. On peut
supposer que ’Antiquité ne disparait pas non plus de la formation scientifique, puisque les
scientifiques font remonter 'origine des sciences modernes aux scientifiques antiques, comme
nous allons le voir™”.

Henri Gouhier a publié le programme des épreuves pour étre admis a I’Ecole
polytechnique. Au concours, les étudiants doivent répondre a des questions d’arithmétique,
algebre, statistique, puis, en septiéme place : « Les candidats sont tenus de traduire, sous les yeux
de I'Examinateur, un morceau d’un auteur latin, en prose, de la force de ceux qu’on explique dans
la seconde ou dans la troisicme classe : ils feront ensuite I’analyse grammaticale de quelques
phrases francaises de leur traduction™. » Une note est destinée a ceux qui pourraient avoir envie
de faire 'impasse sur une mati¢re accessoire : « On rappelle que plusieurs candidats qui ont
concouru les années précédentes, n’ont pas été admis, quoique suffisamment instruits en
mathématiques, parce qu’ils ne I'étaient pas assez dans les langues francaise et latine, ou qu’ils
dessinaient mal, ou enfin parce que leur écriture n’était pas lisible. Le Jury d’admission continuera
a étre tres sévere sur ces trois articles. » Le latin ne vient donc pas en premier, ne nécessite pas un
haut niveau®, mais ’Ecole insiste pour qu’il soit connu. Comte, qui a été premier sur la liste du
Midi*’, a nécessairement subi et réussi cette épreuve, pour laquelle il n’a peut-étre pas eu de
préparation pendant son année de « mathématiques spéciales », mais a laquelle il avait été formé
depuis enfance.

Que devient I’Antiquité aprés le concours, dans lenseignement littéraire et dans
Penseignement scientifique ? I.Fcole maintient un enseignement littéraire, affiché comme

»7 En revanche, la

temporaire pour pallier les insuffisances des écoles centrales de la Révolution
langue latine est supposée connue avant I'entrée a 'Ecole. Un professeur incarne I'enseignement
littéraire : Francois Stanislas Andrieux™, sur lequel nous allons nous attarder parce qu’il est

significatif des bouleversements de I’époque. Il fait penser aux vieilles comtesses de Barbey

252 Gentil, Augnste Comte l'enfant tervible de I'E-cole polytechnique, p. 17.

253 Nous y reviendrons en troisiéme partie.

254 Henti La Jeunesse d’Aunguste Comte, t. 1, p. 268.

255 Le niveau est fixé : « Les candidats doivent étre assez instruits dans la connaissance de la langue latine pour
expliquer les offices de Cicéron ». Cité par Bruno Gentil, Auguste Comte lenfant terrible de / Ecole polytechnique, p. 16.

256 Bruno Gentil, Auguste Comte l'enfant terrible de I'Ecole polytechnique, p. 26.

257 A cause des écoles centrales de la Révolution, « en 1806 la plupart des éléves n’avaient pas fait d’études
classiques : il s’agissait de combler un manque évident de culture littéraire. ‘Dans I’avenir, précise le conselil, les éleves
arriveront possédant les langues francaise et latine ; le cours n’embrassera plus que I’art d’écrire et ses applications au
service de I'ingénieur’. » Bruno Gentil, Auguste Comte, p. 51.

258 Frangois-Guillaume-Jean-Stanislas Andrieux, né a Strasbourg en 1759 et mort a Paris en 1833, d’apres le
Grand Dictionnaire universel dn XIX siéele. Nous détaillerons plus bas les sources anciennes sur Andrieux. Nous n’avons
pas trouvé de monographie critique récente, a patt la notice qui lui est consacrée comme collaborateur de La Décade
philosophigue, dans La Décade philosophique comme systeme, PUR, 2003, t. 1, p. 29-30. Plus ancien, mais plus approfondi, le
chapitre d’Henri Gouhier dans La Jeunesse d’Auguste Comte, 1933, t. 1, 159-168.



d’Aurevilly, élégantes et légeéres, nées sous Louis XV, « du temps de Laclos®™ », qui ont traversé la

Révolution sans en tirer aucune lecon*”

. Ce professeur incarne un parfait contre-modéle de nos
trois auteurs, contemporain de Maistre, professeur de Comte et contre-argument vivant du
classicisme de Maurras, mais qualifié aussi réguliecrement qu’eux de « classique ». Comment la
personnalité d’Andrieux impregne-t-elle son enseignement et a-t-elle pu influencer Comte ?

Les témoignages anciens sur Andrieux sont nombreux, de Thiers a Stendhal, en passant par
Jules Janin, Sainte-Beuve, Lamennais, Betlioz et les Goncourt™', parce qu’Andrieux a été un
professeur renommé et populaire, 2 I'Ecole polytechnique mais aussi au Collége de France. Tl est
aussi célebre parce quiil est l'auteur d’histoires en vers et de picces de théatre. Mais ces
témoignages sont aussi contradictoires, Andrieux étant lié a une autre figure polémique de
I'époque, Voltaire. Pour nous, il est significatif qu’Andrieux soit bon connaisseur de I’Antiquité,
mais pas de n’importe quelle Antiquité. Jules Janin le considére comme le « dernier des Romains
en comédie, en tragédie, en rhétorique ». Sainte-Beuve précise : il est « nourri de 'Antiquité »,
«intimement versé dans Horace », connaissant méme le grec, mais un grec « un peu dix-huitiéme
siecle®® » selon la mode d’Anacharsis. Pour les Anciens, il préfére donc Horace a Virgile, pour le

Grand Siécle, La Fontaine a Bossuet™

. Quand on le désigne comme « classique », c’est pour
sauver soit le défenseur du bon gotit des XVII® et XVIII° siécles hostile au romantisme nouveau™,
soit le défenseur des subtilités de la langue francaise®”, avec une nuance de nostalgie pour ce qui

est aimable et désuet. Classique ne signifie donc pas partisan des Anciens, quoique le subtil

259 Une vieille maitresse, dans (Euvres romanesques complétes, Honoré Champion, 2014, p. 114.

260 D’apres Thiers, pour Andrieux, la Révolution « ne prouvait rien, et toutes les opinions de 89 demeuraient
vraies, méme apres I'événement. [...] Ayant peu souffert de la Révolution, il en était moins ému que d’autres ». Thiers,
qui prit le siege vacant d’Andrieux, Discours de réception a ’Académie francaise, 1834.

261 D’apres une recherche par index dans le corpus critique des Classiques Garnier. Nous excluons Nisard et
Brunetiére qui n’abordent que I'ceuvre littéraire d’Andrieux et non son enseignement. Nous ajoutons Lamennais
d’apres l'article de Christian Maréchal sur lequel nous reviendrons : « Auguste Comte, Andrieux, Lamennais et I’école
polytechnique », de Christian Maréchal, Le Correspondant, 25 février 1921, p. 628-656. Berlioz a parlé d’Andrieux dans
ses mémoires, Calmann-Lévy, 1878, p. 36.

262 Portraits littéraires, Renduel, 1830, t. 1, p. 350 et 353. Andrieux cite Horace dans son Cowrs de grammaire et de
Belles-lettres, p. VI

263 11 considere le Discours sur Ihistoire universelle comme une « déclamation fort peu instructive, 2 moins qu’on
n’y veuille étudier les formes d’un style hardi et rapide qui n’est qu’a cet écrivain, ou plutot a cet orateur. » « Cours de
Grammaire et Belles-Lettres », Journal de [ Ecole polytechnique, 1810, p. 229. Cela a choqué : Christian Maréchal,
« Auguste Comte, Andrieux, Lamennais et ’école polytechnique », p. 641.

264 Le Grand Dictionnaire nniversel dn X1X¢ siccle décrit sa position : « A toutes les époques de sa vie, Andrieux ne
cessa de cultiver les lettres avec passion. Disciple des deux grands siecles littéraires qui ont précédé la Révolution, cet
esprit charmant en conserva 'empreinte et les traditions au milieu des circonstances terribles et des événements
prodigieux dont il avait été témoin et ou il avait joué un role. Libéral en politique et classique en littérature, tel il resta
jusqu’a la fin, malgré PEmpire et la Restauration, malgré les nouvelles doctrines littéraires, qu’il combattit dans ses
derniéres années avec I'énergie juvénile de la conviction. » Mary Pickering le qualifie de « neoclassical playwright »,
Auguste Comte, an intellectnal biography, Cambridge University Press, 2000, p. 45.

265 Bruno Gentil, s’appuyant sur Sainte-Beuve, le dit aussi classique : « C’était un pur classique, épris de pureté
grammaticale et littéraire » (I "Enfant terrible, p. 50).

76



professeur ait éctit un Anaximandre, un Brutus et de nombreuses imitations des poctes anciens™ :

Andrieux manifeste des opinions de Moderne. Il faut étre moral, cultiver la grice*” ; I’éloquence

. . A . s+ 268 , . , , .
ancienne ne doit pas étre « servilement suivie™ », la rhétorique moderne a changé et nécessite de
travailler davantage ’écrit que ne le faisaient les Anciens™”.

Pourquoi la référence a Voltaire s'impose-t-elle ? Comme Joseph de Maistre, Francois
Andrieux adresse un texte au pape, mais pour lui demander de changer de discours et de dire la
vérité, « pour la premiere fois » :

C’est ainsi qu’exploitant ’humaine extravagance,

Nous savions en tirer fortune, honneurs, puissance,

Et d’'un manteau sacré couvrant nos passions,
Vendre a deniers comptants les absolutions?7.

Manipulateurs, vaniteux, débauchés, cupides : le pape et les prétres doivent se repentir et
adopter le culte de I« Etre unique et supréme » préché ensuite par Andrieux. Socrate méme aurait
été « victime des prétres ». Sainte-Beuve pourra apprécier ici les belles diéréses, mais Jules Janin
ne nous parle que de «rhétorique rasant le sol» et d’« enseignement taquin, étriqué, a voix
basse”! ». Une brochure anonyme, attribuée 2 Lamennais, va plus loin : « Frénétique d’impiété, il
calomnie sans pudeur une religion qu’il ne connait pas®*». Et pour comble du vice, Andrieux
aurait conseillé a ses éleves la lecture de Voltaire. Dans cette époque de troubles, ou la légitimité
du nouveau pouvoir restaurateur est contestée (Comte étudie a Polytechnique de 1814 a 1810), la
référence a Voltaire ne peut étre anodine : elle est une des causes du succes des cours d’Andrieux

aupres de la jeunesse et de sa disgrace aupres des puissants.

266 Ses poemes et fables sont innombrables d’apres La Décade philosophique comme systéme, t. 2, table originale des
maticres. Citons pour les premiers : « Hymne guerrier et patriotique, imité de Tyrtée », Décade philosophique, avril-
juin 1794 ; « Imitation de Tibulle », sept-nov 1794 ;

267 Nous pensons aux critiques que font les Modernes a I'encontre d’Homeére, immoral et grossier, dans
Noémie Hepp, Homere en France au XVII siecle, Klincksieck, 1968. Andrieux cite un rapport de Polytechnique, p. V :
«I’étude des lettres, en accoutumant Pesprit a des plaisirs plus délicats, prévient ou combat les gotts honteux ou
grossiers, modeére la violence des passions, et dans leurs excés méme, conserve a2 '’homme quelque chose de sa
dignité. »

268 Cours de grammaire et de belles-lettres, p. XII. Cette source semble discutable parce qu’elle s’adresse a
Padministration de ’'Ecole polytechnique et ne se permet donc pas de fantaisie. Le but affiché du cours d’Andrieux et
d’aider a exprimer ses idées, surtout pas a cultiver la poésie.

269 Ibid, p. IX.

270 Eppitre an Pape, Paris, [brochure sans date], p. 9 [numérisée sur Gallica).

270 Histoire de la littérature dramatique, 1853-1858, t. 111, p. 82.

272 Cette brochure ne comporte pas de nom d’auteur imprimé. Son attribution a2 Lamennais est considérée
comme ¢évidente par Henri Gouhier, La Jeunesse d’Auguste Comte, 1933, t. 1, p. 121, et soulignée par Christian
Maréchal, « Auguste Comte, Andrieux, Lamennais et I’école polytechnique », 1921, p. 641. L’exemplaire de la BnF
propose aussi Gabriel Lamé comme auteur, ce qui est moins probable, étant donné que Lamé était éleve de
Polytechnique et ne pouvait se contenter de partler par oui-dire. Rappelons les arguments de Christian Maréchal,
spécialiste de Lamennais, qui trouve des points communs entre Lamennais et cette brochure dans leur rapport a la
force (p. 639), le refus de réagir aux contre-attaques (p. 646), la confiance dans le soutien de I’Etat pour la religion (p.
648). L’auteur lui-méme est docteur agrégé, éditeur et auteur de livres sur Lamennais. Ce qui manque cependant c’est
I'explication de I'occasion. Pourquoi Lamennais s’est-il attaqué a ce moment a cette école et a ce professeur ?



A quoi ressemblent ses cours ? Ils ont certainement connu des évolutions, Andrieux n’a pas
enseigné la méme chose au méme endroit et pendant toute sa vie. Le professeur semble moins
libre a Polytechnique qu’au College de France. L’intitulé de son cours a varié, entre « grammaire

et belles-lettres » 2 Polytechnique®”, « littérature francaise et morale » au Collége de France. Le

>
mot de rhétorique n’apparait nulle part a cause de sa connotation péjorative. L’objectif du cours
de Polytechnique est davantage « professionnalisant » : étant donné que les éléves sont destinés a

devenir ingénieurs et a rédiger « des mémoires, des projets, des rapports®*», ils doivent

b
apprendre a rédiger leurs idées : « Il s’agissait a ’époque d™un cours sur /art d'écrire afin de donner
aux éleves ‘la méthode et le gout nécessaires pour ranger en ordre leurs idées et les exprimer avec
, . e s
pureté, concision, simplicité’="”. »
Cet objectif nécessite donc bien un enseignement rhétorique, doublé d’une formation du
« gout ». Andrieux définit lui-méme son programme :
Faire connaitre aux éléves les regles de la grammaire, le génie de leur langue, les principes de la
littérature et les ouvrages classiques qui doivent leur servir de modéle pour former leur style et les

mettre en état d’écrire avec méthode, clarté et élégance, sur toutes les matiéres qu’ils pourraient
avoir a traiter270,

II ne s’agit pas de s’interroger sur la spécificité de la littérature ou sur linterprétation des
textes mais de connaitre les regles de Pécriture. I faut d’abord maitriser les « régles » et les
« principes », avant d’aborder, non pas tous les textes, mais seulement les « classiques » qui sont
des « modeles ». Mais ce classicisme méthodologique est trompeur, comme nous I’avons vu : les
« classiques » ne se limitent pas a ceux qu’on croit, Andrieux peut y ajouter les auteurs francais du
XVII® siecle, Voltaire, Rousseau, Montesquieu. Les références a Voltaire sont en effet tres
nombreuses dans le sommaire de son Cowrs de grammaire et de belles-lettres, ce qui ne veut pas non
plus dire qu’Andrieux fasse un cours d’anticléricalisme. II loue avant tout la belle correction
grammaticale des écrits de Voltaire. Mais dans une époque troublée, la grammaire n’échappe pas
aux querelles partisanes :

Quelles tristes pensées ne viennent pas saisir I’esprit, quand on songe que I’enseignement public a

été livré a un homme qui tantot puise dans les romans de Voltaire ses lecons de morale, tantot va
chercher ses modeles d’éloquence a la tribune de la Convention?7’.

273 1] nous reste deux sources volumineuses et de premicre main : un volume autonome, le Cours de grammaire
et de belles-lettres, Perronnean, s. d., accompagné d’un rapport officiel et une partie du Jourmal de I'Ecole polytechniqune,
« Cours de grammaire et de belles-lettres, sommaire des lecons sur I'art d’écrire », Imprimerie impériale, 1810.

214 Cours de grammaire et de belles-lettres, p. X.

275 Bruno Gentil, Auguste Comte lenfant terrible de I'Eicole polytechnigue, p. 50, qui cite Belhoste, Ia formation d’une
technocratie.

276 Cité dans Bruno Gentil, Auguste Comte lenfant terrible de | Ecole polytechnigue, p. 51, qui se réfere a La Formation
polytechnicienne.

277 Cité par Christian Maréchal, p. 641.



I1 faut rester prudent dans I'appréciation de ce texte, parce que cette source polémique n’a

pas suivi les cours d’Andrieux a Polytechnique en personne”®

. La critique est grossicre, elle ne
différencie pas les différents usages possibles de Voltaire, elle généralise : « enseignement public
a été livré » et réduit ’étendue de la culture d’Andrieux en n’évoquant que les noms polémiques,
alors qu’Andrieux cite sans cesse Boileau et Racine. La référence a la Convention apparait une
seule fois dans le cours d’Andrieux, comme exemple de style élevé™. La définition du corpus des
auteurs classiques est donc variable, en fonction de la coincidence du gott d’une époque, de ses
valeurs et des principes faussement éternels de la grammaire frangaise.

L’Antiquité, qui comme on l'a vu occupe une place importante dans la sensibilité
d’Andrieux, passe au second plan a Polytechnique, a cause, dit-il, de la méconnaissance présente
des langues antiques par les éléves : « L’instituteur parcourra donc les chefs-d’ceuvre qui existent
dans notre langue (et dans la langue latine, quand les éléves seront en état de I’entendre)™. » La
connaissance de la langue latine a été perdue, mais la phrase ne présente pas cette réalité comme
un progres, qui irait dans le sens de I’histoire. La construction de « quand » suivi d’un futur peut
étre interprétée comme une tournure hypothétique, « si les éleves étaient en état de I'entendre, ce
qui n’arrivera plus jamais », mais aussi simplement temporelle, «lorsque les éleves seront a
nouveau en état de 'entendre » : Pespoir d’un futur meilleur est permis.

Quel est Ieffet de ce cours sur Comte ? On ne peut faire ici que des hypotheses, parce que
Comte et Andrieux n’ont pas laissé la méme correspondance que Maurras et Penon. Comte et
Andrieux ont tous les deux participé aux troubles de Polytechnique, a leur maniere, Comte
comme « un des meneurs les plus z€lés*' » et Andrieux comme « influence™” ». Ils ont été tous les
deux exclus en 1816®. Comte a conservé une fidélité 2 son ancien professeur en allant suivre ses
cours au College de France. Il le constate en 1817 : «son cours est fort suivi, et la salle est
toujours pleine deux heures avant qu’il n’arrive®™* ». L’affirmation de vérité générale, confirmée
par le « toujours », montre I'assiduité de Comte pour suivre ce cours. Du point de vue de la

pensée, Bruno Gentil a relevé plusieurs « échos» entre eux, lanticléricalisme, le concept

d’altruisme, ainsi qu’un engagement dans les débats contemporains autour de Condillac et de

278 L’auteur explique honnétement sa démarche : « Pour en juger avec connaissance [du cours de belles-
lettres], ai lu les sommaires des lecons sur Iart d’écrire, imprimées dans le journal de I’Ecole, et je me suis convaincu
que » Quelgues réflexcions sur I'Excole polytechnigue, p. 4, cité aussi par Christian Maréchal, p. 640.

219 Cours de grammaire et de belles-lettres, p. 125.

280 Cours de grammaire et de belles-lettres, p. XIV.

281 Henri Gouhier, La Jeunesse d’Auguste Comte, 1933, p. 121.

282 Quelgues réflexcions sur I'Foole polytechnigne, 1816, p. 14.

283 Christian Maréchal, p. 638.

284 Correspondance générale et confessions, 1973, t. 1, p. 21.



Destutt de Tracy, le souci d’'une méthode expérimentale appliqué a la grammaire et a la logique™.
Du point de vue de P’écriture, on pourrait aussi approcher le découpage des « cours » d’Andrieux
avec les « cours » de Comte. Les termes génériques s’approchent : des « sommaires » jusqu’aux
«legons ». Tous les deux sont des professeurs qui forment la jeunesse, dans la durée, lecon apres
lecon. Mais le recours constant et explicite aux exemples, citations, noms d’auteur chez Andrieux
ne se retrouve pas chez Comte, qui cherche la généralisation et non le plaisir de la lecture. Le
statut de la littérature de méme différe entre les deux, de modele pour 'un a délassement™ pour
l'autre. Les ceuvres de Comte sont destinées a survivre aux cours de Comte, pour fonder une
nouvelle école, alors qu’Andrieux est un passeur. Ni maitre, ni modéle, Andrieux incarnerait donc
plutdt un « de ces nombreux machinistes qui plantent au seuil de chaque vie le premier décor®’ »,

d’apres 'image d’Henri Goubhier.

Les études supérieures de Maurras constituent un sujet fuyant, étant donné que Maurras n’a
pas suivi le parcours prévu, a cause notamment de sa surdité. Penon ne s’en est pas inquiété : « il
n’y aurait aucune raison de s’obstiner », la «licence es lettres » ne lui serait pas « fort utile en
dehors de enseignement™ ».

Quelle place eut I’Antiquité dans les études de Maurras ? Maurras s’est inscrit en Licence
d’Histoire a la Sorbonne, mais ce choix n’est pas exclusif de son gout pour les autres matieres.
Par le biais du personnage du Mont de Saturne, qui présente bon nombre de similitudes avec
Maurras, quoique n’étant pas exactement lui, Maurras explique :

Je tournai mes yeux de tous les c6tés. Un mien cousin, médecin, m’ayant passé un gros tome

d’anatomie, c’est tout juste si je ne décidai une prompte inscription a la Faculté. Cependant, je

« faisais » une licence d’histoire : jamais prise, jamais passée ! A la suite d’une longue maladie de

croissance, la relecture de ma géométrie d’écolier me tentait d’un retour improbable aux sciences

exactes. Quelques mois de rue d’Ulm ne me calmaient pas. J’allais a tout comme la limaille a

Paimant et, s’il est clair que je retournais vite aux deux mémes poles préférés, la Philosophie et la
Poésie, je me disais aussi : « ’Hébreu ? le Grec ? Pourquoi pas ? »289

Ce texte mentionne des lieux, des fréquentations®™’, un désir immense de savoir qui n’arrive
pas a se fixer. Dans la correspondance, le lecteur suit pas a pas le parcours de Maurras. D’abord
le jeune étudiant est plein de projets : « réapprendre le peu de grec, de latin et d’anglais que j’ai su

dans le temps », afin de « [lire] (en leur langue) les documents historiques ». Les problémes se

285 Bruno Gentil, Auguste Comte lenfant terrible de I'Eicole polytechnigue, p. 52. Henti Gouhier développe ces points,
La Jeunesse d’Auguste Comte, p. 162-167.

286 Bruno Gentil, p. 52.

287 Henri Goubhier, La Jeunesse d’Auguste Comte, p. 166.

288 Dien et le Roz, p. 113-114.

289 I e Mont de Saturne, chapitre II.

290 1allusion a la rue d’Ulm ne semble pas attestée historiquement. Maurras ne mentionne pas I’'Ecole
normale dans sa correspondance de 1885-18806. Peut-étre confond-il avec I'Institut catholique ? Voir plus bas.

80



multiplient assez vite, non pas a cause d’une « maladie de croissance » mais a cause de la surdité :
« A la Sorbonne, les éléves sont trop nombreux, il n’y a pas moyen d’approcher assez des
professeurs pour leur faire entendre raison ». Plus clairement encore, il écrit : « si j’avais le temps
et si je n’étais pas sourd, j’irais toute une année au lycée Charlemagne écouter [les lecons d’Elie
Rabier] ». Il cherche des alternatives, comme IInstitut catholique®™', ou, d’aprés I'abbé, les
professeurs sont «plus dévoués a leur besogne», des rendez-vous personnels avec les
professeurs™”. Signe du décalage entre les évolutions du secondaire et les exigences de
I'Université, Penon 'encourage a la composition latine : « je sais que vous avez assez a faire sous
ce rapport; nous avions bien un peu négligé ce pauvre discours latin en faveur des auteurs
francais®. » A la fin de cette année de licence d’Histoire, il abandonne le systéme universitaire
pour aller dans le journalisme philosophique.

Les informations dont on dispose sur les cours d’histoire sont assez légeres. On sait que
Maurras s’est informé des programmes: «le livre premier [des histoires de Tacite] est au

295

programme de la licence™ ». 1l donne comme nom de professeur Paul Thureau-Dangin®?, dont il

a tenté de suivre les cours, qu’il a rencontré. Ce dernier était professeur d’histoire contemporaine,

296

non d’histoire antique™”. Maurras remplace I'absence de cours par ses lectures: «J’ai enfin

déniché le 3° volume de Thureau-Dangin®”. » Mais I'histoire ne I'intéresse pas complétement :
Les histoires modernes m’excédent, quant a I’histoire ancienne, je ne puis souffrir que les temps

héroiques et préhistoriques, a savoir les trois premiers chapitres qui ouvrent toutes les histoires de la
Grece. Je ferai un pietre licencié d’histoire ... quand je le serai?®.

Son intérét semble se préciser, partagé entre deux domaines, les poctes anciens, Virgile et
Lucréce®, et 'actualité de la philosophie, Schopenhauer, Kant, Spinoza et les francais, Rabier,
Charles, un peu de Maistre et de Comte. A-t-il suivi Fustel de Coulanges duquel son ami
Amouretti fut I’éléve ? Son intérét pour Fustel de Coulanges semble se développer plus tard. Pour
conclure, la formation de Maurras doit plus a ses lectures en bibliotheéque et a ses échanges avec
I'abbé Penon qu’a ses études :

il se décourage vite de ne pouvoir suivre aucun cours du fait de son infirmité. En revanche, il se
montre un bourreau de travail : lectures innombrables a la bibliotheque Sainte-Genevieve, a

291 Dien et fe Roi, p. 90 et 93.

292 Thureau-Dangin a « fait la grimace quand je lui ai parlé de journalisme », février 1886, Dieu et /e Roi, p. 94.

293 P. 93,

294 Dieun et le Roi, p. 88.

29 Stéphane Giocanti, Charles Maurras, le chaos et lordre, p. 55.

2% 11 a soutenu une thése sur le droit romain, éditée en 1861, mais ses publications de maturité, a partir de
1880, portent surtout sur la monarchie de Juillet.

297 Dien et le Roz, lettre du 2 Avril 1886, p. 107.

298 Dien et le Roz, p. 107.

299 Dien et le Roi, p. 96.

81



I’Arsenal ou a la bibliothéque de la Sorbonne, annotations, rédaction d’articles. Il parfait son latin
q p
pour éviter les traductions de Lucrece3™.

Conclusion partielle

La formation de nos auteurs montre la place incomparable du savoir antique mais aussi sa
diminution au cours du XIX® siecle. Apprendre la langue latine a Iécole est une nécessité évidente
pour tous les éléves, quelle que soit leur orientation plus tard. L’histoire grecque fait aussi partie
du bagage de '’homme éduqué. Le parcours de nos trois auteurs révele aussi des particularités.
Maistre et Maurras parlent de leur éducation classique comme d’un bon souvenir, qu’ils veulent
transmettre aux générations futures, alors que Comte s’en moque.

Que reste-t-il de ces études dans les ceuvres que nous étudions ? Il reste pour Maistre
I’habitude de lire et de citer, de ne pas parler seulement en son nom, pour Comte, une tendance a
salsir un esprit général, pour Maurras le gott des classiques. Aujourd’hui, nous nous méfions des
généralisations, surtout celles qui « essentialisent » les peuples, qui affirment par exemple que les
Romains sont manuels et les Grecs intellectuels. Dans les manuels scolaires pourtant, on trouve
de telles affirmations, qui se retrouvent chez nos auteurs. Concernant les citations, Maistre a la
pratique la plus rigoureuse, proche des exigences actuelles, permettant d’identifier une édition
précise, quoiqu’il abrege les titres qui lui semblent connus. Nous pouvons enfin établir un canon
des auteurs scolaires, dont le souvenir perdure dans la mémoire de I’adulte, Cicéron en premier

lieu, puis Homere et les pocetes, d’abord Horace et Virgile, puis Ovide et Lucrece.

300 Stéphane Giocanti, Charles Manurras, le chaos et Pordre, p. 55.

82



Chapitre 2 : conscience et pratique des langues

antiques dans la maturité

Dans ce chapitre, nous étudierons les pratiques scolaires de la maturité, en trois parties, la
production de texte en langue latine, puis le rattrapage des lacunes en grec. Nous étudierons
également un objet moins explicite, la présence a ’esprit de ces langues dans I’écriture du frangais,
ce que nous nommons la « conscience des langues antiques », notamment par le recours a
I’étymologie, qui intéresse également nos trois auteurs. On pourra se demander parfois si ces
analyses ne se trouveraient pas mieux placées en troisieme partie, partie qui aborde plus la
création, alors que cette partie-ci envisage plus 'imitation. Nous étudions ici ce qui releve d’une
pratique scolaire, qui comporte un degré supérieur d’imitation que de continuation, ce qui ne veut
pas dire qu'on n’y retrouve parfois des éléments de continuation. La différence entre ces deux
parties est aussi une différence de point de vue : dans cette partie nous évaluons la conformité de
I’écriture de nos auteurs au canon attendu, du point de vue du professeur. La question ici est
avant tout d’évaluer si le texte latin écrit par nos auteurs est écrit en bon latin. Dans la troisieme
partie, a I'inverse, nous étudierons la création pour elle-méme. La question sera plutot de voir ce
qui est remarquable dans les ceuvres, non ce qui est fidéle a la norme. L’objectif de ce deuxiéme
chapitre est toujours le méme: montrer que linnutrition antique est fondamentale pour

comprendre la pensée et Pécriture en frangais de Maistre, Comte et Maurras.

Ecrire en latin au XIX¢ siecle

C’est uniquement dans 'ceuvre de Maistre qu'on trouve des textes d’une certaine ampleur
écrits en latin. Il ne s’agit pas pour '’humaniste savoyard seulement de recopier des citations d’un
texte ancien mais bien de produire un texte original. I’édition compléte de ses ceuvres comprend
en effet deux textes intégralement écrits en latin, les Réflexions sur l'onvrage de Méthode de 1812 et la
dédicace de D Pape de 1820°"". 1intérét de ces textes est double : donner un outil d’évaluation de
la maitrise du latin par Maistre et repérer d’éventuels échos entre son style francais et son style
latin.

La premicre question est débattue. La qualité du latin de la dédicace au Pape a été

fortement contestée par un lecteur du Vatican, qui lui reproche un « style vraiment barbare et

30111 parait que certaines lettres non publiées seraient aussi écrites en latin, d’aprés Dominique Traire, « Huit
lettres de Jean Potocki 4 Joseph de Maistre (1805-1814) », RHLF, 2013/1, n°® 133, p. 136, mais nous n’avons pas
trouvé ces lettres.



indigne d’un écrivain qui a fait dans son ceuvre I'apologie de la langue latine™” ». A Tinverse, le
commentaire de Pouvrage de Méthode montre une « patfaite aisance™” » dans I'usage du latin.
Rappelons que « barbare » n’a pas seulement un sens ethnique ou moral, mais peut avoir un sens
grammatical. Le « barbare » c’est celui qui ne parle pas bien une langue, qui invente des mots,
confond les lettres, écrit des « barbarismes™™ ». La production de Maistre en langue latine est-elle
donc « vraiment barbare » ?

Cette petite querelle nous a conduit a entreprendre notre propre étude de la lettre au Pape,

395 et 2 conclure sur la mise en doute de lauthenticité de la

a proposer une traduction minutieuse
lettre qui a été retrouvée dans les archives du Vatican. Le lecteur dispose en effet de deux
versions du texte, publiées par Jacques Lovie et Joannes Chetail : celle présente au Vatican qui
comprend en effet de nombreuses fautes graves de latin et celle publiée par le libraire lyonnais
Vitte en 1884, qui n’est pas parfaite, mais qui est moins « barbare » que la premiere. Joseph de
Maistre serait-il donc un mauvais latiniste ? On pourrait le croire en ne lisant que la premicre
version, pleine en effet de barbarismes étranges : « adprobavissa» au lieu d’« adprobavisse »,
« censui » pout « consui », « obserantem » pour « absecrantem », « actatem » pour «aetatem »,
« predentium » pour « credentium ». Inventer une forme grammaticale qui n’existe pas est bien
une forme de « barbarie ». Mais si ’'on observe bien ces confusions, on remarque vite qu’en réalité
elles relévent d’abord de problémes de graphie plutét que de grammaire. Ftant donné que nous
connaissons les graphies de Maistre, dont les « e », les «a» et les « o » se ressemblent souvent et
que nous disposons par ailleurs de toutes les preuves de son excellente maitrise du latin, nous
pouvons légitimement lever le reproche de barbarie des épaules de Maistre et le renvoyer sur un
copiste ignorant du latin ou négligent. N’est-ce pas évident dans la transformation de « nefanda »
en « mesanda » ? Cet adjectif verbal dont la racine « mes-» n’a aucune signification en latin est
formé sur une confusion graphique entre le nombre de ponts du «n» et du « m» et entre la
graphie ancienne du « f » et celle du « s ».

Le probleme graphique étant levé, il reste un probleme syntaxique et stylistique. Les
éditeurs de 1966 ont eu 'impression que le texte avait « été écrit en francais puis traduit au lieu

d’avoir été travaillé en pleine pate latine™ », ce qui expliquerait non pas des « barbaries » mais des

302 Du Pape, Droz, 1966, p. XXX. Le nom de I'auteur de cette lettre n’est pas donné.

303 Latreille, « Joseph de Maistre et la langue latine », p. 366.

304 Quintilien a défini différents sens de « barbarisme », apres le sens d’emprunt a un vocabulaire étranger et
celui de parole prononcée sous I'effet de la colére, c’est le sens d’ajout, retranchement ou inversion d’une lettre ou
d’une syllabe dans un mot quelconque. Maistre emploie ce sens du mot « barbarie » : « Il arrive quelquefois a M.
Grouvelle de prendre totalement congé de la langue francaise, et alors il devient un phénomeéne, un miracle de
barbarie. » Observation critique sur une édition des lettres de Mme de Sévigné, OC, VIII, p. 36.

305 Nous donnons en annexe la version latine retenue du texte ainsi qu’une proposition de traduction
personnelle, dans la mesure ou, a notre connaissance, aucune traduction n’en a jamais été faite.

396 D Pape, 1966, Introduction, p. 30.

84



« gallicismes », malheureusement non cités par I’éditeur. Notre étude nous a montré en effet que

307

le latin de cette lettre était difficile™’, a cause de longues phrases, de propositions qui s’enchassent

308

b

dont le subordonnant se retrouve loin du verbe™”, a cause d’ablatifs nombreux, aux fonctions

multiples®”, de termes de vocabulaire imagé pas toujours classique’”

. Ces difficultés expliquent
peut-étre pourquot la traduction n’a jamais été publiée a notre connaissance. Mais ces difficultés
sont bien des difficultés de mise en francais d’un texte aux longues périodes que ne dédaignerait
pas un latin.

Le texte n’est pas non plus dépourvu d’échos avec la pensée de Maistre ni de beautés. Le
texte méle timidité et arrogance, timidité du laic qui craint que « quelque chose de paien ne tombe
de sa plume », arrogance du catholique qui dénonce son siécle, le vice’, la manipulation®,
Pimpiété’”. Plusieurs passages sont bien rythmés : « je te donne, te voue et te dédie cet ouvrage »
ou «me voici jeté a tes genoux, te demandant et te suppliant », la signature en tant que « tres
soumis, tres dévoué et tres obéissant ». Maistre intégre aussi des citations déja latines, de psaumes,
de propheétes, de la liturgie. Le grand nombre d’épithétes élogieuses pour le Pape est sans doute
nécessaire, mais celle-ci parait originale : « le plus grand et le plus bienveillant défenseur de toutes
les Lettres ». La litote suivante place le Pape en maitre du cosmos : « ce n’est pas en vain que
Dieu ta donné au spectacle des hommes et des anges’** ». Le style est incontestablement trés
soutenu.

Ce texte est donc difficile a évaluer, étant donné I’absence de véritable édition de référence,
revue et corrigée par I'auteur en vue d’une publication. I’édition compléte par Vitte brille par
«I'absence totale de renseignements historiques et critiques sur les manuscrits publiés et les
éditions antérieures’ ». Le lecteur ne peut donc apprécier pleinement la deuxieme version, celle
plus correcte graphiquement, qui pourrait étre fidéle 2 un manuscrit perdu ou mal classé, de la
main de Maistre lui-méme, ou bien corrigée par I'éditeur.

En contraste avec ce court texte, les Awzmadversiones in librum Methodii ou Réflexions critiques

d'un chrétien dévoné a la Russie sur l'onvrage de Méthode révélent une tout autre maitrise. Le texte est

307 Nous remercions M. Francois Ripoll de bien avoir voulu vérifier notre traduction et lever plusieurs points
délicats.

308 A 1a 5¢ ligne de la version de 1884, édition Droz, guam ut appelle trois verbes qui se trouvent 11 lignes plus
bas.

399 Toujours dans le premier paragraphe : solo argumento, novo tamen, argumentorum molimine, penu deprompto.

310 Penu philosophiae pourrait désigner le garde-manger de la philosophie | Le francais actuel « héros » rend mal
compte de la signification du latin berves, méme si Maistre ’'emploie ailleurs.

1 Mala tempora.

32 Mala pharmaca tam larga et nefanda.

313 Cum impietate.

314 Nous pensons a la comparaison de Séneque, entre ’homme de bien qui lutte contre le mal sous le regard
de Dieu qui est un spectacle comparable a celui du gladiateur sous les yeux du public, dans le De Providentia.

315 Triomphe, Joseph de Maistre, p. 13.



beaucoup plus long, pres de 35 pages éditées au lieu des trois petites de la lettre. Son authenticité
ne fait pas de doute, étant donné que son manuscrit est accessible dans les archives de Chambéry.
Son latin ne préte pas a la critique, mais plutot a I’éloge. Maistre y montre de '« aisance » sur un
sujet des « plus ardus » et réussit méme 2 « s’élever jusqu’a I’éloquence’® », dans un passage plein
d’anaphores et de superlatifs. Maistre alterne méme entre latin et grec pour donner le mot le plus
juste dans la grande tradition cicéronienne. Le texte s’inscrit aussi dans la modernité. Maistre a
passé en latin quelques auteurs francais, comme Rousseau, qui devient Rousseavins’'” et Fénelon
qui devient Fenelonins'’®. Les révolutionnaires deviennent des novarum rerum molitores, les protestants
sont des pseudo-reformats, mais les catholiques restent des catholici. Au-dela de ce vocabulaire, que
Maistre n’a pas inventé’”’, notre latiniste s’est aussi livré a plusieurs thémes, traduction de francais
en latin, pour Bossuet, Rousseau et Montesquieu. I’exemple qui montre peut-étre la plus grande
habileté dans le maniement du latin de Maistre est peut-¢tre la phrase de Montesquieu, que
Iéditeur frangais n’a pas véritablement traduite. L’original de I’Esprit des lozs de Montesquieu
indiquait :

Les Tartares, détruisant ’empire grec, établirent dans les pays conquis la servitude et le despotisme :

les Goths, conquérant 'empire romain, fonderent partout la monarchie et la liberté.

Je ne sais si le fameux Rudbeck, qui, dans son A#antigne’?’, a tant loué la Scandinavie, a parlé de

cette grande prérogative qui doit mettre les nations qui ’habitent au-dessus de tous les peuples du

monde ; c’est qu’elles ont été la source de la liberté de 'Europe, c’est-a-dire, de presque toute celle
qui est aujourd’hui parmi les hommes.

Maistre a traduit, résumé, réorganisé les deux paragraphes et fait un petit ajout :
et tamen Gothi isti et Germani et Cimbri, etc., Eurgpan’®! invexerunt quidguid est libertatis in orbe,

primique mortalium consociaverunt res olim dissociabiles, libertatem et principatum (Montesquieu, Esprit
des lois, liv. XVII, chap V322).

La mise en valeur de I'information est donc inverse : le plus grand paradoxe n’est pas que
ce sont les Goths qui ont donné la liberté a 'Europe mais qu’on peut associer liberté et
gouvernement d’un seul. La traduction mot a2 mot donnerait :

Et pourtant ces Goths, Germains et Cimbres amenérent en Europe tout ce qu'il y a de liberté sur terre et,
premiers des mortels, ils associérent des principes antrefois incompatibles, la Liberté et le Principat.

316 Latreille, « Joseph de Maistre et la langue latine », p. 366.

317 0C, VIII, p. 372 pour le latin, 415 pour le francais.

318 OC, VIII, p. 373 pour le latin, 416 pour le frangais.

319 Toutes ces expressions se retrouvent dans les livres de « néolatin » des XVII¢ et XVIII¢ siecles.

320 Voir Le Mythe littéraire de I’Atlantide de Chantal Fouctier qui résume le livte de Rudbeck, Olavi Rudbeckii
Atlantica sive Manheim, Upsalae, H. Curio, 1675-1698.

321 BEuropam : le manusctrit indique 7z Enrgpam.

322 La référence est exacte.

86



I’édition Vitte, qui propose une mystérieuse mais utile « traduction des éditeurs », n’a pas
retraduit le latin de Maistre mais a cherché le texte source de Montesquieu, et a apparemment

corrigé la citation :

Et cependant ces Goths, ces Germains, ces Cimbres, etc., ont, comme le remarque Montesquieu,
« cette grande prérogative, que ces nations ont été la source de la liberté de ’'Europe, c’est-a-dire de
presque toute celle qui est aujourd’hui parmi les hommes », et que, les premieres, elles ont uni deux
choses auparavant incompatibles, « la monarchie et la liberté »323.

On remarque que les « éditeurs » inconnus ont modifi¢ la délimitation de la citation, en en
retirant res olim dissociabiles que Maistre avait pourtant souligné, méme dans son manuscrit. Maistre
semble donc avoir ajouté une expression pour mettre en valeur I'idée finale. Pourquoi alors avoir
souligné cette expression, non pour la mettre en valeur mais bien pour la mettre sur le méme plan
que le reste de la citation ? Cette expression est bien une citation, mais d’un autre auteur, un
véritable antique cette fois, Tacite, qui a bien écrit: Nerwa Caesar res olim dissociabiles miscuerit,

principatum ac libertatens™

. Maistre a donc attribué a Montesquieu une citation de Tacite. S’il y a
donc bien ici une confusion, c’est une confusion toute a ’honneur de Maistre, dont I’écriture
latine méle sans effort références francaises et souvenirs de lectures latines™.

Abordons a présent la question du style. Le style latin de Maistre éclaire-t-il son style
francgais, et inversement ? Il est sar que la variété des postures de Maistre se reconnait tout a fait
dans ce texte, tantot philosophe supérieur détenant le vrai sens des mots™™ ; tantdt juriste
rigoureux citant le droit romain®’ ou traditionnaliste faisant 'éloge de I'expérience’ ; orateur

. . . 120 . .
enthousiaste maitre de la rhétorique, avec ses anaphores™, ses exclamations, ses consécutives, et

~ £ 330 . A N . ., N . 331
méme une prosopopée™ ; tantot pocte inspiré, comparant les hommes a des abeilles™ ou un
archevéque 2 une jeune fille qui se fait voir en se cachant’”, le catéchisme 2 la voix des habitants

3

du Tartare™ ou un concile cecuménique a Polyphéme, monstrum horrendunr™, parce qu’il leur

manque un organe essentiel, pour 'un un ceil, pour I'autre une téte; on voit que le pocte

325 OC, t. VIII, p. 405. Nous recopions les guillemets.

324 Vie d’Agricola, 3, 1.

325 Cette démonstration peut étre facilement complétée par toutes sortes de réminiscences plus claires dans le
latin de Maistre, comme « Quis furor, o cives » de la Pharsale p. 394 ou le « O caecas hominum mentes » attribué
traditionnellement a Lucrece p. 395. L’intérét de cet exemple de Tacite est justement d’étre moins tapageur et plus
inconscient que les autres.

326 OC, t. V11, latin p. 366, francais p. 406-407.

327 0C, t. V111, latin p. 374, francgais p. 417.

328 OC, t. VIII, latin p. 374, francais, p. 417.

329 11 fait ses succéder quatre longues périodes commencant par Zestis ou festes p. 390.

30 OC, t. VIII, latin p. 376, francais, p. 420.

31.OC, t. VIII, latin p. 370, francais p. 412.

32 0C, t. VIII, latin p. 378, frangais p. 422, qui cite Virgile, Bucolignes, 111, 65. Maistre cite plusieurs fois ce
vers. Voir OC, t. VI, p. 346.

333 OC, t. V11, latin p. 369, francais p. 411, qui cite Virgile, Enéide, V1, 433 et 619-620.

34 OC, t. VIII, latin p. 374, frangais p. 417.



maistrien n’est jamais loin du polémiste, avec ses faux éloges™ ou blames francs™®

; parfois enfin
il redevient humble chrétien, infimus fidelinns’”’, dernier des derniers n’écrivant que des « essais™® ».
Le texte montre donc une authentique verve, qu’on peut aller jusqu’a caractériser comme de la
fantaisie.

Il est méme probable que ce texte latin soit plus fantaisiste que les textes francais de
Maistre, grace précisément a la langue latine. Maistre écrit méme : « Si je devais publier cet écrit, je
parlerais moins ouvertement, mais ici rien ne m’oblige de cacher ma pensée® ». Maistre explique
le franc-parler de ce texte par sa «langue connue de peu de personnes dans cette partie du

monde*?

». L’obscurité du latin permet la plus grande franchise du penseur, parce que le latin est
aussi la «langue des choses défendues », langue qui permet d’aborder certains sujets sans étre
compris de tous™.

L’écriture en latin pourrait donc étre un catalyseur du style de Maistre, qui concentre tous
ses effets avec plus de liberté que dans un texte soumis a la critique des francophones. Peut-on
envisager en retour que le style francais de Maistre soit influencé par I’écriture latine ? La question
reste tres délicate, il est difficile d’y répondre de maniére systématique, mais ce texte densifie
encore le réseau de preuves de notre intuition. Nous avons déja évoqué une réponse, celle de la
formation juridique et de la propension maistrienne a formuler des maximes. Une maxime

2 Maistre a inventé

maistrienne nous interpelle justement : nulla res magna magnum habuit principiun:
une formule latine qui fait penser a du latin véritable’”. 1l la réutilise dans U'Essai sur le principe
génératenr’™ : « rien de grand n’a de grands commencements ». [’ Essai a été publié en 1814, mais
écrit en 1809°*. Ce commentaire sur le livre de Méthode qui datait de 1805 a été écrit en 1812.

Les indications des manuscrits sont cohérentes : les deux textes sont écrits en I'espace de trois

ans, avec une antériorité théorique du frangais. Mais la parfaite concordance des deux sentences,

335 Maistre multiplie les superlatifs a propos de l'archevéque qui serait un homme doctissimus, cordatissinus,
humanissimus et dlarissimus. OC, t. VIII, latin p. 390, francais p. 435.

36 Luther et Calvin sont duae pestes illae tartareae in reipublicae christinae perniciem natae, p. 379, « deux pestes
sorties de 'enfer pour la ruine de la république chrétienne », p. 423.

370G, t. VIII, latin p. 395, francais p. 442.

338 Le terme apparait dans la traduction francaise. Dans la version originale, Maistre indique : zeiaorixdv.

3% En latin, « Minus aperte, si typis loquerer ; ast hic nil vetat sensus veros expromere », OC, t. VIII, latin p.
378, frangais p. 422.

340 OC, t. VIII, latin p. 395-396, francais p. 442-443.

341 Francoise Waquet, Le Latin ou 'Empire d'un signe, p. 289-295.

32 0C, t. VIII, latin p. 367, francais p. 409. La traduction des éditeurs est moins bonne : « aucune grande
chose n’eut de grands commencements ».

33 Nous pensons a la sentence de Sénéque : « nulla res magna non aliquod habuit ruinae suae spatium »,
Lettres a Lucilins, 91.

344 Essai sur le principe génératenr, chap. XXIII, (Buvres, éd. cit., p. 379. Présent aussi dans une lettre de 1815 « Je
me console avec mes propres maximes ; je me dis : Souviens-toi donc de ce que tu as dit, que 7éen de grand n’a de grands
commencements. »

3% Une date sur le titre du manuscrit confirme : « Mai 1809 » en 2J8 vue 372. La maxime est donnée en 2J8,
vue 341.

88



le chiasme, la répétition de I'adjectif, prouve qu’il y a la une griffe commune. La pensée frangaise

de Maistre se révéle ici encore fondue dans un moule latin®*.

La question de la production de Comte en langue antique est a l'inverse beaucoup plus
rapide a traiter : a notre connaissance, Comte n’a rien créé en langue antique. Ses seules phrases
latines sont toujours des citations. Le plus grand degré de création latine chez Comte se trouve
dans I’étrange « grille d’élaboration » de la Synthese subjective, ou 'on trouve de nombreux mots

latins. Pour des raisons multiples™’

, Comte a choisi d’écrire cette ceuvre en acrostiche prosaique.
Chaque premicre lettre de chaque phrase de chaque paragraphe forme un mot. Chaque section
contient sept paragraphes, ce qui engendre huit mots, un mot par phrase et un mot qui reprend a
son tour chaque initiale. Prenons en exemple la deuxi¢me section du chapitre deuxieme :

Aliment. Aer™™, liens, imo, méditar, empli, nul, turba.

Bonitas. Baser, ornés, nubiles, ibera, tarif, arbol, sacro.

Candenr. Cort, abierto, natum, decorum, édits, udire, recta.

Disceret. Docta, igual, sincera, coram, ralos, erudito, tia.

Formula. Fidus, Odifran, ricas, murie, usité, large, arido.

Gofred?””. Genou, optimus, foi, tivolta, esito, done, templos.

Hermosa. Hiver, enfados, rosal, materno, orgue, suave, accordés™.

Au milieu de mots empruntés a diverses langues, francais ou espagnol, on trouve des mots
précisément latins®!, Frédéric Dupin a réussi a donner du sens a certaines listes. Ecrire par
acrostiche permet de structurer le texte en lui-méme, mais aussi de suggérer une deuxiéme
lecture : « L.a condensation née des acrostiches, a différents niveaux, surdétermine ainsi le sens
explicite des phrases, leur ajoutant des modulations sensibles conformes a Iidée générale que
Comte développe, mais qui excédent par leurs richesses, une séche exposition discursive’. » Cela

fonctionne pour le premier mot, « aer ». Ce mot correspond a un paragraphe sur la « défiance

346 Nous laissons de coté la question de la réception de ce texte étonnant, traitée par Richard A. Lebrun, Joseph
de Maistre, p. 219 : « But since there is no mention of the work in his surviving correspondence, we have no way of
knowing what other purposes he may have had in mind, nor do we know whether the piece ever left his portfolio
even in manusctipt. »

347 Frédéric Dupin a étudié ce sujet dans sa thése Synzhése et réforme de la science dans la derniére philosophie d’Auguste
Comte, sous la direction de Jean-Francois Braunstein, Université Paris 1, soutenue le 10 décembre 2013.

348 On obtient « aer » avec les mots : « Appliqué », « Elle », « Religieusement », Synthése subjective, 1856, p. 192.

39 Ce «1» étonne, il faudrait un « t » pour correspondre aux mots suivants.

30 Grille proposée par Angele Kremer-Marietti dans Auguste Comte, Correspondance générale et confessions, t.
VIII, 1990, p. 593.

31 Nous trouvons 17 mots latins sur cette liste de 56, ce qui fait environ un tiers de mots latins : aer, turba,
bonitas, nubiles, sacro, natum, decorum, recta, docta, coram, erudito, formula, fidus, arido, optimus, materno, suave.

352 Frédéric Dupin, Synthése et réforme de la science, p. 169.

89



révolutionnaire », sur la tendance dominatrice de «lesprit critique® ». 1.’état métaphysique
reposerait donc sur de lair, c’est-a-dire sur rien.

Comte n’a donc pas formé de phrase en latin, mais il a utilisé un grand nombre de mots
latins pour écrire ce texte™™.

Maurras se trouve exactement entre Maistre et Comte sur la question de Iécriture latine,
entre le texte organisé et la liste suggestive. Il faut néanmoins remarquer un paradoxe qui ne se
trouve pas chez les autres : si sa création latine a fait couler beaucoup d’encre critique®, plus que
celle de Maistre, cette création est cependant microscopique, se réduisant a quatre vers,

réemployés dans six ceuvres :

OPTUMO.SIVE.PESSUMO
PEJORLTAMEN.ET.MELIORI
UTRIQUE.NEFANDO.NUMINLVEL.MONSTRO
SACRUM™®

La principale qualité de ces vers est d’étre mystérieux, « hermétiques » méme, écrit Julien
Cohen™, a cause de multiples mystéres : leur langue, leur sens, leur genre, leur situation et leur
construction. Difficile en effet d’articuler cette juxtaposition de deux couples d’adjectifs
coordonnés entre eux, qui ne qualifient aucun substantif, suivis d’un troisieme couple qui emploie
le vocabulaire de la religion antique, divinité et prodige monstrueux, le tout couronné par un
substantif isolé du méme vocabulaire, sacrifice ou offrande. Bien que les mots soient coordonnés,

o . o . -
nous ne sommes pas loin d’une liste. Le genre de ce texte aussi est incertain. Le lecteur ne sait s’il

358

doit y voir une « épigraphe™ » destinée a une circulation ouverte, ou plus précisément une

«inscription®™ » qui indique la destination d’un batiment, ce qui expliquerait les caractéres

33 Synthese subjective, 1856, p. 192.

34 Ce sommaire acrostiche comprend 27 listes de sept mots plus un, multipliés par sept paragraphes.

35 Bruno Goyet, « Récits d’enfance et de jeunesse dans I'ceuvre de Chatles Maurras, entre stigmatisation et
revendication », Genéses, 2/2002, (n° 47), p. 62-83. http://www.cairn.info/revue-geneses-2002-2-page-62.htm
(consulté le 21/02/2017). Nous donnerons plus loin les références de Stéphane Giocanti, Yves Chiron, Nicole
Maurras et Maurras lui-méme.

36 Nous donnons ici la disposition des vers qui nous a paru la meilleure, permettant le découpage le plus clair
des propositions, avec les majuscules et les points de I'inscription latine monumentale.

3T Esthétique et politique dans la poésie de Charles Maurras, thése soutenue a Barcelone, 2014, 1, p. 266.

358 Maurras a désigné ces vers comme « épigraphe romaine de ma composition » (IL’Action frangaise et la religion
catholique, p. 30), « épigraphe » (Dieu et le roi, p. 501).

39 Maurras décrit une « inscription latine » dans sa lettre a Chatlotte de La Salle, Cahier de ’'Herne, p. 205.
Maurras écrit méme : « je vous confesse tout bas que j’avais pris un certain plaisir il y a 12 ans, a tailler dans la pierre
cette épigramme d’imprécation et de dévotion. » Dieu et le roi, p. 504.

90


http://www.cairn.info/revue-geneses-2002-2-page-62.htm

majuscules et les points pour sépater les mots, ou bien une «dédicace™

» plus ciblée, qui
s’adresserait a un destinataire identifié, une divinité, un ami de l'auteur ou un modeéle poétique.
Est-ce plutoét un poéme, un « madrigal™' », c’est-a-dire un compliment galant de quelques vers
libres ? Mais ces vers ne suivent pas un schéma métrique régulier de poeme latin. L’on est encore
plus étonné de constater que ces vers qui servaient a introduire des textes politiques dans les deux
premieres éditions se retrouvent a conclure des recueils poétiques dans les deux dernicres
occurrences. Ce qui nous intéresse ici, ce n’est pas de donner des clés de lecture, qui ont déja été
données par les critiques et par Maurras lui-méme, mais de constater 'ambiguité grandissante du
code latin et les métamorphoses de ce texte. Comme la jeune fille a laquelle Maistre compare
I'archevéque russe, Maurras en se cachant attire un regard qui n’est pas toujours le bon. Le
premier mouvement de Maurras a en effet été de créer un code amoureux dans les années 1900,
puis, réagissant a une incompréhension religieuse et politique dans les années 1910, il a da
décoder ce texte dans le but de rendre manifeste sa dimension poétique dans les années 1920.
Nous suivrons ces trois mouvements.

Les premicres occurrences de ces vers sont en effet difficilement compréhensibles, non
seulement a cause de leur langue et de leur sens, mais aussi de leur place dans les livres. Le texte

apparait la premicre fois en exergue d’un chapitre provencal d’Anthinéa de 19017

, chapitre
consacré a des réflexions philosophiques a partir de lhistoire et de la géographie de la campagne
de Martigues. La position sous le titre du chapitre fait penser a une dédicace, dont le destinataire
ne serait pas nommé. Mais 'occurrence la plus mystérieuse est celle de U'Enguéte sur la Monarchie,
texte éminemment sérieux et politique : les vers apparaissent au milieu d’une page blanche, juste

apres la page de justification de tirage, mais sous une forme incompléte, comme une série de

lettres qui font penser soit 2 un acronyme officiel du type « O.F.M®. », proliférant en un jeu

360 « mystérieuse dédicace » (Dien et le ro, p. 501).

361 « simple madrigal un peu triste, adressé a un étre qui a tenu dans ma vie une place immense » (Diex et le roi,
p- 502)

362 Anthinéa, Livre VI, « Le retour et le foyer, notes de Provence », Chapitre « L’Etang de Marthe et les
hauteurs d’Aristarché », exergue, qui donne ces vers en majuscules, les mots séparés par des points, disposés sur
quatre lignes, décalés a droite, édition Juven de 1901 :

« OPTVMO. SIVE. PESSVMO. PEIORI.
TAMEN. ET. MELIORI. VIRIQVE
NEFANDO. NVMINI. VEL. MONSTRO.
SACRVM. »
363 OSP pourrait signifier Ordre de Saint-Paul, ou « Oblate Sisters of Providence »

91



36

« cabalistique® », ou un acrostiche poétique, qui retient non pas la premicére lettre de chaque vers

mais bien de chaque mot™® :

Aucune fois, les vers ne sont accompagnés de note et évidemment le reste des livres ne les
commente jamais. Maurras a ainsi obtenu une série de « treize lettres majuscules, composant un
hiéroglyphe qui a beaucoup intrigué les gens®® ».

Leffet produit est probablement inverse a I'effet voulu, ce simple « souvenir personnel »,
d’ordre privé, qui ne devait étre compris que d’une seule et oublié par tous les autres, ne devait
pas allumer « un peu partout » de si « vives cutiosités™ ». Dans une lettre privée en effet, écrite
vers 1909, Maurras explique son poéme a 'unique lectrice prévue, femme inaccessible a qui
Maurras doit dire adieu’ : « Quant a leur sens, il m’est arrivé de vous le confier et méme de vous
le paraphraser dans ces anciens vers que je vous prie de me laisser vous redire une dernicre

fois®® :

Essence pire que le Pire

Et meilleure que le Meilleur
Aucune langue ne peut dire
Les deux extrémes de ton ceeur

Mais a ce double sanctuaire

Déesse ou monstre, 6 seul Esprit
De mon ombre et de ma lumiére
Ce double hommage soit inscrit370 »

Lallusion a «ces anciens vers» indique des échanges antérieurs aux différentes
publications, probablement en francais, sans préciser toutefois si le texte latin est antérieur au
francais. On peut supposer toutefois que le latin est antérieur, étant donné qu’on dénombre
plusieurs traductions francaises concurrentes, qui ajoutent bien des mots au texte. Si les vers

avalent été écrits pour traduire le texte frangais cité ci-dessus, on peut supposer qu’ils auraient été

364 Ia Gagenre folle, p. 62.

365 Enguéte sur la Monarchie, fascicule « La Gazette de France », 1903, 1 qui concorde avec ’édition Nouvelle
Librairie nationale, 1909. Remarquons que la disposition sur cinq lignes sépare davantage les groupes de mots que
inscription complete sur quatre lignes.

366 Tettre a Charlotte de La Salle, citée par Nicole Maurras dans « Optumo sive pessumo... », Cahier de
I'Herne, p. 205.

367 Lettre a Penon, Dieu et le roi, p. 501.

368 Sur la relation entre Maurras et Chatlotte de la Salle, on pourra consulter le petit Ixixe, le grand amonr de
Maurras d’Yves Chiron qui a eu acces aux lettres d’amour de Maurras (Niherne, BCM, 2008).

369 Lettre a Charlotte de La Salle, Cahier de I'Herne, p. 205.

370 Nous recopions la version (qui ne contient pas de ponctuation) du cahier de 'Herne.

92



plus complets. Maurras a préféré le latin, réputé pour son caractere elliptique et sa beauté
mystérieuse’ .

La lettre est néanmoins claire sur l'intention du poé¢me. Il s’agit d’évoquer 'ambivalence de
I'amour passion, I'alternance de joie et de souffrance que ressent I'amant, sa folle idolatrie pour
,n s . , . .
Iétre désiré, idées qui se retrouvent dans d’autres ceuvres contemporaines de Maurras, ce qui

donne du poids 2 cette interprétation’”

. Mais le texte a circulé et des interprétations radicalement
différentes en ont été faites, probablement a cause de la situation de ces vers, tres peu privée et
discréte.

Ces vers seraient une profession de foi déviante, suspecte d’« effroyables impiétés’” » ; ils
constitueraient une « dédicace blasphématoire » qui exprimerait un « nihilisme manichéen® », si
on les traduit ainsi :

Au Trés Bon — et au Trés Mauvais,

Du moins au Pire et au Meilleur,

L’un et 'autre a ne pas nommer —
Divinités — ou Monstre-offrande37s.

Il s’agirait donc d’un « redoutable message métaphysique’™», dont s’amuse Stéphane
Giocanti, une piéce a charge dans les « controverses religieuses » sur le « manichéisme™” » de
Maurras, I'affirmation d’une dualité bénéfique et maléfique de la divinité. L’affaire devenant de
plus en plus publique, ce poeme devient un document dans le proces de L Action frangaise et des
ceuvres de Maurras par le Vatican. Nous attarder sur le procés nous éloignerait de notre sujet et
nous ferait déborder de notre période, mais une partie du débat nous intéresse parce qu’il
interroge I’écriture latine : tout le probléme ne vient-il pas de ce que Maurras aurait écrit du
mauvais latin ? L’accusation I'assure, la défense le nie. Maurras explique les cas, le datif éthique
qui indique le destinataire de ’hommage, le complément du comparatif qui se trouve a ’ablatif :
le sens correct de ces vers « apparaitrait a tout éleve de septieme », c’est-a-dire de CM2. L.’abbé
Jules Pierre le prend au mot et demande son avis a un éleve de septiéme, qui conclut apres
analyse : « mon professeur trouverait que ce sont 1a de bien grosses fautes’™ » | 1.’abbé se dit

«désolé de rendre a ce fin lettré la lecon de latin élémentaire qu’il a essayé de [lui] donner’™ ».

371 « dans son ellipse éternelle, notre beau latin ne se préte pas toujours au vrai sens des idées », préface de La
Musigune intérienre, 1925, p. 107.

372 « L’amour n’est pas un dieu, enseignait la sagesse antique ; 'amour n’est qu’un démon, tout ensemble bon
et mauvais. » Les Amants de 1V enise.

373 Dien et le rot, p. 502.

314 1. Action frangaise et la religion catholique, p. 36.

375 Dien et le roz, p. 502-503. Une autre traduction du méme ordre est donnée dans La Gageure folle, p. 53.

376 e Chaos et ordre, p. 208.

377 Yves Chiron, Ixixe, le grand amonr de Maurras, chapitre 5.

378 La Gagenre folle, 19206, p. 56.

379 La Gagenre folle, 19206, p. 55.



Chacun se prétant les pires intentions du monde et Maurras ne pouvant révéler ses amours pour
une respectable femme mariée, la réception du texte se brouille. Les arguments se révelent
finalement aussi peu fondés les uns que les autres, étant donné le caractere fondamentalement
elliptique de ces quelques vers, qui font bien penser a une inscription latine, avec son systéme
d’abréviations mystérieuses pour toute personne qui n’est pas épigraphiste, éleves de septieme
compris. I.’abbé Penon, dont les qualités linguistiques ont déja été ici reconnues, donne raison a
Maurras, en attribuant ces vers a quelque Juvénal ou Martial, ce qui rend notre pocte tres
content : « je suis fier, tres fier, je vous assure, qu’un latiniste de la force de Votre Grandeur ait
subodoré quelque parfum de vraie Antiquité dans ces quelques lignes qui sont du premier mot au
dernier absolument de ma main™ ».

Face a la polémique, Maurras doit donner une traduction publique de ses vers, ce qu’il
semble faire 2 contrecceur, donnant publiquement une moitié de traduction™', en privé une

382

version complete™. Lorsqu’ils réapparaitront dans une ceuvre nouvelle dans les années 1920, ils

le seront sous forme de traduction :

Essence pire que le Pire

Et meilleure que le Meilleur
Quelle est la langue qui peut dire
Les deux abimes de ton cceur !

Mais a ce double sanctuaire,

Déesse ou Monstre, 6 seul esprit
De mon ombre et de ma lumiere,
L unique hommage soit inscrit3$3,

Etant donné le grand nombre de traductions déja proposées, de la main de Maurras lui-
méme, nous nous sentons autorisé a ne pas proposer de traduction. Entretenir le mystere est une
des fonctions de ce latin comme de cacher un message aux vulgaires, susciter la curiosité,
s’'inscrire dans la grande histoire de la littérature.

Le latin de création est devenu « étranger’™ » pour tous. Fcrire en latin au début du XX°

siecle, en dehors d’un texte savant, c’est nourrir un code imparfaitement secret, suspect d’hérésie,

380 Dien et le roz, p. 503-504.

BT Action frangaise et la religion catholique, p. 36.

382 « Offrande (ou hommage) a ('étre) meilleur et pire que le pire et que le meilleur, 'un et I'autre impossibles
a nommer, divinité ou mort », Diex et le roi, p. 502.

383 Dernier poeme des Inscriptions, Libraitie de France, 1921, p. 32, repris dans La Musigue intérienre, Grasset,
1925, p. 329, qui réduit le texte au début : O. S. P. au centre de la page, puis « OPTUMO. SIVE. PESSUMO. »

384 1.’ Action frangaise et la religion catholigne, p. 30.

94



qui déjoue I’école, travail ou I'on ne peut plus distinguer le cancre du fort en théme, qui ne permet

plus la communication.

L’écriture latine de Maistre et Maurras ne se révele donc pas telle qu’on l'attendait, une
écriture scolaire, relevant uniquement de la reproduction stérile, en écho lointain a de laborieux
exercices de theme. Ces trois textes que nous avons étudiés montrent a I'inverse une créativité
exceptionnelle, une connaissance fine des mécanismes linguistiques du latin qui a été contestée au
nom d’arguments plus ad hominem qu’ad rem, une étonnante zagroota, liberté de ton, qui prouve par
contraste toutes les autocensures du frangais, un franc-parler qui s’exprime d’autant plus

facilement qu’il n’est comptis que d’un petit nombre.

L apprentissage du grec

Si le latin est bien le principal savoir que I’école européenne moderne tente de transmettre,
ce n’est pas le cas du grec. L’enseignement du grec n’a jamais été au centre des systemes scolaires,
ce qui ne veut pas dire non plus qu’on n’entende jamais parler de grec a I’école. Mais si 'on veut
apprendre le grec, il faut choisir de se spécialiser en grec ou de 'apprendre en dehors de I’école.
Cette situation générale se confirme dans le cas de Maistre, qui écrit en 1810 :

Le relachement général de la discipline moderne avait déja chassé le grec de l’enseignement

commun, parce que réellement les jeunes gens élevés dans ce que nous appelions mollesse ne

suffisaient plus a ce travail ajouté a celui du latin ; mais ces mémes jeunes gens étaient des trappistes
en comparaison des votres3s>,

Les causes pour Maistre de cette négligence sont autant morales — la discipline souffre d’un
« relachement général » ce qui rend les jeunes gens de plus en plus « mous » —, que pédagogiques :
« On ne leur apprendra rien parce qu'on veut leur apprendre tout », écrit-il plus bas.

Maistre a donc étudié¢ la langue grecque aprés sa scolarité, « cette langue si belle et si
difficile™», il I'a apprise avec difficulté mais passion, au point de « finir par acquérir une
excellente connaissance de la langue grecque®’ », d’aprés Richard Lebrun. Le biographe établit
méme une chronologie de l'intérét du magistrat pour la langue grecque antique, d’apres une étude
statistique de ses bibliothéques : peu informé juste apres ses études, dans les années 1770, Maistre
acquiert des ouvrages en grec entre 1788 et 1792, puis sa connaissance de la langue lui permet de

lire des ouvrages unilingues et de prendre des notes en grec, jusqu’a atteindre une somme

385 Deuxieme lettre sur ’éducation publique en Russie.
386 Deuxieme lettre sur I’éducation publique en Russie.
387 Le paragraphe complet est cité et identifié dans la note suivante.

95



« abondante » de citations en grec dans ses registres de lecture™. Cette progression se constate
également par la suite. Quand Maistre cite Platon dans les Considérations sur la France de 1797, il
cite une traduction® ; quand il le cite dans 'Essai sur le principe génératenr, il cite sa traduction™ ;
dans les Soirées, il donne aussi sa propre traduction™”.

Maistre montre donc bien un intérét pour la langue, distinct de celui de la « civilisation ». 11
cherche a maitriser la langue pour lire les ouvrages en langue originale mais aussi pour
comprendre la langue elle-méme, comme un linguiste. Dans les Sozrées, il évoque une étude :

Je pourrais vous montrer dans un de ces volumes manuscrits que vous voyez la sur ma table,

plusieurs pages chargées de mes pieds de mouche, et que jai intitulées Parallélismes de la langue grecque
et de la frangaise®®?.

Ses notes de lecture contiennent plusieurs pépites semblables, comme aussi un petit lexique

393

de Versification grecque en latin™, ou il rapproche des mots grecs et des latins en fonction de la

longueur de leurs syllabes. Il s’est aussi intéressé aux accents au point d’écrire tout un traité

394

b

encore a ce jour inédit™, avec l'intuition que «les langues sont plus aspirées a mesure qu’on
s’éleve vers Porigine des choses, et qu’a mesure que le genre humain vieillit, la parole s’avance de
la poitrine de ’homme sur ses levres™ ».

Cependant la maitrise du grec de Maistre est aussi contestée, par I'inévitable Robert
Triomphe, qui continue son ceuvre de démystification au sujet de la maitrise du grec de Maistre.
Pour Triomphe, les prétentions hellénistes de Maistre sont le signe d’une « vanité* » déplacée.
Triomphe traque dans le moindre signe les « limites de sa compétence », les citations grecques
« empruntées de seconde main, ou vérifiées hativement a 'aide d’une édition bilingue », horribile
dictn, pour conclure sur '«aveu de son effort”” » coupable, '« amére expérience personnelle,

compensée de loin en loin par Pexploration douloureuse des textes originaux™ ». Ainsi les

commentaires érudits sur la langue grecque sont uniquement des prises de position idéologiques

388 Richard A. Lebrun, Joseph de Maistre, An Intellectnal Militant, p. 39 : « The notebooks entries in the 1770s
contain only a few Greek words and phrases, but Maistre’s catalogue to his first library lists some twenty works in
Greek, and his account books show that in the period from 1788 to 1792 he was purchasing Greek titles. Maistre
eventually developed an excellent knowledge of Greek. From 1794 on, Greek quotations become abundant in his
notebooks; overall, almost 6% of the titles cited there were read in Greek. » Richard A. Lebrun ne précise pas s’il
s’agit bien de grec ancien ou de grec moderne, mais nous supposons que la production littéraire en langue grecque
moderne 2 la fin du XVIII® siecle ne devait pas atteindre Maistre.

389 Eures, éd. cit., p. 218, qui cite la traduction Jean-Nicolas Grou : La Républigue de Platon, ou Dialogue sur la
Justice, Brocas & Humblot, 1762, t. 1, p. 86.

390 Enpres, éd. cit., p. 377.

I Enpres, éd. cit., p. 476, qui cite 'édition Bipont[i], 1781-1787.

392 Maistre, Soirées de Saint-Pétershourg, (Euvres, 2¢ entretien.

393 2]9, p. 577 d’apres la numérotation de Maistre, vue 347/490.

394 2]14, vue 139 2 184.

395 2]14, vue 102.

36 Triomphe, Joseph de Maistre, éd. cit., p. 380.

37 Triomphe, Joseph de Maistre, p. 381.

38 Triomphe, Joseph de Maistre, p. 381.

96



sur un « terrain de compétition entre les Jésuites et les Jansénistes™ ». Maistre n’est donc qu’un
« helléniste pour dames*” », causeur vaniteux et érudit laborieux.

Au-dela du manque d’arguments de premicre main avancés par Triomphe, la question
mérite d’étre posée. A quel degré de familiarité Maistre est-il parvenu avec la langue grecque ?

Le document le plus décisif sur cette question est la traduction intégrale d’un traité de
Plutarque qu’a publiée Maistre. Maistre a commencé a travailler ce texte a partir de 1808"", en a

écrit une traduction en 1810%?

, qui est parue en 1816, en volume séparé, Sur les délais de la justice
divine, ouvrage de Plutarque nonvellement traduit, avec des additions et des notes par M. le Comte de Maistre*”.
Dans son titre*”, Iédition présente cette traduction comme nouvelle, originale, se référant au
texte de Plutarque : un honnéte lecteur attend donc une compétence linguistique et un travail
méthodique pour comprendre le grec de Plutarque. Nous verrons que Maistre a en effet travaillé
durement, mais que le recours au grec n’est qu'un élément secondaire dans I’élaboration de ce
« nouveau texte ».

Francoise Frazier, spécialiste de Plutarque récemment disparue, a publié une étude

405

philosophique du « dialogue™ » entre les deux textes, des principales modifications de Maistre.
Maistre indique lui-méme les modifications qu’il a faites : marginales d’aprés lui, parce qu’il
accorde son entiére confiance a Plutarque™ ; mais majeures d’aprés nous, dans un texte qui se
prétend une traduction : Maistre a notamment changé le genre du texte, faisant du dialogue un

traité"”, il a développé « soigneusement*”

» quelques compléments et supprimé « quelques
passages encore absolument étrangers 2 nos idées*” ». Plutarque avait distribué la parole entre
Patrocles, Timon, Olympicus et un «je », qui citent eux-mémes des autorités, Platon, Hésiode,

des oracles. Maistre fait disparaitre les interlocuteurs au profit du seul « je » qui distribue la parole

39 Triomphe, Joseph de Maistre, p. 379.

400 Triomphe, Joseph de Maistre, p. 380.

401 Voir les notes de lecture dans les archives, 2]9, p. 457, vue 243, datée a la page précédente de 1808. Ces
notes d’une dizaine de pages ne comportent aucune allusion au texte grec.

402 Date inscrite sur le manusctit, « A Saint-Pétersbourg, 1810 », 2]8, p. 499, vue 255.

405 Sur les délais de la justice divine dans la punition des coupables ; ouvrage de Plutarque nouvellement traduit, avec
des additions et des notes par M. le Comte de Maistre [...] suivi de la traduction du méme traité par Amyot, Lyon-
Paris, Rusand, [1¢< édition 1816], 1833. L édition de 1833 nous parait la plus simple d’acces, ce pourquoi nous y
rapportons toutes nos notes.

404 Le titre de I’éditeur est conforme au titre du manuscrit, 2J8, p. 493, vue 255, daté de 1810.

405 Francoise Frazier, « Le ‘dialogue’ de Joseph de Maistre et de Plutarque : quelques remarques textuelles sur
la version maistrienne des Délais de la justice divine », dans Olivier Guertier (dir.) Plutargue de I’Age classique an XIX* siccle,
2012, p. 289-305.

406 Plutarque « a traité son sujet avec une rigueur et une sagesse remarquables. Ses idées n’ont pas la plus
légere couleur de secte ou de localité : elles appartiennent a tous les temps et a tous les hommes. » Sur les délais, éd.
cit., 1833, p. VL

407 « Jai fait disparaitre la forme du dialogue qui marque peu dans ce traité, et qui me génait en pure perte ; car
je ne vois pas que cette forme, quelquefois trés avantageuse, produise ici aucune espéce de beauté ou de mérite réel. »
Sur les délais, éd. cit., p. XI1.

408 Sur les délais, éd. cit., p. XIIL.

409 Sur les délais, éd. cit., p. XV.

97



entre les auteurs et anticipe les objections de « plusieurs personnes‘“o » ou « certains hommes*!! ».

12, &« étude obstinée*"” », de soin*'*, d’utile*"” transparence, le texte d’origine

Sur fond d’exactitude
est néanmoins méconnaissable. Le mérite de Francoise Frazier est de ne pas avoir jeté la pierre
sur I'infidélité de Maistre mais d’avoir insisté sur le « fruit du contact, par-dela les siecles*'® », sur
le dialogue créateur entre les deux auteurs.

Cependant, P'article ne s’est pas intéressé a la traduction du grec, la considérant peut-étre
comme accessoire ou sujet trop chronophage pour le chercheur. Il nous semble cependant que le
sujet est particulicrement digne d’intérét pour notre recherche. Maistre s’est livré a un travail
complexe d’élaboration d’un nouveau texte, discretement mais profondément polyphonique, a

partir 4 la fois du grec de Plutarque, de la traduction d’Amyot*’, mais aussi d’un intermédiaire

418 419

latin™®, dont il ne cache pas qu’il lui a été « utile™” », et de son propre fonds d’idées.

Nous allons étudier trois extraits qui nous plongent au plus prés du travail de Maistre et
montrent ses détours de traducteur.

Dans le préambule, Plutarque fait un jeu de mot, en associant le vocabulaire de la guerre et
celui du dialogue. Il s’agit de « repousser » des attaques qu’on nous « lance » avant qu’elles ne
« pénétrent™ » en nous. Amyot ne traduit pas ce jeu et fait disparaitre le réseau métaphorique : il
s’agit de se « venger » d’attaques qu’on aurait « osé mettre en avant », avant que « notre opinion

“1y». Chez Maistre, il s’agit bien d’« 6ter » une attaque qu’on nous a « décochée » avant

s’y attache
quelle ne « prenne racine*” ». Cette plus grande proximité avec le texte grec ne signifie pas non
plus que Maistre soit allé chercher le grec. Maistre indique sa source dans une note qui attribue a
un autre traducteur la remarque sur cette « analogie* »: Daniel Wyttenbach, qui publie en

version bilingue grecque-latine le texte de Plutarque suivi d’un recueil d’Animadpersiones. Cest dans

4O Sur les délais, éd. cit., p. 2.

Y Sur les délais, éd. cit., p. 22.

412 « j’ai suivi exactement 'ordre des chapitres », Sur les délazs, éd. cit., p. XV.

43 Sur les délais, éd. cit., p. XIV.

414 « soigneux » Sur les délais, éd. cit., p. XV.

45 Sur les délais, p. XI1.

416 « Le “dialogue’ de Joseph de Maistre et de Plutarque », Plutargue de I'Age classique an XIX siécle, p. 305.

417 Une note barrée dans le manuscrit montre que Maistre a parfois préféré la traduction d’Amyot : « au lieu
de mettre cette pensée sur le compte de Thucydide et de Plutarque, j’ai suivi Amyot» (28, p. 511, vue 264)
[Plutarque cite Thucydide].

418 Maistre semble avoir traduit intégralement une édition latine du traité de Plutarque, Plutarchi liber de sera
numinis vindicta, de Daniel Wyttenbach, 1772, qui présente le grec et le latin sur la méme page. 1l en reste un morceau
important dans les archives, 2J23, d’environ 160 pages. Le texte de cette traduction est parfois repris mot pour mot
dans la traduction de Plutarque par Maistre.

49 Sur les délais, éd. cit., p. VIL

420 CUF, p. 130, 548 C. Les tetmes grecs sont « NHAV 8" dudvacbor nev ovdev Epyov €0Ti dNTOL TOVG
dromov 7| yevdi Aoyov &ic MUdg dpéviag, apkel & avtol mplv dwacBor v d6&av v €xParmpev » (nous
soulignons).

21 Sur les délais, éd. cit., p. 102.

422 Sur les délais, éd. cit., p. 2.

423 Sur les délais, éd. cit., p. 73.

98



cette version qu'apparait 'image imprévue de « prendre racine® », qui n’est pas incohérente avec
la nature du javelot en bois mais fait apparaitre une métamorphose surprenante pour le guerrier.
Si Maistre parait plus proche du grec sur ce point, en réalité, il est plus proche de la traduction
latine de Plutarque.

Francoise Frazier a remarqué que Maistre s’était privé dans cette traduction de plusieurs
citations poétiques, données par Plutarque, mais non traduites par Maistre. Une image
particulié¢rement comique ou angoissante, celle d’'un thon qui se débat vainement alors qu’il a été
capturé dans le filet, sert 2 Plutarque pour montrer que le coupable «est pris* » dés qu’il a

426

commis sa faute™. La métaphore est filée au long de trois phrases. Amyot limite I’étendue de

I'image a une subordonnée :
[Nommer punition seulement le dernier point de la punition] serait tout autant que si nous disions
que le poisson, encore qu’il ait avalé ’hamecon, n’est point pris, jusqu’a ce que nous le voyons
coupé par pieces et roti par les cuisiniers.
Car tout méchant qui commet un maléfice est aussitot prisonnier de la justice comme il I'a commis,

et quiil a avalé ’hamecon de la douceur et du plaisir qu’il a pris a le faire ; mais le remords de la
conscience lui en demeure imprimé, qui le tire et le géhenne#?’.

Amyot continue en traduisant en vers rimé le vers de Plutarque. A Tlinverse, Maistre
supprime le vers et étend 'image au-dela de la proposition comparative :

11 vaudrait autant dire que le poisson qui a mordu a ’hamegon, n’est point encore pris jusqu’a ce

qu’il soit grillé ou dépecé dans nos cuisines. Le crime est pour nous un véritable hamegon dont la

volupté est 'amorce : a I'instant méme ou le méchant la saisit, 2/ est pris. 11 devient prisonnier de la

Justice divine : sa conscience le traine et I’agite douloureusement comme le poisson qui, ne vivant
plus que pour souffrir, se débat vainement sous la main qui Pentraine a la mort#2s,

Maistre ajoute une phrase sentencieuse et évocatrice : « Le crime est pour nous un véritable
hamecon ». La sentence ne s’éloigne pas de I'image, elle est imprégnée d’elle. La lourde
transparence de se retrouver « prisonnier de la justice » est introduite finement par le rapide «il
est pris » souligné en italiques. Le « remords de la conscience » n’est pas « imprimé », mais « sa
conscience le traine et l'agite ». Ainsi le coupable ne cesse d’¢tre un poisson entre les deux
phrases, pour étre pris en tant que poisson par la justice divine. Le style dense de Maistre sert
véritablement de filet pour capturer la conscience du lecteur, lui faire parcourir des états

angoissants, douleur, souffrance, impuissance et envisager la mort au bout de la phrase.

424 « quam ejici e nobis satis est, priusquam radices agere queat », Wyttenbach, 1772, p. 3.

425 CUF, p. 144, 554F, « Eyetar ».

426 Nous donnons ici toutes les références : Sur les délais, éd. cit., Maistre p. 25, Amyot p. 123 ; Wyttenbach,
1772, p. 38, manuscrit de I’édition 2J8 vue 281 et manuscrit de la traduction de Wyttenbach 2]23 vue 44.

427 Sur les délais, éd. cit., p. 123, orthographe modernisée par nous.

428 Sur les délais, éd. cit., p. 24-25.

99



Maistre ne se limite donc pas a la traduction d’Amyot, ni a aucune autre version qui
justifierait de tels écarts avec le texte traduit. La version latine est vive aussi*’, mais ne cherche
pas la sentence. Son frangais parait plus expressif que celui d’Amyot, plus éloigné de la « lettre »
du grec par la suppression du vers et I’ajout d’une phrase mais plus proche de son « esprit » par la
rapidité du style et le travail de I'image.

Notre troisiéme exemple concerne une citation de Platon par Plutarque, dans un
paragraphe particulierement difficile. Maistre met en italique sa traduction et donne un terme grec
en note de bas de page : évayoi®!. Ce soulignement du grec pourrait faire penser que Maistre a
préféré le texte grec aux traductions. Il n’en est rien, parce que toutes les versions traduisent
comme lui ce passage : la nature a « allumé » notre vue, comme on « allume » un feu. Maistre s’est
donc plutot étonné de la traduction d’Amyot et de Wyttenbach et est allé vérifier le grec, qui a
confirmé le terme. Dans le reste du paragraphe, Maistre se montre davantage fidéle au latin*” et 2

lui-méme ; il montre encore ses qualités d’expression francaise, en limitant le nombre de

participes et de passifs*”, d’enchissements de subordonnées™. 1l se livre également a quelques

435 436

éclaircissements™ ou développements orientés™, en jouant sur I’étymologie et en valorisant le
N . 5 . .. . .. . .. 437
caractere agissant et transcendant de I’action divine au lieu de la « participation » platonicienne™".
Ces trois exemples concordent pour confirmer trois hypothéses. Premierement, Maistre
parait s’étre appuyé avant tout sur le texte latin, qu’il a ensuite confronté aux autres versions.
Deuxiemement, il ne s’est pas contenté de traduire mot a mot le texte d’un autre, mais il I'a
médité, a cherché a le comprendre, a le rapprocher d’autres, a en lire des critiques.
Troisiemement, il a travaillé son francais dans un but de clarté et d’expressivité. D’apres les

critéres actuels de la traduction, ce texte n’est donc pas une « traduction nouvelle » mais plutot un

429 Traduction personnelle : « Dés que quelqu’un a commis une faute, aussitot il est fait prisonnier par la peine
et la douceur du vice, comme un aliment dévoré sur place, sa conscience le pressant et le punissant. » Naw ut primum
quis improbe egit, jam obstrictus poenae tenetur, et suavitate vitii veluti esca illico devorata, conscientiam intus urgentem plectentemque
habens (De Sera numinis vindicta, 1772, p. 37-38).

40 Toutes les citations seront prises aux mémes pages, que nous ne donnons qu’ici: CUF, p. 135;
Wryttenbach, 1772, p. 14 ; Amyot, Sur les délais, éd. cit., p. 109 ; Maistre, Sur les délazs, éd. cit., p. 8.

431 Ce verbe ne cotrespond pas a I’édition CUF actuelle, qui donne dvéwyat. Le sens ne change pas.

32 Grec : « $£0p0iwOY 0VGOV AUOGYETMG TPOG 0OTOV » ; Wyttenbach : « qua homo similis Dei aliquo modo
saltem redditur » ; Maistre : « par ou il nous a mis en état de nous rendre, en quelque manicre, semblable a lui »

433 1oig énecBar Bed Svvapévors (550d, Cuf, p. 135): Amyot: « 2 ceux qui peuvent suivre sa divinité » ;
Maistre : « aux étres qu’il a rendus capables de lui obéir. » (Sur les délais éd. cit., p. 8).

434 Amyot : « afin que [...] notre ame apprit a le chérir [le ciel], et s’accoutumant a aimer ce qui est beau et bien
ordonné, elle devint ennemie des passions déréglées et désordonnées » ; Maistre : « afin que nos ames [...] apprissent
a admirer, a respecter, a chérir Pordre et la beauté ; a détester au contraire tout ce qui leur est opposé, a fuir toute
passion déréglée ».

435 Grec : « KOGHOG » ; Amyot : « monde » ; Maistre : « zonde, c’est-a-dite ordre et beanté ».

436 Maistre ajoute de son propre chef : « si 'on peut s’exprimer ainsi ».

437 Amyot : « par quelque conformité et participation de 'idée de la vertu divine » ; Maistre : « Dieu se mélant
a lui d’une certaine maniere ».

100



commentaire personnel. Si la maitrise du grec de Maistre n’est pas assez fluide pour se passer de

tous ces appuis et traduire d’un jet, elle est néanmoins solide et ambitieuse.

En ét¢ 1897, au cours d’une visite de la Corse, Maurras tombe sur une étrange ville,
Cargese, ancienne colonie grecque. Il reconnait chez ses habitants d’étonnantes parentés de
comportement avec les anciens Grecs, comme leur pratique du dialogue et leur amour de la
raison. Ce phénomeéne de continuité ne s’explique pas par un quelconque argument biologique,
mais bien par une permanence linguistique, par la transmission de la langue grecque, qui
malheureusement « perd du terrain®® » :

Je pense qu’il faut déplorer la perte du grec comme un véritable appauvrissement tant pour Cargese

et pour la Corse que pour notre France elle-méme. 1l est des singularités morales et linguistiques

qui, juxtaposées a la grande tradition nationale, affaiblissent en la contrariant ; celle-ci 'accroissait,
puisqu’elle tendait a fortifier les éléments helléno-latins qui nous civilisent**.

Mais cette crainte de disparition est peut-ctre exagérée par le caractere exceptionnel de
I’éducation classique de Maurras, qui ne se retrouve pas chez nos autres auteurs. Maurras en effet
n’a pas di apprendre le grec par lui-méme apres ses études. Nous avons vu qu’il avait atteint un
niveau satisfaisant de grec au lycée, suffisant pour déchiffrer un auteur classique ou vérifier une
traduction. Maurras a appris cela non pour devenir un spécialiste du grec ancien, mais parce que
c’était possible et commun pour les bacheliers de sa génération. Comment se manifeste donc sa
pratique du grec, puisqu’il n’a pas publié de traduction ? Il nous faut élargir notre objet de
recherche, non pas a son écriture en grec, mais a sa lecture d’ouvrages bilingues, voire
simplement de commentaires.

Son intérét pour la langue grecque a continué apres ses études et apres notre période, mais
par intermittences. Si I'inventaire de sa bibliothéque montre une acquisition réguliere de volumes
bilingues, « Hachette » puis « Budé », la présence d’annotations permet de préciser les dates.
Maurras n’a jamais plus lu de grec que lorsqu’il était en prison** !

Certes un catalogue de bibliothéque familiale ne donne pas tous les renseignements sur les

gotuts d’une personne et ne permet pas de dater toutes les lectures au jour le jour, parce quun

ecteur peut emprunter un livre ailleurs, recevoir en cadeau un livre qu’il n’aime pas mais qu’il es
lect t t li ill , i d li il n’ai i il est

438 _Anthinéa, 1901, livre 1T « Une ville grecque et frangaise », section IX

39 _Anthinéa, ibid.

40 Voir les échanges avec Pierre Boutang dans les années 1950 dans la biographie de Stéphane Giocanti,
Flammarion, 2016.

101



bien obligé d’accepter*, classer indifféremment ses ouvrages personnels et ceux des autres qui

vivent sous le méme toit**

, parce qu’il peut lire un livre bien apres son année d’édition. Mais c’est
tout de méme un document tres précieux, d’autant plus que celui de la bibliotheque de Martigues
est fait de maniere tres scrupuleuse, avec de nombreux détails sur I’état des livres, coupés, abimés,
annotés, ou en parfait état, ce qui est plus mauvais signe.

Juste apres ses études et avant 1896, Maurras ne manifeste pas d’intérét particulier pour la
langue grecque. De 1885 a 1896, on remarque dans les nouveautés de sa bibliotheque environ un
ouvrage tous les deux ans qui contient du grec : en 1886, deux bilingues scolaires, un Homeére*
et un Aristote™; en 1888, I.a Philosophie de Platon’”’, ouvrage de commentaire qui cite
régulicrement les concepts en grec. Un ouvrage parait saugrenu au milieu des Barres, Bourget,
Renan, Taine: la Petite catéchése de Théodore Stoudite™, éditée en 1891, un texte bilingue
grec/latin, qui contient un recueil d’homélies du IX© siécle. Le livre est coupé, débroché et déchiré
mais pas annoté. Est-ce I'esprit de Thais fraichement parue qui a inspiré Maurras pour ce moine

byzantin ? Le mystére reste entier*’

. En 1893, on trouve I’édition d’une adaptation d’Antigone qui
a remporté quelques succeés sur scéne*®, intégralement en francais. En 1894, plus solide, une
thése sur Méléagre de Gadara, ouvrage pointu écrit par un professeur de grec*”’. En 1895, Autonr
de la Gréce de Jean Psichari® (non coupé) et une traduction de Sapho, mais unilingue francaise®".
Rappelons que nous ne comptons pas ici les livres qui s’inspirent du domaine grec comme ceux
des poctes ou des historiens, mais seulement ceux qui contiennent des écrits grecs authentiques,
soit en grec, soit en traduction, soit en commentaire.

En 1896, son intérét pour la langue grecque est ravivé par le voyage du printemps a

Athénes. Maurras le prépare en acquérant plusieurs guides de voyages et revient chez lui avec des

41 Dans ce cas, le livre reste en excellent état : par exemple 'édition par Mauriac des Confessions et Réveries de
Rousseau, Cité des Livres, 1929, dédicacée par Mauriac.

442 Cicéron, Oratio pro Murena, publié par A. No€l, Hachette et Cie, 1886 est plutot un livre de Joseph Maurras,
son frére, du fait qu’il porte comme inscription « Mautras/Rhétorique B/Louis-le-Grand/1888-1889 », ce qui ne
correspond pas aux lieux et dates de Chatles.

43 Homere, Odyssée, traduction francaise avec le texte grec en regard par E. Sommier, Hachette et Cie, 1880, t.
1, état moyen.

44 Les Autenrs grecs expliqués daprés une méthode nonvelle par denxc traductions francaises une littérale et 'antre
Juxtalinéaire présentant le mot a mot francais en regard des mots grecs correspondants, autre correcte et précédée du texte grec, Aristote,
Morale @ Nicomagque, Livre X, Hachette et Cie, 18806, annoté.

445 Alfred Fouillée, La Philosophie de Platon, Librairie Hachette et Cie, 1888. L’inventaire précise un nombre de
pages (342) mais pas le nombre de volumes (le catalogue de la BnF en compte 4).

46 Théodore Stoudite, Parva Cathechesis, édition Emmanuel Auvray, Lecoffre, 1891. Ce livre est étrangement
classé dans les T pour Theodori.

#7 Michael Sutton a cité Théodore Stoudite a propos des débats sur la séparation de I'Eglise et de I'Etat,
Charles Manrras et les catholiques frangais, p. 241.

448 Paul Meurice et Auguste Vaquetie, Antigone mise a la scéne francaise, Calmann Lévy, 1893, Service Presse.

449 Henti Ouvté, Méléagre de Gadara, these présentée a la faculté des lettres de Paris, Hachette, 1894.

40 Calmann-Lévy, 1895.

451 Sapho, Poésies, traduites par André Lebey, Edition du Mercure de France, 1895.

102



ouvrages en grec moderne, plusieurs traces unilingues du voyage a Athénes*’. Signalons aussi les
livres écrits par des Grecs, édités en Grece, mais rédigés en francais: Philos et Lambros,
Georgiades.

En 1898, on trouve une traduction de Bacchylide de Céoas par Desrousseaux™” ; en 1899,
une édition scolaire de Lucien®* ; en 1902, une édition du méme type d’Aristophane™”.

Au sujet de Dlapprentissage du grec dans la maturité de Maurras, article d’Edouard

Delebecque fournit plusieurs arguments**

. Maurras continue régulierement de chercher le grec.
L’inventaire de la bibliotheque de Maurras montre aussi la présence d’éditions bilingues dans la
maturité, comme l'envoi d’une édition de ’'Odyssée de 1924 par Victor Bérard"™’, les Harangues de

Démosthéne de 1924%%

un Banguet de Platon en 1929, annoté™, une édition de la Physigue

b

d’Aristote de 1931, une Constitution d’Athénes d’Aristote de 1941°°) qui contient méme des

annotations manuscrites de la main du lecteur, 'l/iade de Paul Mazon en 1946™!  annotée, les

b

ccuvres de César de 19474 et d’autres*®.

Nous pouvons conclure cette sous-partie sur Maurras sur un tour de force linguistique de
sa part : invention d’un mot grec, « Anthinéa », qu’il donne en titre de son livre le plus riche et
complet sur ’Antiquité***. Maurras reprend le radical d’un véritable mot grec, GvBvoc, fleuri, mais
lui accole un suffixe de sa création « ea ». Ce mot lui permet de faire un lien étymologique entre
les fleurs, Athénes et Florence. Ce mot lui permet de réver d'une « Awthinéa, fleur du monde,
printemps des pensées et des arts*”». Aujourd’hui P’étymologie entre Athénes et anthinos est

nettement contestée, mais elle faisait débat depuis qu’un philologue allemand renommé I'avait

présentée. Maurras cite a 'appui de son intuition ’Allemand Georg Curtius qui développe en

452 Des brochures de musée et des Jeux olympiques.

433 Alexandre-Marie Desrousseaux

44 Hachette et Cie.

435 Hachette et Cie.

436 Bdouard Delebecque, « Maurras et la Grece », in FEtudes manrrassiennes, Aix-en-Provence, 1, 1972, p. 39-57.

47 Les Belles Lettres, 1924 ; malgré I’état d’usage des couvertures des trois tomes, un seul des trois est coupé.

458 Tes Belles Lettres, 1924, 2 vol.

459 Traduction Léon Robin, Les Belles Lettres, 1929.

460 Aristote, Constitution d’Athenes, texte établi et traduit par Georges Mathieu et Bernard Haussoulier, Les
Belles Lettres, 1941.

461 Les Belles Lettres, 1946, 2 vol.

462 T q Guerre des Ganles et La Guerre civile, Les Belles Lettres, 1947.

463 Saint Basile anx jeunes gens sur la maniére de tirer profit des lettres hellénigues, Abbé Fernand Bouylenger, Les Belles
Lettres, 1935, contenant des annotations manuscrite de Chatles Maurras. Le domaine latin n’est pas en reste, avec
des éditions de Lucrece de 1899, 1924 et 1942 particuliecrement en mauvais état.

464 Maurras emploie régulierement dans ses ceuvres des mots grecs, comme le pseudonyme de Criton, précis,
le nom de Trophime, noutricier, expliqués par ’étymologie, dans les contes du Chewin de Paradis. « ’Criton’ pour les
Grecs signifie un esprit juste et un sens droit. » Plus tardif pour notre corpus, une étymologie est donnée pour natura
dans Le mont de Saturne : ce qui va naitre.

465 _Anthinéa, 1901, préface.

103



effet cette étymologie dans un dictionnaire renommé : le Grundziige der griechischen Etymologie édité

466

en 1879 a Leipzig™®. Maurras se montre donc tres familier avec la langue grecque, au point de

jouer avec les étymologies les plus savantes.

Le vocabulaire du francais

Une troisiéme question se pose a propose de la conscience et de la pratique des langues
antiques par nos auteurs, plus implicite : leur usage de la langue francaise refléte-t-il une
innutrition antique ? Cette question est présentée du point de vue volontairement passif du
«reflet » : il ne s’agit pas encore ici d’étudier I’élaboration d’une pensée, le rapport a la linguistique
en train de se constituer comme science, mais d’évaluer si le vocabulaire francais**’ de nos auteurs
révele d’'une maniere ou d’une autre une conscience des langues antiques. Plusieurs niveaux
d’arguments sont a prendre en compte : emploient-ils les mémes mots que leurs contemporains,

b

font-ils allusion 2 des étymologies*®, ont-ils créé ou remotivé des mots en s’appuyant sur des
étymons antiques ? Nous étudierons tour a tour chaque auteur et constaterons a différents degrés
que plus ils veulent faire de I'ancien, plus ils font du neuf.

Avant de développer cette partie qui touche a un domaine tres codifié des études littéraires,
la «lexicométrie », il nous faut faire un point de méthode. Si le décompte informatique du
vocabulaire des auteurs de la littérature, a la fois antique et moderne, a connu un fort
développement et met a disposition du chercheur de nombreux outils, pour mesurer les écarts a

469

la norme d’une époque ou dun genre™, il n’existe pas d’outil pour calculer le degré

d’« étymologicité » d’'un vocabulaire. L’étude de la réception de I’Antiquité est encore une fois

annulée par son écartelement entre les disciplines antiques et modernes. Il nous a donc souvent

470

fallu nous appuyer plus sur des intuitions que sur des calculs rigoureux”. Cependant, nous

466 On se demande si Maurras a lu cette étymologie directement dans article (anthos, p. 250-251), puisqu’il est
rédigé entierement en allemand, et avec un vocabulaire technique. Maurras I'a peut-étre lu sinon dans Le 174
Dictionnaire étymologique de la langue frangaise de 'abbé Espagnolle de 1896 qui est dans la bibliotheque.

467 J1 semble que ’étude du vocabulaire soit plus pertinente sur cette question que I’étude de la syntaxe. Parce
que la syntaxe du francais s’est plus éloignée des syntaxes antiques, copier une tournure latine nuit a la prose
francaise, alors que recourir a une étymologie explicite ou implicite met en valeur le texte. Il n’en est pas de méme
avec les textes en vers, poésie ou théitre, ou les latinismes abondent et sont appréciés. Maistre souligne qu’il se
permet un latinisme, emprunté a I'Endide, (3, 294) : « ils ont occupé nos oreilles », Du Pape, p. 326.

468 Nous aborderons les fantasmes suscités par cette notion en troisieme partie de la these, parce qu’elle
montre une dimension bien plus créatrice que simplement imitatrice.

469 Nous renvoyons aux travaux d’Etienne Brunet, sa these sur Giraudoux, ses études sur le vocabulaire de
Rabelais, Victor Hugo, Emile Zola et au recueil d’articles Comptes d’antenr, Honoré Champion, 2009.

470 Le calcul d’un tel degté serait peut-étre possible, en rapprochant les familles de mots et les racines d’un
auteur avec les racines d’un dictionnaire de latin et de grec, en additionnant la présence dans le contexte proche des
termes associés du sens étymologique. Ce calcul permettrait de vérifier scientifiquement notre présupposé, a savoir
qu’un auteur qui a étudié une langue antique, I'a traduite, I’a écrite, a un vocabulaire différent d’un auteur qui n’aurait

104



disposons de plusieurs outils pour mener cette étude, a coté de notre lecture personnelle : le

Dictionnaire historique version papiet, le Trésor de la langue francaise informatisé, la base Frantext, des

471 472

¢ditions numériques et deux logiciels, un simple™” et un complexe®™. Le logiciel simple établit la
liste de tous les termes employés dans un texte, qu’on peut classer par ordre décroissant
d’emplois, pour recenser les mots les plus fréquents dans un texte. Le logiciel complexe permet
d’évaluer si un mot est employé de manicre spécifique par un auteur et de créer des
représentations visuelles a partir des textes.

On pourrait craindre, en étudiant de cette manic¢re des auteurs aujourd’hui considérés
comme marginaux dans la littérature, enfermés dans une sorte de « contre-culture », ne trouver
aucune information et devoir reconstruire tout depuis le commencement. Leurs textes ne se

43 Mais les dictionnaires cités, le

trouvent pas dans les bases de données littéraires canoniques
Trésor de la langne frangaise et le Dictionnaire historigue, font une place étonnante a nos auteurs, en les
citant souvent comme exemples. Le T7ésor nous apprend ainsi que Maistre a inventé quelques
mots, comme « décacheteur » ou « prosélytique » et que Maurras est un des rares usagers du verbe
« bombyciner » inventé par les Goncourt. Rappelons que nos auteurs ont entretenu des rapports
privilégiés avec des lexicographes, Comte avec Littré et Maurras avec Larousse. Plus récemment,
Alain Rey s’est spécifiquement intéressé a Auguste Comte, inventeur de I'idée et du mot de
« positivisme »*"*.

Pour notre vocabulaire a nous, nous n’emploierons pas les termes jargonnants de « lemme »
ni les vagues «isotopies » mais nous concentrerons sur les « champs lexicaux », ou famille de
mots qui partagent avant tout une forme commune, et par extension des proximités fortes de
sens. Nous distinguons aussi étymon, racine et radical. « Religion » a pour étymon reigio qui a
pour racine religare, qui a pour radical reljg- auquel on ajoute la désinence de la conjugaison.
[ étymon est « le mot qui est a 'origine du mot que 'on étudie*” », la racine est la « suite de sons

que 'on considére comme I’élément de base qui est commun a tous les mots d’une famille », le

pas fait ces études mais écrirait tout de méme en francais, langue dont le lexique en lui-méme présente une forte
proximité avec le latin ; mais chercher a établir ce calcul serait incompatible avec la durée actuelle d’une these et
dépasse nos compétences.

471 Une recherche rapide a mis en valeur Textstat développé par Lionel Allorge, promoteur des logiciels libres.
Les fonctionnalités de Texzstat sont réduites, mais le logiciel fonctionne et ne nécessite pas de formation préalable.

472 Nous avons eu la chance de suite une formation pour le logiciel Iramuteq développé par des chercheurs
toulousains. Le nom du logiciel signifie « Interface de R pour les interfaces multidimensionnelles de textes et de
questionnaires », il a été développé par Pierre Ratinaud et le laboratoire Lerass des Universités de Toulouse 2 et 3. Le
logiciel a été développé plutét pour un traitement quantitatif d’informations pour des enquétes sociologiques ou des
discours politiques, mais le littéraire peut s’en servir en adaptant les options.

473 Mentionnons tout de méme la présence dans la « prose technique » des Constitutions politiques de Maistre, du
Catéchisme positiviste de Comte et du Kiel et Tanger de Maurras. Voir Etienne Brunet, Le vocabulaire francais de 1789 a nos
Jjours, Geneve-Paris, Slatkine-Champion, 1981, p. 778 et 797.

474 Alain Rey, « La théorie positiviste des langages : Auguste Comte et la sémiotique » dans Sewiotica, 4, 1,
janvier 1971, p. 52-74.

475 e Bon Usage, p. 154, §143

105



radical est «le mot que l'on retrouve dans ses dérivés ». L’étymon se trouve dans une autre

langue, le radical est dans la langue propre, la racine peut étre dans 'une ou l'autre.

La conscience sélective de Maistre
Le vocabulaire de Maistre est un sujet foisonnant. Nos recherches le mettent en valeur
comme celui de nos auteurs qui a sans doute déployé le vocabulaire le plus étendu, ayant en tout

cas utilisé le plus de mots différents*’

. Nous allons étudier plusieurs termes du vocabulaire de
Maistre, du plus anodin au plus significatif : « abus », « histoire », « monde » et « providence ».
Maistre se soucie généralement d’employer les mots dans leur sens originel, sauf pour le dernier
dont le sens a trop évolué au cours du temps pour étre réinvesti de son sens premier. Nous
conclurons sur son refus du néologisme.

Le texte latin de Maistre est particuliecrement révélateur sur le sujet. L’auteur joue avec la
composition latine de '« abus », qui désigne le « mauvais usage d’une chose bonne*” », ce qui

n’est pas tout a fait le sens anrique47 §

. Mais Maistre met en garde : supprimer Uabusus risque de
nuire a Pusus. 11 conteste un peu plus bas le sens donné par son interlocuteur au terme
d’« histoire*™ ». Faire I’histoire d’'un événement ne signifie pas nécessairement qu’on a été témoin
de cet événement, mais surtout qu’on I’a consigné par écrit : ce sont les deux sens du verbe grec
iotopgiv*®. « S’il n’y avait d’histoire véritable que I’histoire écrite par des témoins oculaires, ni
Hérodote, ni Tite-Live, ni Moise lui-méme (si 'on excepte ’'Exode) ne seraient des historiens™". »

Une étude lexicométrique montre que Maistre emploie tres fréquemment des termes dont
I’étymologie est transparente dans le mot frangais, comme « esprit», « raison » ou « monde ».

Attardons-nous sur le « monde » dont Maistre semble faire un usage particulier482. Sa forme est

proche d’un étymon latin et son sens a un équivalent grec. Cest le cinquieme substantif le plus

476 Nous n’entrons pas dans les calculs complexes qui permettraient de mesurer scientifiquement la « richesse
lexicale » de Maistre (Brunet, 1 ocabulaire de Girandonx, 1978, p. 23-67), mais constatons que Maistre emploie plus de
18 600 mots différents dans les Sozrées de Saint-Pétersbonrg, c’est-a-dire un texte qui s’étend sur 330 pages A4 ; alors que
Comte atteint seulement 17 200, en 1700 pages. Le Trésor de la langue frangaise cite Maistre dans plus de 500 références
pour des mots aussi rares qu’« aréopagite », « asymptote », « automatie », « corpusculaire », « flagellateur » ou encore
« impanation ».

477 0C, t. VIII, p. 404.

478 Le substantif est rare en latin classique et désigne seulement l'utilisation d’une chose jusqu’a épuisement.
Maistre reprend le mot au Digeste.

479 0C, t. VIII, p. 406-407.

480 Le dictionnaire Bailly confirme les deux sens. Le Dictionnaire étymologique de la langue grecque les rapproche de
la racine de 01d0, savoit, d’ou dérivent s’informer, puis raconter ce que ’on a apptis et enfin rapporter le résultat de
son enquéte.

41 0C, t. VIII, p. 407.

482 Nous nous appuyons sur notre propre étude statistique du vocabulaite de Maistre comparé a celui de
Comte et de Maurras. C’est bien dans les Soirées de Saint-Pétersbourg que le substantif « monde » est le plus fréquent : il
est moins fréquent dans Anthinéa et peu fréquent dans le Catéchisme positiviste. Nous nous appuyons sur des éditions
numériques et non pas sur des textes obtenus automatiquement par « océrisation ».

106



fréquemment employé dans les Soirées™’, avec différents sens. Le mot peut étre lexicalisé avec un

484

superlatif : «le plus sérieusement du monde™ »; étre intégré de manicre anodine dans une

expression courante : « tout le monde » ou « mettre au monde*

». Suivi d’un adjectif, le monde
peut désigner un domaine bien délimité : le « monde intellectuel » ou le « monde spirituel ». Mais
le terme peut aussi étre employé de maniere plus spécifique et personnelle, plus « maistrienne ».

486

En emploi isolé, le monde ressemble a I'univers™, I’ « ensemble des choses et des étres créés™’ ».

Mais ce terme peut étre compris de maniere réductrice par une philosophie sensualiste, il ne

485, Ce monde

devient alors plus que « ce monde » : « Les incrédules, pour qui ce monde est tout
n’est alors plus que le lieu des passions humaines, opposé au royaume de Dieu. Seule la réunion
des deux cités, terrestre et céleste, forme le « tout ». A « ce monde », Maistre oppose « le monde »,
qui sous-entend une idée d’unité, de régularité et d’harmonie : « il n’y a point de hasard dans le

489

monde™ », « le monde n’étant gouverné que par des lois générales » ou « 'ordre supréme est dans

490 491 %

le monde™ ». La circonstancielle « Du moment ou le christianisme parut dans le monde
ouvre une nouvelle ére: tout se tient dans le monde et un événement tel que I'apparition du
christianisme doit avoir des répercussions dans tous les domaines. Ce monde est appelé a devenir
le monde, pour éviter la choquante anomalie de la phrase « Les méchants sont heureux dans ce
monde ». Maistre apprécie visiblement ce terme, sa richesse d’emplois et de sens. Il justifie méme
par deux digressions le sens premier qu’il donne a ce mot, en référence a la double origine antique
du terme.

Avec le mot « monde », « nous avons adopté [le zundus latin] en lui donnant seulement une
terminaison francaise™ ». Le mot évoque une idée semblable au grec cosmos, mais Maistre reste
conscient des différences entre le terme grec et le latin. Le cosmos grec « est évidemment nouveau

dans le sens de monde’” », Cest-a-dire qu’il a plus souvent un autre sens que celui de monde, celui

d’ornement et d’ordre. Mais que ces trois idées puissent étre exprimées par le méme mot montre

483 11 apparait 237 fois, aptés « homme » / « hommes », 855 occurtences ; « Dieu» / « dieux », 409 ; « idée » /
«idées», 310 ; «esptit» / «esptits », 239. Aprés viennent « vérité» / « vérités », 210 occurrences ; « raison» /
« raisons », 171 ; « doute » / « doutes », 194 et « temps », 167. Le classement provient d’une techerche Frantext et les
chiffres d’une recherche par mots, sensible a la casse, dans un fichier texte authentique.

484 SSP, Envres, éd. cit., p. 578, cinquieme entretien.

485 §SP, Enwres, éd. cit., p. 721, neuvieme entretien.

486 « Commencons donc a voir si le nombre est dans 'univers : de savoir ensuite si et pourquoi ’homme est
traité bien ou mal dans ce méme monde, c’est une autre question », (Euwres, éd. cit., p. 694, 8¢ entretien.

48T Dictionnaire historique de la langue frangaise, 1998, t. 11, p. 2272.

488 §SP, Envres, éd. cit., p. 460, premier entretien.

489 SSP, Enwres, éd. cit., p. 483, deuxieme entretien.

490 SSP, Enpres, éd. cit., p. 498, deuxieme entretien.

1 SSP, Enpres, éd. cit., p. 721, neuvieme entretien.

492 SSP, Enwres, éd. cit., p. 498, deuxieme entretien.

493 SSP, Enpres, éd. cit., p. 522, note XVI du deuxiéme entretien.

107



la « trés grande justesse » et le « sens exquis*™* » des Grecs. En effet, « tout ordre est beauté », idée
que Maistre étend au plan social : « la société qui est un monde doit étre ordonnée comme le monde ».
Les Latins ont «rencontré la méme idée», ce qui ne veut pas dire quils l'aient copiée ou
empruntée. Sinon ils auraient traduit « coszus ». Mais ils ont adapté I'idée a leur propre pensée et

% mundus, terme particulierement approprié™, « excepté

lont exprimée par «leur mot
cependant que 'un de ces mots [le grec| exclut le désordre, et que Iautre [le latin] exclut la
souillure®” », Pimmonde.

Comment s’est fait le passage au francais ? Autant les Latins se sont montrés sages, autant
les Francais se présentent comme des copieurs stupides: « Quant a nous, pauvre race de

barbares, nous avons tout emprunté sans rien comprendre™”

» | Ce constat de barbarie surprend
de la part de Maistre, parce que la Révélation devrait empécher de rejouer le dualisme entre Grecs
et Barbares, mais I'apposition ici semble relever plutot de la pique correctrice que de intuition
profonde.

Par définition donc, le monde est ordonné et le désordre ne peut étre que dans les
représentations. L’emploi du terme par Maistre au sens plein montre bien la conscience qu’il a de
origine antique du mot. C’est précisément en recourant a ce substantif qu’il justifie I'inexistence
du hasard, alors qu’il aurait pu écrire « il n’y a point de hasard » dans la nature, dans la vie, dans

Ihistoire. Il a bien écrit « il n’y point de hasard dans le monde*”

», non pas pour une raison
philosophique ou poétique (« nature» est un terme plus philosophique et présente plus de
proximité sonore avec « hasard ») mais bien étymologique, pour souligner 'ordre et la cohérence
de l'univers. La question sémantique de 'ordre du monde en souléve une autre : cet ordre est-il
immanent ou transcendant ? Le monde génere-t-il son propre ordre ou bien est-il guidé par une
puissance extérieure, une providence ?

Le terme de « Providence » est aussi un mot dont I’étude est intéressante pour notre sujet,
quoique plus décevant dans ses conclusions. Le mot a été conceptualisé dans ’Antiquité autour
de la pensée stoicienne : Séneque I'a utilisé en titre de son De Providentia. 11 apparait chez Maistre

dans le sous-titre des Soirées de Saint-Pétersbourg : « entretiens sur le gouvernement temporel de la

Providence » et dans une quarantaine d’occurrences®™. Le terme latin est formé sur un verbe de

49% Sur les délais, Rusand, 1833, p. 79 ou OC, t. V, note V, p. 451.

495 Expression présente dans les deux textes cités, SSP et Sur les délass.

496 Le Dictionnaire bistorigue de la langue francaise confirme la forte parenté de sens avec le cosmos. Mundus peut étre
un adjectif, qui signifie propre, élégant. En substantif il peut désigner le trousseau de la mariée, la parure féminine, les
éléments de la voute céleste puis les habitants de la terre (1999, p. 2272).

497 SSP, Enpres, éd. cit., p. 498, deuxieme entretien.

498 Sur les délais, 1833, p. 79.

499 SSP, Enpres, éd. cit., p. 483, deuxieme entretien.

500 On recense une quarantaine d’occurrences dans le texte, c’est-a-dire moins que de «Locke» et de
« Voltaire ».

108



perception oculaire, providere, voir au loin dans I’espace et dans le temps, c’est-a-dire aussi prévoir
et pourvoir. Le substantif est plus abstrait, il désigne a la fois une qualité naturelle et humaine, la
, 501 . . s e . 5 [ . . , P . A
prévoyance™”, mais aussi surnaturelle, la prévision de I'avenir ; puis attribuée au divin lui-méme, la
connaissance de l'avenir et la maitrise du temps. Un épicurien tourne en ridicule ces différents

sens, pour introduire son discours de vérité :

Ce que vous allez entendre, ce ne sont pas des réveries en ’air, de vaines conjectures, il ne sera pas
question d’un dieu ouvtier et architecte du monde comme celui de Platon dans le Tinée, ni de cette
wpovolav des Stoiciens qui, en latin s’appelle Providence et qui fait penser a une vieille se targuant
de connaitre avenir®02,

La providence serait donc la connaissance du futur, commune a Dieu et aux diseuses de

bonne aventure. Sénéque précise cette définition de la providence™”

. La providentia ne releve pas
pour lui d’une catégorie du savoir divin mais de son mode d’action, au point de se confondre
avec le dieu lui-méme, ce pourquoi Séneque n’emploie le mot qu’au début de son traité pour se
concentrer sur I'action du dieu. La définition de la Providence est rapidement esquissée, parce
que le destinataire « ne [doute] pas de la Providence [mais se borne| a se plaindre d’elle ». La
Providence, qui a gagné au passage une majuscule, est ce qui « régit le monde » et « commande
toute chose™ », ce qui donne la régularité aux éléments et distribue les biens et les maux™”.

Dans Particle consacré a la providence dans le Dictionnaire historigue de la langne francaise, on
apprend que « Providence n’a pas gardé le sens de « prévision, vues pour 'avenir » (v. 1165),
évincé par prévision, ni celui de « prévoyance, prudence » (v. 1300), remplacé au XVII® par prévoyance.
11 s’est spécialisé dans le vocabulaire religieux pour désigner la supréme sagesse par laquelle Dieu
conduit tout (v. 1223) et, par métonymie, Dieu gouvernant le monde ». Nous verrons que 'usage
de Maistre confirme cette évolution, quoique I’érudit se montre conscient de I'origine du mot.

Maistre reconnait a I’école philosophique stoicienne de grands mérites, dont celui d’avoir

507

«inventé le mot de Providence™ », il reconnait les qualités du texte de Sénéque, « d’ailleurs si beau

et si estimable®® » qui porte en titre « la Providence qui n’avait point encore de nom 2 Rome du
temps de Cicéron™”. » Pour étre précis, il ne s’agit pas de dire que le mot n’existait pas avant

Séneque, mais que Sénéque a infléchi définitivement le sens du mot. C’est bien au terme de

501 Cicéron, De Inventione, 2, 160. La vertu assemble quatre parties, la mémoire, la justice, le courage et la
providentia, per quam futurum aliquid videtur ante guam factum est.

502 Cicéron, De Natura Deorum, 1, 18. Traduction Chatles Appuhn.

503 Pour Séneque, la Providence décrit I'action modératrice de Dieu sur le monde : Grimal, Sénéque on la
conscience de 'Exmpire, 1978, p. 301.

504 Séneque, De Providentia, 1, 1.

505 Séneque, De Providentia, 1, 5.

596 Dictionnaire bistorique de la langue francaise, 1999, p. 2989.

507 SSP, nwres, éd. cit., p. 642, Note VII du Sixieme entretien.

508 §SSP, Euwres, éd. cit., p. 691, Huitieme entretien.

509 SSP, Euvres, éd. cit., p. 714, Neuvieme entretien.

109



« providence » que Maistre recourt pour traduire la TpOvowa présente dans le traité de Plutarque
Sur les délais de la justice divine. 1’auteur préte méme un « il » a la Providence, ce qui pourrait
concorder avec la perception visuelle originelle. Mais mises a part quelques occurrences rares,
dans la plupart des cas, la Providence est plutot pourvue d’une « main », parce qu’elle devient un

nom du Dieu organisateur’'' ; elle est évoquée pour la répartition des biens et des maux’?; elle a

des « voies’ », une « marche’' », un « dessein" », des « lois*'® », elle est capable de « donner’"” »,

518

elle « préte », Maistre traduit god dans un poeme anglais par « Providence’ », il en fait une sorte

% P« action™ » de la Providence brille et frappe, « la Providence est

de puissance administrative
la gardienne de Pordre™ », la Providence n’évoque plus une capacité de voir, mais celle d’étre
vue : «jamais Pordre n’est plus visible, jamais la Providence n’est plus palpable, que lorsque
Paction supérieure se substitue 2 celle de ’homme et agit toute seule’ ». Le sens étymologique

est donc relayé au second plan au profit du sens religieux et philosophique. Maistre connait le

S10-Sur les délais, éd. cit., p. 28 : « Comment, sous I'ceil d’une Providence juste, un tel homme peut-il vivre
tranquille ? » Cette question est un développement autonome de Maistre qui ne traduit plus ni le grec ni Amyot.

511 Nous voyons dans ces citations que Maistre parle indistinctement de la Providence comme de Dieu :
«Nous accusons la Providence, pour étre dispensés de nous accuser nous-mémes ; nous élevons contre elle des
difficultés que nous rougirions d’élever contre un souverain ou contre un simple administrateur dont nous
estimerions la sagesse. Chose étrange | il nous est plus aisé d’étre justes envers les hommes qu’envers Dieu. » SSP,
Euvres, éd. cit., p. 465, premier entretien. « La Providence, pour qui tout est moyen, méme I'obstacle, ne s’est pas
moins servie du crime ou de I'ignorance pour exécuter cette justice temporelle que nous demandons » SSP, (Euwres,
éd. cit., premier entretien, p. 472. Tantot [’homme] veut couper un chéne avec un canif, et tant6t il lance une bombe
pour briser un roseau ; mais la Providence ne titonne jamais, et ce n’est pas en vain qu’elle agite le monde. » SSP,
Euwres, éd. cit., p. 517, deuxiéme entretien. « Car Dieu, dans le gouvernement temporel de sa providence, ne déroge
point (le cas du miracle excepté) aux lois générales qu’il a établies pour toujours. » SSP, (Ewwres, éd. cit., p. 662,
septieme entretien. « Certes, il était bien digne de la Providence d’ordonner que ce cri du genre humain retentit a
jamais dans les vers immortels de Virgile. » SSP, (Euvres, éd. cit., p. 762, onziéme entretien.

512 §SP, Euvres, éd. cit., p. 467 : « on chicanait mal a propos la Providence sur la distribution des biens et des
maux ».

513 §SP, ures, éd. cit., p. 478.

514 §SP, Eures, éd. cit., p. 516.

515 S8P, uwres, éd. cit., p. 516.

516 SSP, Euvres, éd. cit., p. 577, troisiéme entretien : « C’est une des lois les plus évidentes du gouvernement
temporel de la Providence, que chaque étre actif exerce son action dans le cercle qui lui est tracé, sans pouvoir jamais
en sortir. »

517 S8P, (Euwres, éd. cit., p. 586, cinquiéme entretien : « Observez une belle loi de la Providence : depuis les
temps primitifs, dont je ne patle point dans ce moment, elle n’a donné la physique expérimentale quaux chrétiens. »

518 §SSP, ures, éd. cit., p. 589, cinquieme entretien.

519 S8P, Envres, éd. cit., p. 665, Septiéme entretien, « Si vous jetez d’ailleurs un coup d’ceil plus général sur le
role que joue a la guerre la puissance morale, vous conviendrez que nulle part la main divine ne se fait sentir plus
vivement a ’homme : on dirait que C’est un département, passez-moi le terme, dont la Providence s’est réservé la
direction, et dans lequel elle ne laisse agir ’homme que d’une maniere a peu pres mécanique, puisque les succes y
dépendent presque entierement de ce qui dépend le moins de lui »

520 Considérations sur la France, Enpres, éd. cit., p. 256, chap. IX.

521 Considérations sur la France, Euvres, éd. cit., p. 275, chap. X. Comme I’écrit Pierre Glaudes, la providence est
une puissance de rationalité dans le vocabulaire maistrien : « Dans cet espace rationalisé par 'arpenteur divin, la
Providence soustrait la nature au hasard, en lui donnant un ordre et un mouvement finalisé. » Joseph de Maistre et les
Sugures de ['bistoire, p. 26.

522 Considérations sur la France, chap. 1, Euvres, éd. cit., p. 200.

110



changement de sens du mot et délaisse complétement le sens étymologique. Sa Providence
organise ’histoire et maitrise le temps, mais elle ne voit pas le futur.
A coté de ces mots a la longue histoire, Maistre est aussi confronté a des mots nouveaux,

qui sont formés sur des bases antiques, comme «méthodologie® », « esthétique™ »,

b

525

« anthropologie empyrique [sz]™* ». La composition de ces mots parait correcte, mais leur sens

[EN

étymologique est douteux, rapporté au sens historique de leurs composés. La « méthode » est déja

réflexion distanciée sur la maniére, sans qu'on ait besoin de constituer une science de la

méthode ; Iesthétique n’étudie pas les sensations et n’est pas une science’

; enfin on n’a pas
attendu I'anthropologie pour étudier ’homme ; de plus le « y » d’« empyrique » est absurde étant
donné que 'adjectif n’a rien a voir avec EUmVPOC, torride, mais avec EUTEPKOG, qui s’appuie sur
Iexpérience. L’origine allemande de ces néologismes ne favorise pas non plus leur bonne
réception par Maistre : « Cest le mal allemand qu’il faut traiter d’abord par le mercure parisien,

autrement nommé le ridicule?. » Llattitude de Maistre envers les néologismes est

28 5 et méme une « maladie®® ». 11 est

systématiquement critique : le néologisme est un « tort
inutile de chercher de nouveaux mots pour de nouvelles réalités, probablement parce qu’il n’y a
tien de nouveau’. L’esthétique est un « monstre de la forét Hercinie™ », un « mot de fabrique
allemande » ; la « méthode analytique™ » est un « mot qui n’a pas de sens ». Cette maladie des
contemporains touche méme le latin, langue a laquelle on a voulu ajouter le calque zendentia qui est
« barbare® », transformer le sens de spiraculum qui ne veut pas dire respiration dans la « pure

latinité™* », le sens de sensus”” qui ne veut pas dire raison, généraliser le « théomaque » coupable

de « théomisie®*®

». Avoir conscience de P'antiquité du vocabulaire frangais ne signifie pas non plus
mélanger les langues ni que chacun invente son propre dictionnaire individuel plein

d’'imprécisions et de termes redondants. Signalons néanmoins que Maistre semble I'auteur d’un

523 Le Dictionnaire recense une occurrence en 1829.

524 Nous reviendrons sur ce mot.

52> Comme pour lesthétique, « le sens moderne [d’anthropologie| apparait en allemand (1795, Blumenbach) et
vise I’étude scientifique des caracteres biologiques des humains ; dans ce sens, il passe en francais au début du XI1xe
siecle. » Dictionnaire, p. 154.

526 Voir I'introduction de Pierre Glaudes aux Six paradoxes, (Buvres, éd.cit., p. 130.

521 0C, t. VIII, p. 265. Une liste de mots barbares est aussi donnée p. 237.

528 Essai sur le principe génératenr, Envres, éd.cit., p. 395, note A.

529 Conclusion de I’Examen de la philosophie de Bacon, OC, V1, p. 533.

530 Le sénateur le conteste au comte : « Et ne dites point que tout est dit, que tout est révélé, et qu’il ne nous
est permis d’attendre rien de nouveau. Sans doute que rien ne nous manque pour le salut, mais du c6té des
connaissances divines, il nous manque beaucoup », SSP, (Euvres, éd. cit., p. 767, onzieme entretien, mais Jean-Claude
Tétu Iaffirme : « nous ne voulons rien de nouveau » Lettres et gpuscules inédits, p. 93.

310G, t. VIII, p. 263.

532 OC, t. VIII, p. 187.

533 OC, t. VIII, p. 261.

340G, t. V1, p. 284.

350G, t. V1, p. 364.

336 OC, t. VI, p. 260-262.

111



néologisme, adjectif « prosélytique™ », signalé par le Trésor de la langue francaise, qui sera repris pat

Maurras>®.

Comte batisseur de cathédrales lexicales

Depuis plusieurs sous-parties, nous avons délaissé Comte, parce que ses apprentissages de
maturité concernent surtout les disciplines scientifiques. Pour les langues, il aurait appris
anglais™, mais pas rattrapé son retard en grec ni entretenu son latin. Cependant Comte reste
profondément marqué par sa solide formation classique, que nous avons montrée au premier
chapitre et qui se manifeste dans son vocabulaire, que nous allons étudier a présent. Le plus
frappant dans le vocabulaire de Comte est son caractére a la fois conservateur et novateut,
I'intégration de mots récents et le rappel des sens anciens — voire I'invention de sens anciens —, sa

tendance a créer de nouveaux mots et a réinterpréter les mots.

Le vocabulaire de Comte est un sujet riche, non seulement pour comprendre les écrits de
Comte, mais parce que Comte a influencé notre vocabulaire. A T'inverse de Maistre, non
, , . s . 540 . .
seulement Comte a accepté les néologismes de son temps, comme « esthétique™ », mais il en a
., , ‘s s 541 . , N .
créés, malgré une opposition de principe™. Comte explique sa démarche a propos de trois mots
quil a inventés, théolatrie, sociocratie et sociolatrie : « L’hybridité de ces trois expressions
habituelles, outre que sa nécessite l’excuse grammaticalement, est d’une haute valeur
historique™ ». Pour Comte, la nécessité excuse la grammaire : il faut 2 la fois frapper les esprits
pour la « propagande », mot utilisé¢ par Comte, et qualifier précisément le réel a la lumiere de la

pensée positiviste.

537 « St les livres paraissent dans des circonstances favorables, s’ils caressent de grandes passions, s’ils ont pour
eux le fanatisme prosélytique d’une secte nombreuse et active, ou, ce qui passe tout, la faveur d’une nation puissante,
leur fortune est faite » SSP, upres, éd. cit., p. 632, 6¢ entretien.

538 « tout peuple vivace est prosélytique. Ses caracteres se répandent par adoption autant que par génération. »
Anthinéa, livre 11, « Une ville grecque et francaise ».

53 En vue d’un voyage aux Etats-Unis. Voir Henri Gouhier, La Ve d’Auguste Comte, p. T4.

540 T’adjectif, non le substantif, apparait dans le Cours justement a la 53¢ lecon, sur le polythéisme. Comte le
rapproche des facultés affectives : « par leur nature, les facultés esthétiques se rapportent surtout a la vie affective,
bien plus qua la vie intellectuelle », début de la legon. On dénombre ensuite 256 occurrences, dont 3 adverbes.
L’adjectif se spécialise dans la 58¢ lecon, il ne désigne plus seulement la faculté de « sentir », mais le « sentiment du
beau », toujours subordonné « a la connaissance du vrai », 1¢ quart. NB : dans cette sous-partie, dans la mesutre ou
nous travaillons sur une version numérique du texte du Cours de Philosophie positive et que nous traitons un grand
nombre d’occurrences, nous ne pouvons indiquer avec précision la page de chaque occurrence dans I’édition de
référence Hermann.

51 Comte justifie régulierement ses néologismes : « Personne, d’ailleurs, ne sent plus fortement que moi les
graves inconvénients scientifiques de ce néologisme pédantesque, qui sert si souvent a dissimuler le vide réel des
idées ». CPP, 28¢ lecon. Méme attitude : « La spontanéité avec laquelle [I'expression nouvelle de wilien] s’est si souvent
présentée sous ma plume, malgré ma constante aversion pour le néologisme systématique, ne me permet guere de
douter que ce terme abstrait ne manquat réellement jusqu’ici a la science des corps vivants. » CPP, 40¢ lecon.

542 Lettre a Pierre Laffitte, 13 aoat 1849, Correspondance générale, t. V, 1982, p. 49.

112



Certaines créations de Comte sont méme toujours d’actualité et citées dans le Dictionnaire
historigue de la langue frangaise: c’est Comte qui aurait créé les substantifs de « positivisme »,
« altruisme » et « sociologie™ ». A partir de la « sociocratie », Comte a aussi formé une série de
termes dérivés, comme « sociocrate », « sociocratique » et « sociolatrique », méme si ces mots sont

: 544
moins en usage™.

Dans ces mots nouveaux, on remarque que Comte ne s’intéresse pas a la beauté ou a
I’harmonie sonore, mais au sens des différentes parties de ces mots, qui relevent de 'étymologie.
Comme pour Maistre, il serait tentant de s’étendre ici sur la pensée linguistique de Comte,
d’autant plus que le positivisme linguistique est un vaste sujet, mais ce serait hors sujet dans une
partie qui ¢tudie l'innutrition antique. Le vocabulaire de Comte est un sujet d’étude en soi, sujet
d’un petit lexique™® et de plusieurs analyses™, qui montrent la dimension épistémologique d’une
recherche du mot adapté a la chose, mais aussi des enjeux psychanalytiques : un philosophe qui
accouche de « conceptions » n’est pas loin de « devenir femme™*’ ». Mais son innutrition antique
n’a pas été étudiée, alors que Comte fait tres régulicrement des allusions a I’étymologie en tant
qu’elle révelerait le sens véritable du mot. Nous étudierons d’abord ses références étymologiques
explicites, puis I'usage de deux termes, « phénomeéne » et « positif ». Malgré un souci premier de
chercher les plus fines distinctions, nous verrons que ce qui intéresse le plus Comte, ce sont les
ambiguités.

Comte recourt dans toute son ceuvre aux sens étymologiques, depuis le Plan, jusqu’a la
Synthese en passant par le Cours, pour des notions d’histoire antique comme le nom de « cité » mais
aussi pour '« analyse » scientifique. Ses étymologies les plus précises sont celles de « nécessaire »
et de « religion ». L’adjectif « nécessaire » appartient a la langue philosophique ordinaire et il est,

de ce fait, trés présent dans son ceuvre™

. Mais le terme en réalité est ambigu : Comte lui donne
deux sens, '« inévitable » ou I« indispensable™ », ce qui nous arrive méme si nous ne le voulons
pas et ce qui risque de nous manquer méme si nous en avons le plus besoin, d’un coté la mort et

de lautre laliment. Cette dualité se retrouve bien dans les textes antiques : chez Cicéron, le

53 La formation de ce mot est contestée en dehors du Dictionnaire : Sieyés 'aurait utilisé dans un manuscrit
inédit. Si Comte ne ’a donc pas créé aux yeux du savoir omniscient qui connait les fonds de tous les tiroirs, il I'a au
moins popularisé.

54 Camus s’est souvenu de cette sociolatrie en évoquant Comte dans L’Homme révolté : « Comte le savait, au
demeurant, ou du moins il comprenait que sa religion était d’abord une sociolatrie et qu’elle supposait le réalisme
politique. »

5 Juliette Grange, Le Vocabulaire de Comte, Ellipses, 2002, coll. « Vocabulaire de... ».

546 Mary Pickering s’est intéressée a la formation du mot « positivisme » dans « Le positivisme philosophique :
Auguste Comte », Revue interdisciplinaire d’études juridiques, 2, 2011, Volume 7, p. 49-67.

547 Sarah Kofman a montré toutes les potentialités de son usage de la « conception » dans Aberrations : le
devenir-femme d’Auguste Comte, 1978.

548 On recense 3045 occurrences de 'adjectif avec ses composés dans tout le Cowrs de philosophie positive.

39 Cité par Angele Kremer Marietti, « Auguste Comte et la philosophie du langage », Auguste Comte et la
philosophie du langage, 2000.



»" ou le secours™'. L’adjectif a pris un sens plus philosophique,

malheur peut étre nécessaire
comme découlant d’une conséquence logique, étant inclus dans la définition. Comte cite méme

un « bel aphorisme politique de I'lllustre de Maistre [sic] », qui montre une conscience complete

552 553

du mot : « Tout ce qui est nécessaire existe™ ». Mais « seule™ » la philosophie positive comprend
que cette dualité se retrouve dans le méme mot, par larticulation qu’elle propose entre état
statique et état dynamique : ce qui nous arrive est peut-étre ce dont nous avons le plus besoin.

Le terme de «religion» se trouve également ambigu. Dans le Cowurs, étymologie de
« religion » est méme qualifiée d’«ironique », parce que, « par la désorganisation générale de
I'ancienne autorité théologique, les croyances religieuses sont devenues bien plus un puissant
principe de discorde qu’un véritable lien social”™ », d’aptés le lien bien connu quoique contesté
entre religio et religare’”’, « religion » et « relier ». Comte distingue donc les religions existantes de la
véritable religion, qui seule réaliserait sa véritable destination™. Le prétre de la religion de
I’Humanité peut donc répondre a son interlocutrice du Catéchisme positiviste, qui se demande
pourquoi conserver ce mot de «religion »: le positivisme ne rejette-t-il pas toute « croyance

557

surnaturelle™’ » ? Le mot de «religion » est «le mieux composé peut-¢tre de tous les termes

humains™ », il est ’équivalent latin du grec « synthése™ », qui s’est spécialisé dans le domaine

560, Comte varie

intellectuel, alors que « religion » « comprend I’ensemble des attributs humains
les synonymes pour montrer la richesse de la notion. La religion a une action sur I'intérieur de
chacun : « Afin de constituer une harmonie complete et durable, il faut, en effet, /erle dedans par
amour et le relier au dehors par la foi” ». Elle a une action dans la société : « La religion consiste
donc a régler chaque nature individuelle et a ra/lier toutes les individualités®” ». La religion permet
donc de lier, relier, régler et rallier, le dehors, le dedans, I'individu et la société, tout a la fois.

« Régler » et « rallier » sont des rapprochements séduisants du point de vue sonore et sémantique,

50 Dans les Philippigues, X, 9, necessarium est coordonné a fatalem pour désigner le malheur, casum, de devoir
choisir entre mort ou esclavage.

51 Dans le De Offuiis, 3, 6, res ad vivendum necessariae reprend cibum.

552 Du Pape, p. 279 et Six Paradoxes, (Euvres, éd. cit., p. 156.

33 « Dans mon ouvrage fondamental, j’en ai signalé 'exemple le plus décisif, envers les deux sens du mot
nécessaire, dont la philosophie positive a seule expliqué I'intime connexité. » Systéme de politique positive, éd. cit. 11, 259.

554 CPP, 52¢ legon.

5% Le Dictionnaire Gaffiot n’indique comme étymologie que la 2¢ forme de relegere, « recueillir de nouveau ».
Parfois on cite aussi relegare, « écarter ». Le sujet est abordé tres régulicrement, par exemple émission de Régis
Debray sur France Culture le 13 Juillet 2016, « Que faut-il entendre par religion », vers la 8¢ minute, retranscrit dans
Allons aux faits - Croyances historiques, réalités religieuses, Gallimard, 2016.

556 « 11 serait autant irrationnel de distinguer plusieurs religions que plusieurs santés », Systéme de politique positive,
éd. cit. I1, 1, « Théorie générale de la religion ».

557 Comte, Catéchisme positiviste, Sandre, 2009, [1852], p. 45.

558 Catéchisme positiviste, éd. cit., p. 49.

559 Catéchisme positiviste, éd. cit., p. 40.

560 Catéchisme positiviste, éd. cit., p. 40.

561 Catéchisme positiviste, éd. cit., p. 49.

562 Catéchisme positiviste, éd. cit., p. 40.

114



mais ils semblent plus éloignés morphologiquement. On peut rapprocher sémantiquement le
premier du sens propre de relgio qui désigne l'«attention scrupuleuse», et par extension,
ensemble de régles a respecter, mais la premiere syllabe en « re » n’est pas un préfixe : régler vient
de regula et regere. Le second se compose indirectement sur le méme composé /lgare que religare,
mais composé en alligare, auquel le francais a remis un « r ». Mais méler radical et préfixe, forme et
sens éloigne de la rigueur linguistique. La pratique étymologique de Comte s’éloigne peu a peu de
la recherche du véritable sens originel au profit de la figure de rhétorique et de I'association
sonore, plus proche d’un jeu de mot.

Pour les autres références a I’étymologie, nous pouvons les classer en fonction de
l'adéquation du sens moderne et du sens ancien. Avec «confession», «analyse» et
« mathématique », on s’é¢loigne du sens ancien ; avec « musique », « esclave » et «cité », on le
retrouve.

Comte est satisfait du fait que linstitution de la « confession catholique » ne soit pas

563 », A

conforme a I’étymologie du mot, qui suppose une réciprocité « puérile et méme dangereuse
cause du préfixe con-, a la place de Defficace « hiérarchie ». La bonne compréhension du terme
« analyse » aurait da empécher les mathématiciens et les métaphysiciens de 'employer a contre-

sens

Faute de discipline philosophique, un terme précieux se trouva longtemps altéré par sa vicieuse
consécration a des méthodes plus destinées, et méme plus appliquées, a composer qu’a
décomposer. Une disposition analogue poussa les métaphysiciens, surtout frangais, a qualifier
d’analyse un examen quelconque, afin de ressembler aux géometres en sorte que cette expression fut
partout dénaturée>04.

Un terme précieux peut étre vicié : tout examen®” n’est pas une analyse, parce que I'analyse

qualifie étymologiquement 'opération de « décomposition », terme préférable en chimie®®. Le

s N 10 N . . N . 5 , . , . 567

terme emprunté a I'arabe « algébre » aurait mieux convenu a qualifier 'opération mathématique™".

Dans le cas de « confession », 'usage a corrigé erreur, dans le cas d’« analyse », 'usage a introduit
Perreur.

La mathématique se prétend « science unique » a cause de son étymologie contestable, en

tant que toute science et connaissance, toute pabnpa : « son nom rappelle beaucoup trop ce

563 CPP, 54¢ lecon.

564 Synthese subjective, 1, Chapitre 2, « Calcul algébrique ».

565 Comte ne semble pas penser a I’étymologie apicole de 'examen.

566 CPP, 35¢ lecon.

%67 On pourrait aussi s’interroger sur le terme de « synthése », mais Comte ne l'utilise que rarement dans le
Cours.



privilege initial, depuis longtemps effacé ». Il faudrait le remplacer par une « dénomination moins
vague et mieux construite™ ».

Parfois aussi l'usage est resté conforme a I’étymologie. La musique est le terme le plus
général pour qualifier les arts libéraux, en tant qu’activités des Muses : «la seule étymologie du
mot musigue suffirait, outre I'ensemble des témoignages que fournit toute ’Antiquité, pour
indiquer toujours quel fut le vrai caractere de Iart primordial, ou la poésie resta longtemps
absorbée dans la musique™. » La définition que donne Comte est conforme a ce qu’on lit chez
Platon, qui inclut en effet la poésie dans la musique’”.

Les autres conformités entre étymologie et sens présent semblent plus douteuses. Plusieurs
étymologies ont été proposées pour le terme d’« esclave », qui a remplacé en francais moderne
«serf » plus conforme au latin servus. On rapproche aujourd’hui « esclave » de « slave™" ». Mais
Poutillage étymologique de Comte date de Bossuet. « Esclave » a la méme racine « irrécusable »
que le verbe « épargner », ou plutot « conserver », conservare : « Suivant la lumineuse remarque de
Bossuet’™, la seule étymologie devrait encore suffire pour nous rappeler constamment, d’une
maniere irrécusable, que 'esclave n’était primitivement qu’un prisonnier de guerre dont on avait
épargné la vie, au lieu de le dévorer ou de le sacrifier, selon l'usage le plus ancien’” ».
L’explication historique n’est pas fausse, mais I’explication linguistique I’est : Comte confond avec
Bossuet I'étymologie du latin servus et du francais « esclave », qui n’a rien a voir avec le latin
classique™™.

Comte semble aller trop vite aussi en donnant « cité » comme étymologie de « civilisation »,
ce qui prouverait que la cité est le « principal foyer, en tout temps, et surtout chez les Modernes,
de la civilisation humaine’” ». I’étymologie n’est pas strictement paralléle avec Ihistoire : la
civilisation ne provient pas de la cité, mais cité et civilisation ont une origine commune : le
caractere « civil ».

Mentionnons enfin une étymologie complétement fausse: «les deux acceptions si

différentes que nous offre le mot ordre coincidaient essentiellement chez les penseurs primitifs,

568 Catéchisme positiviste éd. cit, p. 91.

569 Systeme de politique positive, éd. cit, 11, 232.

570 Ia Républigue, livre 111.

571 Explication donnée par le Littré : « Un tres grand nombre de Slaves étant devenus serfs, le mot de slave fut
employé pour synonyme de serf. » Le FEW et le TLF reprennent cette idée.

572 Cette note n’est pas de Comte mais de nous : « L’origine de la servitude vient des lois d’une juste guerre,
ou le vainqueur, ayant tout droit sur le vaincu, jusqu’a pouvoir lui 6ter la vie, il 1a lui conserve ; ce qui méme, comme
on sait, a donné naissance au mot de servz, qui, devenu odieux dans la suite, a été dans son origine un terme de
bienfait et de clémence, descendu du mot serware, conserver. » Bossuet, Cinguiéme avertissement sur les lettres de M. Jurien.

573 CPP, 53¢ lecon, Hermann, p. 290. Le Catéchisme rappelle et résume Iexplication : « I’esclave, comme le
rappelle encore I’étymologie latine, fut d’abord un prisonnier de guetre, épargné pour le travail, au lieu d’étre détruit
ou dévoré. » Catéchisme positiviste, éd. cit., p. 295.

574 Le Dictionnaire historigue date de la fin du X11¢ siecle le latin médiéval sclavus.

575 CPP, 56¢ lecon.

116



aux yeux desquels tout arrangement supposait un commandement. Les suprémes volontés, qui partout
suppléent d’abord aux /s, produisirent a la fois des causes en philosophie et des droits en
politique®™. » Comte justifie ici une de ses formules les plus marquantes, que Maurras a reprise
dans Anthinéa’”, peut-étre juste philosophiquement, mais s’appuyant sur une étymologie fausse :

578

ni le latin ordo, succession et arrangement’”, ni le grec apyr, commencement et commandement,

ne contiennent cette dualité. C’est seulement en francais qu'«ordre» a pris le sens de

« commandement », au XIII® siécle®”

. Comte a sans doute mélangé les sens des deux mots, le latin
et le grec, comme si la vague allusion aux « penseurs primitifs » faisait de la langue des Grecs et
des Latins une seule et méme langue.

Pour d’autres mots enfin, Comte ne mentionne pas explicitement I’étymologie, mais ses
explications s’y apparentent, comme pour le «cceur», qui est a la fols «tendresse» et
« énergie® », comme le Bopde ; le « ministre™' » qui est un serviteur, la « patronne » qui est une

protectrice et un modeéle™

. Pour tous ces mots, ce qui intéresse Comte, c’est «’heureuse
ambiguité™® », 'apparente contradiction entre deux sens différents qui se trouvent réunis dans un
seul mot.

Peu importe si les étymologies de Comte ne sont pas toujours exactes, ne renvoient pas
toujours au latin ou au grec classique, n’impliquent pas une connaissance trés poussée de la
langue latine. Ce qui nous intéresse et qui se confirme bien ici, c’est, du coté de Comte, la

conscience qu’il a de I'antiquité de son vocabulaire, qui I'entraine a préférer certains mots riches

plutdt que d’autres, certaines racines grecques™ et latines®, qui montrent son effort permanent

576 Systéme de politique positive, éd. cit, 11, 1.

STT « Pour compléter les lois, il fant des volontés, Auguste Comte », Anthinéa, 1901, livre VI, chapitre « I’étang de
Marthe et les hauteurs d’Aristarché ».

578 Ni non plus jussum ou imperinm.

579 Dictionnaire bistorigue, « ordre ».

80 Systeme de politique positive, éd. cit, 1, 2, « Destination sociale du positivisme » : « Ainsi concentré, notre
perfectionnement se rapporte surtout aux deux qualités morales qui importent le plus a la vie réelle, pour 'impulsion
affective et la décision active, c’est-a-dire la tendresse et I’énergie, comme lindique, dans toutes nos langues
occidentales ’heureuse ambiguité du mot ceur chez les deux sexes. »

81 « En un mot, I'esprit doit toujours étre le ministre du cceur et jamais son esclave. » Discours sur lensemble du
positivisme.

582 Signalons aussi 'explication du verbe convaincre que nous ne comprenons pas : « Ce mot convainere suffirait,
d’apres son origine, pour rappeler aptitude des croyances profondes a consolider le dedans en le liant au dehors. »
Catéchisme positiviste, &d. cit., p. 60.

583 Pour « coeut », Discours sur l'ensemble du positivisme, éd. cit. Pour « patronne », Systeme de politique positive.

584 « faire toujours concourir la synthese et la sympathie, afin de régulatiser la synergie », Catéchisme positiviste,
éd. cit., p. 30.

%5 Le préfixe co- est présent dans de nombreux termes chers a Comte: conception, conservation,
connaissance, connexité, combinaison, parfois méme redoublé : « concours continu» ou: « Une telle continuité
constitue, ma fille, le principal résultat philosophique de I'ensemble des efforts propres a la raison moderne. Car, le
vrai génie théorique consiste surtout a lier, autant que possible, tous les phénomenes et tous les etres. » Catéchisme
positiviste, p. 110 (nous soulignons). Ou encore « Si donc on écarte tout ce qui peut se sous-entendre sans confusion,
on se borne a définir le Grand-Etre comme Zensemble continu des étres convergents. » Systime de politique positive, éd. cit., 4, p.
30 (nous soulignons).

117



pour ramener les détails les plus précis a l'unité la plus solide, ou si 'on veut l'imiter, sa
conception constante de la connexité des connaissances, et, du c6té du lecteur contemporain, la
nécessité de connaitre 'évolution des mots pour comprendre les textes, non seulement leurs sens
au XIX® siécle, mais aussi leur étymologie’®. Comment expliquer autrement que Comte, sans
aucune ironie, qualifie la femme qu’il chérit le plus, son « éternelle amie™’ », sa « noble compagne
et [sa] précieuse conseillere », du titre peu gracieux d’« éminente collegue™ » ? ou celui, encore
plus fleuri et « poétique™ », d’«angélique collégue subjective™ » ? N’est pas collégue toute
personne qu’on est susceptible de croiser dans un couloir, mais tout légat commun, toute
personne qui est investie de la méme « mission™ », pour « 'immense régénération réservée a

notre siecle®? ».

Cette analyse peut-elle étre conduite a une plus grande échelle sur des mots que Comte
emploie plus fréquemment ? L’étude lexicométrique met en valeur son usage du mot
« phénomeéne™ ». Alors que pour Maistre le phénomeéne est toujours « étrange®™ », « frappant »,
« inoui”™ », que la Révolution est le modéle du « phénomene [...] qu’on n’avait jamais vu et que
sans doute on ne reverra jamais™ », pour Comte, est « phénomeéne » tout ce qui peut étre observé
et étudié. Le premier des phénomenes est le phénoméne astronomique, l'attraction des masses™”’,
parce qu’il suffit d’utiliser ses yeux pour voir la chute des corps et le mouvement des astres. Tous
les faits sont habituellement classés en « quatre catégories principales de phénomeénes », les
« phénomenes astronomiques, physiques, chimiques et physiologiques », ce que Comte conteste.
Ce classement suppose que les « phénomenes sociaux » puissent étre étudiés en tant que

phénomenes physiologiques, alors qu’ils méritent une « catégorie distincte ». Contre les mauvais

86 Notons « I’exquise supériorité de 'odorat » chez ’animal, CPP, 52¢ lecon.

587 Systeme de politique positive, éd. cit., dédicace, 1% page.

588 Systeme de politique positive, éd. cit., dédicace, p. IX. Disconrs sur lensemble du positivisme.

589 Synthése subjective, préface.

590 Ihld

1 Collega provient de con+legare, celui qui est envoyé en mission avec nous.

592 Ibid.

393 Clest le substantif le plus employé dans les deux premicres lecons du Cowrs de Philosophie positive, dont on
compte 2037 occurrences dans ensemble du Cowrs, mais qui ne bénéficie pas de notice dans le lexique de Juliette
Grange. Citons plusieurs contextes significatifs : « se représenter tous les divers phénomenes observables comme des
cas particuliers d’un seul fait général » ; «les questions les plus radicalement inaccessibles a nos moyens, la nature
intime des étres, Porigine et la fin de tous les phénomenes » ; «’étude des phénomenes » ; « regarder tous les
phénomenes comme assujettis a des lois naturelles invariables » ; «les phénomenes généraux de Punivers sont
expliqués ».

34 OC, t. X1V, p. 283.

595 Du Pape, 111, « ce phénomene deviendra plus frappant encore » p. 293, « phénomene inoui » p. 143.

36 « Parmi cette foule de phénomenes particuliers dont la réunion forme le grand phénomeéne de la
Révolution frangaise », Mémoire sur les prétendus émigrés savoisiens, Lettres et opuscules inédits, 1851, 11, p. 182. « Ce monstre
de puissance, ivre de sang et de succes, phénomene épouvantable qu’on n’avait jamais vu, et que sans doute on ne
reverra jamais » Considérations sur la France, Enpres, éd. cit., p. 207.

597 CPP, Premiére lecon.

118



proces qu’on porte au positivisme, Comte ne considere pas le phénomene biologique comme le
phénomene social, bien autrement complexe. Il ne croit pas non plus qu’on puisse aborder
directement le phénomene sans aucun présupposé, sans aucun point de vue. La preuve en est
qu'on ne percoit pas les phénomenes de la méme maniere partout et tout le temps: Comte
retrace une histoire de la perception des phénomenes. Primitivement, « le monde extérieur » était
« envisagé comme enticrement destiné a notre usage » et présentait « dans tous ses phénomenes
des relations intimes et continues avec notre existence™ ». Dans le systéme théologique primitif,
la «nature » est la «source unique de tous les phénomenes». Griace au monothéisme, qui
« concentre P’action surnaturelle’ » en un seul étre, il est plus facile d’étudier le phénomeéne pour
lui-méme, sans chercher a linterpréter en fonction de nous ou de la divinité qui y serait
immédiatement présente. L’état métaphysique remplace « pour Iexplication absolue des divers
phénomeénes physiques ou moraux, I’ancienne intervention surnaturelle par le jeu équivalent des
entités métaphysiques, graduellement concentrées dans la grande entité générale de la nature ».
Au lieu de permettre un progres définitif, cet état n’est que transitoire et conserve une « sorte
d’affinité intime » avec le « fétichisme spontané des temps primitifs » : le « prétendu athéisme se
réduit presque, au fond, a inaugurer une déesse au lieu d’un dieu ». Seul le positivisme donne les
moyens d’étudier les phénomeénes pour eux-mémes, non pas sans principes”” mais en n’étant plus
embarrassé par le probleme des causes.

L’emploi du terme de « phénomene» par Comte est paradoxalement plus proche de
origine antique que des usages du XVIII® siecle. Le substantif isolé est rare en grec classique, mais
le verbe est tres fréquent pour désigner ce qui brille, se fait voir, se montre, dont au premier rang
le soleil et les étoiles. Le participe substantivé td @awvopeva peut avoir deux sens, désigner des

1

phénomenes célestes®! ou une impression de vraisemblance®”, ce qui nous semble vrai. Le

b

« phénomeéne » au sens propre fait bien appel a la vue, puis a la compréhension ; il est bien ce qui

se fait voir, observer, contempler puis étudier. Le mot est réintroduit en frangais, sans évolution

603

populaire, et devient de plus en plus utilisé au XVIII® siecle®™. Il semble pourtant que les

598 bid.

599 CPP, 54¢ lecon.

600 « Si, en contemplant les phénomenes, nous ne les rattachions point immédiatement a quelques principes »,
CPP, 1% lecon.

01 Les Phénomenes d’Aratos de Soles seraient un « poeme didactique de 1154 vers sur I'astronomie et les signes
météorologiques » Dictionnaire des philosophes antignes, 1994, 1, p. 323. Polybe explique qu’il est moins facile de
connaitre I’heure la nuit que le jour en s’appuyant sur 'observation du ciel, sauf si 'on s’est beaucoup intéressé aux
oowvopeva, Histoire, X, 13, 7.

602 10 pawvopevov dans La Républigue, 1, 337¢ ; 10 awvouevo dans La Républigue, V11, 517b.

603 Ta base de données Frantext met en valeur les nombreux emplois de Leibniz, Diderot et surtout Condillac,
qui hésite entre deux sens, soit événement étrange, soit manifestation ordinaire. « Au lieu d’expliquer les phénomenes
par la réalité des choses, nous jugerons de la réalité par les phénomenes ; et nous imaginerons dans les étres quelque
chose d’analogue aux apparences que les perceptions produisent. » Traité des systemes, 1749, p. 153.

119



phénomeénes du XVIII® siecle soient surtout des manifestations d’une autre chose, que les

4

phénoménes permettent d’appréhender®”. Diderot est embarrassé «toutes les fois qu’un

phénomeéne sera le résultat de plusieurs causes conspirantes ou opposées®” », son objectif est
d’identifier des causes simples. Méme chez Condorcet, il semble que le phénomene soit avant

tout « phénomene de la nature » ou « phénomene de 'univers », c’est-a-dire manifestation d’autre

606 607

chose™. 11 s’agit alors de « rendre raison des phénomenes™' », non pas de les observer.

En revanche, pour Comte, «il n’y a pas d’autres plans de réalité que la chaine des

608

phénomenes™ ». Comte conserve le datif de destination du verbe grec gaivopat : les phénomenes

apparaissent 2 la vue, on peut les voit, les observer™ et méme les contempler®"’

. C’est parce que
le phénomene se révele fondamentalement a la vue que l'astronomie est la science qu’il faut
traiter en premier, parce qu’elle nécessite d’abord d’observer les astres. Mais Comte limite le
verbe a un usage impersonnel, rien ne se manifeste dans un phénomeéne. Son usage du terme
parait donc plus proche de 'usage grec, ce qui ne veut pas dire qu’il a cherché a étre plus fidele a
I'usage grec, mais qu’il I’a réactivé par ’évolution de sa pensée®.

Notre dernier exemple est le plus important et significatif dans la pensée de Comte : la
réinterprétation de 'adjectif « positif » préparant la formation du substantif « positivisme »*'*. La
racine du terme apparait dans la plupart des titres de ses livres, avec une composition qui va en se
complexifiant, de «positif» jusqu’a «positiviste», ce qui montre la cohérence et
I'approfondissement de la pensée : Cours de Philosophie positive, Disconrs sur lesprit positif, Discours sur
Lensemble du positivisme, Systeme de politique positive, Catéchisme positiviste.

Auguste Comte n’a pas inventé I'adjectif « positif », mais il a transformé son sens, depuis

613

«ce qui a un caractere d’évidence”” », jusqu’a « appuyé systématiquement sur ’'observation des

faits ». Le terme est employé avec différents sens au XVIII® siecle, chez Rousseau notamment, en

004 « Considérons la réunion de toutes les forces motrices, et nous aurons la nature universelle, c’est-a-dire le
principe de tous les phénomenes de P'univers ». Condillac, Traité des systémes, 1749, p. 156.

605 Diderot, De linterprétation de la nature, 1754, p. 221.

606 Condorcet : « Le phénomene qu’on observe chez une nation, dans un tel siécle, a souvent pour cause une
révolution opérée a mille lieux et a dix siecles de distance », Esquisse d'un tablean historique des progrés de lesprit humain,
Agasse, An 111 (1794), p. 27.

607 D’Holbach, Systéme de la nature, 1770, p. 19.

608 Laurent Clauzade, L’Organe de la pensée, p. 142.

609 « ’esprit humain peut observer directement tous les phénomenes », CPP, 1¢ lecon.

010 T« expérience » est «la contemplation du phénomene plus ou moins modifié par des circonstances
artificielles » CPP, 19¢ lecon.

011 On pourrait se poser aussi la question de I'articulation du phénomeéne chez Comte et du phénomene chez
Kant, mais il semble que les deux usages soient indépendants.

612 Mary Pickering « Le positivisme philosophique : Auguste Comte », Revue interdisciplinaire d’études juridigues, 2,
2011, Volume 67, p. 49-67.

13 Dictionnaire bistorique, p. 2863.



lien avec le « droit positif®™* », pour qualifier ce « qui résulte non de la nature des choses mais d’un
acte volontaire®” ». Dans les années de la Révolution, Mme de Staél emploie 'adjectif trés

616, comme un terme courant et familier dans ses lettres®"’, au point méme de substantiver

souvent
I'adjectif dans I'expression le « positif de la vie », cité dans le Dictionnaire historigue. Le terme est
parfois péjoratif, désignant le caractére de quelqu’un qui manque d’imagination®®, comme chez
Balzac, qui dédaigne ce «siécle des intéréts matériels et du positif*’ ». Mais généralement il
désigne une qualité qu’on attend® : dans les Affinités de choix [sic] de Goethe, « ce qui manque
surtout 4 ce roman, cest un sentiment religieux ferme et positif”™ » Les sentiments des
personnages ne sont « que leffet des circonstances et [pourraient] varier avec elles ». On voit
donc que « positif » n’est pas nécessairement opposé a « religieux », pas plus qu’il ne le sera chez
Comte. Mais il qualifie plus fréquemment la science, prise au singulier dans le sens du savoir,
comme chez Maistre : « C’était la mode, par exemple, et je ne crois pas qu’elle ait passé encore, de
préférer les Essazs de Montaigne a ceux de Bacon, qui contiennent plus de véritable science solide,

622

pratique, et positive, qu’on n’en peut trouver, je crois, dans aucun livre de ce genre’™. »

Chateaubriand, en 1803, se moque des sciences, prises comme une masse plurielle : « Qu’y a-t-il

de moins positif que les sciences, dont les systémes changent plusieurs fois par siécle ?**

» ou
encore Mme de Staél en 1800: « Ceux qui se livrent a I’étude des sciences positives, ne
rencontrant point dans leur route les passions des hommes, s’accoutument a ne compter que ce

qui est susceptible d’une démonstration mathématique(‘24

.» L’adjectif est donc courant au début

du XIX® siecle, avec une grande souplesse d’emploi, familier ou sérieux, sujet de débat selon qu’on

le recherche ou qu’on le redoute et donc tout a fait disponible pour de nouveaux emplois.
L’emploi le plus proche de Comte est celui de Saint-Simon, qui aurait lu Mme de Staél

d’aprés Mary Pickering® : Saint-Simon « reprend, dans un ouvrage de 1804, sa proposition de

014 « Iégalité conventionnelle entre les hommes, bien différente de I’égalité naturelle, rend nécessaire le droit
positif, Cest-a-dire le gouvernement et les lois. » Ewmile ou De Péducation, 1762, p. 461.

5 Dictionnaire historigue, idem.

616 Frantext recense 84 occurrences (le 9/03/17).

6017 « Il y a une chose positive, c’est que rien ne me fera rester en Suisse », Lettres diverses, 1794, p. 627.

018 Tes yeux de Lady Edgermond «avaient d’ailleurs quelque chose de si positif dans Pexpression de sa
physionomie et dans ses discours, qu’il paraissait impossible de lui faire entendre, ni une idée nouvelle, ni seulement
une parole a laquelle elle ne fat pas accoutumée. » Corinne, 1807, p. 358.

019 e Médecin de campagne, 1833, p. 430.

620 Elle I'associe a « clair », « stable », « tranché », « ferme », opposé a « vague ». Elle utilise aussi le mot dans le
sens actuel comme l'opposé de négatif. Est positif ce qui est confirmé : « On dit, et c’est positif, qu’il faut plus
d’argent pour 'Angleterre » Lettres inédites a Louis de Narbonne, 1794, p. 240.

21 De [’Allemagne, 1810, p. 265.

622 §§P, Zuvres, Cinquieme entretien, note X, p. 599 [1¢e éd. 1821].

23 Génie dn christianisme, 1803, p. 39. Dans le corpus de Frantext, 'adjectif « positif » est associé a « froid »,
« quueur ».

24 De la littérature, 1800, 1, Discours préliminaire, p. 58-59.

25 _Anguste Comte, an Intellectual Biography, 1, p. 65.



faire de la « science de 'organisation sociale » une « science positive » fondée sur les théories de la

connaissance de Condorcet®®

». Les sciences exactes et les sciences sociales peuvent devenir
positives. Une « philosophie positive » est donc possible. Saint-Simon associe « positif» a
« systeme » et Poppose a « conjectural » ; il utilise le terme dans son Mémoire sur la science de I"homme
en 1813 dans le sens qu’emploie Comte plus tard®”’. Cependant, chez Saint-Simon, fonder une
encyclopédie positive reste un veeu pieux, un souhait qu’il ne réalise pas. Saint-Simon ne fonde
pas d’école positive, c’est Comte qui le met au centre de sa pensée, c’est seulement grace a Comte
que le mot aura toute sa renommée.

Mary Pickering s’est intéressée a I’étymologie du terme « positif » : « Il dérive du latin pornere,
qui veut dire ‘poser’, ‘déposer’. » Chez Cicéron, on peut poser un pied, une statue, une ville ou un
principe’®. Notre hypothése est que le mot ne se réduit pas a étre synonyme de « scientifique »,
«démontré rationnellement» ou «certain», mais quil suscite la création dun réseau
métaphorique, qui voit la pensée comme une construction volontaire et consciente, appuyée sur
des fondements, comprenant plusieurs niveaux empilés solidement selon un plan d’ensemble.
Comte file-t-il cette métaphore spécifiquement, par rapport a d’autres qui modelent la science
comme un arbre avec des ramifications ou comme un corps humain avec des organes ? S’agit-il
sinon d’une métaphore non significative, endormie dans la langue comme une synecdoque ?

La philosophie positive pose la « base » : toutes les spécialités du savoir seraient sans valeur
«si elles ne reposaient sur la base préalable de cet enseignement général, résultat direct de la
philosophie positive®™ ». Elle la pose et s’y repose: «l'unité positive repose sur lexistence
naturelle des instincts sympathiques®’ ». Cette « base », ce point de départ, est 'observation des
faits, qui « forment 2 la fois les fondements nécessaires et les indispensables matériaux®' » de la
science. Mais la science ne consiste pas « dans la simple accumulation des faits observés® ». Il ne
suffit pas de poser les uns sur les autres les « matériaux » des faits, il faut une «liaison », une
« combinaison®” », ne pas procéder a une «stérile accumulation de faits, qui ne sauraient

compotter aucune relation systématique®* ». Ainsi I'astronomie est née seulement « lorsque les

026 Mary Pikering, « Le positivisme philosophique : Auguste Comte », dans Revue interdisciplinaire d'études
Juridignes, 2011, n° 67, p. 50.

027 « Le terme positif apparait ici a plusieurs reprises dans le sens précis qui lui sera conféré par la suite, en
particulier par Auguste Comte ». Saint-Simon, (Eupres completes, PUF, 2013, 11, Introduction.

628 Ubicumgque posuit vestigium dans Troisieme philippique, X11 ; in eas statuas quae Romae ponerentur dans Contre 1 errés,
11, 145 ; Romam 7z montibus positam dans De la loi agraire, 11, 96 ;his fundamentis positis dans Contre Pison, IV.

029 CPP, 1% legon.

030 Systeme de politique positive, éd. cit., 4, p. 46.

031 CPP, 34¢ lecon.

032 CPP, 19¢ legon.

033 CPP, 19¢ lecon.

034 CPP, 40¢ lecon.



premiers philosophes grecs ont commencé a ramener a quelques lois géométriques le phénomene
général du mouvement diurne® ». Les lois forment le ciment de la pensée.

S’appuyer sur des bases solides et savoir les combiner permettra d’éviter de connaitre le
sort de I’édifice du catholicisme qui a été démoli par « esprit de critique individuelle », venu
« graduellement démolir ce noble édifice social, dont les bases intellectuelles étaient si

636

précaires™ ». A présent, plusieurs directions restent néanmoins possibles, comme d’essayer de

construire la doctrine révolutionnaire du XVIII® siecle :

Si ce grand travail critique pouvait recommencer aujourd’hui, peut-étre ne serait-il point impossible,
en Pentreprenant du point de vue positif, de construire en effet la doctrine révolutionnaire, en lui
conservant avec soin toute son énergique efficacité contre I'ancien ordre social, sans Iériger en
obstacle systématique a toute organisation quelconque®?’.

La doctrine révolutionnaire a manqué de construction, ne parvenant pas plus a donner les
moyens de produire de «grandes constructions intellectuelles que les chateaux de cartes

n’enseignent a construire les édifices matériels®®

». 1l est plus stable de s’appuyer sur les ruines du
catholicisme que de la métaphysique, pour « reconstruire désormais, d’apres une philosophie plus
réelle et plus stable, I'ensemble fondamental de cet admirable édifice®”. » Comme chez les
romantiques®, le modéle de la pensée de Comte est bien un édifice religieux :
Jamais les pensées et les sentiments de notre nature morale n’ont pu obtenir une aussi parfaite
expression monumentale que celle alors réalisée par tant d’admirables édifices religieux, qui, malgré

lirrévocable extinction des croyances correspondantes, inspireront toujours, a tous les vrais
philosophes, une délicieuse émotion de profonde sympathie sociale®!.

Dans un style remarquablement élogieux, Comte dit bien que le batiment religieux exprime
la pensée et le sentiment, en donne une « parfaite expression monumentale ». Il est tentant alors
de rapprocher le livre et le monument. La conclusion de la derniere lecon du Cours indique en
effet que le « Traité » qui vient d’étre achevé a « convenablement institué » « cette construction
directe » qu’est la « systématisation finale de la raison moderne®” ». Le vocabulaire de Iinstitution
concorde parfaitement avec celui de la construction. Mais lintégration de la poésie et du
sentiment dans le systeme se fait davantage dans I'ceuvre tardive : dans la Synthése subjective, Comte
reconnait a la poésie le mérite d’étre « directement préoccupée de construction », c’est-a-dire

d’étre habile a trouver des formes, des moyens d’expression, mais pense qu’il faut la compléter,

035 CPP, 19¢ lecon.

636 CPP, 54¢ lecon.

037 CPP, 46¢ legon.

38 Synthése subjective, Anthropos, 18506, p. 735.

039 CPP, 54¢ lecon.

040 Du Génie du christianisme a Notre-Dame de Paris.
641 CPP, 54¢ lecon.

642 CPP, 60¢ lecon.



parce qu’elle néglige les bases, 'observation et la systématisation, I'induction et la déduction.

643,

Comte résume ce raisonnement en une formule, dont Maurras se souvient™® : « Induire pour

déduire afin de construire®*. » Le sentiment prend alors sa place dans la construction :

Des que la construction succede a la double préparation des matériaux, le sentiment doit

ouvertement développer sa suprématie auparavant latente ; car il est seul apte a coordonneré4.

Le nombre et la cohérence des exemples montrent que le paradigme architectural est bien
réveillé par la recherche du « positif ».

Un terme peut étre défini aussi par opposition : « positif » en vient a s’opposer a « négatif »
comme « construire » a « détruire ». Les successeurs de Luther n’ont pas eu besoin de se mettre
d’accord pour poursuivre son « travail de propagation négative », eux « qui, n’ayant réellement
qu’a détruire et non a construire, pouvaient, sans s’annuler mutuellement, différer beaucoup dans
leurs utopies philosophiques, pourvu qu’ils s’accordassent essentiellement sur les démolitions
préalables® ».

Le positif cherche donc bien a poser, ce qui ne veut pas dire accumuler au hasard, mais
construire sur des bases solides, avec de bons matériaux et selon un plan d’ensemble. LLe mod¢le
de la construction est bien au centre de 'imaginaire de Comte, tout au long de I'ceuvre.

La métaphore rencontre néanmoins des limites et des incohérences. La limite du mod¢le
architectural est sa fixité. La construction doit étre solide et stable, mais non pas figée et raide.
Progres et ordre, « que ’Antiquité regardait comme essentiellement inconciliables », doivent étre
combinés : « Aucun ordre réel ne peut plus s’établir, ni surtout durer, s’il n’est pleinement
compatible avec le progrés ; aucun grand progres ne saurait effectivement s’accomplir, s’il ne tend
finalement a Iévidente consolidation de Tordre®.» Le «relatif» est aussi donné comme
synonyme du « positif** », comme opposé a absolu, clos, terminé®”. D’autres modeéles rendent
mieux compte de cette dynamique, comme celui de l'arbre et du corps. Ces modcles sont
présents sous forme de traces dans ’écriture de Comte. La philosophie conserve en effet des

branches : « chaque branche essentielle de la philosophie naturelle devant, comme nous I’avons si

souvent constaté, développer spécialement 'un des attributs caractéristiques de la méthode

43 « A demi voix, dans le silence de la nuit, il me semble que je redis des syllabes sacrées : [...] Induire pour
déduire afin de construire. » L>Avenir de lintelligence, chapitre « Auguste Comte ».

044 Syntheése subjective, Introduction, 1856, p. 44.

45 Syntheése subjective, Introduction, 1856, p. 47.

646 CPP, 55¢ lecon.

647 46¢ lecon.

048 « Puisque la vraie positivité consiste surtout dans la substitution du relatif a ’absolu », SPP,

649 Rappelons la définition assez complete de Paul Arbousse-Bastide, dans son introduction au Discours sur
Lesprit positif : le positif désigne « le réel par opposition au chimérique, I'utile au oiseux, la certitude a I'indécision, le
précis au vague, aptitude a organiser a 'aptitude a détruire, le relatif 2 'absolu », 10/18, 1963, p. 15.

124



fondamentale®™ ». L’organisme aussi présente des caractéristiques dignes d’intéresser le

positiviste : « unité fondamentale », « exacte harmonie®' » et combinaison entre les organes. On
peut méme penser le développement de la société comme celui des facultés intellectuelles d’un
individu. Mais il semble que I'image de l'organe chez Comte concerne davantage justement la
société, qui est P« organisme social®™ », que la pensée.

L’étude des différents tableaux synthétiques que fournit Comte pour représenter son
systéme confirme que le modéle architectural imprégne tout de méme largement sa pensée®.
Dans le «systeme figuré des connaissances humaines» de UEwmgyclopédie de Diderot et
d’Alembert®™, le modéle de I'arbre demeure, parce que chaque catégorie découle d’une branche
plus générale jusqu’a un terme plus petit. Les causes sont plus grandes et moins nombreuses et les
conséquences plus petites et plus nombreuses, comme les branches d’un arbre. Au contraire chez
Comte, les tableaux procédent par étagement, les notions plus petites sont reliées a plusieurs
catégories plus grandes, selon différents axes, horizontaux et verticaux, comme des plans d’une
cour intérieure entourée par des batiments.

Pour conclure sur cette notion, nous voyons bien que le terme est cohérent avec la pensée
et mobilise un réseau lexical vaste a I’étymologie souvent transparente. e positivisme est bien
une pensée de la construction volontaire, étagée, c’est-a-dire aussi hiérarchisée: il faut
« construire graduellement la hiérarchie scientifique® ». Nous remarquons aussi que
régulierement les mémes termes qui servent a caractériser la pensée sont utilisés pour caractériser
la société. Loin d’¢tre un rapprochement fortuit ou un présupposé non interrogé, c’est la encore
une volonté de Comte : a chaque société correspond une pensée ; si la pensée évolue, la société
évolue aussi.

La transition vers Maurras est aisée, étant donné que Maurras a été particulierement
sensible a cette métaphore structurante de la pensée de Comte. Maurras reprend une partie du
vocabulaire de la construction dans sa définition du positivisme, tout en 'infléchissant davantage
vers la politique. Il résume ainsi le projet de Comte : « Etablir des principes politiques nouveaux

et les établir de manicre a ce qu’ils fussent inébranlables, c’est-a-dire les fonder sur les mémes

650 CPP, 49e lecon, 1839, 4, p. 508.

051 CPP, 44e lecon, cité par Laurent Clauzade, L organe de la pensée, p. 105.

527 occurrences pour I’ « organisme positif » et 42 pour I’ « organisme social » dans le CPP.

53 Clauzade p. 228 reproduisant le Systeme de politique positive, éd. cit., tome 1, annexe.

654 « Le systeme de nos connaissances est composé de différentes branches, dont plusieurs ont un méme
point de réunion ; et comme en partant de ce point, il n’est pas possible de s’engager a la fois dans toutes les routes,
c’est la nature des différents esprits qui détermine le choix », Encyclopédie, 1751, Discours préliminaire des éditeurs, p.
XV. Le schéma se trouve dans le prospectus, entre p. 10 et 11.

055 59¢ lecon.



bases qui supportaient les sciences in-ébranlées, voila le projet que roulait ce cerveau de vingt-

quatre ans quand il méditait son Plan des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la société”. »

La préciosité de Maurras

L’étude du vocabulaire étymologisant de Maurras témoigne plutot d’un éclatement,
d’emprunts multiples et de faux archaismes, qui donnent une impression de préciosité et
requi¢rent un déchiffrement informé. Voyons d’abord un apercu de ses emprunts aux langues
antiques, ses recours réguliers a I’étymologie, puis un approfondissement de deux termes,
« théorie » et « critique », enfin son rapport complexe a '« esthétique ».

Ainsi Maurras n’hésite pas a employer des calques du grec, pour décrire un « paysage
657

pisithanate 69

», la victoire des « olympionices™® », le caractére « sybatite®™ », pour apostropher
Mercure en tant que « doux psychagogue® ». Les trois derniers semblent davantage attestés en
contexte, mais pas « pisithanate ». Ce mot n’étant entré dans aucun dictionnaire frangais, on ne
trouvera guere sa définition que dans des dictionnaires de grec: metotbavatog signifie « qui
persuade de mourir», cest Iépithéte d’Hégésias de Cyréne, philosophe pessimiste®.
Mentionnons aussi un calque du latin, dont la trouvaille a été d’autant plus improbable que le mot
ne figure pas dans le Trésor de la langue francaise ni dans aucun dictionnaire récent : inquination®.
Le sens de ce mot est clair du fait du calque latin, /nguinatio : tait de souiller, mais on se demande
si Maurras le tient vraiment du latin ou de I’anglais. Un dictionnaire de « mots anciens tombés en
désuétude » recense des emplois dans Amyot et Scarron en frangais, dans une vie de saint en
italien et en anglais chez Thomas Brown et Bacon®”.

L’incongrue antiquité des appellations géographiques étonne aussi, surtout quand il s’agit

de parler des Allemands, a la suite de la « forét Hercinie » de Maistre : les Allemands sont tantot

56 _Apenir de l'intelligence, chapitre « Auguste Comte », section 2.

057 « Le paysage pisithanate procure a celui qui le subit et s’y consetrva la force nécessaite pour vaincte toute
vie et, conséquemment, pour la vivre. » Anthinéa, « L’étang de Marthe », 1919, p. 220.

58 _Anthinéa, 6¢ lettre des Jeux olympiques, 1919, p. 220.

659 Plusieurs occurrences dans le Chemin de Paradis et Anthinéa. Une partie importante d’un conte du Chemin a
lieu a Sybaris. Anatole France emploie aussi le mot.

660 Chemin de Paradis, « Les serviteurs », IV.

%1 Drapres Diogene Laérce, 2, 86. Voir la notice consacrée a Hégésias de Cyrene dans le Dictionnaire de
philosophes antigues dirigé par Richard Goulet.

662 Maurras a écrit : « Alexandrie marque, tout au contraire, le point de rencontre et d’inquination, ou I'Orient
soumit 'dme grecque victorieuse comme dme grecque dut soumettre plus tard 'ame du fier vainqueur romain. »
dans « Opinions sur Louis Ménard », Gagette de France, 9 janvier 1902.

663 Charles de Pougens, Archéologie frangaise on vocabulaire de mots anciens, tombés en désuétude, et propres a étre restitués
an langage moderne, Desoer, 1821, t. 1, p. 316.

126



des « barbares borusses et germains », tantot des « Scythes ». Les Grecs sont les « petits-fils de
Mnésicles® ».

Parfois Maurras accole une explication a co6té du terme grec (moderne): «laustere
Panaghie, la Toute-Sainte » ou encore : « Si a Paques 'on ne vient plus, au moment ou le prétre
proclame Paspamos, se donner le baiser de paix, le repas des mortts, ou synchoria, s’est perpétué. »

Si Maurras est tolérant envers les calques du grec ancien et moderne, il 'est moins pour les
mots de 'Europe contemporaine, comme le « vagon » qui ne peut rester « wagon »**. Nous
laissons de coté la question des vocabulaires spécialisés qui n’évoquent pas particulicrement les
langues antiques®®.

Dans son usage de mots plus intégrés dans la langue francaise, Maurras fait tres
régulierement allusion aux sens étymologiques, surtout dans notre période puis vers la fin de sa
vie. Ainsi il discute ’étymologie du verbe « élever », qui veut dire « faire grandir », mais non pas
« arracher 2 son milieu formateur®’ ». Le gouvernement d’un grand pays doit étre « absolu », non
pas parce quiil autoriserait tous les caprices du gouvernant mais parce que ce mot « signifie

668

indépendant en latin®® ». La nation dérive de nascor, naitre®”. « Paternel » est un adjectif qui a le

670

méme étymon que « patrie » 7, mais le modele maternel est davantage présent par la « mere-

672 673

patrie’” », la «ville-mére®” » qu’est Athénes et la « Terre-Mére®” ». C’est méme la mére qui
transmet le « patrimoine®™* ». Celui qui s’intéresse 2 la tradition est un « traditionniste » avant
d’étre un « traditionnaliste », deux adjectifs en compétition dans le vocabulaire de Maurras. En
1901, le guide de Maurras a Cargese, sans doute Antoine Stephanopoli, qui s’intéresse a
I'exogamie culturelle de sa région, est qualifié de « traditionnaliste ». En 1912, Maurras le biffe

pour préférer « traditionniste ». Plutot que de suivre I'usage général, qui fait de « traditionniste »

64 _Anthinéa, chapitre « La ville moderne », 1919, p. 287.

065 « Lessentiel est que tous nos termes étrangers prennent un air frangais. Notre mot de « vagon » n’en est
pas un mauvais exemple : depuis qu’on lui a retranché son w que personne ne pronongait, il a perdu toute espece
d’analogie avec le ouégheunn’ britannique. » (Le Soeil, le 1¢* Juin 1896, 1¢ et 2¢ colonne.)

666 Maurras est sans doute familier des termes de la navigation du fait de sa vie a Martigues, avec ses caiques,
ses sébilles (Anthinéa), ses tartanes (« L’hellénisme et la barbatie ») et ses hampes (Chemin de Paradis).

67 « La Querelle du peuplier », GdF, septembre 1903.

668 Kiel et Tanger, 1910, p. 289.

609 « Les mots suffisent a le dire, on se met d’un parti, on nait d’une nation. » DPC, Chardon, 111, qui cite AF,
8 Avril 1915.

670 « Si elle a quitté la patrie, on ne la verra point négliger le dieu paternel. » Awthinéa, V1, « L’étang de
Marthe ». Ou, cité dans le DPC, III, p. 386, « Le nom d’une patrie enveloppe le sentiment de la continuité des
familles qui se succedent sur la terre des péres ».

671 _Anthinéa, « Une ville grecque et francaise ».

672 _Anthinéa, « La Naissance de la Raison ».

673 " Avenir de !intelligence, « Auguste Comte » : « Les poctes de tous les temps ont accordé a la Terre un corps
vivant, un esprit, une volonté, des désirs. »

674 Maurras valorise le role de la mere dans la transmission : « Ne serait-il pas plus sage que ’'homme se pliat
au rite de la femme ? Clest la mére qui est la véritable éducatrice. Avec le langage et avec le lait, elle donne
fidélement, des le berceau, les chansons, les proverbes, les contes, les jeux, et, en somme, tout le patrimoine de
chaque sang. » Anthinéa.



un doublon rare®”

, Maurras le ressort de Poubli pour la plus grande précision de son sens : le
traditionniste n’est pas le politique qui valorise la tradition, mais le scientifique qui étudie les

traditions, dans le sens que le mot avait chez Renan®® et Anatole France®”.

Au-dela de ces allusions multiples, la conscience des sens étymologiques peut aussi
permettre d’approfondir une notion. Le mot qui a le plus retenu notre attention en lisant le
corpus de Maurras tel que nous lavons défini®® est celui de «théorie ». Maurras semble
Iemployer dans un sens propre qui est rarement considéré comme un sens propre dans les

679

dictionnaires””. Loin d’étre constitués de pensées, les théories sont faites d’étres en tout genre qui

cheminent, surtout de jeunes filles :

Deux cents vierges resplendissantes, vétues de la robe des Mystes, vinrent, en théorie, agitant des

bouquets©s0.

On attendrait comme suite « mais les archives révelent que seules trois vieilles femmes ont
fait réellement le déplacement ». Or la suite du texte montre qu’elles sont bien venues, deux cents
et jeunes. La position du terme entre virgules vient ajouter a I’étrangeté de la scéne. Parfois ce
sont des sportifs qui défilent, lors des Jeux olympiques de 1896 :

Le petit paysan de Maroussi, vainqueur inoubliable de Marathon, toujours vétu de sa bien-aimée

fustanelle, marchait en téte de la théorie internationale!,

Parfois méme, ce sont des arbres, comme dans ce discours aux oliviers :

Sur les coteaux ou procedent vos théories, rien ne pourra se perdre du moment que vous subsistez,

la Metrveille du monde ne s’abimera qu’avec vous®?2 |

La premicre occurrence peut étre comprise comme une coquetterie d’historien, qui donne
le nom savant d’une réalité grecque. Dans un contexte antique, Chateaubriand fait de méme :

« Tandis que nous méditions sur les révolutions des empires, nous vimes tout a coup sortir une

7> Le mot n’a pas d’entrée dans le Li##ré ni dans le TLFi, ni méme en tant que détivé.

676 « Le commentateur et le traditionniste viennent alors et procedent au rajustage » 1879, exemple du TLFi
pour le dérivé de « rajuster ».

77 Anatole France utilise le mot six fois dans La V7e littéraire. 11 rapporte ce mot a une publication récente
d’Andrew Lang, Etudes traditionnistes, Maisonneuve, 1895.

678 Pour les ceuvres principales : le Chemin de Paradis de 1895, Anthinéa de 1901 et L Avenir de ['Intelligence de
1905. Pour les articles nous nous appuyons sur notre collecte personnelle qui n’est pas exhaustive et les articles
réédités.

67 Voir dans le Bailly, le Trésor de la langue francaise et le Dictionnaire étymologique de la langne grecque. Seul le
Dictionnaire historigne mentionne ce sens tres tot.

80 Chemin de Paradis, 1895, « Le Miracle des muses », p. 6.

081 _Anthinéa, Livre 1, 6¢ lettre.

682 _Anthinéa, « 1. Ame des oliviers ».



683

Théorie du milieu de ces débris®. » Il s’agit bien d’une procession religieuse, qui part de

différentes cités grecques pour rejoindre un sanctuaire, réalité qui porte ce nom de « théorie »

dans les textes antiques®™*

. Mais Maurras emploie le mot aussi en dehors de ce contexte, pour un
défilé sportif et pour une rangée d’arbres, et retarde son explication.

A coté de ce sens premier qui est en réalité un sens dérivé, Maurras emploie aussi le mot
dans ses autres sens, quoique moins fréquemment. La théorie a aussi le sens philosophique de
contemplation. Dans une occurrence tardive, mais qui évoque le contexte des années 1885-1890,
les lectures pendant les premicres années de vie parisienne, Maurras explique : « D’apres le Maitre
[Aristote], le bonheur varie comme la faculté de contempler ; plus on Pexerce, et plus on est
heureux, non par un accident mais par la vertu de la #heoria elle-méme, le bonheur s’identifiant

presque a la contemplation®’

». Le mot apparait sous une translittération du grec, dans une quasi
citation du dernier livre de I'Ethigue a Nicomague™.

La théorie est aussi le résultat de la contemplation, mais qui s’en éloigne peu a peu, a tel
point qu’on peut 'opposer a la pratique. Ainsi Comte est bien un « théoricien », mais qui se défie
«des théories pures, jeux d’esprit qu’il renvoie aux académiciens. [...] Ce qu’il théorise, C’est la

pratique®’

.» Par une sorte de jeu de mots permis par le recours plus imprécis au verbe
« théoriser », Maurras révele la perfection de 'ceuvre de Comte.

Défilé, contemplation, systeme de pensée : comment Maurras explique-t-il cette variété de
sens ?

Le grand nombre d’occurrences du terme®™, relativement 2 son usage trés étroit, montre
que Maurras I'apprécie particulierement. I s’en explique a deux endroits. I en fait un « nom

sacré » et s’efforce de lier ses différents sens par le sens plus général de « suite », révélateur de

P« esprit de la Grece » :

83 Chateaubtiand, (Emvres, Furne et Cie, 1811, t. 2, Les Martyrs, p. 55. Une remarque p. 370 fait remonter
I’emploi de ce terme au Voyage d’Anacharsis de 'abbé Barthélémy : « Grace au Voyage d’Anacharsis, tout le monde sait
aujourd’hui qu’une Théorie veut dire une procession ou une pompe religieuse. » Le Dictionnaire historigne confirme que
le terme provient bien du Voyage d’Anacharsis de 1788. Voir cette édition du 1Voyage, t. 4, Chapitre 76, « Délos et les
Cyclades », p. 230. Pour les fétes de Délos, on fait venir de ’encens de toute la mer Egée: «Des députations
solennelles, connues sous le nom de #héories, sont chargées d’un si glorieux emploi ; elles amenent avec elles des
cheeurs de jeunes garcons et de jeunes filles. »

084 Le récit le plus détaillé est peut-étre celui du début du Phédon de Platon, 1, 58b et c. Le Dictionnaire des
Antiguités grecques et romaines consacre sept longues colonnes au sujet.

85 I a Musique intérienre, p. 38.

86 Citons la traduction de I’édition que posseéde Maurras : « Par conséquent, le bonheur s’étend ou s’augmente
a proportion de la faculté contemplative ; et plus on la possede a un degré éminent, plus aussi 'on est heureux, non
pas par accident, mais par le fait méme de la contemplation : car elle est elle-méme d’un grand prix, en sorte qu’on
pourrait dire que le bonheur est, pour ainsi dire, une sorte de contemplation. » Ethigue a Nicomague, X, (1178,) 8,
traduction Thurot, 1886, p. 78. Maurras possede cette édition : Les auteurs grecs expliqués d'aprés une méthode nouvelle :
Aristote, Morale a Nicomaque, livre X, expliqué par F. de Parnajon et traduit par F. Thurot, Hachette, 1886.

87 _Avenir de l'intelligence, chapitre « Auguste Comte ».

88 Trois dans le Chemin de Paradis, sept dans Anthinéa.

129



L’esprit de la Grece naquit en méme temps que sa déesse. Tout ce qui s’agitait dans ’homme acquit
la valeur humaine. Par exemple un savant cessa d’imaginer que le savoir consiste en un amas de
connaissances ; il chercha 'ordre qui les fixe et qui leur donne tout leur prix ; ou le roi Salomon®s?
faisait des catalogues et des nomenclatures, les prédécesseurs d’Aristote essayaient cette liaison,
cette suite auxquelles on affecta le nom sacré de Théorieso*.

Ce sens de liaison ou suite permet de comprendre la critique que fait Maurras dans son
premier article savant: son compte-rendu du Cours de Philosophie de 'abbé Bouat. Ce cours
manque de précision et d’organisation: «apporter un peu d’ordre parmi tant de bonnes
intentions aurait suffi pour établir dans la théorie de la connaissance cette liaison des parties dont

absence est malheureusement trop visible™”'

.» Les deux sens sont ici possibles, celui de suite et
celui de systéme. Etablir une théorie de la connaissance suppose d’ordonner la suite des facultés
qui permettent la connaissance.

La deuxiéme explication est plus linguistique : Maurras accepte d’étre dit « théoricien » :
« "Théoriciens’, nous essayons de voir et de faire voir, selon le vrai sens de ce mot dans le Jardin
des racines grecques”™”. » Le recours étymologique au verbe « voir », Bedopo, et allusion au Jardin des
racines grecques donnent une coloration plus scientifique a cette explication, méme s’il ne s’agit pas
vraiment d’une citation®”. Tl semble qu’ici le mot soit utilisé en mauvaise part par un adversaire et
que Maurras le récupere. L’indigné, un pragmatique, lui reproche les « critiques alticres des
savants ou des philosophes qui se disent, par mandat de la raison ou de la science, autorisés a
tracer les plans de la société future » et Maurras répond « que ce temps troublé [a] besoin de

cartes, de plans, d’indications précises®*

». Aimer les théories pourrait devenir un mot d’ordre,
pour ceux qui aiment se réunir pour observer, penser, systématiser et défiler.

Ces deux explications ne satisferaient probablement pas un puriste de ’étymologie. La
véritable explication de cette variété de sens est plutdt attribuée au substantif Oewpoc™, le

« théore », spectateur, celui qui voit mais aussi celui qui est envoyé pour voir, qui vient pour voir,

et plus précisément encore, pour regarder. La théorie qui désigne le défilé n’est pas d’abord une

989 « ou le roi Salomon » : variante de I’édition originale de 1901 : « en juif barbare qu’il était », supprimée en
1912.

90 _Anthinéa, « La Naissance de la raison ».

01 « Notes de lecture : Cours de philosophie par M. 'abbé Bouat », Annales de philosophie chrétienne, tévtier
1880, transcrit par www.maurras.net.

092 1.’ Action fran¢aise bimensuelle, 1¢ septembre 1904, reproduit dans L Action francaise et la religion catholigne,
1913, p. 319, qui fait allusion au livre déja évoqué, probablement de Claude Lancelot.

093 T’édition Belin de 1846 donne deux explications pour la théorie, une pour la racine grecque et une pour
I’étymologie du francais. Pour la premicre, p. 76, a propos de la racine 0gwpdc: « « Celui qui vient pour voir des
jeux ; qui voyage pour apprendre les meeurs des peuples ; qui est élevé dans la contemplation, qui approche de Dieu ;
qui a le soin des choses sactées; qui offre les sacrifices [..]: Oewplo, contemplation, méditation, théotie,
spéculation ». Pour la seconde, p. 405-406 : « Théorie, partie contemplative d’une science ou d’un art qui s’occupe
plutot de la démonstration que de la pratique des vérités ; de Oewpic, contemplation, considération, rac. @sdopat,
video. »

694 Ibid.

995 Voir le Dictionnaire étymologiqne de Chantraine et le Dictionnaire des Antiquités de Daremberg et Saglio.

130



« suite » de personnes, mais 'ensemble des « spectateurs » d’un oracle. La théorie intellectuelle est
le compte-rendu de ce qui est vu, pas directement le systeme de classement des pensées. Le
théoricien n’est pas celui qui « fait voir », mais celui qui voit et contemple.

Malgré ces imprécisions, la connotation antique du terme de « théorie » est donc évidente
chez Maurras. Elle lui inspire des usages déroutants et originaux, qui montrent que Maurras

jusqu’aux années 1905 est aussi un savant qui s’adresse a des savants.

Les résonnances du terme « critique » forment un réseau encore plus structurant dans la

696

pensée de Maurras™”. L’auteur connait a la fois les sens premiers du mot, formés sur le verbe grec

nplvety séparer, choisir et juger, et utilise tous ses dérivés francais. Il s’intéresse a toutes les formes

de «critique », au rdle des « critiques®’

» professionnels, journalistes ou universitaires, qui
forment ensemble la « critique », qui exercent plus souvent leur « esprit critique™ » plutot qu’ils
ne se contentent de « critiquer® » et qui parfois méme établissent des « éditions critiques™™ ».
Pour définir la critique, c’est-a-dire la bonne critique, procédons d’abord par négation. Que
serait la mauvaise critique ? Ce pourrait étre la critique négative, celle qui vise a tout démolir, la
.. , . 701 . . . . . ,
« critique métaphysique”™ », expression qui reprend en partie le vocabulaire des trois états de
Comte. La mauvaise critique est aussi celle qui s’est fourvoyée dans I'« éclectisme » sans savoir ce
que c’était : éclectisme, terme employé par une nouvelle école critique inconséquente’?, est un
«mot impropre », qui ne signifie pas la «disposition d’esprit portant a choisir sans exclusive
. , . N : 703 3 1
parmi des catégories de choses ou de personnes trés diverses™ », mais « enferme au contraire

704

I'idée claire du choix intelligent™. » Maurras fait explicitement allusion a la composition du mot,

qui « enferme » une racine bien connue : 'ExAektikdg signifie en effet « apte a choisit™ », formé

996 Douze occutrences de nature et fonction diverses dans Anshinéa.

097 « Si je connais que ces morceaux appartiennent a la Dispute de Minerve et de Neptune, c’est a Pausanias, a
M. Maxime Collignon, a M. Lucien Magne et a tout le cortége des historiens et des critiques que je dois ce précieux
éclaircissement » Anthinéa.

098 « La fievre ainsi passée, je me sentis Uesprit critique, disposé a jouir des chefs-d’ceuvte sans y périr. »
Abnthinéa, « Athenes antique ».

099 « Un lecteur coutumier de Comte est toujours surpris d’en voir critiquer le tour abstrait ou la sécheresse
rugueuse. » L Avenir de Iintelligence, « Auguste Comte ».

700 « cette Atheénes qui vit une premiere édition critique d’Homere » Anthinéa.

701 «les trois états d’affirmation théologique, de critique métaphysique et de science ou de religion positive »
L Avenir de !'Intelligence, « Auguste Comte ».

702 Maurras vise tres probablement Victor Cousin, sans le nommer ici.

703 Définition par analogie du Trésor de la langue frangaise.

704 Mautras, « Essai sur la critique », premiére édition en article, Revue encyclopédique Larousse, 26 décembre 1896,
chap. III p. 971. La phrase est plus longue dans la réédition sous le nom Prologne d'un essai sur la critique, La Porte
étroite, 1932 : « une idée fort claire de choix intelligent et d’exacte sévérité ».

5 Dictionnaire grec-frangais de Bailly.

131



sur le verbe €ékAéym, qui signifie « choisir ». L.e mot a le méme étymon que le verbe « élire ».
[ éclectique, comme tout critique, devrait élire””.
Comme le verbe grec, le verbe francais « critiquer » appelle ceux de « discerner », « juger »,
.. .. . N ’ . ’ N .. 707 ’ . ’ . ’ N
« choisir ». La critique « consiste tres précisément a choisir™ ». Plus précisément, appliqué a la

critique littéraire : « La critique littéraire proprement dite consiste a discerner et a faire voir le bon

708
>

et le mauvais dans les ouvrages de Pesprit. » Le critique doit étre cohérent dans ses criteres
C’est-a-dire ne pas aimer Hugo s’il aime Racine : celui qui ne considére pas les lettres comme un
« passe-temps » mais comme une « passion [...] entend bien que, s’il aime Racine pour les raisons
précises et essentielles qui font que Racine est Racine, on ne saurait aizer en méme temps
Hugo™ ». Nous rencontrons ici le premier signe du bon critique : sa logique rigoureuse.

Apres la logique, l'intelligence est une deuxieme qualité requise, la capacité a comprendre,
I'empathie. Mais I'intelligence ne doit pas étre préférée au discernement, contrairement a ce qui
est arrivé avec le romantisme : « Plus soucieuse d’intelligence (c’était le mot dont on usait) que de
jugement, la critique servait et favorisait ce penchant’” » : les ceuvres romantiques sont devenues
de plus en plus excentriques, « bizarres », s’éloignant des « meilleurs modeles », flattés par la
ctitique mais se coupant du « public moyen ». Or la critique ne doit pas étre « complaisance" ».

Cela ne veut pas non plus dire qu’il n’entre pas, dans le jugement critique, de sentiment ou
de gout personnel. Le sentiment alors n’est pas 'emportement fugace, mais la sensibilité éduquée,
la « sensibilité réfléchie’ ». Clest cette sensibilité qui est le point de départ du critique : « Il faut
[que la sensibilité] soit abondante. Les impressions fines, riches, fortes, rapides, forment déja
comme l'aliment et le moteur, brut encore, de la verve critique’. » Juste aprés avoir fait une place
a la sensibilité, Maurras réaffirme la prépondérance du choix: «sans le choix, point de
critique”* ».

Ces trois qualités, logique, intelligence, sensibilité, se retrouvent chez le critique. Dans un

musée d’Atheénes, Maurras est stupéfait par 'expression du visage d’une statue d’Apollon, qui

706 « Le critique élit, entre les impressions d’art qu’il a recueillies dans les livres, celles qui lui plaisent ; et il
repousse le reste. » « Essai sur la critique », chap. III, p. 971. Réédition en 1932 : « celles qui lui ont plu, repousse et
exclut tout le reste ». L’ajout fait ressortir le préfixe « ex- », présent dans « exact » et « exclut », mais absent en 1896.

07 Prologue d’un essai sur la critique, chap. 11, 1932 (absent en 1896).

708 Maurras n’utilise pas encore dans ces années ce mot de « critere », qui se développe peu a peu.

709 Prologue, I1I, p. 971. Variante en 1932 : « il ne saurait en méme temps aimer Hugo pour les raisons qui le
font différer des autres et qui le font aimer d’étre lui. »

0 1. Avenir de Iintelligence.

"1 « Choisir n’est pas exclure, ni préférer sacrifier. Une critique enthousiaste est le frein de la complaisance ;
un enthousiasme critique donne a la sagesse le frein dont elle a besoin, elle aussi. » Anthinéa.

712 « Essai sur la critique », 1896, II1, p. 971 ; 1932, IV.

713 Prologue, 111, p. 970 ; variante sur P'article en 1932 « Des impressions fines ».

714 Prologue, 111, p. 970.



réunit tous les criteres du bon juge : ses « lévres goutent et savourent. N’en doutons plus, nous
assistons 2 un effort de sensibilité et d’intelligence critiques’. »

Quelle est la place de la critique dans les ceuvres de lesprit » Maurras s’¢éloigne alors du
vocabulaire du juge pour adopter celui du travailleur, pour mettre en valeur le critique. Celui-ci est
autant créateur et producteur que le pocte : «les deux ouvrages sont les mémes, exactement. 1l

n’y a de différence réelle que dans le sujet’*

». Les poctes extraient leurs ceuvres a partir du
monde et les critiques extraient leurs ceuvres a partir des ceuvres des précédents. Maurras
multiplie les verbes d’action : menuiser, tourner, produire, restituer, extraire, tirer, applicables aux
deux arts. On pourrait méme compenser l'infériorité ordinaire ou est tenue la critique en
suggérant que «la matiére du critique [est] peut-étre d’un grain plus fin’". » Ici donc, 'on
s’¢loigne de I’étymologie de la critique pour approcher une autre, celle de la poésie, que Maurras

considére réguliecrement comme un acte’'®

, d’apres 'ambiguité étymologique bien connue du
nomg, l'artisan et le pocte.

Ce réseau de mots, réunis pour des criteres a la fois formels et sémantiques, montre encore
a quel point le lexique antique est prégnant dans le francais de Maurras, non pas de manicre
superficielle par quelques allusions isolées, mais de mani¢re profonde par sa cohérence et sa

récurrence. On mesure aussi a quel point la pensée peut étre structurée par les mots auxquels elle

fait appel.

Concluons sur le refus de Pesthétique. Elisabeth Décultot justifie qu’on aborde le sujet par

la question du vocabulaire: « Avant d’étre envisagée comme Ihistoire d’une discipline

719 %»

philosophique, T'esthétique peut étre envisagée comme lhistoire d’un mot™” », un mot qui

« pénétre difficilement en France™ ». Nous I'avons constaté d’une part chez Maistre, qui tourne
en ridicule le mot et d’autre part chez Comte qui emploie, mais dans un sens inattendu,

2721
(@

étymologique, qui qualifie le domaine affectif, la sensibilité’=". Charles Bénard, le traducteur de

I'Esthétigue d’'Hegel, conscient que le mot pose probleme, écrit en 1840 : « C’est le nom qui a été

715 Anthinéa, I, 3 « Athénes antique », XII.

716 Prologue, I, p. 969 ; variante 1932 : « sont exactement les mémes ».

17 Prologue, 1, p. 969.

"8 « le poeme, qui est I'acte par excellence », « Ironie et Poésie », Gazette de France, 12 décembre 1901. « Ses
vers sont magonnés de main d’ouvtier. » « Les jeunes Félibres », La Plunse, 1¢* Juillet 1891.

719 Elisabeth Décultot, « Asthetik/esthétique, étapes d’une naturalisation », Revue de métaphysique et de morale, 2,
2002, n® 34, p. 7.

720 « Asthetik/esthétique », p. 9.

721 Comte qualifie I’architecture comme moins « esthétique » que la sculpture, parce qu’elle demande plus de
technique. Comme I’écrit Laurent Fedi : « Le critere de démarcation entre I'art au sens esthétique et la technique en
général n’est donc pas la recherche désintéressée du beau mise en concurrence avec la satisfaction des besoins », mais
«le critere est relatif a nos facultés : I'art concerne le sentiment et I'imagination, la technique I'activité. » « Auguste
Comte et la technique », Revue d’bistoire des sciences, 53, 2, 2000, p. 273.



donné a la science du beau et a la philosophie de beaux-arts. Ce mot, dérivé du grec (aioOnoic,

sensation’*)

, conviendrait sans doute mieux a une théorie de la sensibilité, mais il est aujourd’hui
consacré par I'usage’.» Avec Mautras, nous verrons la combinaison des deux traitements :
Maurras refuse le mot dans le sens que lui a donné Comte.

Une recherche des occurrences en contexte dans le XIX® siccle montre que le mot
s’acclimate peu a peu dans le lexique francais, non pas dans le sens de Comte mais dans celui de
Kant, avec des détours. Le terme conserve au milieu du siécle un sens savant, associé a une
pensée abstraite, académique : Sainte-Beuve souligne son emploi du mot en 1840, « nous aurons
encore occasion d’ajouter quelques mots sur la théorie littéraire et esthétique (comme on dit) ».
Cet usage se retrouve chez les Goncourt en 1863, qui mettent a distance « les statues vantées par
les cours et les manuels d’esthétique » et en 1864 « le monde de la haute philosophie, le monde de
Pesthétique pure ». Le mot est banalisé¢ dans les années 1880, et prend le sens relatif qu’il a
aujourd’hui : 'esthétique d’un tel ou d’un tel. Bourget écrit en 1885 : « on constate aussitot que
Pesthétique des divers romanciers que j’ai cités differe profondément de celle des freres de
Goncourt ». Ce sens perdure, en tant que théorie du beau, non pas en général, mais en fonction
d’une ceuvre, d’'un objet, d’un auteur. Renan écrit en 1890 : « On a délicatement fait sentir
combien les chefs-d’ceuvre de l'art antique entassés dans nos musées perdaient de leur valeur
esthétique. » Remy de Gourmont emploie le mot, en 1899, dans le titre Esthétique de la langue
frangaise. Ce titre « veut dire: examen des conditions dans lesquelles la langue frangaise doit
évoluer pour maintenir sa beauté, c’est-a-dire sa pureté originelle » d’apres la premiére phrase du
texte. Il faut néanmoins remarquer une exception notable, Bergson, qui se distingue du
mouvement général. Il semble revenir au sens sentimental premier en 1889 : « Ainsi les intensités
croissantes du sentiment esthétique se résolvent ici en autant de sentiments divers »: on ne
comprend pas Pesthétique par un examen, mais par un « sentiment». On sait que Maurras est

724

informé de lactualité de la pensée de Bergson'=". C’est peut-etre ce sens qui est présent a I'esprit

de Maurras quand il écrit :

L’esthétique est la science du sentiment. Si 'on passait sa vie 4 examiner ce qu’on sent, ’ame du
naturel aurait vite fait de sécher. L’auteur se félicite, bien loin qu’il s’en excuse, d’avoir jeté en ce

722 Aristote, Ethique a Nicomague, 6, 1142, définit la sensation également comme un moyen de connaissance :
«non pas tel que ceux qu’on éprouve a I'occasion des choses particuliéres, mais tel que celui qui nous fait reconnaitre
par exemple que le triangle est I’élément des figures mathématiques ».

723 « Asthetik/esthétique », p. 9.

72411 a dans sa bibliotheque Essai sur les données immédiates de la conscience, 1889 (non coupé) et Matiére et mémoire,
essai sur la relation du corps a lesprit de 1896 (coupé).

134



petit livre des réflexions sur maint sujet bien étranger a I’esthétique’. Les lettres aux Jewx olympiques
sont de simples comptes-rendus.

Cette citation a été le point de départ de notre réflexion. Sa place, dans la préface
d’Anthinéa, lui donne une valeur de manifeste. Mais, prise dans un contexte trop large, la
dénonciation parait brusque et décalée. Maurras veut-il réduire le jugement du beau a un instinct
stupide ? La réflexion est-elle nécessairement un dessechement ? Maurras précise lui-méme son
idée plus loin dans Awthinéa. L'impression du beau n’est pas nécessairement instinctive et

impossible a partager :

Aussitot que le beau lui cause de ’ennui, un honnéte homme s’examine et travaille a se corriger72.

Le beau dépend de la morale sociale, savoir le reconnaitre est utile pour étre « honnéte
homme™ », mais le beau reléve surtout du gott, qui n’est pas le sens et qui n’est pas non plus
Iintellect. On peut éduquer le gott, 'impression du beau, on peut le « corriger », alors qu’on ne
peut mesurer le sentiment, '« examiner », en faire 'objet d’une science. Le « sentiment » pour
Maurras c’est le vague a I’ame, la passion destructrice, ce que présentent a la conscience les sens
trompeurs et changeants. La proposition qui établit que « la sensation est égale a I'idée, I'idée est
une opération de la sensibilité » est une « horreur ».

Mais ce qui a été notre point de départ est en réalité une conclusion : la réflexion de
Maurras sur ce sujet remonte a 1886, la rédaction d’un compte-rendu sur les Legons de philosophie
d’Elie Rabier. Ce professeur de philosophie, alors haut placé”™, nomme un chapitre :
« Lesthétique n’est pas une science rigoureuse™. » 11 explique que I'esthétique ne permet pas de
juger « avec certitude du beau et du laid », parce que le beau n’est pas la « conformité a un idéal
défini et connu». Rabier le répéte: lesthétique ne peut pas étre une «science positive et
rigoureuse ». Le beau doit donc étre distingué du bien et du vrai : « la précision des idées [a] plus a
perdre au rapprochement si ordinaire de ces trois notions.» Le beau ne releve pas tant du

731

« jugement » que du « plaisir », de « I’agréable”™ », du « sentiment » : « Le sentiment du beau est un

plaisir, ou, pour dire la méme chose sous forme objective, le beau c’est ce qui plait, c’est

725 « des réflexions sur maint sujet bien étranger a esthétique » : variante en 1912 : « beaucoup de réflexions
étrangeres a 'esthétique ».

726 _Anthinéa, Préface.

727 Cette pensée rencontre un étonnant écho avec Renan, lui qui a écrit dans L2Avenir de la science : « Je congois
de méme pour P'avenir que le mot morale devienne impropre et soit remplacé par un autre. Pour mon usage
particulier, j’y substitue de préférence le nom d’esthétique. En face d’une action, je me demande plut6t si elle est belle
ou laide, que bonne ou mauvaise, et je crois avoir 1a un bon criterium ; car avec la simple morale qui fait ’honnéte
homme, on peut encore mener une assez mesquine vie. »

728 « Notes de lecture : Cours de philosophie par M. I'abbé Bouat », Annales de philosophie chrétienne, tévrier
1886.

729 Yves Verneuil, « Un protestant a la téte de I'enseignement secondaire : Elie Rabier », Histoire de I'éducation,
110, 2000, p. 111-139.

730 Rabier, Legons de philosophie, Hachette, 1886, vol. 1, p. 625.

731 Rabier, Legons de philosophie, éd. cit., p. 632.



Vagréable™. » Mautras commente lui-méme ce passage, en reprenant le méme glissement du

jugement au sentiment””

. Le jugement du beau ne peut s’établir par une « comparaison entre une
beauté concrete » et un « type unique de la beauté » qui fait défaut. L'« esthétique » s’oppose au
« positif », comme le jeu s’oppose au travail. Le sujet de 'esthétique lui fait évoquer Kant, comme
Rabier, malgré I’écart des pensées™ : le beau s’intéresse a la forme qui n’a pas d’utilité, il est donc
«selon le parler de Kant, une fin en soi, une fin désintéressée ». Maurras reprend le méme
jugement négatif en 1888, a Penon : « beaucoup de critiques » se sont trompés, « parce qu’au lieu
de sentir, ils comparaient ». Or « ce ne sont pas les esthétiques qui restent, mais les ceuvres™ », ce
qui ne veut pas non plus dire que la critique soit inutile, parce qu’elle ouvre « des points de vue
inattendus qui stimulent la création ».

Avant que Maurras ne trouve la formule du « point de perfection » avec la lecture de
Maxime Collignon, pour un temps donc, le beau se trouve emporté avec le sentiment, mais pour
longtemps, Pesthétique est discréditée. La question n’est pas close, elle laisse méme Maurras
interrogateur, comme il se montre dans une lettre a Penon a la méme époque : « Croyez-vous
qu’il y ait une science du Beau, des principes métaphysiques dont on puisse la déduire™ ? »

Les autres rares occurrences du terme « esthétique » dans les textes du premier Maurras
concordent avec ce que nous venons de voir.””. » Cest donc paradoxalement par le détour de la
critique du jugement de gout que Maurras revient au sens initial de 'afoOnoig grecque. Maurras

n’ignore pas la constitution de > Astheti allemande mais s’en éloigne par la critique de I'idéalisme.

Notre intuition trouve donc sa confirmation dans cet ultime exemple : celui qui connait le
latin et le grec n’écrit pas le méme francais que celui qui ne le connait pas. La présence de
radicaux latins et grecs dans le vocabulaire francgais fait préférer certains mots pour leur pouvoir
évocateur et argumentatif. Etudier le vocabulaire, c’est-a-dire la composition et le sens en

discours des mots qu’emploie un auteur, est donc pertinent pour mesurer 'innutrition antique.

732 Rabier, Legons de philosophie, éd. cit., p. 632.

733 « Notes de lecture : Lecons de philosophie par M. Elie Rabiet », Annales de philosophie chrétienne, Avril 1886,
avant-dernier paragraphe de larticle.

734 Kant oppose la satisfaction de 'agréable et celle du beau. L’agréable plait au sens, il est donc intéressé.
Critigne du jugement, traduction Barni, 18406, p. 69.

735 Dien et le Roi, éd. cit., p. 258-259.

736 Dien et le Roi, éd. cit., p. 164 et cité dans I'introduction p. 27.

737 Dans le panorama qu’il dresse de la critique, Maurras évoque une catégorie de la critique « supra-
scientifique », qui est la critique des « esthéticiens ». Brunetiére s’y trouve, lui qui « ne semble point voir que le
jugement esthétique est chose bien plus délicate, encore que plus simple : un cas de sensibilité ». On note une
occurrence dans « Le Romantisme féminin », 1905, p. 239 qui oppose « I'esthétique du caractére » et « 'esthétique de
I’Harmonie » chez la femme, opposition qui sera commentée par Thibaudet. Dans la préface du Chemin de Paradis on
lit : « Nos aieux du douzieme siecle [...] voulaient que tout vrai plaisir, esthétique ou de connaissance, demandat un
acte d’amour. » A Penon, juillet 1888, p. 258 « Que voulez-vous dire en constatant que telle esthétique vieillit ? [...]
Que, le naturalisme s’éclipsant, je devrais me tourner vers le symbolisme ? »

136



Par opposition au premier chapitre ou les sources étaient plus abondantes sur Maurras,
nous remarquons que c’est Maistre qui a le plus étudié et pratiqué les langues anciennes pendant
sa maturité. Il a un sentiment plus grand de la séparation des langues et de leur indépendance. La
langue francaise ne devient pas plus riche si on lui ajoute des mots savants formés sur le latin et le
grec, mais si 'on retrouve le vrai sens des mots. Comte s’est construit un vocabulaire personnel,
plus propre a lui que celui de Maistre, plus intime et étrange. Il a une manicre toute latine
d’utiliser les adjectifs, de les faire attendre pour faire comprendre 'implication concréte de ses

phrases™.

Entrer dans son édifice nécessite de s’habituer a ses mots et ses métaphores
récurrentes. Maurras aussi met en valeur la profondeur de son vocabulaire en jouant sur les
étymons grecs et latins, quoique de manicere plus éparse et clairsemée, du fait de la nature de son
ceuvre qui ne contient pas de systéme complet.

On remarque enfin que la conscience antique des auteurs est fortement liée a leur actualité,
savante, géopolitique, linguistique : ce n’est pas par négligence envers leur temps que Maistre,
Comte et Maurras recherchent le sens initial de « monde », « positif » et « esthétique », mais pour

dépasser les débats. Notre axiome est vérifié : plus ils retournent a I’antique, plus ils se montrent

neufs.

Conclusion de la premicre partie : les savoirs antiques

Au cours de cette partie nous avons passé en revue tous les savoirs antiques de nos auteurs,
savoirs linguistiques, littéraires, historiques, juridiques. Nous avons montré que Maistre était un
habile latiniste, que Comte n’avait pas tout oublié de sa formation classique, que Maurras lit les
Grecs jusqu’a son dernier souffle. Nous pouvons préciser la définition quont nos auteurs de
I’Antiquité : pour Maistre surtout les poctes latins et les penseurs grecs, depuis Homere jusqu’a
Origene ; pour Comte, quelques symboles qui concentrent lattention, comme Aristote ou
Cicéron ; pour Maurras, une Antiquité plus méconnue, plus clairsemée, avec des archaiques et des
fragmentaires. Le théatre également a une place grandissante, avec Euripide pour Comte, auquel
s’ajoute Sophocle pour Maurras.

La légitimité de faire dialoguer ensemble les trois auteurs se manifeste a nouveau, méme si
les évolutions de Ienseignement au XIX® siecle sont considérables. Nous avons vu que chacun
emprunte des mots aux autres, le «nécessaire » de Maistre se retrouve chez Comte, le

« prosélytique » chez Maurras, ainsi que 'ampleur du « positif » de Comte chez Maurras. Le

738 Nous avons étudié la richesse de I'adjectif « positif », mais les adjectifs sont innombrables chez Comte,
citons par exemple la « théorie féminine », le « chétif office polytechnique », la « tardive quiétude », la « rétrogradation
théologique ». La référence a la chose dont il patle n’est présente ici que dans I'adjectif. Citons aussi ces expressions
ou l'adjectif forme avec le nom un groupe inséparable comme le « régime romain » ou I« état positif ». Chez Comte,
le nom ne sulffit pas, il faut toujours lui joindre un adjectif.



dialogue peut étre aussi de notre fait, comme nous I'avons vu avec le refus de 'esthétique chez
Maistre et Maurras et sa transformation chez Comte.

Une fois le socle de l'innutrition posé, il ne fait plus de doute que I’écriture de nos trois
auteurs est influencée par leur culture antique, par la conscience qu’ils ont de s’inscrire dans une
histoire longue, de reprendre des genres littéraires déja pratiqués, d’employer une langue aux
riches évolutions. Si les contemporains ont dévoyé I’héritage antique, les outils antiques en
revanche ne sont pas usés. 1l est donc temps de s’interroger sur la transformation de ’'Antiquité a

travers I’histoire : nos auteurs sont-ils conscients de la vaste réception de 'Antiquité ?



Deuxieme partie : la critique de ’Antiquité

Nous avons vu apparaitre dans la premicre partie de nombreuses fonctions de I’Antiquité.
A Pécole, on apprend les langues, I'histoire et les sciences de I’Antiquité. Cette formation donne a
I'adulte des modeles pour écrire, vivre et penser, quel que soit son métier. Le rapport le plus
ordinaire aux différents modeles proposés par ’Antiquité est celui de I'imitation. L’Antiquité
fournit des canons a vénérer, des types a admirer, et par extension des modeles a reproduire,
auxquels se conformer, des moules pour toute action et création ultérieures. Mais I'imitation a été
séverement remise en cause depuis le XVII® si¢cle. Si imiter ne veut plus dire que répéter au XIX®
siecle, est-ce une raison pour abandonner toute référence au passé ? Nous verrons dans cette
partie que nos auteurs sont trés critiques envers ’Antiquité, surtout envers la Grece, mais notre
idée est que, plus que "Antiquité elle-méme, c’est un mauvais rapport a celle-ci que nos auteurs
dénoncent.

Ala place de I'imitation, nous essaierons de définir le mod¢le de la continuation, modele de
pensée a la fois historique et esthétique. La continuation integre la critique, le tri, parce que pour
les trois auteurs, la tradition est liée 2 la critique'. Il ne s’agit jamais de tout imiter mais de
conserver le meilleur. Nous étudierons dans la troisiéme partie la dimension proprement
créatrice. Cette réflexion sur imitation se développe en trois étapes, suivant une progression au
cours du siecle. Chez Maistre le modele de 'imitation demeure malgré des remises en cause, chez
Comte il est nettement mis a distance, chez Maurras, le modele de la continuation est explicite et
I'imitation n’est plus qu’un souvenir.

Cette partie sera divisée en deux chapitres, le chapitre 3 consacré a la critique des Anciens,
C’est-a-dire au tri que nos auteurs operent dans I’Antiquité, entre les peuples antiques, entre les
cités grecques et entre les régimes politiques grecs, avec en point culminant la critique de la

démocratie grecque qu’ils définissent comme le premier des contre-modeles. Le chapitre 4 sera

I Maurras formule cette idée progressivement au cours de son ceuvre. Le point d’aboutissement est
Iaffirmation nette que «la vraie tradition est critique » dans Mes idées politiques, 1937, deuxiéme partie. Dans notre
période, elle s’exprime confusément en 1896 dans '« Essai sur la critique ». Le paragraphe qui nous intéresse
commence abruptement, aprés une suppression non justifiée, matérialisée par une ligne de points: « Mais les
traditions sont diverses. Comme pour les peuples et les époques qu’elles expriment, comme pour les hommes de ces
temps et de ces nations, on peut marquer entre elles des différences et, en outre, des primautés, dont nul autre que la
nature n’est coupable, 2 moins qu’on n’en accuse, comme il est possible, I’histoire ou la politique. La critique n’est
point chargée de redresser les injustices de la fortune, mais d’en observer les effets. » Revue encyclopédigue Larousse,
1896, p. 973. Lots de la réédition, le texte devient : « Malgré tout, ils subissent la tradition, qu’ils nient. [...] Une vraie
tradition est examinée avant d’étre acceptée. La fausse liberté ignore jusqu’au joug que lui fait porter sa faiblesse.
Toutes les traditions ne se valent pas. Comme pour les peuples et les époques qu’elles expriment, comme pour les
hommes de ces temps et de ces nations, on peut marquer entre elles des différences et, par suite, des primautés, dont
nul autre que la nature n’est coupable, a moins que 'on n’en charge, comme il est possible, I’histoire ou la politique.
La critique n’a pas mission de redresser les injustices de la fortune, mais d’en apprécier les effets. » Il écrit aussi « il
n’est pas vrai que la tradition soit un bloc dont on ne peut rien détacher » (« Politiques et archéologues », 16 juillet
1896, Le Soleil)

139



consacré a la critique des réceptions, c’est-a-dire a la prise en compte par nos auteurs de ce qu’est
devenu « PAntiquité apres "Antiquité », des discours que chaque époque a tenus sur I’Antiquité,
depuis le discours romain sur la Grece au discours révolutionnaire, en passant par les querelles

religieuses.

140



Chapitre 3 : la critique des Anciens

Ignorance et immoralité sont les deux reproches principaux que nos auteurs adressent aux
Antiques. Les Anciens sont coupables non seulement d’erreurs mais de mensonges. Le domaine
de la politique est concerné, mais aussi le domaine de la sexualité, des savoirs et de la religion. Les
Grecs attirent surtout les reproches.

Comte est certainement le plus critique a I’égard des Anciens, mais Maistre formule les
blames les plus dévastateurs et les plus cités par les autres contre les Anciens. Les critiques de
Maurras paraissent plus circonscrites, plus conventionnelles. Nous nous intéresserons a deux

domaines : d’abord les marges de I’Antiquité, puis la Grece.

Les Gaulois et les Egyptiens ne sont pas nos ancétres

Avant de faire le tri dans I’Antiquité, il faut la définir. Les Gaulois et les Egyptiens en font-
ils partie ? Les discours sur ces deux peuples sont tellement multiples et mouvants que leur
contextualisation est délicate. Les Gaulois et les Egyptiens antiques sont la source de deux mythes
d’ancétres, tout a la fois trés exotiques et treés proches, comme peuvent I'étre les membres d’une
méme famille. Les Egyptiens occupent une grande place dans la réception classique de
I’Antiquité. Pour Bossuet, « tout commence’ » avec les Fgyptiens : les arts et les lois®. Malgré des
critiques au XVIII® siécle, "admiration de Bossuet continue jusqu’a Bonald, qui fait commencer la
partie historique de sa Théorie du pouvoir de 1796 par un chapitre admiratif envers I'Egypte. Le
chapitre de Bonald commence précisément par une citation de Bossuet : « I’Egypte était le plus
beau pays de l'univers® ». Nul besoin de s’intéresser 4 une quelconque chronologie, I'Egypte est
un modéle immobile et intemporel. Bonald admire justement le « génie de Iimmortalité® »
égyptien, la capacité de ce peuple a s’inscrire dans la durée. Pour ce penseur, les Egyptiens
fournissent «le type et le modéle» intangibles de la « constitution naturelle des sociétés

politiques’ », ce qui n’est pas loin de dire « le modéle que nous devrions avoir ». La réception des

2 Bossuet, Discours sur [’histoire universelle, Sébastien Mabre-Cramoisy, 1681, p. 11.

3 Sur la réception des Egyptiens, Pouvrage de référence est celui de Jurgis Baltrusaitis, La guéte d’Lsis, essai sur la
légende d’un mythe, Flammarion, [1¢< éd. 1985], 1997, méme s’il n’aborde que le point de vue révolutionnaire.

4 Nous avons étudié la position de Voltaire, qui reproche aux Egyptiens ce qu’il reproche aux juifs, d’étre
serviles et cléricaux, dans un article a paraitre aux PUM.

5> Bossuet, Discours sur Uhistoire universelle, éd. cit., p. 453, cité dans Bonald, Théorie du pouvoir politique et religien:
dans la société civile, 1790, t. 1, p. 134.

¢ Bonald, Théorie du pouvoir politique et religienx dans la société civile, éd. cit., p. 137

" Bonald, Théorie du pouvoir politique et religienx dans la société civile, éd. cit., p. 173.

141



Gaulois est moins glorieuse®, mais en grande progression. Les Gaulois ont gagné I'estime de
nombreux contemporains, ont été mis en valeur au point d’étre de plus en plus acceptés comme
« nos ancétres’ », notamment par Chateaubriand".

Néanmoins chez nos auteurs, ces deux peuples restent a la marge de la véritable Antiquité,
la grecque et la latine des siecles classiques et paiens. Maistre, Comte et Maurras sont
étonnamment d’accord sur le sujet : nos ancétres ne sont pas les Gaulois et la civilisation ne doit
pas grand-chose aux Egyptiens. Les Francais doivent d’étre ce qu’ils sont a la conquéte romaine,
qui a transmis I’héritage de la Gréce, non pas aux Gaulois ou aux Fgyptiens, ni éventuellement
aux Celtes, aux Atlantes ou aux Francs. La citation suivante montre une véritable communauté de
pensée : « On a dit que la France fut faite par des évéques. Rien de plus vrai : par des évéques qui
parlaient latin et qui aimaient le grec' ». 1l est difficile d’y attribuer un auteur : Maurras cite et
complete Maistre, qui lui-méme citait I’historien Edward Gibbon. Comte ne reprend pas la
formule, qui met peut-¢tre trop en avant les évéques, mais il approuve la continuité de la Grece
dans Rome et de Rome dans la France. Une des preuves, non des moindres, que nos trois auteurs
ne peuvent étre favorables aux Gaulois et aux Egyptiens, est donnée par laxiome des « amis de
nos ennemis » : les défenseurs des Gaulois et des Fgyptiens qui font le plus parler d’eux sont les
anticléricaux et les révolutionnaires, dont il s’agit de se démarquer.

Pour Comte, on peut méme traiter ensemble la Gaule et ’'Egypte'?, comme exemples de
peuples attardés — Comte utilise le terme de « spontanés» —, parmi tant d’autres, soumis au
« grand systeme théocratique des castes » :

Aussi ce grand systéme théocratique des castes s’est-il jadis pleinement réalisé en Egypte, dans la

Chaldée, dans la Perse, etc.; il s’est prolongé jusqu’a nos jours dans la partie de ’Orient la moins

exposée au contact graduel de la race blanche, a la Chine, au Japon, au Thibet, dans 'Indostan, etc. ;

par suite d’influences analogues, on I’a de méme essentiellement retrouvé au Mexique et au Pérou, a

I’époque de la conquéte, sans qu’une telle similitude puisse, du reste, y motiver aucune induction

raisonnable sur des communications peu compatibles avec lesprit de ce régime. Outre cette
multiplicité d’exemples décisifs, qui suffirait a constater directement la spontanéité fondamentale

8 Jean-Louis Brunaux souligne que le discours majoritaire au XVIII® siecle est hostile aux Gaulois : « La
diffusion trés large de la littérature antique et une formation scolaire pour une grande part construite sur 'étude de
ces textes, César, Cicéron et Tite-Live surtout, avaient répandu I'image de Gaulois querelleurs et indisciplinés et de
druides, sages n’hésitant pas a recourir a de telles pratiques [les sacrifices humains]. Ce sont ces caracteres frustes et
ces coutumes condamnables qui dissuaderent ces historiens [du XVIII® siécle] de reconnaitre dans les Gaulois les
ancétres, en ligne plus ou moins directe, des Francais. » Les Druides, p. 68.

9 Un volume important est consacré a la réception des Gaulois et a la formation d’un « mythe gaulois » au
X1xe siecle : Nos ancétres les Ganlois, actes du colloque de Clermont-Ferrand, juin 1980, dirigé par Paul Viallaneix et
Jean Ehrard, Faculté des Lettres et Sciences humaines de Clermont-Ferrand, 1982, p. 146.

10 Bien avant Lavisse, Chateaubriand a écrit « les Gaulois, nos premiers ancétres », cité par Béatrice Didier
dans les actes de Nos ancétres les Ganlois, « e mythe du Gaulois chez Chateaubriand », p. 146.

11« Les projets de M. Combes », La Semaine de Paris, 24 décembre 1895, cité par Leon S. Roudiez, Maurras
Jusqu’a I’Action frangaise, p. 212.

12 Voltaire considérait aussi les deux peuples comme semblablement soumis a la théocratie, c’est-a-dire au
pouvoir des prétres : La Philosophie de 'Histoire, OC, Oxford, t. 59, p. 118.

142



d’une semblable organisation, on en peut signaler des traces plus ou moins caractéristiques dans
tous les cas de civilisation indigéne ; comme, par exemple, pour notre Europe occidentale, chez les
Gaulois et chez les Etrusques!.

C’est la seule allusion aux Gaulois dans toute I'Histoire de 'Humanité dépeinte au cours
des six énormes volumes du Cours. Les Gaulois, qualifiés en outre imprécisément de « civilisation
indigene », ne méritent pas plus de développements. D’autres sources confirment ce mépris,
notamment une lettre personnelle de 1816 : « J’aimerais mieux vivre médiocrement en Amérique
que de nager dans 'opulence dans I’Anglo-Germano-Iatino-Hispanico-Gaule'* ». I.a minuscule et
rétrograde Gaule-France, qui n’est quun fragment de I’Europe désunie, ne fait pas le poids face a
la belle et grande Amérique — c’est du moins ce qu’il pense dans ces années de tentation envers
I’Amérique.

Si le peuple gaulois n’a aucune spécificité, il n’en est pas de méme avec la Gaule, qui a
malgré tout une position géographique enviable. Dans le Syszeme, Comte se permet une digression
sur la Gaule, par rapport au vrai sujet que sont les conquétes romaines. Rome avait besoin de la
« position intermédiaire » de la Gaule et de son acces a « I"Océan », pour la « consistance” » de
son Empire. Mais Comte s’étonne que I’Espagne ait été conquise plus vite que la Gaule, alors
qu’elle est plus éloignée géographiquement de Rome. Comment expliquer ce retard ? Par le
mauvais caractére des Gaulois :

la contiguité paraissait exiger que la Gaule fat conquise avant 'Espagne. [... Mais] elle présentait de

grands obstacles, pour soumettre une nation belliqueuse, unie pat I'influence théocratique, qui, loin

d’y pouvoir détourner des expéditions, les y provoquait, afin d’y retarder Iimminente

prépondérance des guerriers sur les prétres. Ainsi, la conquéte de la Gaule dut naturellement

compléter la principale incorporation, et ne put s’opérer que quand Rome eut pleinement
développé sa puissance!.

La Gaule a été plus longue a coloniser que ’Espagne, parce que les Gaulois constituent une
nation attardée et « belliqueuse », d’autant plus belliqueuse qu’elle est «unie par linfluence
théocratique », c’est-a-dire probablement que les «prétres» se plaisent a provoquer des
expéditions afin de chasser les hommes en age de combattre, pour garder le controle sur la
société. On voit bien que Comte se place toujours du c6té des Romains. Le point de vue de
Comte est celui de César, qui décrit justement la cohabitation des prétres et des guerriers, qu’il
nomme druides et chevaliers'’, et les difficultés de la conquéte. Lorsque Comte considére que « la

possession de la Gaule offrit d’abord peu d’intérét™ », I'intérét est celui du Romain ; les retards

13 CPP, 53¢ lecon.

14 Lettre du 29 octobre 1816 a Valat, 1870, p. 21.
15 Systeme de politigue positive, éd. cit., 3, p. 379.

16 Systeme de politique positive, éd. cit., 3, p. 380.

17 De Bello Gallico, 6, 13-16.

18 Systeme de politique positive, éd. cit., 3, p. 380.

143



dans la conquéte sont autant de retards sur le sens de l’histoire. Les Gaulois sont comme les
Etrusques, une peuplade, a qui la civilisation ne doit rien, qui habitait sur une terre idéalement

située avant qu’une autre peuplade plus dynamique ne les colonise.

Malgré certains points communs, on ne peut pas non plus identifier I'Egypte et la Gaule.
L’Fgypte représente un cas bien plus abouti de régime théocratique que la fumeuse Gaule.
Quoique Comte n’aime pas nommer les peuples®, parce que PEgypte n’est qu’une « qualification
purement historique® » qui correspond 2 un mode de développement spontané et universel, il
faut reconnaitre une description de I’Egypte ancienne quand il décrit ’age théocratique, objet de
chapitres entiers dans le Cours et dans le Systeme. Méthodiquement, Comte commence par
recenser tout ce que ce régime a d’admirable, son ordre presque inébranlable, avant de le délaisser
comme excessivement hostile au progres.

Ce que le régime égyptien a de remarquable, C’est sa stabilité : «la stabilité constitue
évidemment son premier attribut®™ ». Il est stable parce qu’il est trés ordonné, que les fonctions ne
se transmettent qu’a l'intérieur de castes séparées et soumises et par hérédité. Les castes sont
soumises a une « caste supréme » qui correspond au réve de la plus grande généralité chez Comte.
La « généralité et la plénitude » des hommes d’Etat de la Gréce et de Rome, déja « si supérieures »
a tout ce que propose la modernité, paraissent incompletes face aux « admirables natures
théocratiques » de ’Egypte, ot « chaque membre [..] était a la fois, non seulement prétre et
magistrat, mais aussi savant, artiste, ingénieur et médecin®. » Comte reprend un discours classique
sur Moise, caractérisé comme le type le plus connu de cette concentration. Le systeme de
I’hérédité est naturel, parce que «la plupart des hommes n’ayant point, a vrai dire, de vocations
spéciales tres prononcées, chacun doit ordinairement se sentir disposé a embrasser volontiers la
profession paternelle, pour peu que la société se trouve normalement classée™. »

Cependant, la devise positiviste est bien « ordre et progres » : I'un ne peut aller sans Pautre.
Le régime égyptien a donc plusieurs défauts fondamentaux, liés a cet exces de stabilité : aucun
progrés social n’est possible, ni développement scientifique. Ce systéme est « radicalement
antipathique aux principaux progres ultérieurs, intellectuels ou sociaux, en vertu méme de

Iexcessive stabilité qui le caractérisait, et qui tendait graduellement en une immobilité

19 « J’ai pu consacrer, a ce passé pleinement normal, la premiére moitié de ce volume, sans avoir jamais besoin
d’y nommer un seule peuple, puisque le mouvement demeurait commun a tous. » SPP, 1967, 3, p. 266.

20 CPP, 53¢ legon, p. 301.

21 CPP, 53¢ lecon, p. 304.

22 Thid.

23 CPP, 53¢ legon, p. 302-303.

144



opiniatre® ». En outre, il ne reste rien de ce régime, parce quil n’a pas eu vraiment de puissance
militaire et parce que le catholicisme a supprimé les castes, 'hérédité du sacerdoce et a distingué

Dieu et César.

Dans ses notes de lecture manuscrites, Maistre montre de méme un intérét régulier pour la
matiére égyptienne. Ses notes sont nombreuses, étalées dans le temps, de la jeunesse® a la
maturité et montrent que Maistre s’intéresse aux théories savantes de son époque sur I'Egypte.
Contrairement 2 Bonald, Maistre s’intéresse dans le détail a P’histoire de I’'Egypte, qui n’est pas un
mode¢le de fixité, mais un pays qui a connu des heures de gloire, des rois mythiques et des rois
historiques, mais aussi des heures sombres. I’Egypte est en train d’étre redécouverte par tout un
courant « égyptomane », dont l'actualité la plus visible est donnée par les expéditions de
Napoléon. En somme, I'Egypte n’est pas morte : « I’Egypte est un grand théatre sur lequel il faut
avoir les yeux* » écrit Maistre en 1807.

Les sommaires de ses cahiers donnent un trés bon apercu de I’étendue de sa curiosité :

Egypte. Sa chronologie fabuleuse admise par Larcher. 238" — Sa puissance sous Ptolémée
Philadelphe. 282 — et a d’autres époques. 6. — Son histoire n’est connue que depuis Psammiticus
[si]. 284. — Sa longueur 283 — causes de sa dépopulation. 288. — cérémonies de 'embaumement.
Priere remarquable aux Dieux. 585. — contenait 310 000 h. de guerre du temps d’Hérodote. 623. —
Etymologie de son nom. 238 — Syncelle?’ cité sur sa chronologie. 238 ¥ — Prophétie sur I'Egypte.
288. Ancienneté de cette terre. 298.

Egyptiens. Connaissaient probablement Iorbite elliptique des Planétes. 279 — connaissaient la
véritable durée de I'année. Ihid — croyaient qu’il ne fallait offrir aux dieux que les objets qui leur
étaient désagréables. 587 — premiers fauteurs®® du dogme de I'immortalité, selon Hérodote. 588 — et
des cérémonies religieuses. Ibid. — les plus religieux des hommes. 589 — leurs prétres avant
Psammiticus ne buvaient point de vin. 588. — n’avaient qu’une femme. Ibid. v. moines®.

On remarque la variété des thémes abordés, aussi bien I’histoire des rois de ’Egypte, ses
connaissances scientifiques, sa religion, ses coutumes. Il n’est pas seulement question de 'Egypte

antique mais aussi de ’Egypte contemporaine, considérablement diminuée en population et en

24 CPP, 53¢ lecon, p. 305.

%5 On connait la note sur "embaumement, ou Maistre a 16 ans souhaite embaumer son pére a la manicere
égyptienne pour le garder a la maison, depuis Richard Lebrun, Joseph de Maistre, p. 19, qui commente les archives
départementales de Savoie, 2]15, vue 161, p. 297.

2 « IBgypte est un grand théatre sur lequel il faut avoir les yeux. Deux grandes puissances en ont taté, et
I'une ou l'autre 'aura. C’est 1a que se décidera une grande question. On ne fait pas assez d’attention qu’s n'y aura plus
d’Amiérigue. Bientot il n’y aura plus d’Asie. Ce qui se prépare est immense et tout ce que nous avons vu n’est qu’une
prépatation. » (9/21 Mars 1807, au chevalier de Rossi, 2J33, vue 200)

27 Georges le Syncelle, cité dans Guérin du Rocher, I’Histoire véritable des temps fabulenx, 1777, t. 11, p. 363.

28 « Fauteur » n’a pas la méme origine que « faute » : il vient de favere, favoriser et signifie « qui favorise »,
contrairement a fallere, trompet.

29 2117, vue 479, p. 897.



souveraineté, a cause de révolutions, de guerres civiles, d’'un «esclavage affreux» et des
« mahométans™ ».

Sil’on consulte les pages correspondantes, on apprend quelles sont les sources de Maistre :
la figure de Pierre-Henri Larcher mérite notre attention. Quoique son nom n’apparaisse que
rarement dans les ceuvres publiées, Larcher est tres régulierement cité dans les registres de
lecture®. Maistre Papprécie visiblement, il le qualifie d’« habile homme™ », de « grand helléniste™ »
qui a donné une « précieuse traduction® » d’Hérodote, source fondamentale sur I'Egypte. Larcher
a de sympathique qu’il a non seulement traduit Hérodote mais mené une polémique contre
Voltaire. Son parcours ressemble sur bien des points a celui de Maistre, vingt-cing ans avant lui.
De formation juridique™, il s’est passionné pour I’étude des Anciens, a appris le grec, le latin et
I'anglais, avant de se lancer dans une traduction commentée d’Hérodote. Cette légitimité qu’il a
acquise par son savoir lui a permis de prendre position contre la Philosophie de I'Histoire de Voltaire,
dont il conteste les prétentions savantes. Les réactions injustes et cruelles” de Voltaire et de
Grimm a sa publication, qui le considérent comme un abbé pédant et rétrograde, font de Larcher
une victime a réhabiliter, une sorte de Jean Calas inverse. Cependant, si Larcher entend bien
défendre la religion contre I'impiété”, le zéle catholique n’est pas au cceur de son projet™: ce
spécialiste d’histoire antique est proche des Encyclopédistes d’Alembert et d’Holbach. Le cceur
de son travail est plutdt de s’étre livré «a un travail de sape des plus efficaces™ » contre les
preuves historiques données patr Voltaire a sa Philosophie de I’'Histoire”. Maistre est probablement

au fait de la qualité du travail de Larcher sur Hérodote et de sa polémique avec Voltaire,

302J17, vue 193, p. 288, qui s’appuie sur Pockocke.

3\ La Revwe des Fitudes maistriennes 9 le fait apparaitre comme un des écrivains les plus cités dans les registres de
lecture, apres Huet et Gibbon mais avant La Harpe et Rousseau. Son nom apparait en effet 23 fois. Voir notamment
2J17, vue 161, p. 238" et vue 373, p. 588.

322117, vue 371, p. 585.

33 Eclaircissement sur les sacrifices, Eures, éd. cit., p. 811.

34 Thid.

% La querelle avec Voltaire a rendu célebre cet érudit et donné lieu a plusieurs études : la plus compléte est
José-Michel Moureaux, « Voltaire et Larcher ou le faux mazarinier », RHLF, 74, 1974, 4, p. 600-626, complété par
Jean-Claude David, « Documents inédits concernant I’Histoire d’Hérodote de Pierre-Henry Larcher (1786) », ST'EC,
219, 1983, p. 195-210. XDP 1030-1983-219 (mg). Plus synthétique, voir Chantal Grell, Le Dix-huitiéme siécle et
P Antiguité en France, 1680-1789, 1995, t. 11, p. 816-820. Daniel Lancon dans L’Egypte littéraire de 1776 a 1882, 2007
n’aborde que la question de son style littéraire, réputé peu élégant parce que trop proche du grec.

3 On trouvera un apercu de ce festival de plaisanteries en-dessous de la ceinture dans José-Michel Moureaus,
« Voltaire et Larcher ou le faux mazarinier », p. 614-615. Le critique conclut sur la victoire stylistique de Voltaire,
mais une « victoire un peu choquante aussi, qui en tout cas ne scandalisera pas les seuls ennemis de Voltaire ».

37 José-Michel Moureaux, « Voltaire et Larcher ou le faux mazarinier », p. 607.

3 Un journal de la Restauration voit méme dans Larcher P'artisan d’un complot anti-chrétien : José-Michel
Moureaux, « Voltaire et Larcher ou le faux mazarinier », p. 617-618.

¥ José-Michel Moureaux, « Voltaite et Larcher ou le faux mazatiniet », p. 609.

40 Si les études récentes sur Larcher tentent de valoriser son ambition savante, I’érudit n’a jamais fait
consensus : Jean Potocki notamment conteste la méthode de Larcher en 1810, méme s’il lui reconnait des talents de
traducteur : « Les raisonnements de Larcher en chronologie sont encore plus mauvais qu’en étymologie. » cité par
Dominique Triaire, « Huit lettres de Jean Potocki a Joseph de Maistre », p. 140.

146



disposant de toutes les piéces du débat dans sa bibliotheque* et évoquant cet enjeu dans sa
« sortie rationnelle » contre Voltaire. Les reproches qu’il fait a Voltaire évoquent cette querelle des
années 1760-1770: Voltaire est un écrivain «insupportable dans lhistoire », parce quil lui
manque « la gravité, la bonne foi et la dignité* ». L’intérét de Maistre pour Larcher déborde donc
son intérét pour PEgypte. La matiére égyptienne n’est donc pas seulement un sujet de curiosité
désintéressé, mais est au coceur d’un débat virulent pour savoir si la science et la religion doivent
étre opposées ou associées.

Pour les autres sources sur I’Egypte, Maistre cite des Anglais, Mitford" et Pockocke®,
litalien Carli®, les frangais Guérin du Rocher, auteur de I’Histoire véritable des temps fabulenx’ et
Voltaire lui-méme*’, les antiques Diodore de Sicile®, Porphyre®, Hérodote™ et Plutarque.

Le principal écart avec les ceuvres que 'on connait sont la présence massive de calculs dans
ces notes. Maistre calcule la valeur des monnaies, la quantité de blé pour nourrir un soldat en
expédition, le nombre d’habitants en Egypte, la durée des regnes pour établir la chronologie. On
peut noter aussi la dispersion des points de vue, inévitable dans un registre de lecture, et le
classement d’une partie de ces notes dans la rubrique « Histoire. Incertitudes », titre qui montre la
difficulté de se forger un avis sur une maticre si incertaine.

Néanmoins les ceuvres publiées de Maistre ne rendent pas compte de I'étendue de cet
intérét savant. Ses éloges envers le « peuple le plus fameux de la haute antiquité™ », qui disposait
de la science suffisante pour orienter cortectement ses pyramides™, paraissent convenus. Une
deuxi¢me interprétation peut étre proposée a cet écart, outre 'argument de I'incertitude de la
matiére, par le contexte de réception : P’histoire, les coutumes et la religion des Egyptiens antiques
ont été beaucoup réutilisés récemment, par les révolutionnaires et les francs-magons™. Ainsi il est
difficile pour Maistre d’aborder cette matiére sans entrer dans des querelles tres longues et

érudites. Dans Du Pape, Maistre se contente de justifier la ruine contemporaine de I'Egypte par

4“4 REM, 9, p. 171 : Maistre possede la traduction complete d’Hérodote et le Supplément a « La Philosophie de
[’Histoire » de Larcher.

42 S8P, Euvres, éd. cit., p. 556.

$2]J17, vue 161, p. 238,

4 2]17, vue 190, p. 283 et vue 193, p. 288.

4 2]17, vue 161, p. 238,

46 2J17, vue 163, p. 238" et 2J17, vue 190, p. 283.

472J17, vue 192, p. 286.

48 2J17, vue 190, p. 282 et vue 373, p. 588.

49 2J17, vue 371, p. 585.

0 2J17, vue 192, p. 286 et vue 375, p. 589.

51 2J17, vue 372, p. 587 et vue 373, p. 588 et vue 371, p. 585.

52 Etude sur la somveraineté, OC, t. 1, p. 346.

53 §S8P, 2¢ entretien, Buwres, éd. cit., p. 492.

54 Jurgis Baltrusaitis donne de nombreuses pistes sur la réception de la divinité d’Isis chez les révolutionnaires
francais et chez les francs-macons dans La Quéte d’Isis, Flammarion, 2009, p. 27 sq. et 57 sq.

147



une citation biblique : par ses erreurs et ses crimes, elle a été « condamnée au dernier supplice des
nations™ ».

La correspondance permet l'entre-deux, entre 'ccuvre publique et le brouillon: elle
s’adresse a un public choisi dont les opinions sur la mati¢re égyptienne sont plus prévisibles. La
correspondance contient des réflexions sur la matiere égyptienne, sur la chronologie biblique et
sur les divinités Isis et Osiris, notamment dans deux lettres d’une grande richesse, ou l'influence
la plus notable est celle de Sir William Jones™. 1l faut tout de méme remarquer que Maistre est

loin d’étre « égyptomane » et qu’il ne reconnait pas des ancétres dans les Egyptiens.

Chez Maurras enfin, le plus proche 'emporte sur le plus lointain, dans le temps et dans
Pespace : I'Egypte n’appartient plus a la méme sphére culturelle, elle est toujours associée a I’Asie
et, de ce fait, rejetée comme archaique et lointaine. Les sculptures égyptiennes a figure humaine
n’ont pas la finesse des grecques : une gravure antique trouvée a Martigues affecte une « rigide
forme oblongue, un peu égyptienne® », pour respecter un caractére « hiératique » Quand des
colonnes sont mises a l'envers, plus fines en bas qu’en haut, c’est la « mode d’Egypte ou

d’Assyrie™ ».

La ville d’Alexandrie jouit d’un traitement particulier chez Comte et Maistre, pour avoir
inspiré de grands astronomes™. Parce que la science nait du sacerdoce, il est naturel que I’Egypte
ait fini par accoucher® d’une ville scientifique de 'ordre d’Alexandrie. Maistre y insiste : « On a
remarqué avec raison que, depuis la fondation de cette grande ville égyptienne, il n’est aucun des
astronomes grecs qui n’y soit né ou qui n’y ait acquis ses connaissances ou sa réputation®’. » La
fondation du musée d’Alexandrie est « admirable » pour Comte et a lieu durant une époque
« mémorable® » de progrés de la science.

Alexandrie jouit d’une faveur passagere chez le jeune Maurras, parce qu’elle est le théatre de
I'inoubliable Thais d’Anatole France :

Sl fallait donc chercher dans Ihistoire un équivalent de la civilisation et du génie provencaux,
j’évoquerais cette civilisation et ce génie alexandrins ou, des hommes de race hellénique et des

55 Dt Pape, p. 339, qui cite Ezéchiel, 29-30.

5 Nous ne développons pas ici ces points traités dans un article a paraitre aux PUM, « Raccourcis et détours
dans la réception des divinités du cercle isiaque, de Bossuet a Maistre en passant par Voltaire et la Chine ».

57 Anthinéa, 1919, p. 228.

38 Anthinéa, 1919, p. 40.

% Nous aborderons plus tard la question de la science antique.

% Nous empruntons ce mot a Comte. Autant une civilisation peut « accoucher », autant elle peut « avorter ».
On le verra plus bas avec Sparte.

1 Du Pape, p. 327.

62 CPP, 53¢ lecon.

148



femmes d’Orient, naissaient un art, une philosophie dont I'eurythmie n’excluait pas le réve et dont
la bizarrerie ne détruisait pas la beauté®.

Mais assez vite les effets de I'influence francienne s’estompent et cette ville de mélange
hyperbolique devient pour Maurras un lieu de corruption, de I’hellénisme par le sémitisme.
Maurras reproche ainsi a Leconte de Lisle le fait qu’il « ne fit point voile pour Athénes », mais
« mettait le cap sur I'impure Alexandrie® ». Il précise en 1902 que, par opposition a Athénes, qui
«n’est qu’une réaction » contre I’Orient, ce qui fait probablement allusion aux guerres médiques,
Alexandrie fut le « point de rencontre et d’inquination®, ot I'Orient soumit ’Ame grecque® ».

Les Bgyptiens antiques fournissent donc maints sujets de curiosité, mais ne sont pas nos

ancétres. Qu’en est-il des Gaulois ?

Parmi les trois auteurs, il semble que Maistre soit le plus attaché aux Gaulois, dont il admire
le caractere religieux, les druides et méme les sacrifices humains, qui ont étonnamment une
certaine racine vraie. Les Gaulois ont aussi une place dans lhistoire de France pour Maurras,
méme s’il leur préfere les Romains. Quelle est donc la place des Gaulois dans le grand récit de
fondation de la France ?

Maistre ne consacre pas un texte complet a la fondation de la France mais en donne
plusieurs détails dans plusieurs ceuvres qu’on peut rapprocher. Pour lui, la fondation de la France
ne releve pas du mythe mais de Ihistoire, elle ne s’est pas faite en un jour, mais elle s’inscrit dans
le temps long, avec plusieurs couches de peuplement. La France était d’abord habitée par des
druides, preuve de la persistance de « ’élément théocratique et religieux®” » en France. I’historien
actuel Jean-Louis Brunaux estime que la pratique qu’on leur impute de sacrifier d’autres hommes
releve du fantasme construit par Cicéron et César®. Maistre cite justement et avec précision ce

passage de César : « De Bello Gallico, V1, 16% » :

La nation des Gaulois est tout a fait dévouée aux pratiques religieuses ; pour cette raison, ceux qui
souffrent de maladies graves et ceux qui sont impliqués dans des combats et des entreprises
dangereuses, soit immolent des hommes en tant que victimes, soit font veeu d’en immoler, en ayant
recours aux services des druides”.

03 « Livres d’amis », L'Observatenr frangais, 1¢* décembre 1890.

4 « Le tombeau du Parnasse contemporain », GdF, 23 Juillet 1894.

% Sur ce mot, voir I, chapitre 2, « La préciosité de Maurras ».

% « Louis Ménard », GdF, 9 janvier 1902.

7 Du Pape, éd. cit., p. 19.

8 Jean-Louis Brunaux, Les Druides, des philosophes chez les Barbares.

9 Fclaircissement sur les sacrifices, Eures, éd. cit., p. 816.

0 Nous nous permettons de donner une traduction personnelle de ce passage a cause de « dedita
religionibus » qui n’est jamais traduit de maniére maistrienne mais glosé en « adonnée aux superstitions » (traduction
Sommer pour Hachette, 1902) ou « tres superstitieuse » (traduction Nisard pour Didot, 1865).

149



César présente cette idée comme absolument certaine, sans modalisation, et essaie de la
justifier en ethnologue. Maistre essaie aussi de la justifier : il présente cette pratique comme une
« épouvantable erreur”' » qui est cependant la corruption de I'idée chrétienne qu’une vie peut étre
rachetée par une autre.

Le temps passe, Rome se développe et la rivalité croit entre les deux peuples. Apres les
avoir vus s'immoler eux-mémes, les Romains trouvent I'idée bonne : « Rome, dans les dangers
pressants, immolait des Gaulois’™ ». Cela est une preuve quiil y a un lien fort entre Romains et
Gaulois : « Le Gaulois était pour le Romain 'HOSTIS, et par conséquent PHOSTIE naturelle. Avec
les autres peuples, dit Cicéron, nous combattons pour la gloire, avec le Gaulois, pour le salut”. »
Apres cet échange de bons procédés, vient I’époque de la conquéte romaine.

Maistre est d’accord avec Comte sur la difficulté qu’ont eue les Romains a conquérir les
Gaulois : « les Gaulois furent, sans contredit, les hommes qui donnerent le plus d’inquiétude aux
Romains ; mais enfin ils prirent place dans 'empire universel, et dés ce moment Rome ne livra
plus de combats sans voir des Gaulois sous ses drapeaux’®. » L'« empire universel » était plus fort
que la réticence des Gaulois.

Au V© siecle arrivent les invasions franques. Les Gaulois ne forment plus qu’une partie du
mélange qui constitue les Frangais : « Lorsque les Francs conquirent les Gaules, ils formerent par
leur mélange avec les Gaulois un peuple hybride ; mais 'on congoit assez que ce peuple fut
d’abord plus franc que gaulois, et que I'action combinée du temps et du climat a da le rendre
chaque jour plus gaulois que franc, en sorte qu’il faut étre tout a la fois trés imprudent et tres peu
instruit pour chercher (du moins mot a mot) le droit public de la France moderne dans les
capitulaires des Carlovingiens™. » Certains avaient tiré de cette conquéte franque I'idée que les
Francais avaient toujours été divisés en deux, selon qu’ils descendent des Francs ou des Gaulois.
Le Gaulois serait le tiers-état et le Franc le noble, ce qui légitime soit que les Gaulois restent dans
la minorité politique des vaincus™ soit que I'on chasse les Francs comme des étrangers 2 la
Révolution. Il n’en est rien chez Maistre, qui insiste sur un « mélange » progressif et indissociable.
Les Francais sont un « peuple hybride », fait de Gaulois, de Romains et de Francs ; leur unité
originelle vient au moins du « temps », c’est-a-dire d’une vie commune et prolongée sur un

territoire commun, sinon du « climat ».

U Eclaircissement sur les sacrifices, Euvres, €d. cit., p. 815.

72 Eclaircissement sur les sacrifices, (Emvres, éd. cit., p. 818.

7 Ibid.

7 0C, t. 111, p. 262-263, écrit d’apres auteur en 1817.

75 Manuscrit des années 1794-1796, publié de maniere posthume dans les (Envres inédites publiées par le comte
Charles de Maistre, Vaton freres, 1870, repris dans les OC, t. 1, livre 11, chap. 2, p. 445.

76 Jean-Louis Brunaux, Les Druides, p. 68.

150



Au VI siecle, des évéques, comme saint Ouen et saint Léger”” ont été associés de prés au
pouvoir : « Au gouvernement des druides, qui pouvaient tout, a succédé celui des évéques™ ». On
comprend maintenant 'euphémisme de la relative « qui pouvaient tout ». Maistre insiste sur cette
succession, dans Du Pape et dans les Considérations sur la France : les évéques sont bien les
« successeurs des druides” ». I fait un éloge appuyé de ces évéques dans Du Pape: « Il y a dans le
gouvernement naturel, et dans les idées nationales du peuple frangais, je ne sais quel élément
théocratique et religieux qui se retrouve toujours |...]. Les évéques, c’est Gibbon qui 'observe, ont
fait le royaume de France ; rien n’est plus vrai. Les évéques ont construit cette monarchie, comme les
abeilles construisent une ruche. Les conciles, dans les premiers siecles de la monarchie, étaient de
véritables conseils nationaux. Les druides chrétiens, si je puis m’exprimer ainsi, y jouaient le premier
r6le®. » Ce texte est la source de la citation de Maurras. Maistre met en valeur le nom de Gibbon,
parce que sa présence ici est paradoxale : T'historien anglais est surtout connu pour son esprit
anticlérical, qui associe la cause du déclin de ’Empire romain au christianisme®'. Si méme Gibbon
I'admet, c’est que I'idée doit étre vraie. Notons aussi I'insistance sur la continuité : la forme de
régime adaptée a la France est un « gouvernement naturel », et donc toujours identique. Les
différences entre druides et évéques sont superficielles, si bien qu’on peut nommer les évéques
des « druides chrétiens ». I.’élément théocratique précéde bien la Révélation chrétienne.

Sur fond d’identité, Maistre évoque néanmoins des nuances: « Cet élément romain,
naturalisé dans les Gaules, s’accorda fort bien avec le druidisme, que le christianisme dépouilla de
ses erreurs et de sa férocité, en laissant subsister une certaine racine qui était bonne® ». Les
éveques n’ont pas repris tout le druidisme, ses erreurs locales, mais ’essentiel du druidisme, sa
bonne racine, I’élément théocratique, I'idée que le clergé est bon ami du pouvoir politique.

La derniére étape de constitution de la France a lieu en 841, a la bataille de Fontenai,
graphie ancienne pour lactuelle « bataille de Fontenoy® ». Le prétendant a la succession de
I’Empire de Charlemagne perd la bataille et son territoire est divisé en trois. Le traité de partage

prononcé a Strasbourg est rédigé en langue vulgaire, romane et germanique. Maistre ne dit pas

"7 Tous les deux sont cités par Maistre. Saint Ouen a été évéque et une sorte de premier ministre de Dagobert
Ter ; saint Léger a été évéque, régent et précepteur de plusieurs rois.

8 Du Pape, 1966, p. 19.

7 Considérations sur la France, Buvres, éd. cit., p. 243.

80 Du Pape, p. 19.

81 José¢ Antonio Dabdad Trabulsi, « Gibbon, le paganisme et le christianisme », L Antique et le Contemporain,
2009, p. 103-179.

82 Du Pape, p. 20.

85 Sur le sujet, nous avons consulté larticle de Bernard Cerquiglini, « Serments de Strasbourg», dans
I Encyclopedia Universalis (consulté le 29 mai 2017).



que cette date a surtout une importance linguistique®, mais semble en faire une date de
séparation ethnique et biologique entre les « Gaulois » et les « Teutons » :

Le sang teuton qui s’y méla par la conquéte, assez pour donner un nom a la France, disparut

presque entierement 2 la bataille de Fontenai et ne laissa que des Gaulois. (p. 19)

On sent assez que le terme de « Gaulois » pour le IX® si¢cle est un pis-aller. Maistre justifie a
plusieurs reprises le lien étroit qui existe pour lui entre langue et nation : « lorsqu’un peuple est #z,
la langue est #ne”’ ». Garder cette idée en téte permet d’éviter un contre-sens sur la citation
précédente : Maistre ne pense pas que les Germains ont été exterminés a la bataille de Fontenoy,
de sorte qu’il n’est plus resté de « sang teuton » sur le territoire occidental, mais plutoét que la
version romane du texte des Semments de Strasbourg ne contient presque pas de mot germanique.
C’est bien en parlant de la langue qu’il continue son paragraphe, non du « sang » de la biologie.
Pour conclure sur le sujet, il identifie deux sources pour la langue francaise: « celtique et
romaine® ».

L’histoire ne s’arréte pas apres cette date, mais il semble qu’aprés 'Empire carolingien, la
nation francaise ne soit plus modifiée fondamentalement par un apport linguistique ou ethnique
d’aprés Maistre. A partir de cette histoire des Gaulois, nous pouvons déduire deux
caractéristiques définissant la France pour Maistre : sa langue et son clergé. Tous deux d’origine
celte, la langue et le clergé de France ont été romanisés, ce qui ne signifie pas qu’ils ont été
pervertis par une influence extérieure, mais qu’ils ont été « dépouillés », comme il I'a dit, c’est-a-
dire étymologiquement débarrassés de leur peau, nettoyés de leur aspect superficiel, et rendus
universels grace au pouvoir providentiel de Rome. Remarquons aussi que Maistre ne se considere
pas comme savoyard ou piémontais dans la grande Histoire, mais se place du point de vue de la
France. La France est finalement une « nation extraordinaire », faite pour se trouver « a la téte du

systeme religieux en Europe® »

On aurait pu croire Maurras sensible aux ancétres gaulois, mais le mythe gaulois est bien
plus un mythe républicain qu’un mythe nationaliste. Comme Iécrit récemment Carole Reynaud-
Paligot, « Maurras n’adhére pas au mythe gaulois® ». Cette chercheuse spécialiste de I’histoire des

théories raciales explique que d’une part Maurras n’a pas été réceptif aux discours de

84 Bernard Cerquiglini écrit : « Devant les difficultés a partager des terres dissemblables, on finit par choisir le
critere linguistique : Charles [le Chauve] obtient la partie francophone, Louis [le Germanique] le domaine
germanophone de "Empire. C’est donc la langue qui signifie le partage : elle est le nouveau signe du politique. » 1bid.

85 Du Pape, éd. cit., p. 19.

86 Du Pape, éd. cit., p. 20.

87 Ibid.

88 Carole Reynaud-Paligot, « Maurras et la notion de race », Le Maurrassisme et la culture, Olivier Dard, Michel
Leymarie, Neil McWilliam (éd.), Villeneuve d’Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2010, p. 114.

152



Panthropologie raciale, « marquée par une tradition républicaine, matérialiste et anticléricale™ », et
d’autre part qu’en tant que « latin », homme du Sud, « fasciné par la civilisation gréco-romaine, il
préfeére célébrer I'apport romain™ ». Nous regrettons néanmoins que, consciente des réécritures
de Maurras par lui-méme et des transformations si significatives de ses textes en fonction des
contextes’, auteur” n’ait pas cherché de documents de premiére main mais ait juxtaposé des
textes de différentes époques, ce qui empéche de percevoir une évolution. Nous pouvons donc
préciser son corpus et ajouter deux nuances importantes a son étude.

Drapres le Provencal, nos ancétres ne peuvent pas étre les Gaulois pour au moins deux
raisons : les Gaulois ne formaient pas un peuple mais étaient formés par une multitude de
peuples, peut-étre des Pélasges, mais aussi des Celtes, des Iberes, des Ligures, puis des Gallo-
romains. Maurras insiste sur ce mélange, parce qu’il est attaché au régionalisme et défend I'idée
que la France pourrait étre une fédération entre plusieurs régions qui ont une identité propre.
D’autre part, il est vrai que, pour Maurras, les Francais doivent bien plus aux deux grands peuples
antiques, les Grecs et les Romains, qu'aux Gaulois. Mais une des originalités de Maurras est
d’insister précisément sur les origines grecques de la France, qui sont plus profondes pour lui que
les origines romaines. Sur la question des Gaulois, nous avons la chance de disposer de
nombreux textes, parce que la question est bralante au tournant du siecle, fait I'objet de
nombreuses études auxquelles répond Maurras, durant une vingtaine d’années™. Ces textes
permettent d’envisager une évolution, par rapport aux Gaulois et par rapport a 'articulation entre
les Romains et les Grecs. L'intérét de Maurras pour les Gaulois décroit a mesure que croit son
intérét pour Rome, la Gréce gardant sa préférence intime™.

En 1890, lors d’un voyage dans les Pyrénées, le journaliste tombe sur un village nommé

Agos, entre Lourdes et Argelés-Gazost. Ce nom 2 la sonorité tout a fait grecque™ lui fait penser a

89 Carole Reynaud-Paligot, « Maurras et la notion de race », art. cit., p. 111.

% Carole Reynaud-Paligot, « Maurras et la notion de race », art. cit., p. 116.

91 Elle évoque une suppression de phrase que Victor Nguyen a remarquée, non des moindres, parce que cette
phrase disait « Et moi aussi je suis raciste », Carole Reynaud-Paligot, « Maurras et la notion de race », art. cit., p. 118-
119.

92 Nous autions pu éctire « auteutre » si ’Académie francaise n’avait pas fait de mises en garde tres claires et
réguliéres. La fonction n’appartient pas a la personne et n’a pas a s’accorder en gente : http://www.academie-

francaise.fr/actualites /la-feminisation-des-noms-de-metiers-fonctions-grades-ou-titres-mise-au-point-de-lacademie

93 11 faut rappeler ici notre souci de toujours trouver les premicres éditions des textes cités et non les
sélections postérieures. Nous ne nous appuyons pas sur le Dictionnaire politique et critigue (1932-1934) ou sur Devant
L Allemagne éternelle (1937) mais sur les articles de journaux et les livres parus durant notre période, que nous avons
trouvés soit par dépouillement soit par indication de la Nowvelle bibliographie de Roger Joseph et Jean Forges de 1980.
Comment se fait-il que Carole Reynaud-Paligot et Christian Amalvi ne citent pas une fois Anthinéa, ouvrage si
fondamental sur la question des origines qui les intéresse (ILe Maurrassisme et la culture, Septentrion, 2010) ?

% On se rappelle ici le sourire du « rendez-vous d’amour » qui ouvre le chapitre « Athenes antique » dans
Anthinéa.

% La commune existe toujours, rattachée aujourd’hui a Vidalos, méme si son nom ne semble rien devoir au
grec. Mais la réverie importe ici plus que Iérudition toponymique.

153


http://www.academie-francaise.fr/actualites/la-feminisation-des-noms-de-metiers-fonctions-grades-ou-titres-mise-au-point-de-lacademie
http://www.academie-francaise.fr/actualites/la-feminisation-des-noms-de-metiers-fonctions-grades-ou-titres-mise-au-point-de-lacademie

une théorie linguistique de I'abbé d’Espagnolle, selon qui les « habitants de la Gaule sont des

Pélasges », C’est-a-dire des habitants archaiques de la Grece :
Mon éminent ami, M. ’'abbé d’Espagnolle, le linguiste qui a révolutionné la science des origines des
Francais, n’elt, a ma place, rien ressenti du trouble vague et mystérieux dont m’emplissait le
ressentiment de certaines syllabes plus pélasgiques que les autres. Il y aurait trouvé bien plutot le
sujet d’une joie intellectuelle profonde, lui pour qui les anciens habitants de la Gaule sont des
Pélasges au méme titre et dans la méme proportion que les anciens colons de la Morée et pour qui
toutes les langues dites latines ne sont que des patois grecs plus ou moins estropiés. Au fait, les
Pyrénées, dont il est originaire, ont da collaborer a la conception de sa magnifique these. C’est que

le sang s’est conservé intact, dans I’haleine glacée des gaves réfrigérants et des sommets vétus de
neiges éternelles®...

Ce qui est « magnifique », ce qui inspire une « joie intellectuelle profonde », ce n’est donc
pas Porigine gauloise des Frangcais, mais Pespoir qu’ils aient une origine grecque. L’argumentation
parait légere, mélant arguments linguistiques, biologiques et 'explication par le « milieu » froid et
montagneux. Mais l'effet émotionnel de cette these, ce « trouble vague et mystérieux » que lui
donnent « certaines syllabes plus pélasgiques que les autres » font que Maurras a trés envie dy
croire.

En 1896, Maurras fait une synthese sur la « tradition » francaise, que nous nommerions
aujourd’hui plutét la « culture » francaise, terme plus actif et intellectuel. Ses arguments sont
historiques, linguistiques, biologiques et littéraires. I’argument du sang n’est pas convaincant :
« notre sang n’est pas latin », ni « germanique » et on ne sait rien des Celtes, « bien mystérieux,
malgré tout”’ ». La langue est une bonne piste, méme si Maurras est conscient que les Francais
parlent des langues différentes, les dialectes régionaux, qui pour lui s’apparentent surtout au
« gallo-roman », ce qui n’est pas vrai pour tous les dialectes”™. Mais la France est surtout un
assemblage : « si notre France tient ensemble, les morceaux différents en furent assemblés ». Cela
ne répond cependant pas a la question de savoir d’ou vient la France.

Dans ce texte, Maurras exprime d’une maniere particuliecrement claire le trajet de la
tradition grecque. « Une tradition » s’est présentée « entre toutes les autres»; on pourrait la
nommer humaniste, parce qu’elle exprime «’homme élevé au plus haut point»; elle s’est
déplacée de la Grece a Rome puis a Paris :

On la voit naitre dans 'lonie comme de la cendre ’Homere, et pendant trois siécles entiers elle se

continue de saison en saison sous les oliviers de Céphise. De sages Romains qui I’adoptent lui font
une patrie nouvelle. Le Moyen Age ne la bannit pas complétement de la France ni des villes de

% « Poete des montagnes », Gagette de France, 23 aott 1890, sétie « Les Félibres dans le Midi ».

97 Maurras précise en 1932 : « car on n’a rien qu’ils aient écrit ».

%8 Les vatiantes du texte montrent que Maurras a nuancé son propos dans la réédition. Le premier état était
tout du moins obscur, sinon méprisant : « Sauf sur trois points insignifiants, nos dialectes populaires appartiennent
tous a ce type qu’il est convenu de nommer gallo-roman. » La phrase devient en 1932 : « Sauf en quatre pays de peu
d’étendue, nos dialectes populaires appartiennent tous au type qu’il est convenu de nommer gallo-roman ».

154



I'Italie. Elle se renouvelle au moment de la Renaissance et occupe toute ’Europe ; mais c’est Paris
qui la conserve, comme Athenes jadis®.

Le trajet de cette franslatio est classique, d’est en ouest, mais nous n’avons pas trouvé ailleurs
sous la plume de Maurras une formulation si claire du lien entre la Grece et la France. Il n’est pas
question ici de Gaulois, d’Egyptiens ou de Celtes, mais d’une naissance en Asie mineutre,
«I'lonie », d’'une continuation en Grece, d’une adoption par Rome, d’une survie minimale au
Moyen Age, d’un renouvellement et d’extension lors de la Renaissance et d’une conservation

moderne par Paris.

En 1901, Camille Jullian écrit un VVerwngétorix, dont Maurras fait le compte-rendu. Cet
historien, qui acquiert peu a peu toutes les faveurs de la Troisieme République, tient un discours

inédit, a la fois scientifique et favorable aux Gaulois : il « éprouve trés tot un penchant pour

Vercingétorix qui se doublera d’une aversion de plus en plus marquée pour le conquérant'™ »,

C’est-a-dire une aversion contre Rome et Jules César. On peut ajouter qu’il croit a I'origine celte

102

d’une grande partie des Gaulois, a leur « métissage'”' » et a leur patriotisme'””. Maurras répond en

reprenant les étapes que nous avons vues chez Maistre dans la généalogie de la France, d’abord

les Gaulois, puis 'arrivée de César, les Francs, le role de I'Eglise, mais avec plusieurs nuances :

A mon sens, nous pouvons sans impiété patriotique admirer cet ordre violent [des légions de
César|. Car, s’il est vrai que nous descendons des milices qui suivaient Vercingétorix, le sang des
légions n’est pas non plus un étranger dans notre sang. Qui osera dire que, ’an 80 d’avant notre ere,
il y et une France ? que les semences de la France future se trouvassent au complet sur le sol
gaulois ? Mais qui pourra soutenir raisonnablement que, 'an 420 d’apres notre ere, 'année méme ou
se place I'invasion franke, le tempérament national ne it déja ébauché dans ses grandes lignes et la
France moderne plus que dessinée dans ses traits caractéristiques ? En d’autres mots, la France
semble préexister aux Francs: elle ne préexiste point a I'invasion romaine. C’est du type gallo-
romain, combiné au long de cinq siecles et accru d’éléments barbares sérieusement assimilés, qu’il
faut partir pour concevoir et définir le type francais. I ceuvre romaine fut reprise par I'Eglise ;
Pceuvre ecclésiastique, par la royauté capétienne : 6tez les Capétiens, les clercs et les Romains de
I’histoire de France, vous en 6tez tout ’élément organisateur, directeur, et que j’appellerai volontiers
masculin si Pon voulait admettre que Iélément féminin ait été apporté de Celtique et de
Germanie!®,

Remarquons plusieurs nuances par rapport a Maistre. Ce qui frappe d’abord c’est
I'embarras de expression pour identifier précisément d’ou vient la France : « Qui osera dire |...]

qui pourra soutenir raisonnablement ». La définition de I'identité frangaise est aussi difficile : est-

9 « Essai sur la critique », Revue universelle, 1896, p. 873.

100 Jean-Louis Brunaux, Les Druides, p. 85.

101 11 emploie le mot: Veringétorix, Hachette, 1902, p. 25. Les Celtes sont une des deux « plus vieilles
populations de la Gaule », avec les Ligures, p. 24.

102 Jean-Louis Brunaux, Les Druides, p. 86.

103 Maurras, « La Guerre des Gaules », Gagette de France, 4 novembre 1901, Feuilleton du dimanche. Nous
insistons sur le fait que c’est cet état du texte qu’il faut prendre en compte et non la réédition dans Devant I’Allemagne
éternelle de 1937 citée par Olivier Dumoulin, « Le baptéme de Clovis au regard de I’Action francaise ».



ce un sang partagé ? est-ce une terre « dessinée dans ses traits caractéristiques » ? Maurras semble
plutot pencher ici pour un « tempérament national » ou un « type ». L’unité de la langue n’est pas
évoquée ici, probablement parce que Maurras défend les langues régionales. Toujours est-il que,
pour Maurras dans ce texte, la date a laquelle I’essentiel de la France a été défini est antérieure a
celle fixée par Maistre, antérieure aux Francs, a Charlemagne et a Clovis, sans qu’on puisse fixer
une date précise d’anniversaire.

En deuxiéme nuance, les Gaulois perdent leur aura religieuse et originelle. Ils ne préexistent
pas sur le territoire des Gaules de toute éternité, mais viennent « de Celtique et de Germanie ».
Maurras ne remet pas en cause cette origine nordique soulignée par Camille Jullian mais on
imagine bien que cette origine les rabaisse a nouveau a ses yeux : tout comme les Francs, les
Gaulois ne seraient pas fondamentalement différents des Teutons. En outre, ils correspondent a
un étrange élément « féminin », ce qui veut probablement dire « passif », par opposition avec
«I’élément organisateur » romain.

Puisque ni les Gaulois ni les Francs ne sont recommandables, il ne reste que I'influence de
Rome a sauver. La dette de la France par rapport a Rome est substantielle, ce qui ne veut pas dire
que Rome ait été seulement pacificatrice et bien accueillie. Rome a été guerricre et violente, elle a
« envahi » plutét qu'elle n’a « dépouillé ». I.'Fglise catholique a continué le travail de la Rome des
Romains mais a eu un role créateur moindre.

Certains se sont étonnés de I'absence d’intérét de Maurras pour Clovis, alors que «le
‘moment’ Clovis et le ‘moment’ Jeanne d’Arc constituent bien les deux poles essentiels autour
desquels s’articule et s’organise nécessairement le mythe médiéval forgé par les catholiques pour
s‘opposer a la ‘propagation’” du mythe révolutionnaire'™ ». Mais les explications 2 cette absence
sont nombreuses. Ni Maistre ni Comte ne se sont intéressés a Clovis'”; Maurras n’est pas
vraiment catholique ; le « mythe médiéval » n’a eu de véritable influence que lors de la premiere
moitié du XIX® siecle. En outre, les nationalistes n’ont que faire des origines « frankes » de Clovis
qui font de lui un Germain. Sous la Troisieme République, « placé entre Vercingétorix et Hugues
Capet, Clovis n’apparait plus comme le point de dépatt absolu de toute I'histoire de France'* ».

La derniere différence par rapport a la généalogie de Maistre est dans le réle donné aux
Capétiens. Maurras les privilégie par rapport aux Carolingiens, ce qu’il justifie dans un autre texte,

de 1909. II reproche aux Carolingiens d’avoir lassé par leur « faiblesse » de « race dégénérée » et

104 Christian Amalvi, « Le Baptéme de Clovis: heurs et malheurs d’un mythe fondateur de la France
contemporaine, 1814-1914 », Bibliothéque de IEcole des Chartes, 1989, n°147, p. 600.

105 Notons cependant que « sainte Clotilde » et Jeanne d’Arc figurent dans le calendrier positiviste.

106 Christian Amalvi, art. cit., p 606.

156



par leur « impuissance'” ». A Iinverse, « c’est avec [les Capétiens] que la nébuleuse a pris forme,
et, malgré les revers des XIII° et XIV® siecles, malgré 'orage du XVI® siecle, ils se sont si bien
appliqués a Pouvrage qu’ils ne 'ont pas laissé revenir au Chaos. Si aujourd’hui la France tient
encore, il n’est que naturel de songer 4 ces bons ouvriers'™. » Si le détail de la chronologie des
Capétiens ne concerne pas notre sujet, nous voyons pourtant se rejouer une bataille que nous
avons déja vue, celle de I’élément organisateur contre I'élément passif. A leur époque, les
Capétiens ont rejoué la bataille de I'ordre contre le chaos et ont gagné comme les Romains.
Comme Pécrit Olivier Dumoulin, « les Capétiens procédent donc nécessairement de Rome'” ».
On voit que la vision politique du monde de Maurras prend de I'ampleur, avec cette valorisation
des « ouvriers ». Méme s’ils n’ont pas inventé la raison et la beauté comme les Grecs, les Romains
et les Capétiens ont le mérite d’étre des « ouvriers », des organisateurs. Les Grecs passent donc au
second plan.

Dans cet article, Maurras formule a nouveau une généalogie de la France, avec de nouvelles
précisions :

[L’histoire de France| débute quelques siecles avant Mérovée. Le poete Bouchor ne manque pas de

nous en avertir :

Gatrdons bien la mémoire
Des Celtes nos afeux!10.

Et n’oublions pas les Ligures, ni les Ibéres, ni les Grecs de Marseille, ni ceux du Golfe de Gascogne,

ni les Romains de Marius et de Jules César. Il y eut une ébauche d’unité celtique, une Gaule romaine

trés une et trés organisée, une Gaule franque réunie puis coupée en croix, réunie de nouveau, puis

Chatlemagne disparu, roulant, apres ’édit de Kiersy-sur-Oise!!!, a 'anarchie féodale. Le point initial

de la formation de I'unité (il vaudrait mieux dire de la communauté) francaise apparait au jour ou le
Duc de France est devenu roi. C’est de la, non d’ailleurs, que date la continuité.

La France apparait ici davantage comme une fédération, une « communauté » de peuples
différents, unis pour des raisons politiques. I.’objectif de cette présentation est de justifier que les
régionalismes ne remettent pas en cause l'unité du pays. L’origine celte n’est pas discutée ici. Les
Celtes sont une composante des différents peuples habitants en Gaule. Ce n’est pas parce que des
peuples ont des origines et des langues différentes qu’ils ne peuvent accepter une autorité
monarchique commune. Une date de fondation est donnée, probablement 751, lorsque Pépin le
Bref, qui porte le titre de « Duc des Francs », c’est-a-dire de second par rapport aux premiers que

sont les Carolingiens, devient roi en 751.

107 « Larticle de M. P.-]. de Cassagnac », L’Action francaise, 29 novembre 1909.

108 Thid.

109 « Le Baptéme de Clovis », p. 712.

110 Vers extraits d’une chanson pour les écoliers : Maurice Bouchor, Chants populaire pour les écoles, Hachette,
1895, p. 8.

111 Chatles le Chauve, avant une expédition en Italie, fixe le « capitulaire de Quierzy », qui rend héréditaire les
successions, d’aprés I'article « Chatles le Chauve » de I'Encyclopaedia Universalis.

157



Le rapport de Maurras a Rome a été souvent mis en valeur, mais nous voyons que Maurras
a évolué sur cette question. La véritable source de la civilisation reste la Grece. Clest la Grece qui
est au centre d’Anthinéa en 1901, c’est la Grece qui est le lieu de la « naissance de la raison », le
« point d’accomplissement du genre humain''® ». Rome est seconde du point de vue de I’esprit.
Nous pensons que ce remplacement de la Grece par Rome s’est fait dans la douleur chez
Maurras, sujet que nous détaillerons dans la troisiéme sous-partie de cette partie, consacrée a
larticulation entre la Gréce et Rome. Cependant, nous ne pouvons pas terminer cette partie sur le
refus des ancétres Gaulois sans aborder le célebre texte « Je suis Romain ». Ce texte, qui est un
extrait de préface, a connu une grande fortune récente, étant réguliecrement publié de manicre
isolée'’. Sa qualité rhétorique est indéniable, ainsi que ses échos aux thématiques identitaires
actuelles, mais d’apres nous il ne faut pas le surinterpréter. Ce qui nous étonne surtout c’est la
disparition des Gaulois dans la généalogie de la France :
Je suis Romain, parce que Rome, des le consul Marius et le divin Jules, jusqu’a Théodose, ébaucha la
premiére configuration de ma France. Je suis Romain, parce que Rome, la Rome des prétres et des
papes, a donné la solidité éternelle du sentiment, des mceurs, de la langue, du culte, a I'ceuvre
politique des généraux, des administrateurs et des juges romains. Je suis Romain, parce que, si mes
péres n’avaient pas été Romains comme je le suis, la premiére invasion barbare, entre le Ve et le
Xe siecle, aurait fait aujourd’hui de moi une espeéce d’Allemand ou de Notrvégien. Je suis Romain,
parce que, n’était ma romanité tutélaire, la seconde invasion barbare, qui eut lieu au XVIe siecle,
I'invasion protestante, aurait tiré de moi une espece de Suisse. Je suis Romain dés que jabonde en
mon étre historique, intellectuel et moral. Je suis Romain parce que si je ne I’étais pas je n’aurais a peu
pres plus rien de francais. |...] Par ce trésor dont elle a regu d’Athenes et transmis le dépot a notre

Paris, Rome signifie sans conteste la civilisation et ’humanité. Je suis Romain, je suis humain : deux
5 ol
propositions identiques!!4.

L’idée que «je suis romain », parce que la France doit son existence et son essence a
« Rome », n’est pas nouvelle chez ce latin, qui avait écrit plus tot, bien plus platement : « je crois
que sans administration romaine il y aurait aux bords de la Seine, de la Garonne, de la Loire et
du Rhone, des Allemands, des Celtes, des Ligures, des Iberes, des Grecs et des Latins épars : il n’y
aurait pas de Francais'” ». Mais le style ici est nouveau. Ce texte sort du récit généalogique,
abandonne les Gaulois, pour s’inscrire davantage dans le présent, un présent d’alliance avec les
catholiques et de polémique contre un grand rival, Clemenceau. D’un c6té le texte ressemble bien

116

a une profession de foi : Maurras le présente comme un « symbole " », la liste des articles de la foi

12 _Anthinéa, « Athenes antique », section I11.
dans le récent cahier de ’'Herne, en texte d’ouverture dans le plus récent encore numéro de Nowvelle école, n°66, 2017,
p. 9, ce texte pullule sur Internet.

14 La Démocratie religiense, Nouvelle Librairie nationale, [s.d. mais probablement 1900], 1, 4, p. XXIII-XXIV.
Le texte complet de la préface a été publié auparavant : « Barbares et Romains », L.’ Action francaise, revue bi-mensuelle, 15
décembre 1906, p. 711-728.

115 « Nos éléments, nos origines », GdI, 4 octobre 1903, repris dans Devant I’Allemagne éternelle, 1937, p. 49.

116 I .a Démocratie religiense, p. XXII1.



« romaine » de celui qui est a la fois « citoyen francais » et « membre du genre humain''’ ». Mais
de Tlautre coOté, ce symbole est aussi une envolée rhétorique, qui répond directement a
Clemenceau, le « tigre de ’Asie », cité juste avant dans le texte comme un « chef barbare'"® ».

Ce texte peut étre considéré comme une réponse a Iinfluence de Clemenceau pour deux
raisons, par son rapport a I'Histoire universelle et par sa rhétorique. Clemenceau peut bien étre
un rival de Maurras dans la réception de ’Antiquité'”’. Comme le petit Chatles, vingt ans avant
lui, le petit Georges a recu une éducation solide, a été formé a la rhétorique, a été premier de sa
classe en vers latins'” et jouit d’un accés direct aux textes grecs: « Rare parmi sa génération
politique, il pratique le grec ancien, qu’il lit dans le texte'™ » s’étonne Jean-Noél Jeanneney.
Comme Maurras, il reconnait un « sommet» dans la Gréce, y a voyagé en 1896'* et comme
Maurras il préfere la Grece a Rome. Mais la comparaison s’arréte la, parce que Clemenceau est
plutot partisan du troisieme humanisme que du deuxiéme, celui des peuples lointains. Les
origines préhistoriques de ’homme n’étant pas démontrées a cette époque, Clemenceau a choisi
la these qui voit le premier homme naitre en Asie. Ainsi il considere que les « origines premicres
de notre civilisation'® » se trouvent en Egypte, en Chaldée et en Inde :

Parti de I’Egypte, de la Chaldée, de I'Inde, P’esprit humain a pris son vol. Athénes, Rome ont cru le

fixer. 1l va toujours, conquiert toutes les terres habitables et revient plus puissant a son point de
départ!?4,

Son point de vue sur Rome différe aussi de celui de Maurras : il ne considéere pas que le
catholicisme ait eu un quelconque rdle fondateur pour la France et n’a que du mépris pour le
symbole que représente Rome, autant la Rome antique que la Rome catholique. La France qu’il
désire n’est pas la « France de Rome : « Serons-nous la France de Rome ou la France de la

Révolution'” ? » ; de méme, ’humanité n’a pas besoin de Rome : il est « absurde que la pauvre

17 Thid.

18 Ia Démocratie religiense, p. XXII.

119 Pierre Boutang a étudié la relation entre Maurras et Clemenceau dans La Destinée et lwnvre, 1993, p. 414-
421.

120 Jean-Baptiste Duroselle donne la liste de ses prix, Clemencean, Fayard, 1988, p. 27-28.

121 Clemencean, derniéres nonvelles du Tigre, CNRS Editions, 2016, p. 121. 1l semble néanmoins que ce texte soit
une réédition cachée d’un texte bien plus ancien : « Clemenceau et la Gréce », VVingtieme Siccle, revue d’histoire, n°58,
avril-juin 1998. p. 3-12.

122 Peu de jours séparent le voyage de Maurras en Avril 1896 de celui de Clemenceau en mai. Voir ]-B
Duroselle, Clemencean, Fayard, 1988, p. 776.

123 Mathieu Séguéla, Clemencean ou la tentation du Japon, CNRS Editions, 2014, p. 21.

124 Clemenceau, La Mélée sociale, Charpentier et Fasquelle, 1895, p. 85, cité par Mathieu Séguéla, Clemencean ou
la tentation du Japon, p. 21.

125 Cité par Michel Sutton, Charles Manrras et les catholigues francais, p. 110.

159



humanité qui peuple la terre ait besoin de Rome'™

». Rome ne signifie pour lui que
Pimpérialisme'”’.

Une des forces de Clemenceau était sa maitrise de la rhétorique : il faut lui répondre par la
rhétorique. Chaque phrase, qui commence sur la méme anaphore, résume une époque de la
fondation de la France. Chaque époque voit le méme combat, entre le désordre barbare et Rome,
a chaque fois remporté par Rome. A chaque époque, le Gaulois qui n’était rien aurait pu devenir
autre chose, un Allemand, un Norvégien ou un Suisse, mais il est devenu un Francais parce qu’il a
été conquis par le « divin Jules », par César, parce qu’il a été civilisé et administré par « Rome ».
Maurras n’oublie pas non plus la Gréce, qui apparait a la fin du texte, qui est la véritable source de
la civilisation, que Rome n’a pas inventée mais qu’elle transmet.

Nous voyons bien que la position de Maurras sur I'identité francaise ne peut se réduire a ce
texte, qui donne une réponse trop simple a une question si complexe et passe sous silence toutes
les autres dimensions que nous avons vues présentes chez lui dans d’autres textes, comme

'acceptation de la part celte et la pluralité régionaliste des Gaulois'®

. Pierre Boutang a bien vu la
portée de ce texte, ou Rome signifie la « primauté du politique », mais ou Maurras ne concede
tien au « golt romain » ni a « Poriginalité civilisatrice de Rome' ». Néanmoins ce texte est
instructif par sa définition de ce qui constitue le Francais, qui se définit par un ensemble de

références et d’habitudes partagées inscrites dans le temps long.

Pour conclure sur cette partie, soulignons encore la communauté de pensée qui unit nos
auteurs, autour d’un pole négatif et d’'un pole positif, articulés diversement. D’un coté se trouvent
les Gaulois, qui ne différent pas fondamentalement de tous les autres peuples primitifs et
théocratiques, et de 'autre Rome, le principe providentiel de toute organisation unie et durable.

César est la figure qui relie Rome a la Gaule : il est celui qui a vaincu les Gaulois malgré les

difficultés. Il n’a pas été seulement un chef militaire, mais aussi un civilisateur et un visionnaire.

126 T ¢ Grand Pan, Charpentier et Fasquelle, 1896, p. 323.

127 1-B Duroselle, Clemencean, p. 776.

128 A titre de cutiosité, nous avons trouvé d’autres textes de Maurras plus conformistes et favorables aux
Gaulois, dans des contextes ou la précision scientifique s’efface devant I'union nationale, notamment la premiére
sttophe du poéme « La Bataille de la Marne » de 1918 : « La Montagne de la Victoire/Donne son souffle a2 nos
drapeaux,/ A sa voix deux mille ans d’histoire/Sottent en criant des tombeaux,/Comme un soleil sur la nuée/Toute
la Gaule s’est ruée :/Mere des lois, mére des atts,/Notre Pallas est sceur d’Hercule,/ Au double assaut déja recule/Un
germanique et faux César. » (La Musigue intérienre, p. 174) Plus tardivement, dans un contexte colonial, Maurras se
rapporte aux Gaulois d’avant la conquéte romaine : « Oui, Lyautey on le cong¢oit comme un de ces grands Gaulois
qui menaient leurs bandes a travers 'Europe et le monde, prenaient Rome, tiraient la barbe aux sénateurs sur les
chaises curules, et passaient le Danube, qu’ils recouvraient de populations débordantes, traversaient la Grece,
bralaient Delphes, allaient fonder des établissements au fond de ’Asie mineure, dressaient leurs maisons rondes aux
confins du monde habité, et qui se retrouvaient dix siecles plus tard, habillés en croisés. [...] Méme peuple guertier,
conquérant et architecte... Oui, Lyautey fut le Gaulois pur. » (Pages africaines, Sotlot, 1940, p. 151-152)

129 Pierre Boutang, Charles Maurras, la Destinée et I'envre, 1993, p. 114.

160



La position que chacun peut avoir par rapport a César dépend pour une part de l'affinité qu'on a
avec le pouvoir personnel fort et les différentes incarnations du bonapartisme a chaque époque,
mais pas seulement. Maistre a du mal a reconnaitre les mérites de Jules César, ayant peut-étre trop

souffert du nouveau César-Bonaparte™”

, mais le général romain recoit les plus grands éloges de la
part de Comte et de Maurras, qui ne sont pas précisément bonapartistes. Dans le Cowrs, le
fondateur du positivisme va jusqu’a qualifier Jules César de « 'un des hommes les plus éminents
dont notre espéce puisse s’honorer ». Ses autres ceuvres concordent: dans le Systome, il
développe les qualités du Romain jusqu’a en faire un digne précurseur du positivisme, a la fois un
conquérant et un penseur, « pleinement émancipé du théologisme'” », disposé « a 'avénement
direct du regne de ’Humanité, sous la prépondérance simultanée de Desprit positif et de la vie

133

industrielle ™ ». De ce fait, le général a droit 2 un mois entier de culte dans le calendrier

positiviste, ce qui n’est pas le cas du rétrograde Napoléon'*

. Par opposition a César, Brutus son
assassin, apprécié par bien des progressistes'”’, ne recoit chez Comte que des blimes, pour son
« meurtre infame, non moins insensé qu’odieux, ou le fanatisme métaphysique seconda la rage
aristocratique'™ ». La lecture de Comte doit probablement a celle de Dante, que Comte cite, qui
accorde un sort tres favorable a César et trés défavorable a Brutus apres leur mort. Chez Dante,
César est dans le premier cercle de ’'Enfer, le plus élevé, réservé a ceux qui n’ont pas besoin de

jugement, a coté d’autres illustres paiens, Homére, Socrate et Enée'”

. Ailleurs on apprend les
raisons de ce jugement : César est celui qui a chassé les barbares et mis le monde en paix'. A

I'inverse, Brutus se trouve au plus profond de ’Enfer, en compagnie de Judas.

130 Sa réception de la figure de César semble éclatée par de multiples enjeux. Tantot il reprend la critique de
Cicéron contre I'épicurien César, tantét il en fait un nom commun, tantot il le compare avec Napoléon. Il semble que
non seulement « partout Lucréce annonca César » (Essai sur le principe génératenr, (Buvres, éd. cit., p. 399), mais que
souvent un César cache un Néron. Comme d’autres conquérants, César a été sanguinaire : « César a lui seul fait
mourir un million d’homme sur le champ de bataille » (Considérations sur la France). Le paralléle avec Napoléon est
frappant a plusieurs endroits, comme ici : « C’est une grande sottise de tuer César pour avoir ensuite un triumvirat,
puis Octave, puis Tibére et enfin Néron. Quand la vie de Napoléon dépendrait d’un seul acte de ma volonté, il
n’aurait rien a craindre » (lettre a Blacas du 3 Juillet 1811, publiée par Ernest Daudet, Plon, 1908, p. 125) ; ou dans ce
passage : « les efforts du peuple pour atteindre un objet sont précisément le moyen [que la Providence] emploie pour
I'en éloigner. Ainsi, le peuple romain se donna des maitres en croyant combattre I’aristocratie a la suite de César »
(Considérations sur la Francé). A propos de Jules César conquérant de la Gaule, Maistre estime qu’il a été rapide a
« asservir et dévaster les Gaules » (D Pape, 111, 1). Jules César apparait donc chez lui comme une figure de transition,
plus ambigué que chez Comte et Maurras.

131 CPP, 53¢ lecon.

132 Systéme de politique positive, éd. cit., 3, p. 388.

133 Comte, Catéchisme positiviste, 11¢ entretien, p. 305.

134 Jean-Francois Marquet remarque que la suppression du jour de féte pour les réprouvés (ce qui inclut
Napoléon Bonaparte) dans le calendrier positiviste coincide avec I’arrivée au pouvoir de Napoléon III, que Comte
souhaite «ménager» («Les calendriers positivistes », Annales de  Bretagne, 1976, 83, 2, p. 375,
http://www.persee.fr/doc/abpo_0399-0826 1976 _num 83 2 2819).

135 Brutus est notamment un héros libérateur dans les picces de théitre de Rousseau et de Voltaire.

136 SPP, 111, p. 388-389.

137 Enfer IV.

138 Paradis, VI.

161


http://www.persee.fr/doc/abpo_0399-0826_1976_num_83_2_2819

Pour Maurras également, César obtient Iépithéte du «divin Jules" », qu’il emploie
réguliecrement, épithete ironique et provocante pour certains, mais affectueuse et religieuse en soi-
méme. César a montré un « génie politique et militaire' », il est un « conquérant organisé'*' ».
Seul César accede aux honneurs du fondateur antique de la France, et non pas comme on s’y
attendait peut-étre, Vercingétorix ou Clovis.

Les différences entre les trois auteurs sur ces mythes d’ancétres sont plutot des nuances que
de véritables désaccords. Nous avons vu l'intérét particulier que manifeste Maistre pour les
druides. Les Francgais pour lui sont surtout unis par leur langue et leur mission religieuse, alors
que chez Comte c’est le territoire qui compte et chez Maurras le tempérament et I'union
politique. Nous avons aussi remarqué que le discours généalogique a évolué entre les trois
auteurs : pour Maistre et Comte les Gaulois semblent composés de peuples indigénes'**, alors que
pour Maurras, les Celtes sont bien une réalité historique, quoiqu’inconsistante.

Nous avons aussi constaté des évolutions au sein du méme auteur, surtout chez Maurras
qui s’est posé régulicrement la question de I'origine de la France : la séduisante thése de Iorigine
pélasgique et grecque ceéde sa place a la valorisation politique de Rome.

Une fois que les antiques non véritablement fondateurs ont été écartés, il faut aborder la

question des antiques les plus authentiques, a savoir les Grecs.

139 Nous comptons au moins trois occurrences : « La Guerre des Gaules », Gazette de France, 4 novembre
1901 ; La Démocratie religiense p. XXI11 ; L’ Action francaise et la religion catholigne, 1913, p. 38-39, ou Maurras ironise
contre un abbé critique : « Au fait, je ne suis pas Francais, et cela se devine : il suffit de prendre garde a ce que je
préfere Jules César — mon « divin Jules » — a Vercingétorix. Je ne suis pourtant pas Romain, bien que j’en aie la
prétention ».

140« Nos éléments, nos origines », Gdl, 4 octobre 1903, repris dans Devant I'’Allemagne éternelle, 1937, p. 49.

141« Nos éléments, nos origines », Gdl, 4 octobre 1903, repris dans Devant I'Allemagne éternelle, 1937, p. 51.

142 Maistre pensait bien que la langue francaise contenait des éléments « celtiques » (D# Pape, p. 20). Dans les
notes de lecture on trouve peu de matiére sur les Celtes. Voir 2J17, vue 172/517, p. 256 : « Japhet. Ce patriarche
des Européens y a toujours été connu sous son nom. Audax Japeti Genus. Catli Lettres amér, t. I, LXXVI, p. 451,
note. Les Celtes lapides sont nommés par Strabon. Qui sait si les Celtes ne sont pas les ainés » 26 janvier 1805. »

162



I’ambivalence des Grecs

Avant de commencer ce chapitre sur la critique des Grecs, il faut rappeler 'intention de nos
auteurs : faire le tri dans la Grece antique. Il ne s’agit pas d’encenser la Grece a la maniére un peu
naive de Victor Duruy, qui voyait dans Athénes « le foyer qui recoit et concentre les rayons épars,

: iy 143
pour les renvoyer au monde en resplendissante lumiere ™ » et dans le peuple grec une

Foule élégante et spirituelle, curieuse d’art, de science, de poésie ; ou la fortune indiquait a peine des

rangs, ou l’éducation, la méme pour tous, n’en établissait pas; moins peuple qu’aristocratie

populaire, et élevée a ce point de grandeur par son génie propre, résultat de sa position

géographique et de son histoire, et par les institutions les plus humaines, les plus vraiment libérales
que ’Antiquité ait eues!#,

Cette Gréce « bourgeoise'® », harmonieuse et libérale, ou il fait bon vivre, n’est pas la
Grece de nos auteurs. Mais il ne s’agit pas non plus d’enterrer toute la Gréce, notamment a cause
du sort peu enviable des Grecs a '’époque moderne, comme D'avait fait Barbey d’Aurevilly, qui
s’était réjoui du livre satirique d’Edmont About, cette « cervelle 1égére! », d’aprés Brasillach :

[Cette] histoire de la Gréce contemporaine ne modifiera 'opinion de personne sur la Grece, par la

tres bonne raison qu’elle est opinion de tout le monde sur ce pays. En effet, apres avoir été surfait

longtemps dans I’Antiquité, le peuple grec a été surfait dans les temps modernes encore
davantage!'#’. Mais Dieu merci |, ce malheureux peuple a cessé d’étre a 'ordre du jour!4s.

Ni philhellénisme dd a Iintense proximité avec les Grecs qui sont « comme nous' », ni
mishellénisme da a la distance excessive de « sociétés qui ne ressemblent en rien a notre société

150

actuelle"™ », nos auteurs cherchent la « distance correcte®™ ». Ils exercent leur esprit critique, qui

consiste 2 « juger » le « grand » et le « petit' », a distinguer entre ce qui est fondateur et ce qui est

143 Victor Duruy, Histire des Grees, Graz-Austria, 1968, [1¢¢ éd. 1851], t. I1I, p. 611.

144 Thid.

145 Pierre Vidal-Naquet et Nicole Loraux étudient le rapport de Victor Duruy a la Grece dans « La Formation
de I’Athénes bourgeoise », La Démocratie grecque vue d ailleurs, Flammarion, 2009.

146 « Cervelle 1égere, Edmont About continua d’éctire, et nous pouvons admirablement comprendre d’apres
son cas la malchance et la frivolité des Gaulois », parce qu’About regrette que I’Allemagne soit désunie, d’apres
Brasillach, Compte-rendu de U'Edmont About de Marcel Thiébaut, Action francaise, 18 Juin 1936. Remarquons
néanmoins que la position exprimée dans le quotidien de L’Action francaise n’est pas toujours hostile a Edmont
About : Jacques Bainville apprécie la vision de la Grece d’About en donnant une longue citation de La Gréce
contemporaine le 23 Avril 1924,

147 Bonald aussi estime que les Grecs sont un peuple « surfait », ce qu’il exprime par leur caractere emphatique
et théatral : « Les vertus morales eurent en Grece je ne sais quoi de théatral et d’apprété, contraire a I'idée de la
véritable vertu» (Théorie du pouvoir, 11, 3) Voir Pierre Vidal-Naquet et Nicole Loraux, « La formation de ’Athénes
bourgeoise », p. 189.

1498 T es (Buvres et les Hommes, XV, cité par Sophie Basch, Le Mirage grec, la Gréce moderne devant 'opinion frangaise
(1846-1946), 1995, p. 7.

149 Victor Duruy, Histire des Grees, p. 625.

150 « La Grece antique », Les QEuvres et les hommes, XX, « De 'Histoire ».

151 Expression reprise a Pierre Vidal-Naquet et Nicole Loraux qui 'employaient pour Benjamin Constant,
« La Formation de I’Athénes bourgeoise », p. 198.

152 Joseph de Maistre, De /a sonveraineté du peuple, PUF, 1992, p. 240, note.

163



erreur. I’accent dans cette partie est mis sur les erreurs, parce que les éléments fondateurs
doivent étre continués plutdt que critiqués. Nous étudierons d’abord une exception a ce
classement général : Sparte. Sparte ne releve ni de Perreur ni du fondateur, parce que Sparte est
un régime particulicrement ambivalent, un « phénomene ™ » unique pour Maistre, une expérience
«avortée™ » d’aprés Comte. Nous étudierons ensuite les reproches adressés a la Gréce en
général, qui peuvent étre appliqués aussi bien a Athénes, dont il faudra démontrer que le régime

démocratique a entrainé la ruine.

Sparte l'aristocrate et Atheénes la bourgeoise
L’opposition entre Athénes et Sparte est classique dans la littérature, avec une évolution

entre les XVIII® et XIXC siecles'™

. Au XVIII‘, la balance des faveurs penche pour la vertueuse Sparte.
Au XIX¢, la bourgeoise Athenes emporte les suffrages. Sans aller non plus jusqu’au traitement de
Barres, parce que Sparte est un régime d’exception qui ne peut pas vraiment étre placé au-dessus
d’Athénes, nos auteurs opérent un relatif retour a Sparte, qui n’est pas la Sparte égalitaire du
XVIII® siécle, mais le modéle de I’aristocratie.

Dans leur chapitre «LLa Formation de I’Athénes bourgeoise », Pierre Vidal-Naquet et
Nicole Loraux ont étudié¢ le rapport de Maistre a Sparte, plus en connaisseurs de I’histoire antique
que de la pensée de Maistre. Ils commencent par reconnaitre la qualité du travail de Maistre sur
I’Antiquité : méme si Burke et Bonald partagent de nombreuses idées, « avec Joseph de Maistre, il
s’agit de tout autre chose'™ ». Ainsi ils rapprochent les positions de Maistre de celles d’historiens
anglais, Gibbon, Mitford, Sir William Young. Mais dans le méme temps les critiques fusent,
d’abord une comparaison d’intention polémique : « comme Rousseau, Mably””” ou Robespierre,
Joseph de Maistre choisit Sparte contre Athénes'™ » ; puis le cas du juriste reléve de la psychiatrie

parce qu’il « revient de fagon obsédante' » sur Lycurgue ; enfin le summum est atteint au moment

ou Maistre inaugure « I'usage réactionnaire moderne du mirage spartiate qui s’est prolongé jusqu’a

153 Maistre écrit d’abord un « phénomene extraordinaire » puis un « phénomene admirable », De la sonveraineté
du peuple, 1992, p. 240-241 ; Etude sur la sonveraineté, OC, t. 1, p. 495.

154 Auguste Comte, CPP, 53¢lecon, p. 308.

155 Nicole Loraux, « La formation de I’Athénes bourgeoise » dans Pierre Vidal-Naquet (dit.), La Démocratie
grecque vue d arllenrs, Flammarion, 2009.

156 Pierre Vidal-Naquet et Nicole Loraux, « La Formation de I’Athénes bourgeoise », p. 188.

157 D’apres le Grand Dictionnaire universel dn XIX® siécle, Mably, frere de Condillac, est connu pour s’étre intéressé
a Sparte, qu’il ne percevait cependant pas du tout comme Maistre : il «se prit d’un amour véritable pour les
institutions démocratiques, surtout celles de Sparte ». Il vante la simplicité et ’égalité de Sparte contre le
développement et le luxe d’Athénes. Il serait « un des maitres du socialisme moderne » (1873, t. X, p. 843-844).
Maistre le considere comme Condorcet, « un des oracles du jour » (OC, I, p. 488), c’est-a-dite un auteur dont la
réputation dépasse la qualité.

158 Pierre Vidal-Naquet et Nicole Loraux, Az ¢z, p. 189.

159 Thid. Maistre avait déja été diagnostiqué comme « obsédé » par la Grece p. 188.

164



’Allemagne nazie et au-dela'”

». La question posée est sévere : le rapport de Joseph de Maistre a
Sparte releve-t-il du cliché nostalgique, qui irait de Rousseau jusqu’aux nazis ?

On peut comprendre que la documentation des historiens date d’Isaiah Berlin qui voyait
Maistre comme un précurseur du fascisme et de Robert Triomphe qui voulait démystifier le
grand homme, mais la question sur Sparte mérite d’étre posée. D’apres nous, méme s’il évoque
Sparte et Lycurgue dans plusieurs ceuvres, Maistre est loin d’étre obsédé par Sparte et ne peut pas
étre rangé dans la catégorie des admirateurs de Sparte qui s’opposent aux admirateurs d’Athenes.
Nous allons montrer que Sparte est pour Maistre un « phénomene » dans le sens que ce mot a
pour lui, une expérience unique qui défie la raison, digne d’intéresser et d’instruire, un objet
d’étude a ne pas laisser a2 Rousseau, mais pas un modele.

Pour Maistre, Sparte est comme Alexandrie une cité a part : c’est « un tres beau point dans

161

un point du globe'® ». Maistre insiste sur ce caractere d’exception : « peu d’institutions peuvent

étre comparées a la sienne'®», ces institutions sont «uniques» et son peuple a été

« extraordinaire!®

». Cette qualité peut aussi bien étre un défaut : il est difficile de tirer des lois
générales a partir d’une exception, difficile de déduire des principes politiques d’un « point » si
isolé.

Maistre développe essentiellement sa pensée sur Sparte dans De /a souveraineté du peuple,
ouvrage écrit vers 1794-1796'*. Le statut de ce texte livre déja deux enseignements: que le
dialogue avec Rousseau est au fondement de son rapport a Sparte et que Sparte n’est pas un
modele. On peut considérer ce texte comme une réponse a Rousseau sur la question de la
souveraineté, ce pourquoi I’éditeur moderne Jean-Louis Darcel I'a sous-titré « un anti-contrat
social ». Cet angle d’approche a une conséquence sur le rapport de Maistre a Sparte, parce que
Maistre s’attaque a la Sparte du Contrat social mais pas a la Sparte du Disconrs sur les sciences et les arts,
C’est-a-dire a la politique de Sparte mais pas a son refus du luxe. Ce livre de Maistre, qui a été écrit
avec moins de recul vis-a-vis de la Révolution que ses ceuvres plus célebres, peut étre interprété
comme une premiére réaction a la philosophie qui a inspiré la Révolution. A bien y regarder, il

reste marginal dans les ceuvres completes, parce que I'auteur ne I’a pas fait publier de son vivant,

160 Pierre Vidal-Naquet et Nicole Loraux, Az ¢z, p. 190.

161 Dy Pape, p. 328.

162 Efyde, OC, t. 1, p- 362 (De la sonveraineté, p. 1306).

163 Emde, OC, t. 1, p. 495-496 (De la souveraineté, p. 241).

164 Dapres la chronologie de Robert Triomphe, Joseph de Maistre, p. 601 et la premiére note de I’édition des
(Euvres completes, t. I, p. 311. Notons une différence de titre : P'éditeur des (Euvres complétes semble avoir inventé
Etude sur la sonveraineté, parce que le manuscrit est bien titré De /a souveraineté du peuple. Pour que le lecteur sy retrouve
facilement nous donnons en référence les deux éditions, celle des (Buvres complétes numérisées et celle de I’édition
récente De la sonveraineté du peuple entre parenthéses.

165



ne lui accordant que peu de considération, invoquant en 1815 que c’est un ouvrage « écrit a la

hate et jamais relu'®.

»

Qu’est-ce qui intéresse Maistre dans Sparte ? La vertu de cette cité antique tient dans une
harmonie rare entre trois éléments fondamentaux : sa constitution, son législateur et son peuple.
Dans la polémique que Maistre mene contre les constitutions écrites, Sparte est une référence.
Spatte fournit le modéle de «la constitution la plus parfaite de ’Antiquité' », parce qu’elle est
écrite « dans le cceur de ses enfants'”’ ». En quoi consiste-t-elle donc ? Non pas en « une ligne » de
« droit public », mais en un oracle, un court énoncé de nature religieuse'”, qui distribue le pouvoir

', Ce régime reléve donc

entre deux rois, un sénat de 28 membres et le peuple divisé en tribus
des « républiques aristocratiques'” ». Un des mérites de Lycurgue est d’avoir « mis entre [les rois
et le peuple] le sénat'” », pour tempérer a la fois les rois qui inclinaient a la « tyrannie » et le
peuple qui inclinait a la « confusion populaire ».

Cette constitution est 'ouvrage d’un législateur inspiré : Lycurgue, dont les aventures sont
racontées en détail par Plutarque. La référence a Plutarque a plusieurs utilités : elle structure le
propos de Maistre, elle lui donne la légitimité du vrai épigone par opposition a Rousseau, elle
introduit la dimension religieuse de I'acte législateur. Maistre suit point par point le début de la
biographie de Plutarque, les troubles politiques avant la constitution de Lycurgue'™, sa régence'”,

ses voyages' ¥, son autorité'” et son ceuvre législatrice'”

. Quoique Maistre se montre précis sur
ces points, il ne dit rien sur la suite de la V7 de Lycurgue, le partage des terres et des biens,
I'interdiction du luxe, ’éducation communautaire et violente.

Sa fidélité relative a Plutarque lui permet de disputer a Rousseau le titre usurpé d’héritier de
Lycurgue, ambition inavouable qui n’est probablement pas le moindre des enjeux de cette

discussion sur Lycurgue. L’erreur la plus grossiere de Rousseau est cette phrase un peu rapide,

écrite dans le Contrat social: « Quand Lycurgue donna des lois a sa patrie, il commenca par

165 Note manuscrite en 2J7, vue 1, reproduite dans Etude sur la sonveraineté, OC, t. 1, p. 311. L affirmation est
discutable vu I’état régulicrement raturé du manuscrit. Nous voyons d’autres raisons de ne pas publier ce texte,
comme le manque d’opportunité, la facture trop peu enthousiaste par rapport aux Conusidérations qui vont Poccuper
juste apres, le manque de sublime.

166 Etude, OC, t. 1, p. 370.

167 Ibid. Cette affirmation s’appuie sur Plutarque qui le dit claitement, 17es paralleles, 1, Lycurgne-Numa, § 13, 1-
2, Les Belles-Lettres, CUF, 1964, p. 137.

168 Considérations, OC, t. 1, p. 59.

169 Plutarque, Vzes paralléles, 1, Lycurgne, §6, CUF, p. 127.

170 Etude, OC, t. 1, p. 495.

1TV Considérations sur la France, chapitre IV, (Euvres, éd. cit., p. 220.

172 Considérations, Enpres, éd. cit., p. 220, qui cite Plutarque, Lycurgue, §2, 4-6, p. 122.

173 Etude, OC, t. 1, p- 336 (De la souveraineté, p. 115), qui cite Plutarque, Lycurgue, §3, p. 122-123.

174 Epude, OC, t. 1, p. 337 (De la sonveraineté, ibid.), qui cite Plutarque, Lycurgue, §4, p. 124.

175 Etude, OC, t. 1, p. 340(De la sonveraineté, p. 117-118), qui cite Plutarque, Lycurgue, §5, 1, p. 125.

176 Considérations, Envres, éd. cit., p. 220, qui cite Plutarque, Lycurgue, §6, p. 127 sq.

166



abdiquer la royauté'”” ». En réalité, Lycurgue n’a jamais été roi, mais seulement régent. En outre,
Lycurgue n’a pas « donné des lois a sa patrie », mais a accepté les demandes de ses compatriotes

et des oracles'”®.

Maistre conclut: « Voila comment ce grand politique savait lhistoire ! »
Rousseau se trompe donc lourdement dans son rapport au pouvoir, alors que Plutarque
soulignait bien le caractere humble de Lycurgue. Lycurgue a favorisé la transmission pacifique et
légitime d’un pouvoir héréditaire, alors qu’il aurait pu se Papproprier facilement. Son Curriculum
Vitae donne la preuve que le 1égislateur ne peut étre gouvernant.

La deuxieme spécificité de Lycurgue est sa légitimité religieuse. Nous avons vu que sa
constitution prenait la forme d’un oracle. Plutarque explique que Lycurgue consulte réguli¢rement
les oracles. Platon a été sensible a ce theme, qualifiant Lycurgue de « nature humaine unie a une
nature divine'” » et la constitution spartiate de don d’un dieu protecteur et prévoyant. Maistre

180 Comme Moise et

relaie avec insistance ce point, qui commence a étre disputé de son temps
Numa, la législation de Lycurgue fut « religieuse'® ». Dans son étude, Maistre consacre un
paragraphe a cette question :
Lycurgue se distingua sur ce point fondamental [..] Il n’imagina rien, il ne proposa tien, il
n’ordonna rien que sur la foi des oracles. Toutes ses lois furent, pour ainsi dire, des préceptes
religieux ; par lui la Divinité intervint dans les conseils, dans les traités, dans la guerre, dans

I’administration de la justice, au point que ‘le gouvernement de Sparte ne semblait pas étre police de
chose publique, ains plutot reégle de quelque dévote et sainte religion!s”,

Le style est insistant, avec des formules de restriction et de généralisation : Lycurgue ne fit
rien sans la religion, tout avec elle. Robert Triomphe cite ce paragraphe pour souligner que la
soumission des Spartiates a « IEtat » est de la méme nature qu'une « obligation religieuse'® »,
commentaire réducteur d’apreés nous. Remarquons plus précisément le degré d’implication de
Maistre dans son texte. Maistre n’invente rien parce que Plutarque mentionne régulierement
I'engagement religieux de Lycurgue, mais Plutarque égrene ces remarques au cours du récit, de
maniere éparse. Ce que fait Maistre c’est de synthétiser les remarques de Plutarque, pour
accumuler les preuves d’une thése et constituer une liste propre a emporter la conviction. On a

I'impression de se trouver face a une utopie incarnée, d’approcher le réve de Maistre d’un rapport

177 Dy Contrat social, 11, 7 cité dans Etude, OC, t. 1, p. 336 (De la sonveraineté, p. 115).

178 Etude, OC, t. 1, p- 337 (De la sonverainet?, ibid).

179 pboig g avlOpwnivy usucryuévy Geig. tvi dvvduet dans Platon, Les Lois, 111, 691e, Les Belles Lettres,
CUF, 1965, p. 33.

180 « I’habitude si funeste d’appeler la superstition au secours des institutions politiques, a souillé trop souvent
I’exécution d’une idée si propre a donner aux lois d’un pays cette unité systématique, qui peut seule en rendre I'action
sure et facile, comme en maintenir la durée » écrit Condorcet, Esquisse d'un tablean historigue, 1794, p. 91.

181 Considérations, chapitre V, OC, t. 1, p. 59

182 Plutarque, LXII, traduction Amyot dans la coll. « Bibliotheque de la Pléiade », 1951, t. I, p. 126-127, qui
cite Elﬂde, OG, t. 1, p. 362 (De la souveraineté, p. 136).

183 Robert Triomphe, Joseph de Maistre, p. 385-386.

167



parfait entre politique et religion, qui est atteint non pas quand le pouvoir est détenu par un
religieux, mais quand il est secondé par un homme pieux.

Le peuple de Sparte est la troisicme variable qui a permis la réussite de Sparte. Lycurgue n’a
pas agi de lui-méme, il a été appelé par ses « compatriotes'® ». Si Sparte a bénéficié de cette
constitution, c’est parce que les Spartiates en ont été dignes. Maistre insiste sur le lien entre le
« gouvernement » et les «meceurs» pour rappeler que, méme en régime monarchique, le
gouvernement ne décide pas de tout: « 'un et Pautre, sans doute, s’assistent mutuellement |...]
mais la premiere impulsion, le principe générateur part toujours des mceurs et du caractére
national'® ». Sparte en est un bon exemple. Lycurgue transforma son peuple, « en fit d’autres
hommes », tout comme « les Spartiates accepteérent ce gouvernement avec pleine connaissance de
cause ». Lycurgue a été extraordinaire, comme son peuple : «il fallait déja un tres haut degré de
sagesse et d’énergie pour désirer les lois de Lycurgue'®. »

L’observateur comprend bien que cette harmonie parfaite entre une constitution non éctite,
un législateur pieux et un peuple sage et énergique est impossible a reproduire. Finalement Sparte
n’est pas un modele, a cause de sa trop grande spécificité :

Avec des institutions uniques, a la portée seulement d’un peuple extraordinaire, avec une certaine

royauté, avec une aristocratie forte et imposante, avec un territoire tres resserré, avec Uesclavage le

plus dur, admis comme un élément de gouvernement, celui de Sparte ne dura que la moitié du
temps, a peu pres, qu’a duré le royaume de France jusqu’a nos jours!®.

Sparte n’a duré que cinq cents ans d’apres Plutarque : ce n’est pas assez comparé aux mille
ans de Rome et de la France. Sa trop grande spécificité ne fournit « que peu de conclusions
pratiques'®® ». A cela s’ajoute un esclavage constitutif, qu’il est hors de question de restaurer, et le
faible développement artistique, que Maistre concede au détour d’une polémique : Sparte n’a
« jamais pu enfanter un poéme ni tailler une colonne' ». Il ne semble donc pas que Maistre ait le
méme rapport a Sparte que Rousseau, ni que Maistre soit obsédé follement par Lycurgue et les

Spartiates.

Comte et Maurras rapprochent davantage Athénes et Sparte, sans néanmoins les
confondre, ni placer Sparte au-dessus d’Athénes. Le régime politique et militaire des deux cités
leur semble comparable, fondé sur Iaristocratie, 'esclavage et des expéditions militaires de faible

portée. Comte n’est pas admiratif envers les Spartiates mais tantét amusé tantot révulsé. I

18 Etude, OC, t. 1, p. 337.

185 Fragments sur la France, OC, t. 1, p. 205.

186 Thid.

187 Etude, OC, t. 1, p. 495-496.

188 Brouillon cité par Jean-Louis Darcel, De /a sonveraineté, p. 240.
189 Eude, OC, t. 1, p. 529.

168



emploie réguli¢crement la méme formule plaisante a propos des Spartiates, dans ses ouvrages et
dans ses cours populaires : les Spartiates sont pour lui des « Romains avortés'” ». Ils ont eu de
Pambition militaire mais n’ont pas réussi a constituer un empire. IlIs étaient « admirablement
organisés pour la guerre » mais n’ont pas eu le « milieu convenable » pour « conquérir avec fruit ».
Le héros spartiate pour Comte n’est pas Lycurgue mais Léonidas, roi qui se sacrifia lors de la
bataille des Thermopyles face a des Perses en surnombre : «le grand nom de Léonidas la lie
[Sparte] seul a ’héroique lutte'' ». Lycurgue a I'inverse n’est pas nommé mais seulement évoqué
comme un législateur qui se serait trompé en donnant a la société spartiate un but principalement
conquérant : « Un législateur, plus respectable qu’éminent, avait tenté de fonder une aristocratie
guerricre sur des bases trop factices, faute d’avoir assez senti 'incompatibilité de la situation
grecque avec aucun systéme de conquétes'”. » Le texte le plus frappant sur les Spartiates est celui
du le cours populaire :

Les Spartiates furent des Romains avortés, faute d’un milieu local et social, sorte de couvent de templiers,

de moines militaires avec des femmes communes, absence de famille et esclavage collectif. Ils
vivent sur les Thermopyles. C’étaient de vrais zrouble-fétes'”’.

Comte multiplie les oxymores et les comparaisons incongrues pour montrer toute
Iétrangeté que lui inspire Sparte. Que des « militaires » vivent comme des « moines » tout en
ayant des « femmes communes » défie toutes les catégories anthropologiques. Le sort des femmes
lui parait particuliecrement dégradant en dehors du mariage monogame : Sparte méconnait les
mystétieuses « convenances féminines'” ». Comte révéle finalement un caractére bourgeois
inattendu en qualifiant les Spartiates de « trouble-fétes », alors que le philosophe est connu pour
sa vie austere. Athenes est malgré tout préférable a Sparte, parce qu’elle a été plus efficace et plus
fédératrice. Les Spartiates n’ont été qu’une « orgueilleuse peuplade, non moins oppressive au
dehors qu’au-dedans'” ». Comte fait ici allusion aux sévéres lois de Lycurgue, qui interdisent les
arts et le luxe, et a la faible implication de Sparte dans les guerres médiques. Si Comte n’est pas
vraiment bourgeois, sa lecture de Sparte est bien « bourgeoise » dans le sens que Pierre Vidal-
Nagquet et Nicole Loraux donnent a ce mot : Sparte n’est pas une cité agréable.

Chez Maurras, la question de Sparte ne parait plus d’actualité, dans la mesure ou nous
n’avons pas trouvé de texte développé. La seule allusion a des Spartiates que nous avons trouvée

associe les Spartiates a tous les Grecs et méme a tous les Antiques : la faible proportionnalité

190 CPP, 53¢, p. 308 ; Systéme de politique positive, éd. cit., 111, p. 277 et Cours sur Ibistoire de I'Humanité, p. 168.
1 Systéme de politique positive, ibid.

192 Ihid.

193 Conrs sur 'Histoire de 'Humanité, p. 168.

194 Systeme de politique positive, éd. cit., 111, p. 357.

195 Thid.

169



entre le petit nombre des Spartiates qui ont des droits politiques et le grand nombre des péricques
et des ilotes qui n’en ont pas, montre que « le régime antique fut laristocratie ». Maurras ne cite
jamais Lycurgue'”, alors que 'action de ce législateur non gouvernant aurait pu correspondre 2
son rapport personnel au pouvoir : « il ne s’agit pas d’étre en nombre, mais de choisir un poste

7 » Comme Mademoiselle Monk,

d’ou attendre les occasions de créer le nombre et le fait
Lycurgue a influencé profondément le pouvoir sans attendre de majorité ni conserver le pouvoir

pour lui-méme.

La Grece divisée, menteuse, légere et déréglée

Le cas spartiate étant mis de cOté, les autres cités grecques inspirant peu nos auteurs'”, c’est
Athenes qui concentre les critiques. L’observateur se rend vite compte qu’il est difficile de
distinguer, dans les critiques, entre celles qui portent sur la Grece tout entiére et celles qui portent
uniquement sur Athenes. Les reproches de Comte peuvent souvent s’appliquer a 'une et a 'autre.
La phrase suivante est particulicrement difficile a évaluer précisément : « L’ensemble de I’histoire
grecque présente le douloureux spectacle d’une nation sacrifiée au développement décisif du
génie spéculatif chez quelques organes privilégiés'”. » ’énoncé commence de maniére trés
générale en prétendant parler de « 'ensemble de Ihistoire grecque », mais la suite de la phrase fait
surtout penser a Athénes : le sacrifice de la nation évoque I’échec de la ligue de Délos et le petit
nombre d’« organes » du « génie spéculatif » pourrait ne désigner que les philosophes athéniens
des V¢ et IV® siecles. Maistre justifie que 'on puisse patler indistinctement d’Athénes et de la
Grece : «Je crois qu'on peut dire de la Grece en général ce que [l'on] a dit d’Athénes en
particulier™ », ce qui s’explique par le fait qu’Athénes « était pour ainsi dire le cceur de la Grece et

[...] exercait sur elle une véritable magistrature™"

». Une fois cette précaution prise, nous relevons
quatre reproches récurrents faits a la Gréce et a Athénes, chez nos auteurs: la Gréce a été

divisée™”, la Gréce a été menteuse™”, la Gréce a été légere™, la Grece a été déréglée™. Ces

19 On trouve deux éditions du tome 1 des 17es paralléles ou se trouve la vie de Lycurgue dans sa bibliotheque,
mais des éditions du début du XIX¢ siecle, dont une porte le tampon du pere de Maurras : Traduction Dacier, chez
Amable Leroy, 1803 et traduction Amyot, Janet et Cotelle Libraires, 1818.

197 « Mademoiselle Monk », Gagette de France, 1902, repris dans L Avenir de l'intelligence, Romantisme et Révolution,
1922, p. 225.

198 Maurras s’est intéressé a Delphes pour sa position centrale en Gréce dans Delphes en Provence et a Sybaris
pour ses orgies dans le Chemin de Paradis. Auguste Comte évoque Thebes, Corinthe et Mégare comme exemples de
cités voisines d’Athenes dans la 53¢ lecon du CPP.

199 §8P, 111, p. 271, cité par Laurent Fedi, « La Contestation du miracle grec chez Auguste Comte », p. 159.

200 Dy Pape, p. 324.

200 Dy Pape, p. 328.

202 « est née divisée », Du Pape, p. 338.

203 « les Grecs menteurs », D Pape, p. 324 ; « menteuse Grece », SSP, 2¢ entretien, p. 494.

170



reproches se recoupent entre eux, mais on peut tenter de les classer : le premier reproche vise la
politique, le deuxieme le rapport a la parole, le troisieme I'inscription dans le temps, le quatriéme
le rapport a la morale. La démocratie grecque fait 'objet de si nombreuses critiques, que nous ne
pouvons pas la restreindre a un de ces quatre reproches, qu’elle attire tous les quatre. Elle fera
donc 'objet d’une sous-partie entiére, a la suite de 'examen de ces quatre premiers reproches.

Ces quatre reproches paraissent dévastateurs, mais il faut les resituer dans un contexte long,
parce qu’ils relevent pour une grande part de critiques déja antiques. Cette mise en perspective est
nécessaire pour bien saisir la portée de la critique de la Grece. La pire critique de la Gréce qu’on
puisse imaginer en réalité c’est de ne jamais en parler. De méme que Musset ne peut étre dit athée
parce qu’il fait des reproches a Dieu, de méme faire des reproches a la Grece, c’est s’inscrire dans
la tradition séculaire de la culture gréco-latine. Les Grecs se sont critiqués eux-mémes et les

206

Romains s’en sont donnés a cceur joie. Platon a critiqué la foule™ et les sophismes grecs,

Démosthene faisait des reproches aux Athéniens®”’

, Aristophane s’est moqué des « nuées » de
Socrate, pour ne citer que les critiques grecques les plus populaires parmi nos auteurs. Cicéron,
Horace et Séneque ont régulicrement dénoncé la Gréce. Que dire de Juvénal, qui utilise tout son
talent pour dénoncer les Grecs ?

Ou trouver son pareil, quand un Grec, au théatre, représente Thais, qu’il joue une épouse ou une

Doris que ne pare aucun pallium ? C’est la femme méme qui parle, et non un personnage fictif. [...]
Ajoutez quil n’y a pour eux rien de sacré, rien qui soit a I’abri de leur lubricité?0s,

Les Grecs n’ont pas leur pareil pour incarner le peuple de tous les mensonges et de toutes
les perversions. Critiquer les Grecs peut donc avoir plusieurs fonctions, certes mettre a distance
I’Antiquité, mais aussi se présenter comme continuateur du discours philosophique grec et du

discours identitaire romain.

Le discours sur la division de la Gréce est peut-étre le discours le plus ancien chez les Grecs
et le plus répandu chez les contemporains. Il court de Maistre a Comte, qui écrit : « Suivant
I’heureuse expression de de Maistre, on peut dire en quelque sorte que la Grece était née

divisée®”. » Comte cite ici une formule de D# Pape devenue célébre : I'idée que les Grecs sont

204 Pour Maistre : « ces Athéniens légers comme des enfants », D Pape, p. 328 ; « la plus légére des nations »,
Du Pape, p. 330 ; Maurras : « le plus 1éger [...] de tous les peuples », Anthinéa, p. 84.

205 Pour Maistre, la Grece est le pays « qui a tout osé », SSP, 2¢ entretien, p. 494. Pour Comte, la Grece vit
dans une « turbulence effrénée » Systéme de politique positive.

206 Jacqueline de Romilly a recensé nombre de discours de Grecs critiques de la démocratie dans Problemes de la
démocratie grecgue, Hermann, 2006. Sur Platon, voir notamment p. 28.

207 Probléemes de la démocratie grecque, p. 46.

208 Satires, ed. cit., 111, v. 93-109, p. 27-28.

209 CPP, 53¢ lecon, p. 307.

171



opposés a toute grande association « est fondée sur le caractere éternel de cette nation, qui est née
divisée®” ».

Méme si on peut réduire cette idée a expliquer lhistoire par la géographie — les cités

> : > , , . N

grecques ne peuvent s’allier parce qu’elles sont séparées par des montagnes -, Maistre donne a

son propos une portée beaucoup plus large, pour caractériser un tempérament grec, un trait de

caractere collectif qui se transmet dans le temps, depuis les temps archaiques jusqu’a nos jours.

Les Grecs ont transmis un « esprit de division » dans tous les domaines, linguistique, politique,

211

philosophique puis religieux™". Toute hérésie a quelque chose de grec, d’abord parce que le mot
d’hérésie est un mot grec™” puis parce que la division politique et philosophique des Grecs a
généré toutes les autres divisions : « [pJossédé du démon de P'orgueil et de celui de la dispute, ils
ne laissent pas respirer le bon sens ; chaque jour voit naitre de nouvelles subtilités [...]. Au lieu de
croire, on dispute, au lieu de prier, on argumente [..]; la Gréce entiere est une espece de
Péloponnése théologique ot des atomes se battent pour des atomes”. » Le style de Maistre a des
échos insoupgonnés : a l'effet d’échelle qui transforme le Péloponnése en Grece et les individus
en atomes, s’ajoute une métaphore quantique hallucinée. L’esprit grec serait-il au fondement du
chaos de la matiére ? Les atomes se battent-ils en prenant les Grecs comme modéles™ ?

On pourrait s’étonner que Maistre paradoxalement n’aille pas jusqu’au bout de cette
généalogie, ne formule pas I'idée séduisante d’un « péché originel hellénique®” » contrairement 2

ce que lui fait dire Robert Triomphe. Pourquoi ne pas dire aussi que le diable a quelque chose de

grec, lui qui est le diviseur par excellence®®, pourquoi ne pas dire que le mal est grec’’, de méme

210 Joseph de Maistre, Du Pape, p. 338. Cette citation apparait dans beaucoup d’articles et manuels qui
évoquent la Gréce. Notamment Francois Laurent, Histoire du droit des gens et des relations internationales, Gand, 1850, 1T :
« De Maistre remarque avec raison qu’un caractére particulier de la Gréce et qui la distingue de toutes les nations du
monde, c’est I'inaptitude a toute association politique ou morale : ‘elle est née divisée’ » ; Alfred Fouillée, Revue des
densc Mondes, n°147, mai-juin 1898, p. 53 : « Si la Grece est née divisée, selon le mot de Joseph de Maistre, cela n’est
vrai que du c6té de la terre ; la mer a fait son unité » ; Jean Psichari, « Un pays qui ne veut pas de sa langue », Mercure
de France, n° 727, 1¢ octobre 1928, p. 69 : « Les montagnes, pat leurs massifs, créent autant de cités indépendantes.
Ta Grece est née divisée’, a dit Joseph de Maistre ». De nombreux autres auteurs citent le mot sans citer 'auteur, ce
qui le transforme en #gpos, comme ce manuel de Ducoudray et Feillet, Simples récits d’histoire ancienne, 6¢ édition,
Hachette, 1875 : « Malheureusement, par la nature méme de son sol, ‘la Grece est née divisée’ ».

21 Dy Pape, p. 332.

212 Maistre est conscient que le sens du mot a évolué, de doctrine parmi d’autres a déviation condamnée. Ainsi
le Dictionnaire bistorigue (1998, t. 11, p. 1708) indique qu’en francais le mot a toujours ecu le sens qui s‘oppose a
orthodoxie. L’article ne dit pas clairement si ce sont les Grecs ou les Latins qui ont fait évoluer le sens du mot.

213 Du Pape, p. 332.

214 Robert Triomphe remet en contexte la discussion sur les atomes, que Maistre congoit comme une position
idéologique n’ayant rien a voir avec une observation scientifique (p. 390-391). L’atomisme est une école
philosophique défendue par Démocrite, Epicure et Bacon, dans les théses desquels Maistre ne croit pas : « Maistre
qui aimait nager dans la transcendance et dans la théurgie, ne comprenait pas qu’on allat démonter 'unité divine du
monde pour se plonger dans la matiére corpusculaire. » Joseph de Maistre, p. 391.

215 Robert Triomphe, Joseph de Maistre, p. 387.

216 Rappelons que Iétymon grec du diable est formé sur le verbe SwBailw «jeter a travers ; désunir ;
accuser ». Le sens de blasphémateur est un sens dérivé, a partir du sens d’accusation, fondée ou fausse.

172



que la Réforme, Pesprit moderne d’individualisme et de division des esprits™® ? Nous voyons
plusieurs explications possibles, rhétorique, philosophique et religieuse. Le raisonnement de
Maistre qui vise a compenser les préjugés en abondant dans Pextréme inverse se conclut
généralement de manicre plus nuancée qu’il n’avait commencé. Le caractere éternel de division
des Grecs n’est peut-étre pas si éternel que cela, la naissance divisée ne conditionne pas
absolument la maturité. Il ne s’agit pas non plus de racialiser le mal : on peut étre individualiste
sans avoir de sang grec. Maistre risque aussi de mettre en contradiction son discours sur le
protestantisme. Nous le verrons dans une autre partie, mais Maistre pense que le protestantisme
s’est coupé de ’Antique et n’a donc rien de grec. En outre, 'héritage de la Grece ne se réduit pas
a cet esprit et Maistre laisse la porte ouverte a une réconciliation : « il n’y a de notre c6té ni haine
ni aigreur [...]. Embrassons-nous de nouveau et pour ne nous séparer jamais*’. » La Gréce a été
possédée par Uesprit de division, mais esprit de division n’est pas essentiellement grec.

Dans la partie qu’il consacre spécifiquement a la Grece dans le Cowrs de Philosophie positive,
Comte insiste aussi sur la division des Grecs. Apres sa citation de Maistre, il décrit la division des
Grecs comme constitutive de la Gréce ancienne : « cet état caractéristique de luttes intérieures,
non moins stériles que continues, entre des peuplades aussi analogues, a commencé dés la
premiere origine distincte de cette mémorable population, et n’a cessé que par l'universelle
prépondérance de la domination romaine® ». Si les Grecs sont divisés par nature, leur division
est paradoxale : elle parait d’autant plus absurde que les « peuplades » grecques ont des points
communs fondamentaux comme leur organisation sociale, leur religion et leur langue. Ces points
communs auraient da les inciter a s’unir. En réalité, c’est a cause de leur trop grande
ressemblance qu’aucun de ces peuples « n’a jamais pu, malgré des efforts toujours renouvelés,
subjuguer finalement ses plus proches voisins*'. » Ces peuples ayant tous les mémes forces et les
mémes faiblesses, aucun n’a pu prendre I’ascendant sur les autres.

Maurras critique la division propre a la démocratie, mais pas les Grecs eux-mémes. 1l
semble se situer dans la lignée de Maistre lorsqu’il fait cette citation : « La diversité est détestable.
Le caractere du mal est d’étre divers. Ce caracteére est manifeste dans le gouvernement de la

République, qui plus qu’aucun autre s’éloigne de I'unité*. » Deux arguments éloignent cette

217 Dans les Soirées, Maistre écrit aussi : « Plus on examine l'univers, et plus on se sent porté a croire que le mal
vient d’une certaine division qu’on ne sait expliquer » (SSP, 10¢ entretien).

218 Jean-Yves Pranchere explique ces raccourcis : « Cet individualisme, qui implique la ‘division des esprits’ et
le ‘morcellement jusqu’a I'infini de toutes les doctrines’ (OC XIV p. 286), n’est qu’un nom du ma/ — puisque le mal
s’oppose au bien comme la division a I'unité ; en lui se manifeste 'essence diabolique du projet moderne. » L autorité
contre les Lumieres, Droz, 2004, p. 305.

219 Du Pape, p. 341.

220 CPP, 53¢ lecon, p. 307.

221 CPP, 53¢ legon, p. 308.

222 Kiel et Tanger, 1910, p. 61, qui cite L’Orme du mail, Calmann-Lévy, 1899, p. 216.



citation de P'ceuvre de Maistre. Maurras ne cite pas Maistre mais un abbé fictif inventé par
Anatole France, 'abbé Lantaigne, personnage intransigeant et de « mauvais caractére™ ». Le fait
que ce texte se trouve dans un roman d’Anatole France, auteur réputé pour se tenir a distance de
tout discours simpliste et extrémiste, invite a le relativiser. Maurras cite donc un sophisme
séduisant plus qu’une réflexion sincére. En outre, le probleme que Maurras souleve est un
probleme de forme de gouvernement, non pas de caractére national grec. L’idée que la division
est grecque est difficile a soutenir a la fin du siecle, étant donné que la Gréce moderne, dont
Maurras connait I'actualité”, est moins divisée que la France moderne.

Toujours est-il que la réflexion de Maistre s’inscrit dans le temps long. Maistre n’a pas
inventé le discours sur la division des Grecs. 1l cite dans son chapitre des sources antiques et
modernes, grecques, latines, anglaises et francaises. I’emportement contre la division remonte
peut-étre a Platon, qui met aussi 'union au cceur de sa pensée, par contraste avec la division qu’il
constate autour de lui. Le philosophe athénien constate que les Grecs sont divisés a plusieurs
niveaux, au sein de leur personne, de leur cité et de I'ensemble des cités. Platon s’attaque le plus
souvent aux deux premiers niveaux, notamment dans La Républigue, mais il aborde aussi le
troisieme dans Les Lois. De nombreux régimes proliférent sur la division, comme ’oligarchie ou
la démocratie, dont la 1égitimité ne viendrait que de la lutte des pauvres et des riches pour le
pouvoir’?. Sl y a des luttes a I'intérieur des cités, il peut aussi y en avoir entre les cités, ce qui est
tout aussi absurde : quand « des Grecs se battent avec des Grecs, quand nous verrons cela, nous
dirons qu’ils n’en sont pas moins naturellement amis, mais qu’en ce cas la Grece est malade et en

discorde®*

». Cette division devient fatale lorsquun Empire voisin veut annexer des cités
grecques. Ainsi les guerres médiques sont un révélateur de division. Le personnage athénien qui
dialogue dans Les Lois juge séverement la défense des Grecs pendant ces guerres contre les
Perses, pourtant remportées par les Grecs :

[Parmi] les trois cités dont je patle, il en est une seule qui prit la défense de la Grece ; les deux autres

avaient tellement dégénéré que 'une empécha Lacédémone de venir au secours de la Grece en lui
faisant une guerre a outrance, alors que pour sa part, 'autre, qui avait eu le premier rang aux temps

223 1.’Orme du mail, éd. cit. p. 333.

224 Maurras a remarqué le succeés de la monarchie grecque, instaurée en 1832 : « Sous la nouvelle dynastie, le
développement fut aussi brillant que rapide. Le roi Georges s’est montré fort habile a faire pardonner sa naissance.
La plupart des Athéniens ne le félicitent que d’avoir laissé le champ libre aux Hellénes, car ils sont jaloux de la gloire
d’avoir suffi aux élégances de leur capitale. [§] Quoi qu’il en soit du jugement, les faits éclatent. Au Pirée, ou
Chateaubriand ne vit pas une seule barque et qui ne consistait en 1802 qu’en un couvent flanqué d’une baraque de
douaniers, une cité populeuse, commercante et industrieuse s’éveille. » Anthinéa, Livre 1, chapitre II, « La ville
moderne ».

225 Jacqueline de Romilly, Problemes de la démocratie grecque, p. 162. Loligarchie est décrite dans La République a
partir de 550c, la démocratie a partir de 555b.

226 [ a République, livre V, 470c, dans (Euvres completes, Les Belles Lettres, 1989, tome VII, 1¢¢ partie, CUF,
p. 83.

174



lointains du partage, la cité d’Argos, invitée a repousser I'invasion barbare ne répondit pas a 'appel
et ne prit pas les armes. Or, si 'on faisait le récit des nombreux événements qui marquerent alors
cette guerre, il faudrait faire contre la Grece des accusations qui n’ont rien d’honorable??7.

Le regret de cette désunion et 'appel a 'unité se retrouvent dans un vaste courant politique
grec, nommé panhellénique, présent chez Aristote et chez les orateurs, Gorgias, Lysias,
Isocrate™, quoique de maniére moins centrale que chez Platon™. Ce discours se retrouve
naturellement chez les auteurs modernes, qui évoquent régulicrement le caractere « jaloux » des
cités grecques, comme Bossuet ou Condorcet. Pour Bossuet, la division intérieure facilite
évidemment le travail des envahisseurs étrangers : Artaxerxes « désespéra de vaincre les Grecs par
la force, et ne songea plus qu’a profiter de leurs divisions. Il en arriva de grandes entre les
Athéniens et les Lacédémoniens. Ces deux peuples jaloux I'un de lautre partagerent toute la
Grece™. » Condorcet donne un autre sens 2 cette division. Le député girondin constate aussi que
les « petites républiques » des Grecs étaient « jalouses de conserver et leur indépendance et leur
liberté®' » : c’est pour lui une qualité, le gage que le peuple garde sa souveraineté et qu’il n’est pas
soumis a un pouvoir tyrannique.

Dans ce contexte, on voit que la spécificité de Maistre est d’étre plutdt proche de Platon,
d’élargir la conception de cet « esprit de division » qui a possédé les Grecs, qui ne se réduit pas a
I'hostilité entre les cités, mais qui peut étre étendu aux différences de dialectes du grec, aux
rivalités politiques dans la cité, aux écoles philosophiques, plus tard aux hérésies religieuses et

potentiellement au mal moderne.

Le deuxiéme reproche le plus ancien est peut-étre le reproche contre I'usage grec de la
parole, le fait que les Grecs soient des « menteurs ». Pourquoi dit-on que les Grecs sont des
menteurs ? Une partie de ce mensonge a un visage sympathique, celui d’Ulysse, menteur parce
que rusé. Le mauvais usage de la parole chez les sophistes est aussi bien connu, chez les Grecs et

surtout chez les Latins.

227 Platon, Les ILois, 692d-e, traduction par Luc Brisson et Jean-Francois Pradeau, (Euvres complétes,
Flammarion, 2011, p. 753.

228 Aristote, Politique, livre VII, Les Belles Lettres, CUF, 19806, t. III, 1¢ partie, note 10 p. 176.

229 Jacqueline de Romilly remarque une différence sur ce sujet entre Platon et Aristote. Alors que Platon
souhaite « 'unité a tout prix » (Problémes de la démocratie grecque, p. 162), Aristote croit a « 'art du mélange » (p. 170).
Pour Aristote, la solution a la désunion n’est pas d’instaurer une série de classes égalitaires mais de cultiver le
compromis, étant donné que les peuples grecs sont divers, mais la division entre les cités grecques est une cause de
faiblesse : « Comme [la race grecque] a géographiquement une position intermédiaire [entre 'Europe et I’Asie], ainsi
participe-t-elle a ces deux types : elle est, en effet, courageuse et douée d’intelligence ; c’est pourquoi elle demeure
libre, jouit de la meilleure organisation politique et est capable de commander a tous les peuples, si elle parvient a une
unité de constitution. L.a méme diversité se retrouve aussi chez les peuples grecs comparés entre eux : les uns ont un
naturel doué d’une seule qualité, les autres ont un heureux mélange de ces deux facultés. Aristote, Politique, livre VII,
1327b, Les Belles Lettres, CUF, 1986, t. I11, p. 76.

230 Bossuet, Discours sur ['Histoire universelle, 1681, p. 60. Voir aussi p. 218 et 491 sq.

231 Condorcet, Esquisse d'un tablean bistorigue, 1794, p. 91.

175



Le reproche contre la ruse d’Ulysse ne se trouve pas chez Maurras, que la figure d’Ulysse a
pourtant inspiré de nombreuses fois. Pour lui, Ulysse est un héros parfaitement positif et sage :

non seulement il est « prudent et fertile*”

», adjectifs qui pourraient étre ambivalents, mais il est
aussi le « plus sage et le plus patient des hommes™’ ». Maurras consacre 2 Ulysse une série de
poemes qui résument I’Odyssée. La sagesse d’Ulysse ne consiste pas pour lui a manipuler le
langage, mais a « [persister] » dans sa voie malgré I’hostilité de Poséidon. Le pocte ne retient pas
tellement la figure de I’'Ulysse qui trompe les hommes, vainc les Troyens, s’échappe du Cyclope et
trompe le porcher Eumée, mais I'Ulysse habile avec les femmes, celui qui résiste aux sirénes, qui
s’échappe de Calypso, qui ne succombe pas a Nausicaa et qui ne désire qu’une chose, revoir la
« chaste » et « intacte » Pénélope™*. Si mensonge il y a, c’est bien plutot du coté des tentatrices, les
sirénes qui tentent de le troubler, par « 'appel menteur » du « doux monstre*” » que seraient ces
femmes.

Maistre critique précisément le caractere sophiste des Grecs. La langue grecque est belle,

mais « extrémement favorable aux sophistes236

». On peut méme établir une équivalence entre les
Grecs et les sophistes a partir de 'exemple de Platon : « Il y avait en lui un sophiste et un
théologien ou, si I'on veut, un Grec et un Chaldéen™’. » Cette critique des Grecs a aussi des échos
contemporains. Comte juge séverement le poids des rhéteurs, qui ne sont pas différents des
sophistes dans la manipulation de la parole : les cités grecques pouvaient facilement « tomber
chacune sous la vile tyrannie de quelque rhéteur™ ». Ce tisque est de nouveau présent : Comte
estime cette « dégradation trop sensible aujourd’hui », parce qu’« une population sacrifiée », c’est-
a-dire les Francais, « finit par mettre au-dessus de tout les talents d’expression ». Mais 'accusation
de mensonge va au-dela de I'accusation de Platon contre les professionnels de la manipulation du
discours. L’idée est que les Grecs seraient par essence menteurs, affirmation propre aux Romains.

Florence Dupont a écrit que Rome avait inventé la Grece®

. Apres la critique de la Grece
par les Grecs, le discours romain sur les Grecs a défini le portrait type du Grec, éduqué et
amateur d’art, mais efféminé, menteur et inactif. Il est difficile de comprendre a notre époque
comment on peut qualifier 'ensemble d’un peuple sur le seul critére de sa naissance. Le discours

sur le tempérament des peuples est pourtant trés répandu, méme si sa scientificité est discutable.

C’est que la véritable fonction de ce discours n’est pas de définir exactement 'autre, mais de se

232 Anthinéa, 1919, p. 6.

235 Anthinéa, 1919, p. 7.

234 « Le mystere d’Ulysse ». Il est question de Pénélope p. 317 et 320.

235 La Musique intérienre, p. 303-304.

236 Du Pape, p. 332.

237 Du Pape, p. 327.

238 Catéchisme positiviste, p. 302.

2% Florence Dupont, « Rome ou l'altérité incluse », Rue Descartes, 2002, 3, 37, p. 42.

176



définir soi. L’injure contre le Grec a le plus de sens lorsqu’elle est adressée a un Romain®”. La
critique romaine contre les Grecs ne releve ainsi pas d’un jugement trop rapide sur des étrangers
mal compris, mais constitue un discours au fondement de I'identité romaine : Popposition entre
les vieux Romains, austeres et dignes, et les Grecs, mous et débauchés, qui sont autant de
menaces pour la vertu.

Le Grec est le repoussoir parfait de tout ce que ne veut pas étre le Romain : menteur et
bavard, au lieu d’étre sage et actif. Cicéron reprend 2 sa maniére ce discours®', d’une facon
d’autant plus étonnante qu’il a vécu en Grece et peut donc prétendre a I'impartialité. Certes, bon
nombre de Grecs « ont de la probité, de la culture et de ’honneur™ », mais en général, les Grecs
ne compensent pas leur absence de « bonne foi » par leur supériorité littéraire :

Voici dailleurs ce que je dis de tous les Grecs en général : je leur reconnais la supériorité dans le

domaine littéraire ; je leur accorde des connaissances variées en de nombreux domaines ; je ne leur

refuse pas 'agrément du langage, la finesse d’esprit, 'abondance oratoire, et enfin je ne combats
aucune de leurs autres prétentions. Quant au scrupule dans les témoignages, quant a la bonne foi,

jamais cette nation ne les a pratiqués. Ils ignorent completement la signification, la valeur,
I'importance de la chose?®.

Les Grecs pratiquent méme le mensonge, pourvu qu’il soit bien formulé**. Leur

2 Ce discours de Cicéron

tempérament mensonger est si connu qu’il fait objet d’un proverbe
est d’autant plus intéressant que Maistre le cite lui-méme dans sa critique des Grecs. Maistre en
cite deux pages enticres. Il élargit le propos en laissant de coté la situation d’énonciation du
discours de Cicéron, qui pourrait expliquer en bonne partie ces attaques intéressées. Maistre
« consen(t] » simplement qu’il s’y trouve de I« exagération™® ». Mais la parole de Cicéron pése
comme un « élégant témoin de 'opinion romaine » et ce texte prouve indéniablement la mauvaise

247

« réputation morale™’ » des Grecs.

240 Dubuisson, « Graecus, Graeculus, Graecari», p. 327 : «la majorité des attestations fait apparaitre une
conclusion sinon inattendue, du moins rarement mise en évidence avec suffisamment de clarté. Les Graeculi que
Cicéron, en particulier, prend pour cible [...] ne sont pas, en fait, des Grecs, mais bien des Romains accusés de vivre a
la maniere grecque ».

241 Mary Alexaidia Trouard, Cicero’s Attitude towards the Greeks, 1942 parait une étude pionniere sur la question,
mais nous n’avons pas réussi a 'obtenir.

242 Cicéron, Pro Flacco, IV, 9, Discours, Les Belles Lettres, « CUF », XII, traduction André Boulanger, 1966, p.
86.

243 Tbid. Dans le contexte du proces pour Flaccus, cette accusation a aussi une valeur rhétorique : il s’agit de
discréditer les témoins grecs qui accusent celui que Cicéron défend. Mais ces accusations se trouvant dans d’autres
ceuvres, on peut leur donner une portée plus générale.

244 Pro Flacco, V, 12, p. 88 : les plaignants grecs ont ’habitude de ne pas choisir « les plus honnétes et les plus
dignes de foi, mais les plus impudents et les plus habiles parleurs. [... Les Romains mesurent leurs termes.] Pensez-
vous qu’il en soit de méme de ces Grecs, pour qui le serment est une plaisanterie, le témoignage un jeu, votre opinion
ténebres, tandis qu’ils ne peuvent attendre honneur, profit, crédit, approbation que d’un mensonge impudent ? »

245 Pro Flacco, TV : « da mihi testimonium mutuum ».

246 Du Pape, p. 331.

247 Ibid,



Un deuxi¢me auteur invoqué par Maistre, source de toutes les satires, de Boileau a
Montesquieu, dénonce plus violemment encore les Grecs. Juvénal ajoute au discours mesuré de
Cicéron une « gaieté enragée**® » comme dit Maistre, une verve particuliérement emportée, parfois
haineuse, angoissé qu’il est que les Grecs ne deviennent des envahisseurs :

Mais moi, que ferais-je 2 Rome ? Je ne sais pas mentir. [...] Quelle race est la mieux vue de nos

richards et m’inspire le plus d’éloignement, je me hate de vous le dire, sans aucun respect humain.
Je ne puis, 6 Quirites, supporter une Rome grecque?#.

En outre, la Gréce est le cheval de Troie de I'Orient :
Et encore | Qu’est-ce que représente I’élément proprement achéen, dans cette lie ? Il y a beau temps

que le fleuve de Syrie, 'Oronte, se dégorge dans le Tibre, charriant, la langue, les mceurs de cette
contrée® [..].

Lors de cette grande tirade foisonnante, le satiriste tourne méme en défaut les qualités des
Grecs :

Les voila en passe de devenir les maitres, 'ame des grandes maisons. Intelligence vive, audace

¢hontée, propos volubiles, plus torrentueux que ceux d’Isée, - savez-vous, dites-moi, ce que c’est

u'un Grec ? Il nous apporte avec soi un homme 2 tout faire : grammairien, rhéteur, géomeétre
el b b
peintre, masseur, augure, funambule, médecin, magicien, un Grec famélique sait tous les métiers1.

]
Cette hostilité n’est pas isolée a ce texte, mais récurrente chez Juvénal. C’est bien lui qui a
écrit qu'Ulysse était mendax* et que la Gréce aussi était mendax”’, mot que Maistre cite deux fois.
Chez les modernes, l'injure du mensonge se retrouve, comme chez Rousseau, qui va
jusqu’a patler de « menteuse Antiquité » en 1762** ou chez Sainte-Beuve qui écrit plus tard : le
roman « était partout chez eux. Il envahissait ’histoire, il augmentait et agrandissait la religion, il
égayait et ornait la philosophie. La Gréce était naturellement romanciére et menteuse™ ». La
critique de Maistre parait paradoxalement plus nuancée que d’autres quand on la remet dans son

contexte.

248 SSP, 7¢ entretien.

249 Juvénal, Satires, 111, v. 41-61, traduction Pierre de Labriolle et Francois Villeneuve, Les Belles Lettres,
« CUF », 1967, p. 25-26. On pourrait aussi douter de la portée générale de ce propos, étant donné que Juvénal les fait
tenir par un « vieil ami ». Cette critique se trouve néanmoins ailleurs : en VI, 185-194 et XV, 110.

20 Satires, éd. cit., 111, v. 61-63, p. 26.

21 Satires, éd. cit., 111, v. 72-78, p. 27.

252 Satires, X, 16.

253 Satires, XV, 174.

254 File, examen de la fable « Le Corbeau et le Renard », livre IL.

255 Sainte-Beuve, Nouveaux lundis, 11, compte rendu de I’Histoire du roman dans I'"Antiquité, 1862. Le mot ne se
trouve pas dans I'ceuvre commentée mais bien dans le commentaire. Une recherche Frantext donne des occurrences
de 'association des termes « Grec » et « menteur » chez Chatles de Brosses, 1765 ; Théophile Gautier, 1858 ; Pierre
Loti, 1921 ; Jean Giraudoux, 1935. L’occurrence chez Loti est particulicrement violente: « Que les Anglais
réfléchissent encore avant de soutenir a outrance, dans un but d’intérét égoiste, ce vil petit peuple grec, si
impudemment hypocrite et menteur, qui a commis et continuera de commettre toutes les lachetés, toutes les
perfidies, et qui ne s’apercoit méme pas que sa jactance débile est d’une bouffonnerie répugnante. » Suprémes visions
d’Orient : fragments de jonrnal intime, 1921, p. 1458.

178



Le troisieme reproche contre la Gréce parait moins radical, parce qu’il ne se rapporte pas
au mal métaphysique, c’est le reproche de légereté. Sans étre grand philosophe, on peut imaginer
) . T ’ s A .
qu’on est moins responsable de sa légereté que de ses hérésies ou de ses mensonges, méme si les
conséquences d’une légereté peuvent étre graves. 1l est difficile de définir précisément la légereté.
La légereté peut qualifier la superficialité, qui est le manque de profondeur, I'inconstance, qui est
le manque de durée, 'inconséquence, qui est écart entre les pensées et les actes. Par opposition
aux deux précédentes critiques qui étaient surtout défendues par Maistre, c’est Maurras qui a été
le plus sensible a la critique de la 1égereté, jusqu’a remettre au gout du jour la notion de « nuées ».
Nous explorerons d’abord la légereté comme inconstance avant de voir la légereté comme

inconséquence.

C’est sans doute le caractere relativement plus doux de ce reproche qui explique qu’on le
rencontre chez Maurras, auteur qui, comme nous I’avons déja vu, n’est pas un féroce critique de
la Grece. Nous allons montrer que le reproche de légereté chez Maurras n’est pas un reproche
contre la faiblesse mais contre 'inconstance des Grecs. Maurras I’écrit dés son retour du voyage
d’Athénes : « hellénisme est une force™ ». Les paysages grecs donnent I'idée de la force : « Rien
de gras, il est vrai, sur ce sol ; mais non plus rien de fréle. Tout y est solide et nerveux™'. » La
physionomie de I’Acropole vue de loin a une « force tragique™® ». Chez Maurras, « léger » n’est
pas I'inverse de « lourd », mais I'inverse de « constant ».

Le visiteur du British Musenm qualifie les Grecs de 1égers dans un paradoxe :

Qu’un tel peuple, le plus sensible, le plus 1éger, le plus inquiet, le plus vivant, le plus misérable de

tous les peuples, ait été justement celui qui vit naitre Pallas et opéra l'antique découverte de la
Raison, cela est naturel et n’en est pas moins admirable2>.

Ce reproche de légereté apparait au milieu d’autres reproches doux, comme « sensible »,
«inquiet » et « vivant », qui forment ensemble un réseau cohérent. Le peuple grec a été remuant,
volage, fluctuant; comme un enfant, il a éprouvé beaucoup d’émotions sans toujours les
comprendre. Le reproche de « misérable » est plus difficile 2 comprendre mais tres riche de sens

260

lorsqu’on I'approfondit. e mot pourrait évoquer une misere matérielle™, mais ce reproche n’est

256 « I’Hellénisme et la Barbarie », GdIY, 8 aout 1896 : « C’est le plus vivace des sangs, jamais dompté qu’en
apparence et pour un temps. Ni les armes latines, ni la confusion byzantine, ni I’astuce féroce des Vénitiens, ni la
rude sottise turque ne ’ont pu accabler. »

257 1bid.

258 _Anthinéa, 1919, p. 21.

259 Anthinéa, « La naissance de la raison », IX, 1919, p. 84. Pour le sens de ce paradoxe, nous renvoyons a un
article a paraitre qui explique le paradoxe de la naissance de la raison chez les Grecs : « L’improbable dialogue entre
Maurras et Camus ».

260 « Phidias comparait ces profits injustes, cette immense gloire usurpée, a son misérable partage ; il avait recu
du grand-prétre cinq talents d’or », « Le Miracle des Muses », Le Chemin de Paradis, 1895, p. 12.

179



pas pertinent pour la luxueuse Athénes. Dans le vocabulaire de Maurras, on trouve plusieurs
associations de cet adjectif avec d’autres qui aident a le comprendre, comme « misérable et

261

fragile » ou pour qualifier quelque chose « d’instable, de caduc et de misérable™ ». Parfois les

hommes sont collectivement misérables, parfois certains hommes ou certaines femmes pris

isolément?®

. Le rapprochement le plus significatif est celui avec «I’état sauvage ». Les peuples
sauvages sont des peuples particuliecrement misérables, parce que leur tradition est « misérable et

faible » :

[Les| capitaux particuliers a I’état sauvage ont encore cette misere d’étre fragiles et bien rarement
sujets a durer. C’est la hutte qu’il faut reconstruire sans cesse. C’est la ceinture ou le pagne d’écorce
seche. C’est la provision a rassembler quotidiennement. [...] Point de mémoire collective, point de
monument, nulle continuité. [...] La encore la tradition n’est pas absente, parce qu’il n’y a point de
société sans tradition, ni d’hommes sans société ; mais elle est au plus bas. L’individu ne pourrait
subsister sans elle ; mais parce qu’elle est misérable et faible, la faiblesse et la misére des individus
sont évidentes203.

Dans ce texte, la misére est soulignée, misére de I’habitat, du vétement, de la nourriture,
misere de la tradition et misere de I'individu, avec de nombreuses expressions dépréciatives
comme « rarement », « point de », « nulle », « au plus bas ». La vie sauvage est pénible, répétitive et
vaine.

Maurras a défini plus haut dans son texte la différence entre I’état sauvage et I’état civilisé,
qui se fait par rapport a deux « supports » indissociables, le capital et la transmission. Dans ’état
civilisé, le capital moral et matériel est important et la transmission est organisée ; dans ’état
sauvage, le capital est minimal, oublié et recommencé a chaque génération, mises a part quelques

**». Dans une «civilisation », il ne s’agit ni de tout

«ingénieuses observations personnelles
transmettre, comme nous I’avons vu lors de la définition de la critique, ni non plus de tout
accumuler, parce que le bien n’est pas « dans le nombre mais dans la composition », pas dans la
quantité mais dans la qualité, comme Maurras I’écrit plus bas. L.a misere ne releve donc pas tant
du manque de richesses que du manque de continuité.

Quel rapport y-a-t-il avec les Grecs ? Maurras ne pense pas que les Grecs soient des
sauvages, parce qu’ils ont eu un « capital » éblouissant a transmettre, mais il suggere que les Grecs

comme les sauvages ont manqué de durée, de stabilité, de continuité. Le misérable pour Maurras

c’est le discontinu. C’est bien pour cette raison que le sommet de la premicre colonne des

261 Citations extraites respectivement des Amants de Venise et de larticle « Le Roi et les Provinces »,
disponibles sur maurras.net.

262 « [le] misérable peuple des hommes », dans « Apologue sous un figuier » ; « Tu as vécu, misérable ! cria
Euphotion » dans Le Chemin de Paradis ; « Quelle est donc cette femme qui agit a Venise d’une fagon dont elle
rougirait, quant a elle, mais qui, la misérable ! lui ressemblait comme une sceur ? » dans Les Amants de 1 enise.

263 « Qu’est-ce que la civilisation », GdF, 9 septembre 1901.

264 Tbid.

180



1265

Propylées est dit « misérable et meurtti** », parce que la colonne est « décapitée™

», parce qu’elle

7. Les Grecs sont légers et misérables parce

est rompue, que ses lignes sont brisées tout a coup
que leur civilisation n’a pas atteint la durée qu’on aurait pu lui souhaiter, parce que leurs décisions
politiques ont été instables, parce que le présent de la Gréce, méme s’il n’est pas aussi mauvais
que d’autres Pont dit, n’est pas encore a la hauteur de son passé.

Le reproche de légereté se trouve aussi dans la littérature antique. Chez les Latins, la /fevitas
est le « défaut grec par excellence®® », c’est-a-dire le pire que doive craindre un Romain. 1l artive
ainsi qu’un Romain devienne grec pour Cicéron non par naturalisation mais a cause de sa
légereté :

[Quand je supplie les citoyens en faveur d’un citoyen de condition humble|, je les prierais de ne pas

livrer a des témoins inconnus, a des témoins excités contre lui, assis sur les mémes bancs que

P’accusateur, partageant sa table et sa maison, a des hommes qui sont des Grecs par la légéreté, mais

des barbares par la cruauté, un concitoyen, un suppliant, de ne pas léguer un si dangereux exemple a
vos descendants?%.

Ce texte montre I'association ordinaire de ces termes : 1égereté va avec Grecs et cruauté va
avec Barbares. Le Grec est donc léger par définition.

Pour I'instant, pour comprendre la pensée de Maurras, nous avons fait une distinction nette
entre la 1égereté involontaire et 'immoralité volontaire. Or chez Maistre, la 1égereté n’est pas un
mince reproche. Pour lui on peut étre a la fois Grec, 1éger et cruel.

Maistre cite Cicéron écrivant que les Grecs sont « la plus légére des nations®™ ». Mais le
Savoyard ne serait sans doute pas d’accord avec I'idée que la légereté est un reproche moins grave
que les autres. Elle n’est pas moins nocive parce que moins volontaire :

On ne congoit rien a ces Athéniens légers comme des enfants, et féroces comme des hommes ;

especes de moutons enragés, toujours menés par la nature et toujours par nature dévorant leurs
bergers?7!.

Les Athéniens défient les coutumes humaines et la logique ordinaire, c’est sans doute le
. . . . N . . N272
sens de ce verbe introductif « on ne congoit rien a », qui a le sens « on ne comprend rien a~"* ».

Les Athéniens sont donc pour Maistre des enfants, mais Pauteur ajoute plusieurs images qui
, ] ges q

265 Anthinéa, « Athénes antique », 1919, p. 24.

266 Tbid.

267 Ce sens reste actif dans la forme adverbialement misérablement : « Tout lien avec la race de vos peres
spirituels et la suite de vos civilisateurs est coupé misérablement. » Anthinéa, p. 18.

268 Maurice Dubuisson, « Graecus, greaeculus, graecari », Hellenismos, Brill, 1991, p. 317.

269 Prg Flacco, X1, 24, p. 95 :

270 Du Pape, p. 330.

21V Du Pape, p. 328.

272 T.a tournure est absente du TLFi, mais se trouve chez Voltaire : « On ne concoit tien 2 ce discouts
d’Héraclins. |...] On ne congoit rien a ce discours de Cintia. », L’Héraclius espagnol ou la comédie fameunse, traduit par
Voltaire.

181



radicalisent la critique : ce sont des enfants qui ont la force des hommes et la folie grégaire de
«moutons enragés ». Nous ne connaissons pas d’épisode mythologique ou des moutons
dévoreraient leurs bergers®”, mais la métaphore politique est transparente : les Athéniens ne
respectent pas leurs chefs. Les Grecs sont légers parce qu’ils sont inconstants : « jamais d’accord
avec les autres, ni avec eux-mémes ». Les Athéniens ont maltraité leurs meilleurs hommes, les
généraux et les philosophes. Nous sommes loin du doux reproche de Maurras contre des Grecs
trop vivants. Une preuve suffit : Voltaire lui-méme est qualifié de léger*’™.

Chez Comte, ce reproche est moins décisif. Comte pense aussi que le développement de la
Grece classique correspond a un état d’« enfance de la raison humaine®” », mais non pas de
premicre enfance. Le polythéisme grec représente une étape importante dans la compréhension
des lois invariables de la nature. D’un coté les dieux grecs, «indisciplinables divinités »,
manifestent les « caprices les plus désordonnés » et les phénomenes de la nature paraissent
«infiniment plus irréguliers que notre régime mental ne nous permet aujourd’hui de le
supposer », de 'autre la conception de la maticre comme « essentiellement inerte », c’est-a-dire ne
pouvant tirer d’elle-méme son mouvement, et la croyance dans un destin immuable, sont autant
de pas en avant vers la compréhension de la régularité du monde.

Le deuxieme sens figuré de « léger » est le sens de « séparé », « abstrait ». Cette critique vise
les philosophes grecs en général, mais surtout Socrate et Platon, qui ont bien des mérites, mais
dont la pensée n’a pas été suffisamment interprétative et par conséquence pas suffisamment
influente. On a vu que Comte regrette le sacrifice de la nation grecque « au développement décisif
du génie spéculatif ». Ce développement est « décisif », C’est-a-dire qu’il ne permet pas de retour
en arriére, mais il est aussi « monstrueux”® ». I.’ensemble de tous les Grecs n’ont finalement servi
que de «piédestal » pour un nombre de penseurs qui «ne dépasse pas cent» De méme,
I'influence des philosophes se réduit « a de pures déclamations, essentiellement impuissantes et
souvent dangereuses », notamment a cause de I'absence de systeme d’éducation morale. Leur
génie spéculatif, qui n’est pas mauvais en soi mais qui n’a pas été mis au service de la politique,
n’a pas permis de souder la société : la pensée s’est coupée du réel, est devenue légere. Ce
reproche n’est pas isolé chez nos auteurs, il se retrouve chez Condorcet, qui estime que les

philosophes grecs se sont égarés dans des spéculations éloignées des faits :

273 Dans I’épisode des moutons de Panurge les moutons nuisent en effet aux bergers, mais ne les dévorent
pas : ils emportent seulement dans leur saut les bergers qui essaient de les retenir. L’expression de « mouton enragé »
releve du proverbe : « M. Negre, avec son petit air doux, était un monsieur tres carré [...], il avait des révoltes de
mouton enragé » Courteline, Messieurs les ronds de cuir, 1893, p. 152.

274 «Jje] le supposerai aussi léger, aussi mal intentionné, et surtout aussi mauvais francais que vous le
voudrez » SSP, 6¢ entretien, (Envres, éd. cit., p. 635.

275 CPP, p. 273.

216 Catéchisme positiviste, p. 302.

182



[au] lieu de découvrir des vérités, ils forgerent des systémes ; ils négligérent 'observation des faits,
pour s’abandonner a leur imagination ; et ne pouvant appuyer leurs opinions sur des preuves, ils
essayerent de les défendre par des subtilités?”’.

Méme si «la subtilité » au singulier est plutot une qualité, proche de la finesse et de la
précision, « les subtilités » ont un sens péjoratif, li¢ a la chicane verbale, a la légereté, a la volatilité.
La pensée devient peu a peu aussi subtile que air. I’association d’idées entre 'air et la pensée
n’est pas seulement un jeu de mot : elle repose sur une philosophie antique, qui congoit la pensée
comme une réalité ténue mais physique. L’association du sens propre et du sens figuré dans une
intention satirique, pour dévaloriser la réflexion philosophique, remonte aux Grecs, a la picce
d’Aristophane Les Nuées, qui se moque des idées subtiles de Socrate et qui a rencontré un grand
succes dans les milieux d’Action frangaise. Le sujet de cette réception des Nuées est complexe
parce qu’il implique de nombreux discours, celui d’Aristophane lui-méme, celui des critiques
savants du XIX® siecle, celui des réutilisations politiques. Nous verrons que ce qui était un
reproche contre des Grecs va devenir un reproche contre les contemporains des années 1900.

Deux éléments du théatre d’Aristophane sont a retenir, la critique des philosophes et la
critique des démagogues. Socrate est une cible des Nuées, lui qui cherche la 1égereté de la pensée
pour accéder au ciel des idées :

Pour bien pénétrer les choses du ciel, il me fallait suspendre ma pensée, et confondre la subtile

essence de mon esprit dans cet air qui est de méme nature?7s,

Suspendu dans une corbeille, Socrate est dans cette piece un modele de toutes les légeretés :
il est réputé pour enseigner le raisonnement injuste, qui permet de gagner «les plus mauvaises
causes”” ». La nuée serait ainsi "argumentation fausse qui se donne les apparences de la vraie.

Aristophane se moque aussi des hommes politiques athéniens. Dans les Cavaliers, une sorte
de secrétaire d’Frtat explique a un charcutier qu’il a toutes les qualités requises pour étre un
homme politique, méme s’il n’a aucune expérience de la politique :

Rien de plus simple. Continue ton métier. Brouille et pétris ensemble toutes les affaires de I’Etat,

comme quand tu fais du boudin. Pour t’attacher le peuple, cuisine-lui toujours quelque ragott qui

lui plaise. Tu as du reste tout ce qui fait un démagogue : une voix terrible, une nature perverse, et le
langage des halles. Tu réunis tout ce qu’il faut pour gouverner?®,

Cette conception de la technique politique comme de la charcuterie suppose que le peuple
se laisse tromper par les apparences séduisantes et aime ce qui lui ressemble. On se doute que ces
critiques ont beaucoup plu aux critiques de la République, mais la question de savoir si

Aristophane peut étre précisément dit antidémocrate fait débat. Avant le tournant des XIX* et XX*

277 Esquisse d’un tablean historigue, p. 77.

278 Nous citons ’édition de Mautrras : Aristophane, Les Nuées, traduit par Poyard, Hachette, 1865, p. 104.
279 Aristophane, Les Nuées , éd. cit., p. 100.

280 Aristophane, Les Nuées , éd. cit., p. 54.



siecle, la réception d’Aristophane était difficile a cause des obscénités et du manque de régularité
dans son théatre. Ses critiques de la démocratie ne sont donc pas audibles. Pour La Harpe,
critique pratiqué par Maistre, I’existence méme de picces comme celles qu’a écrites Aristophane
est une preuve de la 1égereté des Athéniens :
Il en est de méme des pieces d’Aristophane ; c’est T'histoire qu’on y peut étudier plutdt que le
théatre. Un pocte comique était alors un homme de parti, qui avait son avis sur les affaires
publiques, et qui le disait sur le théatre, comme les orateurs dans Iassemblée, si ce n’est que la
forme était toute différente, et que les Athéniens, de tous les peuples le plus léger, le plus frivole, le
plus vain, le plus médisant, écoutaient avec beaucoup plus d’attention les bouffonneries de leurs

poetes que les harangues de leurs orateurs. 1l faut bien savoir a quel abus, 4 quel exces était poussée
la liberté démocratique, pour concevoir tout ce que dans ce genre a pu oser Aristophane?s!.

D’aprées La Harpe, comme nombre de comédies, les textes d’Aristophane sont trop
imprégnés de leur contexte d’écriture pour y survivre. Son texte n’a pas de portée politique, il se
réduit a de la calomnie circonstancielle.

Comment peut-on étre conservateur et obscene ? Puisqu’il est difficile d’étre les deux a la
fois, les critiques insistent tantot sur un aspect, tantot sur lautre. Les démélés avec Aristophane
courent tout au long du siécle, non seulement dans les débats littéraires, chez les traducteurs™’,

283

mais aussi en politique, dans les journaux et les pamphlets™. Nous savons par sa correspondance

que Maurras a eu connaissance de la thése d’Auguste Couat sur Aristophane, qui en 1889

présente une ¢tude séricuse sur les opinions politiques de l'auteur grec, remises dans leur

contexte. Cet helléniste républicain met de coté « le parti pris d’outrance et de travestissement

grotesque ou inconvenant que l'auteur affecte 2 chaque page®™* » et cherche a déméler le vrai du

faux. Il conclut avec nuance sur l'hostilité générale d’Aristophane contre la démocratie et sa

&

proximité avec les partisans de I'oligarchie :
Les opinions véritables d’Aristophane nous échappent ; ses ceuvres ne permettent a cet égard que
des hypotheéses et des réponses contradictoires. Etait-il ennemi de la démocratie ? Oui,
apparemment, puisqu’on trouve dans ses picces le pampbhlet le plus virulent qui ait été écrit contre
elle. Mais on y rencontre aussi ’éloge du peuple athénien ; [...] on y sent aussi un souffle de liberté
démocratique ; son éloquence, dirigée contre la tyrannie du peuple, est d’une inspiration populaire.
Etait-il partisan de I'oligarchie » Comment en douter, quand, dans toutes ses pieces, il mene une

campagne au profit du parti oligarchique, quand il combat avec acharnement tout ce qui lui est
hostile, s’indigne de sa chute et prépare sa revanche?> ?

281 Jean-Francois La Harpe, Lycée ou cours de littérature, 1798, Agasse, t. 11, p. 20.

282 Voir entre autres « Aristophane en francais au dix-neuviéme », par Orfanos Charalampos, dans L Antiguité
grecque an XIX® siecle, un excemplum contesté, p. 293-311.

285 Romain Piana donne un apercu de ses recherches dans « Du dramaturge au feuilletoniste : Aristophane
hors de la scéne francaise au XIXe siecle » in Thédtres virtuels [en ligne], Montpellier, Presses universitaires de la
Méditerranée, 2001 (généré le 02 aott 2017). http://books.openedition.otg/pulm/361.

284 Auguste Couat, Aristophane et lancienne comédie attique, Lecéne et Houdin, 1889, p. 382.

285 Ibid.

184



Dans la présentation de la rubrique de L’Action francaise, on saute aux conclusions :
Aristophane est qualifié de « magnifique ennemi des démocraties®™ ». 1.’hélléniste Maurice Croiset
prend la plume en 1906 pour contester cette appropriation. Il expose les « doutes sérieux » que lui
avait inspiré le livre de Couat, veut chasser les « partis pris » et rétablir les « nuances™ » sur
Aristophane : « S’ensuit-il qu’il ait été a proprement patler ennemi de la démocratie en général,
ou méme de celle qui existait alors dans sa cité®® ?» Sa conclusion est néanmoins trés claire :
Aristophane « qui n’était aucunement hostile a la démocratie, mais qui avait le sentiment si vif de
ses dangers naturels et qui voyait si bien ses fautes, aurait pu employer son génie a Pavertit™ ». La
question se pose encore régulierement. I auteur d’un article de 2001* fait parcourir les différents
niveaux de la critique d’Aristophane, critique de la justice, de la politique belliqueuse, critique des
démagogues, critique du peuple, mais conclut plutot sur une intention de dérision que sur un
souhait de renversement du régime. Les critiques d’Aristophane releveraient plutot de I'exercice
de la liberté d’expression d’un homme de « opposition » que de la critique fondamentale d’une
forme de régime.

On voit que chaque époque apporte une réponse qui lui correspond mieux, sans parvenir a
trancher un débat anachronique concernant Aristophane. La réalité des textes est suffisamment
riche et ouverte pour qu’Aristophane puisse inspirer les personnalités les plus différentes,
progressistes ou contestataires. Qu’apporte Maurras a cette discussion ? Albert Thibaudet a
remarqué Pampleur de la récupération de la référence a Aristophane :

On sait quel usage le vocabulaite politique de M. Maurras et des siens, reprenant celui

d’Aristophane contre les novateurs, fait du terme de Nuées. Evidemment, s’il amenait les Nuées sur

le théitre, il ne répugnerait pas a leur laisser tenir le langage de poésie éclatante qu’elles déploient
chez Aristophane et a les personnifier par les belles Sirénes du Romantisme féminin. Mais dans le

domaine de la pensée, halte-la! Néphélococcygie®! est le Beaucaire ennemi du Tarascon??
maurrassien. Et quelle étendue de la France la cité adverse ne s’est-elle pas annexée. Il existe une

286 _Action frangaise bi-mensuelle, 1¢ décembre 1900.

287 Maurice Croiset, Aristophane et les partis a Athénes, Fontemoing, 1906, p. IX.

288 [ hid.

289 Mautice Croiset, Aristophane et les partis a Athénes, éd. cit., p. 305.

290 Audrey Sabit, « Le théatre d’Aristophane et la dérision de la démocratie », Hermes, La Revue, 2001/1, n°29,
p. 101-111. Une these a été écrite sur la réception d’Aristophane de 1760 a 1962, par Romain Piana, soutenue en
2005 a Paris 8, mais nous ne savons pas si elle aborde cette question parce que nous n’avons pas pu la consulter.

291 Calque du nom grec de la ville fondée par les oiseaux dans la piece du méme nom. On dit aujourd’hui
« Coucouville-les-Nuées ».

292 L’hostilité entre Beaucaire et Tarascon, deux villes qui ne sont séparées que par un pont, est proverbiale
dans la littérature provengale : « Tarascon les trouvait bien hardis, ces gens de Beaucaire | Depuis des siécles, entre
les deux cités voisines, séparées seulement par le Rhone, gronde une haine sourde qui menace de ne plus finir. Si
vous en cherchez les motifs, on vous répondra des deux cotés par des mots qui n’expliquent rien: Nous les
connaissons, les Tarasconnais...’, disent les gens de Beaucaire, d’un ton mystérieux. Et ceux de Tarascon ripostent
en clignant leur ceil finaud : ‘On sait ce qu’ils valent, messicurs les Beaucairois.” De fait, d’'une ville a l'autre les
communications sont nulles, et le pont qu’on a jeté entre elles ne sert absolument a rien. Personne ne le franchit
jamais. » Alphonse Daudet, Por# Tarascon, Flammarion, 1890, p. 44.

185



‘immense catégorie de Francais’ qui ‘baignent dans la confuse atmosphere des Nuées juridico-
métaphysico-politico-morales que le XVIII© et le XIX¢ siecle ont accumulées™?3.

Le sujet inspire Thibaudet, qui se met a la poésie et a la fiction, pour compenser peut-étre
la moindre fantaisie de ce nouveau combat contre les Nuées des XVIII® et XIX" siecles. Le mérite
de Thibaudet est de placer la question sur le terrain du vocabulaire. Nous pensons que Thibaudet
voit juste lorsqu’il établit un lien de cause a effet entre la picce d’Aristophane, la réception de
Maurras et le sens figuré du mot « nuée ». Si 'on consulte les dictionnaires, on apercoit que le
sens figuré d’« idées obscures » n’apparait pas avant les années 1900. Pour Littré, la nuée n’est
maladroitement qu’une « grosse nue » ou une « multitude de personnes®* ». Le TLF; ne donne
pas de précision, mais le premier exemple qu’il donne pour ce sens est une occurrence de 1920
chez Léon Daudet. Cest bien dans le mouvement qui se constitue autour des idées de « M.
Maurras et des siens », que le terme prend un sens figuré, par emprunt savant au grec”". Il s’agit
donc bien d’un phénomeéne de réception de I’Antiquité et non pas d’un emploi dérivé peu a peu
par différents usages.

Le mot connait un grand succes : outre la rubrique de L Action frangaise, le critique littéraire
Pierre Gilbert™ tient une rubrique régulicre « Les Nuées » dans La Revue critique des idées et des
livres””’, organe littéraire de ’Action francaise fondé en 1908 ; Maurice Pujo décide méme de se
lancer dans le théatre en 1907 en présentant une réécriture moderne de la picce d’Aristophane :
Les Nuées, comédie contemporaine en 3 actes et en prose, imitée d’Aristophane”. Dans cette piéce, Socrate
et ses disciples sont remplacés par un certain Ferdinand Broussaille, personnage fictif au nom
¢loquent, a la téte d’'une non moins éloquente union Jean-Jacques Rousseau. L’auteur veut créer

un théatre d’Action frangaise, qui serait une tribune inverse a celle de Rousseau et Beaumarchais,

293 Trente ans de vie frangaise, 1, Les Idées de Charles Manrras, p. 68.

294 Bmile Littré, Dictionnaire de la langue francaise, Hachette, 1873-1874, t. I11, p. 760.

2% Nous avons trouvé des occurrences romanesques ou poétiques ambigués, mais toujours discutables :
George Sand, Les Beauxc Messieurs de Bois-Doré, t. 2, 1858, p. 183 : « Le mariage rend toutes choses séricuses, et,
d’ailleurs, je me fie a vous pour cacher vos lunes de miel derriere les épaisses nuées de la prudence et de la retenue. »
Le terme de « nuées » est choisi ici par rapport a « lune de miel », pout jouer avec le sens propre de cette expression.
Jules Laforgue a éctit: « Ah, Nuées accoutues des cotes de la Manche, / Vous nous avez gaté notre detnier
dimanche. Il bruine ». La « nuée » ici n’est pas I'idée qui vient du Nord, mais bien le nuage. La plus ambigué est celle-
ci, donnée par le TLF;:« Propos de table et propos d’amour ; les uns sont aussi insaisissables que les autres ; les
propos d’amour sont des nuées, les propos de table sont des fumées » (Hugo, Les Misérables., t.1, 1862, p.168). Mais il
nous semble que le mot dans cette occurrence est choisi pour la rime et la ressemblance sonore avec « fumée ».

2% Laurent Joly, « Premiére dissidence d’Action francaise », Le Maurrassisme et la culture, p. 49 a 53. Cet article
nous apprend que Pierre Gilbert est né au milieu des années 1880 et meurt lors de la Premiére Guerre mondiale.

297 Une nuée particulierement intéressante est consacrée a Alfred Croiset, qui justifie la démocratie moderne
par la démocratie antique et la théorie antique des cycles de régimes, La Revue critigue des idées et des livres, Janvier 1909,
p. 463 sq.

298 Maurice Pujo a donné une maniére d’entretien a I.Action francaise le 17 juin 1910, ou il justifie sa piece, son
actualité. Il met davantage en valeur Iinspiration de Moliere que celle d’Aristophane, référence qu’il laisse 2 Maurras.
La réécriture dans cette piece est étudiée par Malika Bastin-Hammou, « La Réception des Nuées d’Aristophane en
France, quelques jalons », Metedrosophistai, Contribution a ['étude des Nuées d’Aristophane, Christophe Cusset et Marie-
Pierre Noél (éd.), Cahiers du GITA n°19, Nouvelle série n°1, Presses universitaires de Franche-Comté, 2011-2012, p.
141-156

186



« refaire, pour notre démocratie frangaise, cette ‘comédie ancienne’ avec laquelle Aristophane, a la
fin du V© siccle, flagellait la démocratie athénienne ». Le projet ne va pas plus loin que cette picce,
mais le mot a changé de sens. Le quotidien revendique le mot et son rayonnement en 1918 :
« Quelle heureuse surprise de trouver dans Le Temps ce mot de ‘nuées’ qui appartient au
vocabulaire de ’Action francaise*” ! »

11 est difficile de nommer précisément celui qui a eu I'idée de remettre au gout du jour le
titre de cette piece. Dans un propos lui-méme rapporté de propos rapportés, Maurras aurait

300

évoqué sans le nommer un convive lors d’une discussion de café”™. Plusieurs proches ont dit que

c’était Maurras lui-méme, ce qu’il est difficile de démontrer. Maurras ne s’en est jamais vanté, ou
bien il ne I’a pas assumé. Henri Vaugeois affirme clairement que c’était Maurras, mais plusieurs

éléments font douter de la crédibilité d’un discours passablement confus :

Nous ne croyons pas a la Justice et a la Vérité, parce que ce sont des Nuées - (le mot est de cet
admirable docteur en politique, mon ami Charles Maurras), - des Nuées comme celles
qu’Aristophane, cet impitoyable anti-démocrate, combattait a coups d’ironie, a ’époque ou elles
étaient en train de corrompre lintelligence des Athéniens. Les Nuées, ce sont ces sentiments
vagues, incarnés dans un grand mot, et que ’'on prend pour des idées rationnelles, générales, et dont
on devient dupe, parce qu’on ne tarde pas a les appliquer a tout sans discernement®!.

L affirmation nette de cette parenté a lieu dans un paragraphe si plein d’imprécisions™”,
écrit par un auteur qui n’en est pas A son premier raccourci’”, que lappréciation de son
authenticité est rendue difficile. De plus, 'article précédemment cité fait de Vaugeois le témoin de

304

la discussion du café™. Maurice Pujo semble aussi se cacher derricre Maurras pour ce mot, se

cachant lui-méme dans un dialogue fictif, au cours d’un article pourtant signé par lui : « Ce sont

29 1. Action frangaise, 14 janvier 1918, p. 2, 4¢ colonne.

300 I . Action frangaise, 15 novembre 1928, p. 1, 6¢ colonne. L’article est signé « Le Cheeur ».

301 Henti Vaugeois, 1. Action frangaise bi-mensuelle, 15 Juin 1901, « Conférence pour I'anniversaire de I’Action
frangaise », p. 968.

302 Comment ne pas croite a la Justice et a la Vérité en général ? Pourquoi redoubler les tirets par des
parentheses ? Pourquoi qualifier Maurras de « docteur » ? Pourquoi craindre que I« intelligence des Athéniens » ne
soit corrompue, alors que sa bonne santé n’est pas évidente ? Pour la définition des Nuées, comment des sentiments
peuvent-ils étre « incarnés » dans un mot, comment peuvent-ils devenir des idées ? Vaugeois lui-méme sait qu’il a
tendance a casser ce qu’il touche, malgré ses bonnes intentions. Voir la note suivante.

303 Bertrand Joly dresse un portrait sévére mais justifié d’Henri Vaugeois : « Visiblement conscient de ses
limites, le Normand subit puissamment I'influence du Provencal qui parait bien, d’emblée, étre le vrai meneur du
groupe et de son orientation. D’autre part, les lettres de Vaugeois confirment qu’il n’est pas un grand styliste et qu’il
rédige correctement mais de facon impulsive, en abusant des mots soulignés, des incises et des points d’exclamation.
Malgré le fond, la forme restait chez lui romantique et cela ne pouvait guere séduire le classique Maurras », Bertrand
Joly, « Henri Vaugeois », Agnes Callu et Patricia Gillet, Lettres @ Charles Maurras, Amitiés politiques, lettres antographes
1898-1952, Villeneuve-d’Ascq, Presses universitaires du Septentrion, 2008, p. 68. Voir aussi la lettre 10, p. 80-81.

304 « Enfin, 'un des convives de Jolliveau se leva et dit : - Messieurs, Aristophane a trouvé le titre pour nous, il
faut appeler cela nos Nuées... Vaugeois manifesta son enthousiasme par un bond joyeux », L’Action francaise, 15
novembre 1928, p. 1, 6¢ colonne. L’atticle indique aussi que c’est Mautras qui a signé « le Cheeur », « comme 8’ se
fat agi de présenter une comédie du théatre antique ». Rappelons que cet article lui-méme est signé « Le Cheeur » et
patle de Maurras a la 3¢ personne, ce qui ne facilite pas lattribution.

187



ces idées qu’aprés Maurras il a appelées des ‘nuées™”

». De Tautre coté, larticle qui présente la
nouvelle rubrique «Les Nuées» dans la premicre formule de L’Action frangaise a partir de
décembre 1900 est signé « Le Chceur », preuve que I’élaboration a été collective.

L’influence réelle d’Aristophane sur Maurras est difficile a établir, parce que Maurras n’a
pas mis en avant cette référence a2 un auteur qui reste un auteur sulfureux au XIX® siecle™.
Néanmoins il est sar que Maurras le connait et I’a lu. Il a toutes les pieces dans sa bibliothéque et

en cite plusieurs dans différents textes antérieurs™”

. C’est donc probablement Maurras, non pas
qui a eu 'idée en premier, mais qui a saisi toutes les potentialités de ce bon mot.

La référence a Aristophane devenant de plus en plus sérieuse au début du XX° siecle,
Maurras finit par 'assumer. Maurras utilise le mot en titre des Princes des Nuées, recueil d’articles de

1928 sur des figures de la République, comme Emile Zola, Jean Jaurés ou FEdouard Herriot.

Maurras s’approprie tout a fait le mot dans . Action francaise et la religion catholigne de 1913 :

Sous l'appareil universitaire et sorbonnique, se révélait une doctrine incohérente, arbitraire,
essentiellement incapable de fournir d’autres preuves que de vagues appels a la conscience et au
cceur, mais fraudant pour faire accepter comme évidentes et lumineuses ces Nuées de leur caprice
et de leur foi: Démocratie, Liberté ou Révolution. Leur croyance passait jusque-la pour science.
Nous lui avons rendu son nom.

Pendant plusieurs années, nous nous sommes astreints a faire voir par une analyse minutieuse que
les nuées s’évanouissaient devant le soleil : objet de Topinion, non de la connaissance, ou
conséquences de principes invérifiés, nullement déductions d’axiomes admis par tous3%%,

Ce texte de combat donne la définition maurrassienne de la nuée, notion particulicrement
polémique destinée a saper les fondements intellectuels de la démocratie. Dans cette critique des
fondements il est difficile de reconnaitre la 1égereté d’Aristophane ; la critique des Grecs devient
trés secondaire. Le reproche de légereté est pourtant présent, dans le sens d’abstraction séparée
du réel. La nuée du caprice ne fait pas le poids face au soleil de la raison, elle est appelée a
« s’évanouir ».

On voit bien que la véritable cible de cette réutilisation d’Aristophane vise les

contemporains, non pas les Grecs. Tout comme les reproches contre la division et le mensonge

305 Mautice Pujo, « Avant les Nuées », L.’ Action fran¢aise, 17 juin 1910.

306 Nous avons vu que les critiques sont toujours embatrassés par les obscénités de ses pieces. Dans les
programmes scolaires publiés en annexe, Aristophane n’est proposé qu’en dernicre année, en rhétorique, et par
extraits. Signalons que le traitement du marquis de Sade est similaire : Maurras supprime une allusion de jeunesse
dans une réédition du Chemin de Paradis.

307 11 possede six éditions, dont trois qui portent des marques d’usure et une dédicacée. Celle qu’il a le plus
vraisemblablement consultée, parce qu’elle est antérieure a ce débat, est celle déja citée de Poyard, Aristophane,
traduction nouvelle avec une introduction et des notes par C. Poyard, Hachette, L. et Cie, 1865. Maurras acquiert
aussi des Extraits d’Aristophane, texte grec publié par Louis Bodin et Paul Mazon, Hachette et Cie, 1902 et des Scénes
choisies &’ Aristophane, Hachette et Cie, 1906 ; enfin il recoit une édition dédicacée par Mario Meunier Les Oiseanx,
L’artisan du livre, 1928. Nous avons relevé trois allusions a Aristophane dans son ceuvte antérieure : lecture d’un
critique dans une lettre 2 Penon de 1890, p. 294-295 ; allusion au texte des Nuées dans « Théodore Aubanel », 1889 ;
allusion 2 la ville des Odseaux dans 1.’Idée de la décentralisation, 1898.

308 Chatles Maurras, L.’ Action francaise et la religion catholigue, p. 92.

188



des Grecs, ces reproches contre la légereté des Grecs sont autant de manieres de se définir soi-
méme, non seulement du point de vue romain, mais aussi francais. Ces oppositions permettent de
proposer une définition des qualités du vrai classique, qui cherche l'unité, la parole de vérité, la

constance, 'ancrage dans le réel et ne craint pas une certaine lourdeur.

Le quatriéme et dernier reproche est le reproche de déréglement. Ce reproche est difficile a
circonscrire. Il qualifie la tendance a désobéir non pas aux lois mais aux regles morales les plus
tacites. Le déréglement n’est en général pas sanctionné par un systeme judiciaire mais plutot par
le blame des sages. A Tinverse de I'esprit de division, de la facilité a mentir et de I'inconséquence
des Grecs, qui bafouent des commandements élémentaires et regoivent une sanction immédiate,
l'audace générale des Grecs, leur ingratitude envers les grands hommes, les sacrifices humains et
la débauche sexuelle des Grecs n’ont pas été sanctionnés en leur temps.

Il ne s’agit bien sur pas pour nous de reprendre ces critiques a notre compte mais de
comprendre ce que nos auteurs reprochent aux Grecs. Le reproche de déréglement est difficile a
soutenir en vérité et d’'un siecle a lautre; il parait nécessairement anachronique, parce que
relevant des lois tacites « établies par la société et la morale », comme le dit Le Grand Dictionnaire
universe/ de Larousse, qui propose une définition trés complete et tres moralisante du
« déreglement » :

Vivre d’une fagon déréglée, c’est se placer en dehors des lois établies par la société et la morale, c’est

manquer de méthode dans la conduite de son existence. Le déréglement, c’est le désordre a I’état

permanent, désordre qui peut se présenter sous mille aspects divers: déréglement des meeurs,

déréglements de Tesprit, déréglement du gott. Quelque forme qu’il revéte, le déréglement doit étre
condamné3®.

Cet article tres inspiré continue sur plusieurs paragraphes, détaillant de nombreuses formes
de déréglements et donnant les exemples les plus cocasses, comme le déréglement de ceux qui
« s’habillent de nankin au mois de janvier ». L’auteur de I'article pense en effet que « de nos jours,
tout tend a développer cette sorte de désordre », ce dont il donne pour preuve le succes des
romans et de la presse. Ce sage est particulierement irrité parce que le déréglement prolifere et
n’est pas puni.

Le déreglement a donc « mille aspects », mais le plus problématique et intéressant pour
nous est le déreglement permanent et collectif, par opposition au déréglement passager et

individuel. Sur bien des points, les Grecs ont fait preuve d’un tel déréglement. Nous laisserons de

309 Larticle n’est malheureusement pas signé. Nous proposons de le dater des années 1870 a cause de
Iallusion a I'affaire Troppmann qui a lieu en 1869-1870. 1l se trouve au tome VI, p. 500.

189



coté le déreglement du gott, qui n’est pas pertinent a propos de la Gréce, modele incontestable

du gout, pour nous intéresser au déreglement juridique puis moral.

Le mot de Maistre est resté célébre : la Gréce a « tout 0sé’"” ». Contraitement au sapere ande,

«ose étre sage», que Kant a pris 2 Horace, qui est une injonction au courage’', ici le fait

5

d’« oser » n’est en rien une qualité. Chez Juvénal, a qui Maistre prend la formule guidguid Graecia

312

mendax andet in bistoria, le verbe andere est polysémique” . Malgré l'usage positit d’Horace, ce verbe

dans la langue latine est pris «le plus souvent en mauvaise part’’». Verrés est le type de
g

audacieux pour Cicéron, c’est-a-dire du malhonnéte, du cruel et de linjuste’*

. Le mot francais
d’« audace » aussi a souvent une « valeur péjorative proche d’arrogance’ ». Il ne faut pas étre
courageux pour oser, mais téméraire.

Le contexte de cette phrase chez Juvénal et Maistre est ambigu. Chez Juvénal, la phrase
avait un sens plutot précis : il s’agissait de s’appuyer sur un récit d’historien grec tout en affirmant
n’étre pas dupe de Pesprit facilement menteur des Grecs. Maistre évoque aussi le rapport des
Grecs a histoire :

Aussi toutes les traditions orientales commencent par un état de perfection et de lumiéres, je dis

encore de /umieres surnaturelles, et la Grece méme, la menteuse Grece, gui a tout osé dans [histoire,
rendit hommage a cette vérité en placant son age d’or a l'origine des choses?°.

Un deuxiéme sens apparait nettement, parce que Maistre écrit aussi a propos de Napoléon

qu’il « ose tout’” ». Comme ailleurs chez Maistre, une expression isolée peut avoir un autre sens

318

en contexte” . La citation de Maistre dépasse la question de I’écriture de I’histoire. Il s’agit de dire

310 §8P, 2¢ entretien, (Buvres, éd. cit., p. 494, cité en exergue du chapitre de Robert Triomphe sur la culture
grecque de J. de Maistre, Joseph de Maistre, p. 374.

311 I’emploi d’Horace est étonnant : voir « Horace au siecle des Lumieres : sapere aude et la pré-histoire de la
devise kantienne » de Russell Goulboutne, Studies on 1oltaire and the eighteenth century, Voltaire foundation, 2006, n°12,
p. 167-183.

312 Chez Juvénal, le verbe a les deux valeurs : pour un emploi péjoratif, voir X, 304-305 : nam prodiga corruptoris
/ improbitas ipsos andet temptare parentes (« 11 'y a de pervers corrupteurs si prodigues et si surs de leurs présents, qu’ils
osent tenter les parents eux-mémes ») ; pour un emploi mélioratif, XII, 48-49 : sed quis nunc alius, qua mund: parte guis
andet argento praeferre caput rebusque salutem ? («Y a-t-il aujourd’hui, ou donc peut-il y avoir, un homme assez courageux
pour préférer sa téte a Pargent et son salut aux richesses ? »)

313 Dictionnaire Gaffiot, 2000, p. 189. Le Dictionnaire historigne (1998, 1, p. 256) estime qu’« audace » a d’abord eu
un sens positif en francais, proche de « courage entreprenant » puis a pris une valeur péjorative proche d’arrogance
au XVI¢ siccle.

314 Hie vos dubitabitis, iudices, tantam istius audaciam, tantam crudelitatem, tantam ininriam vindicare ? Cicéron, Disconrs,
Seconde action contre Verres, 11, 109, Les Belles Lettres, « CUF », 1960, 111, p. 108.

35 Dictionnaire historigue, 2012, p. 238.

316 S§P, 2¢ entretien, (Euvres, éd. cit., p. 494.

317 « Celui qui craint tout et qui ose tout est capable de tout », OC, t. IX, p. 496, lettre du 8 (20) novembre
1805 au Roi Victor-Emmanuel. Maistre ne nomme pas Napoléon dans ce texte mais Robert Triomphe a identifi¢ une
allusion probable dans Joseph de Maistre, p. 245.

318 En lisant comme une citation « chaque mot est vrai » dans I’étude de J-Y Pranchere p. 321, nous nous
sommes étonnés. En réalité Maistre écrit que le mot d’étymologie « suppose que chaque mot est vrai», ce qui
relativise considérablement I’attribution de cette idée a Maistre.

190



que la Gréece est caractérisée par une audace radicale, au-dela de toutes les audaces particulicres.
La concision de cette phrase fait toute sa force : la Gréce a « tout » osé, c’est-a-dire osé le pire,
tout osé « dans I’histoire », c’est-a-dire qu’aucun autre peuple, dans tout le cours du temps, n’a osé
comme elle. La phrase ne précise pas dans quel domaine la Grece a 0sé ni quelles limites elle a

franchies : elle a donc osé le pire dans tous les domaines et dépassé toutes les limites.

Quels sont donc les crimes d’audace qu’a commis la Greéce d’aprés Maistre ? Par
rapprochement avec d’autres passages, deux sens se distinguent, qualifiant un déreglement
juridique et un déréglement moral. Maistre s’indigne a deux occurrences contre l'ostracisme des
grands généraux et le mépris des grands hommes a Athenes :

Aristide et Cimon furent bannis ; Thémistocle et Timothée moururent dans ’exil ; Socrate et

Phocion burent la cigué. Athénes n’épargna pas un de ses grands hommes>'°.

Les quatre premiers exemples de cette liste se ressemblent. Il s’agit de grands généraux qui
Y , , , . : . . . a0
ont été exilés par 'assemblée athénienne, soit par proces politique soit par « ostracisme™ », c’est-
a-dire exilés pendant une période temporaire, par vote, sans défense ni débat. Les partisans de la
démocratie justifient la procédure de lostracisme, qui protége la démocratie contre des
aspirations trop personnelles et tyranniques. Mais pour Maistre cette procédure est en elle-méme
inique, parce qu’elle autorise la vindicte populaire contre les grands. Plutarque donne raison a
Maistre dans ses s paralleles: Aristide a été banni parce que le peuple était jaloux de ses

22y, alors qu’il avait rendu les plus

succes™, Cimon a été ostracisé pour « le plus léger prétexte
grands services a Athenes. Timothée a été jugé pour avoir perdu une bataille, Thémistocle pour
avoir gagné.

Maistre n’est ni le premier ni le dernier a citer ces exemples comme preuves du
déreglement institutionnel des Athéniens. Dans le Gorygias, Socrate donne les exemples de Cimon,
Thémistocle et Miltiade qui ont été condamnés par les Athéniens apres leur avoir rendu des

services”. Chez les Latins, lingratitude et la sévérité de ces jugements des Athéniens est

proverbiale. Cornelius Nepos rapporte ce mot sur la mort de Phocion :

319 Maistre, Etude sur la sonveraineté, OC, 1, p. 486.

320 Aristide, Cimon et Thémistocle ont été ostracisés, Timothée a été jugé dans un proces politique. On
trouvera des détails sur les procédures dans Claude Mossé, « Les proces politiques et la crise de la démocratie
athénienne », dans Dialogues d’histoire ancienne, Université de Franche-Comté, vol. 1, 1974, p. 207-236.

321 Plutarque, Ves paralléles, Aristide, X1.

322 Plutarque, 17es paralléles, Cimon, XXIV.

323 Platon, Gorgias, 515d-516e.

191



Un citoyen lui ayant dit, les larmes aux yeux : « ’Quel indigne traitement on t’inflige, Phocion I” —
‘Un traitement qui n’a rien dimprévu, répondit-il, car telle a été la fin de la plupart des grands
hommes a Athénes.”3?4. »

La Révolution a donné une nouvelle actualité a cette folie, comme en témoigne
Chateaubriand, qui écrit dans le méme esprit :

Egalement ingrats et capricieux, les Athéniens jettent dans les fers, bannissent ou empoisonnent

leurs généraux ; les Francais forcent les leurs a ’émigration, ou les massacrent. [...] Les Thémistocle

succeédent aux Miltiade, les Aristide aux Thémistocle, les Cimon aux Aristide : les Dumouriez

remplacent les Luckner, les Custine les Dumouriez, les Jourdan les Custine, les Pichegru les
Jourdan, etc325.

On peut remarquer que les listes de Chateaubriand et de Maistre ne sont pas tout a fait les
mémes. Maistre ajoute Phocion, plus tardif, et Socrate, autre scandale de la justice athénienne™.
Maistre n’a pas cité Miltiade dans le premier exemple, mais il I'ajoute dans une liste plus tardive :

Qu’une république n’ait pu pardonner a un seul de ses grands hommes ; qu’ils aient été conduits a

force d’injustice, de persécutions, d’assassinats juridiques, 4 e se croire en siireté qu’a mesure qu'ils étaient

éloignés de ses murs ; quelle ait pu emprisonner, amender, accuser, dépouiller, bannir, mettre ou

condamner a mort Miltiade, Thémistocle, Aristide, Cimon, Timothée, Phocion et Socrate ; C’est ce qu’on n’a
jamais pu voir qu’a Athenes3?7.

Le style est nettement indigné, Maistre accumule les formules généralisantes, les arguments
et les exemples. La conclusion est sans appel: la justice d’Athénes est injuste. Parler
d’« assassinats juridiques » est un tragique oxymore, parce que l’assassinat est nécessairement
inique et que la condamnation a mort n’a rien d’un assassinat. Cette injustice accable non
seulement les généraux et les hommes politiques mais aussi les philosophes comme Socrate.

Athenes a donc bien tout osé dans sa justice politique.

Comme le reproche de déréglement, le reproche de « tout oser » a « mille aspects ». « Tout
oser » a d’autres sens que le sens juridique : des sens moraux et sexuels, que Maistre aborde plus
indirectement. Quand Maistre dénonce «les erreurs les plus honteuses, les plus détestables
cruautés [qui] ont souillé les annales de Memphis, d’Athénes et de Rome™ », c’est une maniére

notamment de désigner les sacrifices humains. I’auteur le dit explicitement : « Faut-il rappeler

324 Cornelius Nepos, Ve des grands capitaines, « Phocion », Les Belles Lettres, « CUF », 1970, p. 123.

325 Chateaubriand, Essai sur les révolutions, [1797], chapitre XXV, Honoré Champion, 2009, p. 464.

326 Si Maistre admire Platon, on ne peut pas en dire autant pour Socrate. Dans ces extraits sur I'injustice des
Athéniens, Maistre ne développe pas le théme de la mort de Socrate. Dans les manuscrits ou il recense les morts
injustes, il donne des précisions pour chaque stratege, mais rien pour Socrate (2J17, p. 23, vue 18). Nest-ce pas parce
que, pour un défenseur de Pautorité comme Maistre, la condamnation de Socrate n’est pas parfaitement injuste ?
Voir Robert Triomphe, Joseph de Maistre, p. 468.

327 Maistre, Du Pape, p. 328.

328 Soirées, 11, (Envres, éd. cit., p. 494.

192



qu’Athénes, dans ses plus beaux jours, pratiquait ces sacrifices tous les ans® ? » 1l faut préciser
néanmoins que la présence de sacrifices humains est certes indéniable dans les mythes archaiques,
comme le sacrifice d’Iphigénie ou TI'envoi de jeunes Athéniens au Minotaure, mais plus
hasardeuse d’un point de vue historique, surtout « dans les plus beaux jours » d’Athénes. Le
reproche contre les Grecs devient condamnation ici: « Il y a eu des nations condamnées a mort
au pied de la lettre comme des individus coupables, et nous savons pourquoi ». Nous pensons
que Maistre ne pense pas ici aux sacrifices humains mais a la débauche sexuelle, comme nous le
démontrerons plus bas. Pour Maistre les débauchés sont aussi des assassins, parce que le meurtre
et la débauche détruisent la vie, 'un par la fin et Pautre par le début. Mais le comble des Grecs est
qu’ils prétendent aussi étre religieux. Cest le cas des cultes dionysiaques, repris dans la Modernité
par les sociétés secrétes. La Révolution elle-méme n’est-elle pas une immense bacchanale™' ?
Dans cette partie nous montrerons donc le lien antique entre la débauche et le meurtre, entre le
désir et la colere. Nous étudierons ensuite le rapport de la débauche a la divinité et a la religion.
Enfin nous verrons comment la Modernité révolutionnaire a réactualisé ces vieux démons
antiques.

I’étude de la réception de I’Antiquité chez Maistre se trouve particulicrement appropriée
pour étudier le rapport de Maistre a la sexualité, parce que toutes les citations que nous avons
trouvées sur ce sujet se rapprochent d’une source antique. Contrairement a ce qu’on pourrait en

attendre, Maistre ne pense pas la sexualité par rapport au christianisme, aux discours des Péres de

I’Eglise, mais bien par rapport aux catégories antiques, a Plutarque, Platon, Séneque et Tite-Live.

Dans tout le corpus maistrien, I’allusion la plus nette a la sexualité se trouve en effet dans
un texte hautement inspiré par Antiquité, puisqu’il s’agit de la traduction de Sur les délais de la
Justice divine, texte que nous avons déja abordé du point de vue de la traduction. Ce qui nous
intéresse ici, c’est un paragraphe de Plutarque qui parle du pouvoir de Bacchus, que Maistre
développe a son tour.

Quel rapport Plutarque et Maistre établissent-ils entre la mort et le désir sexuel ? Plutarque
développe une longue allégorie pour présenter le fonctionnement de la justice apres la mort. Un
jeune homme débauché chute sur la téte et se retrouve pendant trois jours chez les morts. Cette
expérience le transforme et il en ressort tout a fait honnéte homme. Comment a-t-il été mis sur le

droit chemin ? Lors de son séjour, le personnage découvre un grand gouffre ou les ames

329 Eclaircissement, 11, Envres, éd. cit., p. 818.

30 Considérations, 11, Enpres, éd. cit., p. 2006.

31 Maistre emploie exactement ce mot dans une citation que nous étudierons plus bas : Considérations, V,
Euvres, éd. cit., p. 231.

193



tourbillonnent. Ce gouffre dégage une odeur agréable, qui fait que ’'ame du jeune homme a envie
d’y rester. Mais son guide le lui défend catégoriquement,
en lui représentant que I'effet immanquable de cette volupté qui I’attirait était de ramollir, pour ainsi
dire, et de dissoudre lintelligence ; de maniere que la partie animale qui est dans 'homme se
trouvant affranchie, elle excitait en lui la souvenance du corps, de laquelle naissait a son tour le désir

de cette jouissance qu’on a justement appelée, dans la langue grecque, d’un nom qui signifie penchant
vers la terre, comme si elle changeait la direction de ’ame en appesantissant vers la terre32,

Maistre témoigne d’un grand intérét pour ce passage, qu’il traduit avec beaucoup
d’attention. On peut remarquer cependant que plusieurs fois, Maistre transforme le grec dans le
sens de faire une description plus pessimiste du désir sexuel. Certaines transformations sont des
adaptations, comme le fait de passer d’un vocabulaire physique 2 un vocabulaire moral®™. Maistre
procede aussi a plusieurs ajouts. Il insiste sur le danger de la séduction quand il écrit que le
caractere « immanquable » de effet de la volupté « attirait » le jeune homme, deux mots qui ne
sont pas dans le grec. Il prétend donner raison a la langue grecque qui a « justement » nommé le
« désir de jouissance ». Mais Maistre ici ne traduit pas complétement le grec. Par cette périphrase
« désir de jouissance », il glose le terme grec péveoiv, mot qu’on connait pat son calque anglais
genesis, qui désigne en grec toute force productrice ou source de vie. Maistre réduit son sens, parce
que le désir de procréation n’est pas exactement le « désir de jouissance » : les deux peuvent aller
ensemble mais Maistre ne fait pas la distinction, comme s’il passait sous silence la potentialité
créatrice. Notre moraliste ajoute encore deux notes, pour pouvoir développer ses commentaires.
Une note justifie ’étymologie que fait Plutarque lui-méme du terme genesis, par un recours a
érudition® : le début du mot genesis fait penser a gen, la tetre, et la génération devient donc un
« penchant vers la terre ». Méme si « on peut discuter » de cette étymologie, de grands savants
soutiennent I'analyse de Plutarque et la puissance de I'idée balaie tout scrupule : «la conscience a

toujours parlé’” ». Une autre note explicite un sous-entendu : « Il est probable que Plutarque,

332 Version de Maistre, Rusand, 1833, p. 64 ou Euwres complétes, t. V, p. 438. Ce passage cortespond au
paragraphe 27 dans les (Euvres morales de Plutarque, Tome VII, Deuxicme partie, traité 41, Les Belles Lettres,
collection CUF, 1974.

33 Pour Amyot et Plutarque, le lien entre le corps et Pesprit semble de P'ordre de litrigation : soit ils
s’alimentent mutuellement, soit 'un dissout autre. Dans sa traduction, Maistre retire cette dimension physique pour
souligner la dimension morale : il supprime le vocabulaire liquide pour évoquer une « partie animale ». La version
d’Amyot était « lui donnant a entendre et lui enseignant que la raison et 'entendement se dissolvent et se fondent par
cette volupté, et que la partie irraisonnable se ressentant du corps, en étant arrousée et acharnée [=irriguée et
attachée], lui ramenait la mémoire du corps, et de cette souvenance naissait le désir et la cupidité qui la tirait a
génération, que lon appelait ainsi, c’est-a-dire, un consentement de I'dme aggravée et appesantie par trop
d’humidité. » Rusand, 1833, p. 160, orthographe et grammaire modernisés.

334 Note de fin de document XXVII, Rusand, 1833, p. 98.

335 Tbid.

194



initié aux mysteéres de Bacchus, en fait ici une critique 2 mots couverts et se plaint des abus™®. »

Nous reviendrons plus bas sur ces « mysteres de Bacchus ».

Le désir sexuel est donc dépeint de maniere tres négative : il trouble le fonctionnement
normal de I’étre humain, il ramollit et dissout son intelligence, il affranchit sa « partie animale ».
Maistre ne distingue pas entre un bon et un mauvais désir, un désir conjugal ou un désir extra-
conjugal, un désir d’enfantement ou un désir de jouissance : tout désir sexuel est mauvais, tout
désir sexuel entraine cette dissolution interne, cette liquéfaction de ’humain, cette déviation de la
finalité céleste vers un écrasement terrestre, en bref, vers une forme de mort intérieure.

Outre Peffet a I'intérieur de la personne, le désir sexuel a aussi un effet destructeur a
Pextérieur, sur ’entourage et la famille :

L amour, lorsqu’il n’est pas apprivoisé jusqu’a un certain point par une extréme civilisation, est un

animal féroce, capable des plus horribles exces. [..] La sainteté des mariages, base sacrée du

bonheur public, est surtout de la plus haute importance dans les familles royales, ou les désordres
d’un certain genre ont des suites incalculables dont on est bien éloigné de se douter3’.

Maistre développe ensuite une opposition entre deux formes de régulation de I"amour, une
forme paienne, polygame et indomptée, capricieuse et désordonnée, qui produit des « monstres »,
des « séditions » et des « révolutions™ », et une forme chrétienne, imposée par les papes, pure et

339

indissoluble, qui produit le « bonheur public™ ». Cet extrait de D# Pape semble moins lié a

I’Antiquité, mais nous montrerons qu’il est tout autant que le premier. Laissons de coté la

métaphore animale®®

, pour nous concentrer sur la conception de 'amour développée ici. La
premicre partie de la citation est en réalité une reprise précise de Platon. Il s’agit donc d’abord
d’une critique des Grecs par un Grec, mais la portée de cette critique s’élargit par une inflexion
due au latin Séneque. Cette critique des antiques s’élargit encore, pour viser les familles royales du
Moyen-Age, puis tout homme moderne.

En dehors du mariage indissoluble, « Pamour » est déréglé, plein d’« horribles exces », et
devient un «animal féroce» De quel amour parle donc Maistre ? Le mot d’amour est
polysémique dans la langue classique, mais un intertexte montre nettement le sens précis auquel

pense Maistre. Sans le citer ici, notre auteur s’appuie sur Les [ ois de Platon. Ce sont les notes de

lecture manuscrites qui le prouvent. Maistre y écrit : « Platon décrit en bons termes la rage de

336 Note de bas de page 55, Rusand, 1833, p. 60.

337 Du Pape, p. 158-159.

338 Tous ces termes sont pris au livre II, chapitre VII, article premier « Sainteté des mariages », p. 158 a 164.

339 Méme remarque.

30 Le remplacement de la métaphore du feu de 'amour présente chez Platon par 'animalité de 'amour a de
nombreuses explications mais il nous semble difficile de prouver que ces explications relevent de la réception de
I’Antiquité. En tout cas, le régne animal est particuliecrement violent pour Maistre. LLa rage des choses s’y montre avec
une « épouvantable évidence » (Soirées, 7¢ entretien, (Huwres, éd. cit., p. 659), la mort violente y est infligée avec la plus
grande facilité. Les hommes doivent s’en méfier parce que « [d]ans 'ordre matériel, les animaux sont nos maitres »

(D Pape, p. 163)

195



Pamour™ ». 1l recopie ensuite le texte grec dont le sens ressemble beaucoup a la phrase citée.
Platon est méme plus clair que Maistre : un personnage du dialogue des Lozs explique qu’il y a
trois « besoins », celui de noutriture, celui de boisson et « 6 mepl v 10D Yévoug cmopav VPpet
mAelotn Kaopevog [Epmc] », mot a mot «le désir le plus excessivement bralant d’ensemencer
I'espece ». Une traduction récente du passage donne ceci :
Il y a en nous un troisieme besoin, le plus vif, et un désir, le plus aigu, qui est le dernier a poindre,
qui embrase les étres humains jusqu’a les rendre completement fous : c’est le désir qui se rapporte a
P'union sexuelle, un feu plein de démesure. Ces trois maladies, il faut, en les tournant vers ce qui est

le meilleur et en les détournant de ce qu’on appelle le plus plaisant, s’efforcer de les contenir grace
aux trois freins les plus forts : la peur, la loi et le discours vrai’*.

Le mot d’« amour » ici désigne bien I'éros, le désir sexuel. Maistre est tres proche de Platon
sur cette pensée. Comme Maistre, Platon insiste non seulement sur le caractere excessif et
dangereux de ce désir mais sur la nécessité de le contraindre fortement, notamment par la «loi »,
par une union légale. Le scrupule chrétien est légitimé par le philosophe paien. Précisons par
rapport a la réception de Platon que Maistre ne reprend pas non plus toutes les propositions de
loi de Platon, comme la pratique des banquets et le partage des enfants, de méme qu’il transforme
Platon sur la nature de la passion, comme nous allons le montrer a présent.

Dans la phrase citée, Maistre ne qualifie pas directement ’'homme qui désire comme un
« animal féroce » mais plutot 'amour. Ce n’est pas un raccourci de style mais la marque d’une
position philosophique. Platon situait nettement la passion comme un besoin qui est « en nous ».
Or Maistre dissocie la passion et 'homme. Maistre est ici plus proche des stoiciens comme
Séneque. L’amour-éros est comme toute passion, en ce qu’il est radicalement extérieur a ’homme.
On le voit en rapprochant ’'amour de la colere. Ces deux passions ont en commun d’avoir des
effets potentiellement meurtriers et dévastateurs. Séneque écrit que, par rapport aux autres
passions, la colere « est toute d’excitation, toute a 'impétuosité de son ressentiment ; elle brale
d’un désir inhumain de combat, de sang, de supplices™ » C’est la passion qui brile et qui pousse
a la violence, non ’homme directement. Le rapprochement du désir sexuel et d’une passion
négative comme la colere, ainsi que la dissociation entre ’homme et la passion doivent donc
davantage a Séneque qu’a Platon. La phrase de Maistre sur les « horribles excés » de 'amour se

comprend bien comme une actualisation de Platon aidée par Séneque.

341 2J15, p. 30, vue 16 : « Pour revenir aux mariages, il [Platon] prend la chose de haut [...]. Pour vivre et pour
jouir, ’'homme est capable de tout. Platon décrit en bons termes la rage de I'amour. » Maistre cite ensuite des
« passions furieuses ».

342 Platon, Tuvres complétes, Les Lois, traduites par Luc Brisson et Jean-Frangois Pradeau, VI, 783a,
Flammarion, 2008, p. 833-834.

33 Séneque, La Colere, dans Entretiens, Lettres a Lucilins, Robert Laffont, 2004, p. 109.

196



Qu’on ne s’y trompe pas, la phrase de Maistre est écrite au présent parce que rien n’a
changé dans '’homme : la critique des passions est toujours d’une bralante actualité. Le cas des

bacchanales montre encore plus la pertinence de rapprocher les anciens et les modernes.

Une des plus grandes bizarreries des anciens est d’avoir meélé débauche sexuelle et religion.
Maistre connait le culte des bacchanales, mais aussi celui de Priape, quoiqu’il ne I'évoque que de
maniere tres discrete. Parfois n’étre pas entiecrement muet sur un sujet, c’est en étre parfaitement
informé. Quand le comte bannit Bacchus au seuil des entretiens des Soirées, ce n’est pas par
aveuglement mais par lucidité : « Nous n’avons plus de Bacchus, et d’ailleurs notre petite symposie
le rejette expressément™ ». Evidemment, il n’y a plus ni Minerve ni Bacchus, mais s’il fallait
choisir entre les deux, Minerve serait préférée sans hésitation. Pourquoi Bacchus n’est-il pas le
bienvenu ? Nous traiterons, du plus précis au plus large, du culte grec de Priape, des résurgences
romaines des bacchanales puis des bacchanales modernes.

Une note apparemment érudite accompagne cette phrase déja citée : « Il y a eu des nations
condamnées a mort au pied de la lettre comme des individus coupables, et nous savons
pourquoi’”. » Maistre pense-t-il aux sacrifices humains comme nous I’avons vu plus haut ? En
réalité, il pense aux « désordres d’un certain genre », selon son expression, comme le prouve la
note. Contrairement a 'usage, cette note ne livre pas de citation explicative mais indique
seulement le numéro d’une page de I’Histoire d’Hérodote par Larcher, pour que le lecteur audacieux
aille voir par lui-méme. Le propos est aussi alambiqué chez Larcher, qui s’appuie lui-méme sur
Diodore de Sicile, mais on comprend bient6t que le probléme est d’avoir fait de Priape un dieu™,
de rendre un culte au membre de la génération. Les amateurs modernes de ’Antiquité se sont
posé bien des questions sur Priape, notamment apres la découverte de figurations publiques de ce
dieu grec 2 Pompéi’*’. I’Encyclopédie de Diderot et d’Alembert se montre trés circonspecte sur
Priape : Priape ne serait qu’un «vil tronc de figuier que quelques poctes lascifs avaient
divinisé™* ». Son culte ne reléverait que d’individus marginaux et de poétes décadents. En outre,
comment peut-on comprendre que les vertueux Romains aient rendu un culte a Priape ?

Quand Maistre parle de « nations condamnées a mort », il pense aux Fgyptiens et aux

Grecs, mais pas aux Romains. Or les Bacchanales sont une pratique romaine. On connait bien

344 Soirées, 1, Buvres, éd. cit., p. 458.

34 Considérations sur la France, 11, (Euvres, &d. cit., p. 206

346 « Les Egyptiens ont mis le bouc au nombre des Dieux, par la méme raison que les Grecs honorent, a ce
qu’on dit, Priape ; je veux dire a cause du membre qui sert a la génération » Histoire d’Hérodote, Musier-Nyon, 1786, p.
254-255. La note p. 259 est encore plus obscéne, révélant un Bacchus nécrophile.

347 Chantal Grell, Herculanum et Pompéi dans les récits des voyageurs frangais du XVIII siécle, chapitre « Les priapes »,
Naples, Publications du Centre Jean Bérard, 1982, p. 123 sq.

348 Encyelopédie, Diderot et d’Alembert, 1751-1772, article « Priapisme », vol 13, p. 358, acces ARTFL.

197



aujourd’hui, notamment par les textes de Pétrone, la débauche des Romains. Pourquoi Maistre ne
s’intéresse-t-il pas a cette débauche ? Pourquoi cette débauche concerne-t-elle tout de méme
notre sujet ?

Maistre n’aborde le sujet que dans quelques textes marginaux, comme sa correspondance et
ses registres de lecture, de maniere indirecte. Dans sa correspondance, il aborde le sujet deux fois

9

vers la fin des années 1810, une fois de maniére anecdotique™ et une fois de maniére plus

précise :
Mais, pour peu qu’on se fut avisé de toucher aux bases de la religion nationale, Voltaire avait pu

voir dans I’histoire des Bacchanales, si bien racontée dans Tite-Live (XXXIX, 9 sq.), comment on
aurait été traité30,

De méme quand Maistre mentionne les bacchanales dans ses notes de lecture, il ne
s’intéresse pas du tout a la débauche des Romains :
Hipsade affranchie est préte a perdre les sens a I'aspect de la pompe qui environnait un consul chez

lui. T. Liv. 39. Histoire intéressante des bacchanales. Ibid 7. Rapprochements intéressants sur les
sociétés secretes de nos jours. Discours du consul au peuple tres remarquable3>!.

Les deux citations ont plusieurs points communs, une proximité probable de date’”, une
référence a Tite-Live et une curiosité manifeste : cette histoire est «si bien racontée» et
« intéressante ».

Le sujet des bacchanales n’est pas abordé en tant que manifestation de débauche mais en
tant qu’introduction d’un culte étranger a Rome. La discussion avec Voltaire porte sur le
gouvernement des Romains. Pour une fois, Maistre et Voltaire sont d’accord, le gouvernement
romain est bon. Dans le méme paragraphe que la citation, Maistre trouve Voltaire « si raisonnable
et si juste ». Mais pour ne pas en rester la, Maistre préte a Voltaire I'idée que les Romains seraient
« tolérants » en religion et accueilleraient tous les dieux étrangers. Pour Maistre, 'exemple des
Bacchanales montre l'inverse, compte tenu du discours du consul de Tite-Live, que Maistre juge
« tres remarquable » et qu’il recopie en latin en dessous de la citation donnée. Le consul insiste sur
une forme de protectionnisme religieux profond des Romains : « Combien de fois, au temps de
nos peres et de nos afeux, les magistrats ont-ils eu pour tache d’empécher 'accés du forum, du

cirque, de la ville tout enticre a la prétraille et aux devins, de rechercher et briler les livres de

39 Lettre a M. de Tchitchagoff, Turin, 4 mars 1818, OC, t. XIV, p. 132, lettre de mars 1818 : « Que lui ont dit
ces murs qui ont vu enlévement des Sabines, le tribunal de Brutus, I'invasion des Gaulois [...], les bacchanales de
Néron, le couronnement de Charlemagne, le trone de Grégoire VII et de Léon X, la république francaise, et le retour
de Pie VII ! »

30 Premicre des Lettres a un gentilhomme russe sur lnquisition espagnole, OC, t. 111, p. 302, 1815.

31 _Archives de Savoie, 2J17, vue, 16, page 227, rubrique « Histoire. Politique. Romains. »

32 TJextrait date probablement de 1815, comme indiqué a la vue 15. Maistre a-t-il pris cette note avant ou
aprés quil a écrit la lettre citée ci-dessus ? Ftant donné que les manuscrits mélent des auteurs latins divers sans
vraiment de suite, il est possible que Maistre soit allé vérifier dans Tite-Live ce que Voltaire disait.

198



prophétie, d’abolir tout rituel de sacrifice qui ne fut pas consacré par la coutume romaine ! Ils

jugeaient en effet, en hommes fort experts dans toutes les questions du droit divin et humain, que

rien n’était plus susceptible de porter atteinte a Pesprit religieux que les cultes ou 'on sacrifiait,
. . . o 353

non pas selon le rituel national, mais selon des rites étrangers™. »

C’est donc Tite-Live lui-méme qui considere les Bacchanales comme un culte non romain,
un culte venu de I’étranger, et méme pour étre précis, un culte venu de I’Asie a travers la Grece.
Tite-Live rapporte cet épisode des Bacchanales dans un chapitre ou il explique que tout le luxe de
Rome, ce qui pour un Romain veut dire toute la luxure de Rome, est venu a Rome par I’Asie :

Car les premicres manifestations du luxe étranger ont été introduites dans la cité par 'armée d’Asie.

Ce furent ces soldats qui, les premiers, rapporterent 2 Rome des lits décorés de bronze, des tapis

précieux [...]. C’est alors qu’on associa aux repas les joueuses de cithare et de sambuque, et autres
spectacles pour le divertissement des convives [...]?%*.

Tite-Live raconte ensuite I’épisode des Bacchanales, qui date de 186 av. J.-C. :

Au début, un Grec de naissance obscure arriva en Etrurie ; il n’apportait avec lui aucun de ces arts
que la nation la plus éclairée de toutes a introduits chez nous en grand nombre pour 'ornement du
corps et de Pesprit ; c’était un sacrificateur, un devin, et non pas de ceux qui, pratiquant leurs rites
au grand jour, plongent les esprits dans l'erreur en préchant ouvertement une doctrine dont ils
tirent profit, mais lofficiant de cérémonies occultes et nocturnes. C’était des rites initiatiques
auxquels, dans un premier temps, peu de gens prirent part, mais qui, par la suite, commencerent a
se propager, touchant les hommes comme les femmes. On ajouta a la pratique religieuse les plaisirs
du vin et des festins, de maniére a égarer un plus grand nombre d’esprits. Lorsque le vin, la nuit, la
promiscuité des hommes et des femmes, des adultes et des jeunes gens, eurent effacé toutes les
frontiéres de la honte, on commenca a s’adonner a toutes sortes de dépravations, puisque chacun
trouvait 1a a sa portée la volupté pour laquelle, de nature, il éprouvait le penchant le plus fort3.

C’est donc cette histoire que Maistre juge «intéressante » et dans laquelle il voit des
ressemblances avec les « sociétés secretes de nos jours ». Maistre ne commente pas ce texte, mais
bien des aspects ont du le passionner. Notons la difficulté a nommer 'origine du responsable des
Bacchanales, ni romain, ni vraiment grec, mais « de naissance obscure ». L’éditeur actuel du texte
latin attribue Iétrange distinction philhellene entre les Grecs « éclairés » et les Grecs «de
naissance obscure » a la citation d’une source de Tite-Live. Notons aussi la dangereuse mixité de
cette société secrete, qui méle « les hommes comme les femmes » dans la « promiscuité ». Notons
enfin la perversion rapide de la société secrete en lieu de «toutes sortes de dépravations »,
pratiquées avec la plus grande liberté. La réaction des autorités romaines a la révélation de ces

pratiques fut tres sanglante, les Bacchanales furent interdites dans toute I'Italie et les coupables

353 Tite-Live, XXXIX, 16, 8-9, traduction par Anne-Marie Adam, Histoire romaine, T. XXIX, L. XXXIX, Les
Belles Lettres, collection « CUF », 1994, p. 23-24.

354 Tite-Live, XXXIX, 06, 7-8, éd. cit. , p. 9.

3%5 Tite-Live, XXXIX, 8, 3-6, éd. cit., p. 11-12.

199



exécutés. Quand on regarde attentivement cette histoire, on comprend pourquoi Maistre ne
considere pas cet épisode comme véritablement romain.

La débauche des sociétés secretes modernes est-elle un fantasme de Maistre ? Il semble que
plusieurs sources historiques convergent pour montrer que certaines loges et certaines sociétés
secretes cultivaient plus le plaisir du corps que ’élévation de Pesprit. Citons les « chevaliers de la
jubilation », les « sociétés bachiques badines littéraires et chantantes », les « hermites [si.] de
bonne humeur™ », sociétés qui se développent au XVIII® siécle. I’historien actuel évoque surtout
les plaisirs de la gastronomie et de la conversation spirituelle, mais il est facile pour Maistre
d’imaginer des plaisirs plus émoustillants.

Les Bacchanales seraient-elles de nouveau a ordre du jour ? Pour Maistre, la Révolution de
1789 est une réactualisation des Bacchanales :

Les temples sont fermés, ou ne s’ouvrent qu'aux délibérations bruyantes et aux bacchanales d’un

peuple effréné. Les autels sont renversés ; on a promené dans les rues des animaux immondes sous

les vétements des pontifes ; les coupes sacrées ont servi a d’abominables orgies ; et sur ces autels
que la foi antique environne de chérubins éblouis, on a fait monter des prostituées nues>>’.

Ce texte extrait des Considérations sur la France est étonnant par sa violence. Son style est
violent et ses idées sont violentes. Il semble que la bacchanale soit passée du rang de féte
ponctuelle et privée au rang de norme sociale, elle ne sert plus a canaliser les énergies, pour
conserver Pordre social comme le carnaval médiéval, mais elle est pour Maistre le fonctionnement
normal de la société soumise au philosophisme du XVIII* siecle.

La violence du style se lit dans le grand nombre de chiasmes et d’antitheses : les « animaux
immondes » remplacent les « pontifes », les « coupes sacrées » servent a d’« abominables orgies »,
les « chérubins éblouis » sont remplacés par les « prostituées nues ». Les phrases, relativement
courtes, accumulent les horreurs a un rythme rapide. Chaque fin de phrase contient une
hyperbole. Tous les sens sont stimulés, avec les bruits, le toucher des mains qui ont renversé les
autels, ’odeur du vin, la vue de la nudité.

La dimension paienne est nette. Le mot de « bacchanales » est utilisé, la présence d’animaux
et de vin fait bien penser aux cortéges dionysiaques représentés sur les vases antiques. L’usage de
I'adjectif « antique » peut cependant étonner. Ce qui est antique, ce n’est pas la bacchanale, c’est la
foi. Pourquoi ? Nous retrouvons ici une idée chére a notre these : ce qui est antique, c’est ce qui

continue depuis ’Antiquité, c’est-a-dire la foi dans Pordre du monde. Il n’y a rien d’« antique »

36 Noms donnés par Pierre-Yves Beaurepaire, L'espace des francs-magons : Une sociabilité enropéenne au XVIII siccle.
Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2003, Chapitre 111 « Franc-magonnerie et vie de société » [disponible sur
books.openedition.org].

357 Considérations, chapitre V, (Euvres, éd. cit., p. 231.

200



dans la Révolution, qui est un retour brutal a tout ce que la civilisation avait réussi a dompter

dans ’homme.

Pour Maistre, le désir sexuel est donc fondamentalement destructeur, destructeur de la
personne, de Pentourage de la personne et de la société. Pour conclure sur cette partie, on pourra
s’étonner du franc-parler de Maistre sur les questions sexuelles. Maistre fait parfois des sous-
entendus, mais quand il aborde la question, il le fait sans détour. 1l le justifie : il n’a pas peur de
traduire « rondement’ » les Grecs. 1l est donc loin d’étre un « helléniste pour dames » bien

élevées, comme le lui reprochait Robert Triomphe™.

Auguste Comte se situe-t-il dans la lignée de Joseph de Maistre sur la question des
déréglements des Grecs ? A notre connaissance, Comte ne s’intéresse pas a linjustice de
P'ostracisme, mais il mentionne que la justice des Grecs est en général « tracassiere ». Par rapport a
la condamnation a mort de Socrate, il est probable qu’il ait la méme position ambigué que
Maistre, a cause des allusions qu’il fait 2 I'inadaptation sociale du philosophe chimérique®. Mais
la ou il est prolifique, c’est par rapport a la morale sexuelle des Grecs. La morale est tres
importante chez le fondateur du positivisme™'. Comte condamne surtout P'esclavage chez les
Grecs, leur rapport aux femmes et leur pratique de ’homosexualité. Nous verrons que Comte
s’inscrit en partie dans la lignée des antiques et de Maistre mais s’en éloigne par une critique des
Grecs non plus au nom de catégories grecques, mais de catégories modernes.

Dans le Cours de Philosophie positive, Comte définit trois niveaux de la morale : la morale
personnelle, la morale domestique et la morale sociale. La premiére morale régit le rapport de soi
a soi, la deuxiéme de soi a sa domus, sa maison, sa famille, la troisiéme de soi a la société. Ces trois

niveaux sont comme des cercles qui partent du méme point, la personne, et qui s’élargissent vers

38 « Ce vice étant le plus cher a la nature humaine, il en cotte infiniment aux écrivains modernes, surtout a
ceux d’une certaine classe en Europe, de citer et de traduire rondement ces passages pénétrants, ou ’on voit le bon
sens et les traditions antiques parfaitement d’accord avec cet impitoyable christianisme ». Sur les délais, Note XXVI,
Rusand, p. 97.

39 Robert Triomphe, Joseph de Maistre, p. 380.

360 Les philosophes sont un des plus graves problemes de la Grece pour Comte : « En Grece, tout a avorté
par la tentative de constituer le regne de esprit, ’abus de la métaphysique et la prépondérance de la spéculation sur
I'action. [...] Tendance continuelle a subtiliser, discuter pour discuter, parler pour patler. » Cours sur I'Histoire de
PHumanité, p. 169.

361 Dans le Cours de Philosophie positive, livre qui est au centre de notre étude, Comte semble avoir une approche
assez classique de la morale comme nous allons le développer dans cette partie. Apres la rencontre de Clotilde de
Vaux, le theme moral se transforme et est plus mis en valeur. Une des devises positivistes est « vivre pour autrui »,
(Catéchisme positiviste, p. 37). Pour Comte, la morale est une science et un art, « ’étude la plus importante et la plus
difficile, résumant et dominant toutes les autres » (Catéchisme positiviste, p. 33-34). Méme le catholicisme n’est pas assez
moral, car trop « égoiste » et « intéressé » par la « rétribution ».

201



Puniversel*. Le degré que les Grecs ont le mieux compris et honoré est le premier. Ils ont
L . . o , .\ ,
entrevu le troisiéme niveau, mais celui qui leur manque le plus, c’est le deuxieme. C’est donc sur

ce deuxieme niveau que nous nous attarderons le plus.

Le principe moral élémentaire est pour Comte « la subordination nécessaire des passions a

363 364

la raison™ », ou pour le dire autrement « 'empire de ’homme sur lui-méme™ ». Cette définition

s’appuie sur « Pexpérience universelle, rationnellement sanctionnée par I’étude positive de la
. 365 . . . . .

nature humaine™ ». Nous sommes ici en terrain connu, Comte approuve les principes les plus

connus de la morale grecque®®

, qu’il faut néanmoins rappeler a cause des « sectes insensées » et
des « prétendus rénovateurs » qui ont récemment soutenu l'inverse, qu’il faudrait laisser libre-
cours aux passions. Les Grecs ont contribué a deux progres moraux : interdiction de I'inceste et
la reconnaissance officielle de la monogamie™’, méme si celle-ci n’est pas encore complétement
mise en pratique. Ces deux progres ont contribué a maitriser la brutalit¢é de l«instinct
reproducteur ».

Comte ajoute a cette compréhension classique de la maitrise de soi une dimension plus
moderne, plus hygiéniste. Se maitriser est aussi maitriser sa nourriture. Comme I’écrit Jean-
Francois Braunstein, il s’agit « de limiter progressivement les excitants, physiques et cérébraux :
plus de vin, plus de café, plus de tabac et enfin de moins en moins de nourriture’® ». En outre, si

39 Méme si les sources de

I'on souhaite vivre plus longtemps, il faut éviter de lire la presse
perturbations se diversifient, le paradigme reste antique : toute influence extérieure est susceptible
de troubler la tranquillité intérieure.

Le probléme essentiel de la morale grecque est ailleurs, c’est 'absence du deuxieme degré,
la morale domestique :

La plus grande imperfection morale du polythéisme concerne la morale domestique, dont

I’Antiquité n’avait pu dignement sentir linévitable interposition naturelle entre la morale

personnelle et la morale sociale, alors trop directement rattachées 1'une a lautre, par suite de la
prépondérance nécessaire de la politique. C’est la surtout, comme le chapitre suivant nous

362 Dans la Politique positive et le Catéchisme positiviste, il semble que ce point de départ soit inversé : ’homme doit
faire le bien pour 'humanité (Catéchisme positiviste, p. 86).

363 CPP, 46¢ legon, p. 52.

364 CPP, 53¢ legon, p. 297

365 CPP, 46¢ legon, p. 52.

366 Voir le Phédon ou le Timte.

367 CPP, 53e lecon, p. 300.

368 Jean-Francois Braunstein, La Philosophie de la médecine d’Anguste Comte, PUF, 2009, p. 173

369 Comte éctit : « je dois vous informer que mon régime cérébral m’empéchera de [lite le paquet de journaux
que vous m’envoyez|. Depuis beaucoup d’années, je ne lis aucun journal ou revue, méme scientifique, et mes lectures
normales se bornent aux chefs-d’ceuvtre de la poésie occidentale ; parce que j’ai, de bonne heure, reconnu combien,
chez les Modernes, la lecture nuit a la méditation. » Lettre a Alexander J. Ellis, 10 Avril 1856, Correspondance générate, t.
VIII, 1990, p. 245.

202



Pexpliquera, le titre le plus spécial du catholicisme a I’éternelle reconnaissance de '’humanité, pour
avoir enfin organisé la morale sur ses vrais fondements, en s’attachant principalement a constituer la
famille, et a faire dépendre les vertus sociales des vertus domestiques®™.

C’est a ce niveau qu’interviennent les principaux problémes de la morale grecque: la
« prépondérance » de la politique, a quoi s’ajoutent 'esclavage et le rapport vicié aux femmes.
Nous verrons d’abord en quoi 'absence de morale domestique nuit a la morale personnelle, puis
en quoi la morale sociale a trop de poids sur la morale personnelle.

Pour Comte, la maison grecque ressemble trées peu a la famille catholique. La maison
grecque est le lieu d’une domination implacable ou toutes les personnes, sauf le maitre, sont
considérées comme des objets. Cette absence de régulation domestique trouble la morale
personnelle, parce qu’elle donne 'habitude d’un « commandement absolu » et autorise tous les
« caprices » d’'un seul. Elle altére donc «empire de ’homme sur lui-méme qui constitue le

premier principe du développement moral’”

». Nous retrouvons ici indirectement la critique du
désir qui dissout I'intelligence.

Dans la maison grecque, il n’y aurait pas de différence fondamentale entre les esclaves et les
femmes libres. Sur ce point, on retrouve directement Maistre. C’est Maistre lui-méme qui avait

établi ce lien en plaignant le sort des femmes grecques :

Qui ne connait Iincroyable esclavage des femmes a Athénes, ou elles étaient assujetties a une
interminable tutelle ; ou, a la mort d’un pére qui ne laissait qu’une fille mariée, le plus proche parent
de nom avait droit de I'enlever a son mari et d’en faire sa femme ; ou un mari pouvait léguer la
sienne, comme une portion de sa prospérité, a tout individu qu’il lui plaisait de choisir pour son
successeur, etc.372 ?

Maistre l'avait reformulé dans D# Pape de maniére frappante: « Partout ou régne la
servitude, il ne saurait y avoir de véritable morale, a cause de 'empire désordonné de 'homme sur
la femme™. » 1l est probable que Comte se souvienne de ce texte lorsqu’il dénonce a son tour le
déreglement des Grecs :

Relativement a la morale domestique surtout, on ne saurait douter, suivant la judicieuse observation

de De Maistre [sic|, que I'esclavage n’y corrompit directement, en général, a un degré souvent tres

prononcé, les plus importantes relations de famille, par les désastreuses facilités qu’il offrait

spontanément au libertinage, au point de rendre d’abord presque illusoire I’établissement méme de
la monogamie374.

Comte ne cite pas cette « judicieuse observation », mais, d’apres sa connaissance de Du

Pape, il est probable qu’il pense a la sentence que nous avons citée plus haut. Comte souligne les

370 CPP, 53¢ lecon, p. 299-300.

371 CPP, 53¢ lecon, p. 296-297.

372 Eclaircissement, 11, Enpres, éd. cit., p. 822. Maistre donne en note « La mere de Démosthene avait été léguée
ainsi, et la formule de cette disposition nous a été conservée ».

373 Du Pape, p. 235.

374 CPP, 53¢ lecon, p. 297.

203



« désastreuses facilités que [’esclavage] offrait spontanément au libertinage » : on retrouve bien
I'anthropologie maistrienne : le désir releve de la « facilité », du laisser-aller. Le déreglement
général des Grecs consiste dans I’absence de contrainte de ce désir. Les Grecs sont monogames
de manicre « presque illusoire », parce que le mariage ne repose pas sur la fidélité affective et
sexuelle entre les époux.

Maistre est donc bien présent dans la critique que fait Comte de la morale grecque, de
maniere explicite et de maniere profonde. Nous remarquons néanmoins une évolution notable
entre les deux auteurs : Comte se place d’un point de vue davantage sociologique que moraliste, il
évoque les tendances de la société plutot que les vices des personnes.

Pour Comte et pour Maistre, le mariage est une des meilleures solutions pour maitriser le
désir. Ce seraient les Grecs qui auraient inventé le mariage : « Le mariage, passage de la polygamie
2 la monogamie, est légalement établi d’une maniére définitive’” ». Comte a fait lui-méme
Iexpérience du mariage, mais il a gardé une plus haute idée du mariage en général que de son
matiage en particulier. Dans son mariage, il aurait souffert 2 cause d’une « indigne épouse’™ ».
Malgré cette expérience personnelle, Comte est un fervent partisan du mariage :

On ne saurait trop respectueusement admirer cette universelle disposition naturelle, premiére base

nécessaire de toute société, par laquelle, dans I’état de mariage, méme tres imparfait, 'instinct le plus

énergique de notre animalité, a la fois satisfait et contenu, se trouve spontanément dirigé de maniére

a devenir la source primitive de la plus douce harmonie, au lieu de troubler le monde pat ses
impétueux débordements3”".

Comme chez Maistre, le désir peut entrainer des violences. Maistre patlait des « plus
horribles excés» qui ont d«incalculables conséquences», Comte parle d«impétueux
débordements » qui peuvent « troubler le monde ». De méme, le désir releve pour eux deux de
I'« animalité », non de I'intelligence ou de la maitrise. Mais Comte est plus tendre que Maistre et
Séneque, il est moins stoicien : le « désir » devient '« instinct », qui n’est pas une passion, mais
une partie de nous. Le désir ne doit pas étre supprimé, il suffit de le « diriger ». Il peut devenir
bon, étre une source de « douce harmonie ».

Comte est plus doux dans son rapport au désir que Maistre, mais plus sévere dans son

rapport au mariage. Certes, il loue « I'indissolubilité fondamentale du mariage’™ » et combat le

375 Conrs sur ['Histoire de I'Humanité, p. 169.

376 Expression employée régulicrement dans les additions du testament de Comte a propos de Caroline
Massin qui téclamait la tutelle de Comte et son héritage : Testament d’Auguste Comte avec les documents qui s’y rapportent
publié par ses excécutenrs testamentaires, 10 rue Monsieur le Prince, 1884.

377 CPP, 50¢ lecon, p. 184.

378 CPP, 54¢ lecon, p. 365.

204



divorce, qui libére toutes les mauvaises passions’”, mais il souhaite le « veuvage éternel™ », c’est-
a-dire qu'apres le déces d’un des conjoints, le remariage ne soit pas possible. Que le remariage
soit possible introduit en réalité une forme de « polygamie subjective’™' », expression heureuse qui
rend compte d’une vraie angoisse : « La seule pensée d’une telle mutation suffit pour altérer

beaucoup I'union actuelle, d’aprés une éventualité toujours possible™

». On pourra s’étonner
aujourd’hui d’une telle position, mais Comte n’était pas isolé. Alors que, lors de la Révolution, les
protestations contre le divorce étaient venues de Bonald et des catholiques, en 1879, c’est un
médecin positiviste qui prend la plume contre le divorce™. Comte a donc une pensée plus
développée et personnelle que Maistre sur la question du mariage, il n’insiste pas seulement sur la
contrainte du mariage mais le valorise comme lieu d’épanouissement, au point d’en faire un
absolu. Pour Comte, c’est bien le mariage qui permet a la femme de s’épanouir pleinement, loin
des « travaux pénibles » et des chiméres de ’égalité™".

Nous avons entrevu plus haut la perception du sort des femmes dans ’Antiquité par nos
auteurs, mais cette question est centrale pour Comte. Le féminisme d’Auguste Comte fait 'objet
de nombreux débats, mais si 'on suit son raisonnement, les principales victimes de I'absence de
morale domestique sont bien les femmes. Les Grecs ont un rapport déréglé aux femmes. Pour
Comte, il est évident que le sort des femmes est inférieur chez les polythéistes a ce qu’il est chez
les chrétiens :

[11] serait certainement inutile de signaler ici ’ensemble décisif des preuves irrécusables qui, suivant

la belle observation de Robertson385, établissent, avec une entiére évidence, combien ’état social des

femmes était radicalement inférieur, sous le régime polythéique de 'antiquité, a ce qu’il est devenu
ensuite sous 'empire du christianisme3%°.

D’autres 'ont montré, il est «inutile » de les répéter. Le lecteur contemporain regrette
néanmoins que Comte ne cite pas exactement le passage de Robertson pour se faire un avis.

Comte ajoute, malgré cette facilité, deux arguments personnels : les femmes grecques ont des

37 Le divorce donnerait « une trop libre carriere aux appétits les plus énergiques, dont la répression continue,
combinée avec une légitime satisfaction, doit nécessairement augmenter a mesure que I’évolution humaine
s’accomplit » CPP, 53¢ lecon, p. 365-366.

380 Notion développée dans le Catéchisme positiviste, p. 34 puis 246-247.

381 Catéchisme positiviste, p. 240.

382 Tbid.

383 Docteur Audiffrent, Leztre sur le divorce, Imprimerie nouvelle (Association ouvriére), 1879.

384 CPP, 54¢ lecon, p. 366.

385> Comte place dans la bibliotheque positiviste L’Histoire de Charles Quint de I'historien écossais William
Robertson. Robertson a aussi écrit History of ancient Greece. Mais nous n’avons pas trouvé dans Robertson a quel
passage Comte faisait allusion. Son idée se trouve nettement développée dans Dx Pape plutdt que chez Robertson. Y
aurait-il eu une confusion de nom ? Maistre cite en réalité un autre historien écossais, George Buchanan, qui aurait
écrit : « Dans tous les pays ou le christianisme ne régne pas, on observe une certaine tendance a la dégradation des
femmes. » Livre II1, chapitre II, p. 235.

386 CPP, 53¢ lecon, p. 300.

205



occupations inadaptées et les hommes grecs ne les aiment pas assez parce qu’ils préferent les
autres hommes.
Quelle est la condition des femmes chez les Grecs ?
[Les] sacerdoces féminins propres au polythéisme ne constituent pas plus une présomption
favorable pour la condition correspondante des femmes, que celle qu'on pourrait également induire
de cette existence presque contemporaine de femmes chasseresses et guerrieres, toujours et partout

trop inhérente a un tel 4ge social pour pouvoir étre entierement fabuleuse, quelque étrange qu’elle
doive maintenant paraitre.

Comte pense ici a la fois aux différentes prétresses qui officient en Grece et aux mythes de
Diane et des amazones. Les femmes prétres, chasseresses et guerricres souffrent de trop de
contraintes pour développer leur vie affective. Mais le mépris le plus grave que les hommes grecs

manifestent contre les femmes, c’est celui-ci :

[Ces] amours infames, si justement réprouvés par le catholicisme, et qui ont toujours fait la honte
morale de ’Antiquité tout enticre, méme chez ses plus éminents personnages : car on ne saurait
concevoir un symptome plus prononcé du peu de considération alors accordée aux femmes que
cette monstrueuse prédilection qui faisait chercher ailleurs le développement des plus pures
émotions sympathiques, en réservant essentiellement I'union sexuelle pour son indispensable
destination physique, comme l'ont systématiquement exposé, avec une si révoltante naiveté, dans la
Gréce et a2 Rome, tant d’illustres philosophes et hommes d’état, a tous autres égards tres
recommandables3®7.

Ce quon appelle aujourd’hui I’homosexualité serait le pire symptome du «peu de
considération alors accordée aux femmes ». Ici Comte ne distingue pas précisément Rome et la

Gréce, mais il fait cette distinction dans son cours oral’®®

et il semble évident que ce sont plutot
les Grecs qui ont pratiqué '« amour grec™ ».

Ce texte surprenant présente plusieurs intéréts pour la critique des déreglements grecs :
'allusion aux grands hommes, le fait de ne pas nommer ’homosexualité et la conception du
mariage. Face a toutes les critiques, on aurait pu essayer de sauver quelques Grecs, les Grecs
visionnaires, les philosophes, ceux qui ont développé leur maitrise d’eux-mémes. Or sur ce point,
ce sont les « plus éminents personnages » grecs qui sont les plus déréglés. Comte emploie des
mots forts : ce point fait « la honte morale de I’Antiquité tout entiere », la naiveté de ces grands
hommes est « révoltante ».

Comte nomme des « amours infames » et une « monstrueuse prédilection », sans donner le

nom que nous attendrions d’homosexualité. La chercheuse Julie Mazaleigue-Labaste montre que

ce mot n’est employé que vers la fin du XIX® si¢cle et ne paraissait pas adapté pour la situation

387 CPP, 53¢ lecon, p. 300-301.

38 « En Grece, [...] il y a abandon du foyer domestique pour les courtisanes outre certains vices. La femme
est alors réduite a sa destination physique. » Cours sur 'Histoire de 'Humanité, p. 169.

39 Dans les textes romains, du moins classiques, I’'homosexualité releve plutét de linsulte que de la
revendication.

206



grecque, ou le commerce entre hommes était limité dans le temps, relevant davantage de la

. Pour désigner le phénomeéne, on parlait

pédérastie, de la relation entre un maitre et un disciple
d’« amour grec» ou d’« amour socratique ». La chercheuse donne une citation particuliecrement
pertinente pour notre partie du médecin Pierre Reydellet, qui écrit en 1819 :
[Celui] des peuples anciens chez lequel cet amour déréglé était le plus en usage, était précisément
celui dont la réputation a jeté le plus grand éclat. Les Grecs, justement et a jamais célebres entre

toutes les autres nations par leurs lumiéres et leur civilisation, se firent remarquer par leurs excés en
tous genres39l.

Ce médecin parle bien d’« amour déréglé » et des « exces en tous genres » des Grecs. Son
vocabulaire et sa déférence envers les Grecs font penser que nos auteurs ne sont pas isolés sur
ces questions. La bizarrerie du comportement des Grecs ajouterait méme a lintérét qu’on peut
leur porter. Mais a notre connaissance, seul Comte dans notre corpus ose aborder cette question.

Le troisieme intérét de cette citation était sa définition de 'amour dans le mariage. Ce qui
choque surtout Comte, c’est la séparation entre les « émotions sympathiques » et la « destination
physique » de '« union sexuelle ». Dans la pédérastie, les « plus pures émotions sympathiques » se
développent entre les amants, mais entre les conjoints il n’y a que la « destination physique » de
I'« union sexuelle ». Cette relation constitue une grande perte pour le développement affectif des
hommes et des femmes.

Nous avons donc traité les problemes que I’absence de morale domestique faisait peser sur
la morale personnelle. Voyons a présent les problemes dus a I'absence de morale domestique
entre la morale personnelle et la morale sociale. La morale personnelle est comprimée par la
morale sociale, a cause du poids excessif de la politique dans la société grecque.

En quoi la participation des Grecs a la politique géne-t-elle la morale ? Comte ne donne pas
clairement d’explication, mais dénonce régulicrement les « folles prétentions politiques de la
philosophie grecque™ ». Pour lui, ce lien reléve de 'évidence :

[On] peut reconnaitre, avec non moins d’évidence, la funeste influence qui devait, en général,

directement résulter de la confusion élémentaire entre le pouvoir spirituel et le pouvoir temporel,

pour entraver profondément, a cette époque, le développement moral de ’humanité. C’est par suite,

en effet, d’'une telle confusion que la morale devait étre, chez les anciens, essentiellement
subordonnée a la politique3?3.

Pour le dire autrement, la morale des Grecs est trop politique parce que les pouvoirs
spirituels et temporels sont confondus. Si 'on cherche dans Phistoire grecque, on verra que, dans

la méme assemblée, on juge les homicides, on punit les impies, on décide des guerres et on

30 Julie Mazaleigue-Labaste, « De 'amour socratique a ’homosexualité grecque », Romantisme, 2013, 1, n° 159.
M1 Article « Pédérastie » du Dictionnaire des Sciences médicales, Panckoucke, 1819, cité dans I'article précédent.

392 CPP, 54¢ lecon, p. 333.

393 CPP, 53¢ lecon, p. 297.

207



célebre les dieux®™*

. Le proces d’impiété est particulicrement confus de ce point de vue : on peut
accuser d’impiété toute personne qui n’est pas de 'opinion majoritaire, comme le philosophe
Anaxagore. On peut méme accuser d’impiété un ennemi personnel™. On connait le cas
d’Alcibiade qui avait été condamné pour un crime d’impiété, la mutilation des Hermes, parce qu’il
en avait commis un autre, la parodie des mystéres d’Eleusis, et 4 qui on faisait aussi des reproches
politiques.

Comte ajoute un exemple a cette confusion. Les Grecs n’auraient pas vraiment d’éducation
morale, parce que celle-ci ne se manifeste que dans des proces : « L’intervention arbitraire, trop
souvent puérile et tracassicre, par laquelle le magistrat, chez les Grecs et les Romains, tentait
directement d’assujettir la vie privée a de minutieux reglements presque toujours illusoires, ne
pouvait, sans doute, tenir aucunement lieu de cette grande fonction élémentaire™. » Si 'on peut
étre accusé pour un crime imprévisible, pourquoi se comporter honnétement ? Le mélange entre

les accusations personnelles, politiques et religicuses et 'absence d’éducation nuisent a la morale

des Grecs.

Voyons enfin le troisi¢éme niveau de la morale pour Comte, la morale sociale des Grecs :

Il est clair, en un mot, que la morale des anciens était, en général, comme leur politique,
éminemment militaire ; C’est-a-dire, essentiellement subordonnée a la destination guerriére qui
devait surtout caractériser cet age de 'humanité??’.

ILa morale de tous les anciens a une « destination guerriere » : cette observation s’applique
parfaitement aux cités grecques. Cette morale a entrainé quelques progres, mais elle demeure
restreinte et néfaste. En quoi la destination guerriere a-t-elle un enjeu moral ?

La morale sociale au plus haut niveau consiste en « 'amour général de I’humanité™® ». Les
Grecs ont entrevu cette dimension en accédant a I« amour de la patrie™ ». Cet amour n’est plus
«I'attachement naif pour le sol natal » comme dans I’état fétichiste, mais devient le « patriotisme

le plus profond et le plus énergique“““ ». C’est grace au « plus entier dévouement a la patrie » que

394 Matcel Detienne éctit : « au cceur d’une société ou chacun, citoyen ou magistrat, peut exercer librement les
fonctions de prétre —la prétrise étant le plus souvent une magistrature —, un personnage appelé I'archonte-roi
administre, au nom de la cité, la totalité des cultes et des rituels pratiqués par la communauté. Chaque fois qu’il s’agit
d’ouvrir une assemblée, de déclarer la guerre, de conclure un traité ou de célébrer une féte, les puissances divines
interviennent selon des modalités régulieres et en fonction de leurs compétences. » Article « Polythéisme »,
Encyclopadia Universalis [en ligne].

35 On trouvera plusieurs exemples dans Jean Rudhardt, « La définition du délit d’impiété d’apres la législation
attique » Musenm Helveticum, vol. 17, n° 2, 1960, p. 87-105, J[STOR.

396 CPP, 53¢ lecon, p. 297.

37 CPP, 53¢ lecon, p. 297.

398 Tbid.

399 CPP, 53¢ lecon, p. 299.

400 Thid.

208



le peuple est préservé de la mort ou de P'esclavage. La destination guerri¢re implique donc des
comportements et des sentiments, une forme de solidarité et d’oubli de soi-méme.

Mais cette morale est limitée, limitée par la faible variété des sentiments requis et limitée
géographiquement par les fronticres de la cité. Le but de chaque cité étant d’affronter
périodiquement les cités voisines, ce sont surtout les vertus de «commandement» et
d’« obéissance*”! » qui sont mises a I’honneur.

Cette morale stimule aussi des sentiments négatifs : faire la guerre a ses voisins entraine une
« haine de tous les étrangers quelconques » et des habitudes de « férocité ». C’est encore une fois
le christianisme qui a corrigé ces déreglements moraux :

Quelque férocité que dit nécessairement entretenir alors une telle disposition, ou la haine de tous

les étrangers quelconques était toujours inséparable de lattachement au petit nombre des

compattiotes, elle a certainement concouru, outre son application immédiate, au développement
fondamental de notre évolution morale, ou elle constitue un indispensable degré, qui, par sa nature,
ne saurait jamais étre impunément franchi, malgré I'incontestable prééminence du terme final si
heureusement établi ensuite par le christianisme dans I'amour universel de I’humanité, dont

I'introduction trop prématurée elt inévitablement entravé lindispensable essor militaire de
Pantiquité*2.

Chaque époque a ses contraintes et le développement moral ne se fait que par « degré[s] »,
par étapes successives. 1l fallait d’abord que les peuples soient relativement unis pour penser a

I'amour du plus grand nombre.

Pour conclure, revenons a notre problématique : les critiques de Comte contre la morale
grecque s’inscrivent-elles dans la longue tradition des critiques antiques ou s’en éloignent-elles ?
Maistre a-t-il fait évoluer le discours critique au point qu’il ait influencé Comte ? L’organisation de
la réflexion sur la morale en plusieurs cercles concentriques fait penser aux catégories antiques, le
fait de placer la maitrise de ses passions au centre de la morale aussi. Ce qui est da a Maistre, c’est
le lien entre P'esclavage et le sort des femmes, ainsi que la reconnaissance envers le christianisme
qui aurait apporté plusieurs progrés moraux fondamentaux. La conception du désir comme
instinct, faisant partie de nous, parait novatrice par rapport a Maistre, mais elle ne l'est pas par
rapport aux courants philosophiques antiques. Ce qui est plus original chez Comte, c’est
I'approche sociologique de la morale : les hommes ne sont pas tant des pécheurs dévoyés que des
individus qui ont besoin d’étre éduqués. Comte a aussi une vision du mariage étonnante et forte,
grace a la place quil accorde a la «morale domestique», niveau que nous négligeons
probablement aujourd’hui. Mais ce qui semble le plus nouveau par rapport aux critiques

anciennes, c’est la critique directe et argumentée de ’homosexualité.

401 Thid,
402 CPP, 53¢ legon, p. 299.

209



Par rapport a notre plan, une précision doit étre faite. Nous nous sommes apergus que la
plupart des défauts que le penseur positiviste souligne dans la morale grecque ne relévent pas
exactement de déreglements, c’est-a-dire de comportements déviants par rapport a une norme
tacite. Laurent Fedi avait bien résumé le rapport de Comte a I’histoire : « chaque étape marque un
progres par rapport a I’étape antérieure et suscite d’heureuses inspirations qui guideront la
suivante” ». Dans la mesure ot la société grecque constitue une étape dans la réalisation du
progres général de ’humanité, il est normal que cette société présente des qualités et des défauts.
Par rapport a Maistre, cette vision optimiste de I’histoire diminue le caractere choquant des
Grecs. Le mauvais fonctionnement de la justice grecque s’explique par une distinction
insuffisante entre le spirituel et le temporel, qui date des premiers ages de ’humanité, tout comme
I'esclavage et le mauvais traitement des femmes.

N’y aurait-il aucun déréglement en tant que tel chez les Grecs ? Comme régression
ponctuelle dans le progres, il reste justement I'’homosexualité, parce que celle-ci n’a pas
d’équivalent dans la société précédente, le mode fétichiste. Les « peuples arriérés™ » sont peut-
étre polygames, mais hétérosexuels, en tout cas d’apres Comte. Pour Sarah Kofman, la critique de
’homosexualité grecque est au cceur de la critique des Grecs par Comte. I.’homosexualité serait la
conséquence nécessaire de la prépondérance de lintellect sur laffection. L’intelligence se met
alors « 2 s’admirer et 2 se contempler elle-méme*” » et engendre un désordre sexuel :

Si Comte consacre tant de pages a 'utopie grecque, n’est-ce pas aussi et surtout parce qu’elle révele

mieux que tout autre aberration la liaison nécessaire entre une aberration intellectuelle qui consiste a

privilégier lintelligence, et une aberration sexuelle, ’homosexualité, aberration la plus redoutable,
qualifiée par Comte, elle aussi, d’aberration monstruense*’s ?

Mais lauteur chez qui les déreglements des Grecs sont le plus décrits est sans doute
Maurras. Les Grecs ont été absurdes dans leur politique : « Les Grecs, qui ont été 'absurdité et
I'anarchie faites peuple dans leur politique réelle, ont vu a peu pres tout ce qu’il fallait voir en
matiére de politique théorique””. » Les Grecs incarnent méme I’absurdité, non par leurs réflexions
mais en « politique réelle ». Maurras pense sans doute a tous les cas que nous avons déja cités,

d’exil des grands hommes et de procés invraisemblables™”.

403 Laurent Fedi, « La contestation du miracle grec chez Auguste Comte », p. 167.

404 CPP, 50¢ lecon, p. 184.

405 Sarah Kofman, Aberrations, le devenir-femme d’Augnste Comte, p. 212.

406 Sarah Kofman, Aberrations, le devenir-femme d’Augnste Comte, p. 213.

407 Maurras, « Chez le Pere de Ihistoire », AF, 29 Aoat 1912.

408 On peut probablement trouver un écho lointain a lingratitude proverbiale des Grecs dans ce mot d’Emile
Loubet, qui compare la différence de reconnaissance envers lui entre les diplomates des monarchies et le
gouvernement frangais : « Que voulez-vous ? dit-il ; 'ingratitude est une plante démocratique... » (cité dans Kie/ et

Tanger, 1910, p. 90)

210



Maurras aborde aussi de nombreux désirs et pratiques sexuelles caractérisés comme grecs.
Il faut distinguer deux corpus sur cette question, celui des articles et réflexions, ou Maurras
développe une vision acceptable du désir, et celui des contes, ou la fiction permet la description
des déreglements les plus variés. Dans les deux corpus, on remarquera une diminution de la
pudeur dans Iécrit, par rapport aux textes de Maistre et Comte, sans doute due a I’évolution des
mentalités. Parler de désirs intimes devient plus acceptable a la fin du XIX® siecle. Mais le grand
renversement qui a lieu entre Maistre et Comte d’un c6té et Maurras de lautre, c’est que pour

Maurras ce sont les modernes qui sont déréglés, alors que les Grecs avaient une vie ordonnée.

Dans le corpus personnel aux alentours du voyage en Grece de 1896, Maurras établit un
nouvel équilibre. Ce sont les contemporains qui sont les plus débauchés: P« art sensuel et
dégénéré » appartient en propre A « nos pires inventions modernes*” », de méme que « 'amour

, , , . o , T
pour 'amour et la volupté pour la volupté sont des diableries inventées en notre triste siecle™ ».
Les Athéniens de I’époque classique avaient placé 'amour comme sentiment a sa juste place,
subordonnée a la raison. Le christianisme et le romantisme ont troublé cette mise a Iécart, en

valorisant 'amour, jusqu’a faire reposer 'ordre social sur un sentiment.

11 serait alors intéressant de demander a un Athénien ce qu’il penserait de notre époque :

Je songe a ce qu’en edt pensé un Athénien de la bonne époque ! L’idée qu’il fallGt immoler a un tel
sentiment soit les régles de sa raison, soit la police de sa ville, soit encore la religion ou les coutumes
des aieux, il 'edt jugé d’un beau sourire | Assurément il pouvait noter chaque jour, en son temps
comme au notre, combien 'amour peut affoler. Mais, tout en élevant des autels a cette puissance,
ne ft-ce que pour en préserver sa propre maison, il n’approuvait point le délire et tentait de guérir
les fous ; §’il appelait chose divine la manie amoureuse, c’était au méme titre que la gréle, le vent et
les autres fléaux*!1,

I’Athénien «de la bonne époque », de I'époque qui a inventé la raison, connaissait les
ravages de 'amour, il savait « combien 'amour peut affoler », mais il s’en moquait « d’un beau
sourire », parce que 'amour n’était pas la régle de sa vie. Pour Maurras, le probleme n’est plus
anthropologique ou sociologique, il est historique : plusieurs courants historiques ont donné une
place grandissante aux sentiments. Dans article d’ou nous tirons cette citation, qui se nomme
« Contre I'amour », Maurras trace rapidement une histoire de la passion amoureuse, ou le
christianisme a joué le role de premier perturbateur : « Je ne vois a nous comparer que les Italiens

de la fin du Moyen Age, quand I’évangile johannite troubla un instant tous les cceurs*? » La

409 _Anthinéa, Livre premier, chapitre IV « La Naissance de la raison », section 1.

40 _Anthinéa, Livre IV, « Le Musée des passions humaines de Florence », section V.

411 Maurras, « Contre PAmour », Le Soeil, 31 juillet 1896, article qui suit la parution d’Une idylle tragique : meurs
cosmapolites, de Paul Bourget, chez Lemerre, 1896.

412 Thid,



Renaissance avait rétabli le gout pour I’énergie, mais Rousseau, la Révolution, puis Sand, Musset
et Lamartine ont ravagé 'ame humaine : « Anémiés et exaltés, incapables de réfléchir et de
vouloit, le sentiment devient le maitre chez nos péres et nos grands-péres*”. » Le probléme de
I'« amour » pour Maurras ne consiste pas dans la maitrise du désir sexuel mais dans la fragilisation
des relations sociales par le « sentiment ».

1l ne faut pas déduire de cet article que Maurras soit aussi sévére en général que Maistre. A
coté du Maurras moraliste, on trouve presquau méme moment un autre Maurras, sensible,
intime, ami de la volupté :

La volupté qui me pénétrait d’'une onde puissante, je ’honorais presque autant que je la goutais,

bien certain que jamais tressaillement plus juste ne se ferait dans mes entrailles*14,

Maurras ne rejette pas en bloc tout désir et toute volupté. Il élargit le sens du mot
« volupté » pour désigner un plaisir intellectuel. La sensation presque sexuelle qui est décrite dans
cette citation vient a Maurras lors de la découverte des colonnes des Propylées, sur ’Acropole
d’Athénes. On trouve ici une idée plus épicurienne, que le plaisir est un moyen de connaissance.
Pour résumer cette expérience sans nous éloigner de notre partie, Maurras a eu du plaisir a voir
cette colonne encore debout et a donc compris que le modéle grec était solide*"”.

Maurras élargit le sens du mot volupté au point qu’il devient moins pertinent de distinguer
la volupté intellectuelle et la volupté sensuelle. Le plaisir de I'archéologue est aussi sensuel quand
il contemple une belle statue :

J’ai longtemps contemplé, mais moins en curieux qu’en amant, cette jeune gréco-romaine a la

chevelure ingénieusement travaillée, aux joues pleines et grasses, au cou voluptueux, a la gorge

ronde et profonde sous une tunique découverte et demi-rompue ; son beau buste jaillit d’un calice
de fleurs dont les pétales se renversent avant de le couvrir et de I’envelopper.

Maurras se livre a la passion d’observer et de décrire des beautés féminines, de marbre et de
chair indistinctement. Il s’amuse a rapporter des histoires d’amour entre des hommes et des
statues, histoires qu'on racontait des PAntiquité chez I'auteur satirique Lucien, cité par Maurras.
Méme s’il est question d’antiques désirs fous, Maurras ne les considere pas comme déréglés. 11
conserve ce « beau sourire » athénien que nous avons vu plus haut. Dans ce corpus donc, la
débauche n’a rien de particuliecrement grec. C’est méme le recours a la raison athénienne qui

permet de prendre sa distance par rapport a la débauche moderne.

43 Tbid,

44 Anthinéa, Livre Premier, chapitre 111, « Athenes antique », section V, paru d’abord comme « Le Jardin du
musée » dans La Gagette de France, 10 Janvier 1897

415 Julien Benda a attaqué Maurras sur cette volupté qui irait au-dela des mots et qui s’apparenterait a une
forme de sottise. Voir notre étude « A propos d’une note de Julien Benda », archives en ligne HAL.

[\
N}



Comment comprendre la tension entre la premicre citation et les deux suivantes, le malheur
des modernes dans la premicre citation et le bonheur de la volupté dans les suivantes ? Pourquoi
certains plaisirs sensibles sont-ils acceptables et d’autres non ? La réponse se trouve d’apres nous
dans les contes du Chemin de Paradis. Ce recueil est une ceuvre de jeunesse, passionnante d’un
point de vue littéraire mais qui a suscité beaucoup d’incompréhensions. Le Maurras de la maturité
rejette ce texte :

Si ces trois cents pages roulent a flots 'outrance et la confusion juvénile, cependant je ne puis

refuser de leur rire avec quelque amitié. Je ne me défends pas contre l'intérét de ces taitonnements et
de ces épreuves. Cela comporte un peu de honte, mais d’embarras aucun*!c.

Ce texte a donc de l'«intérét» et on comprendra bientdét pourquoi Maurras parle
d’« outrance » et de «honte» Dans les neuf contes que contient le recueil, sept évoquent
ouvertement des questions sexuelles et tous soulévent des questions de réception de I’Antiquité.
Les situations présentées sont étonnamment variées, en fonction du nombre de personnes
concernées : soit seul, a deux de sexe différent ou du méme sexe, a trois ou plus. On dénombre
jusqu’a 20 000 personnes dans une orgie qui choque toute bienséance.

On se doute que passer du temps pour décrire de tels phénomenes ne sert pas pour
Maurras a condamner les déreglements grecs. L’auteur semble a I'inverse expérimenter plusieurs
facons d’arriver au plaisir. Certaines facons entrainent des souffrances et des malheurs, d’autres
font gouter au plaisir parfait. L’acces au plaisir dépend-il du nombre de participants ? Ce serait la
réponse la plus simple, que nous suivrons en premicre partie, en passant en revue chaque conte,
classé en fonction de ce nombre. Mais notre idée est qu’il y a une autre lecture plus complexe, en
fonction de 'ancrage dans ’Antiquité. Plus les personnages sont en continuité avec I’Antiquité,
plus ils atteignent le plaisir. Quel est donc le lien pour Maurras entre le plaisir et ’ancrage dans
I’ Antiquité ?

Deux contes présentent des personnages solitaires en proie a des tentations sexuelles, « La
Reine des nuits » et « La Bonne Mort ». Ces deux contes ne se passent pas dans ’Antiquité, mais
les deux personnages principaux vont étre confrontés a des discours, des raisonnements antiques
et paiens. Dans les deux contes, les souffrances sont manifestes, mais dans le premier, le conte se
termine sur un équilibre, alors que le deuxieme finit sur une tension irrésolue.

« La Reine des nuits » ne contient pas d’élément de datation précise, mais sa thématique est
plutot moderne. Une incompatibilité est établie entre la vie de science et la vie d’amour. Le
personnage est un savant, dont 'expérience racontée par le conte confirme « 'opinion, que [il a]

autrefois démontrée, qu’il y a dans ’Amour un élément de répugnance a toute Sagesse et qu’il ne

46 I e Chemin de Paradis, Lyon, Lardanchet, 1922, p. 172. Nous citons cette édition uniquement pour la
postface.

\S)
—_
(@8]



peut aller jusqu’au bout de lui-méme sans s’opposer exactement 2 celle-ci*'’. » Mais une nuit, il va
étre tenté par une expérience paienne. Lors d’une soirée de fatigue, ou il s’est endormi prés d’un
lac, il voit la Lune apparaitre. L’envie lui prend de l'invoquer, selon les « noms des auteurs
anciens », dans des « discours empreints de passion et de piété » :
Qui elle émeut, elle le trouble, et cela est délicieux de se sentir dépondéré par elle ; elle gouverne
I’eau des mers et dispose du sein des vierges. Elle est le bien parfait, et toute notre vie se dépense a
la désirer. Les couples vont sous sa conduite a la lisiére des foréts ou elle fait gémir leurs poitrines

unies. Heures divines de la terre, douces heures nocturnes, les seules qui deviez compter au coeur
qui doit mourir, laquelle d’entre vous échappe a I'influence qui mene le ciel*!8 ?

A travers le discours du sage, on lit les mots de Maurras : pour lui, il n’y a donc pas
d’opposition entre « passion » et « piété », entre religion et sexualité. Vont se succéder ensuite
trois apparitions de femmes que le savant a connues dans sa jeunesse. Le personnage se laisse
aller 2 étreindre ces fantasmes, mais se rend bientot compte de I« obscéne horreur’ » de la
situation et retourne a sa vie équilibrée : « j’ai senti que le bien était de vivre comme un dieu, en
accord avec soi et avec sa pure pensée.» Le moment paien se referme, le savant réactive la
distinction entre la chair et I'esprit. La relation charnelle ne lui a pas apporté de plaisir parfait.

Le deuxiéme conte est plus violent. Un garcon de « bient6t 14 ans* » souffre de tourments
dans son internat catholique et se donne la mort par pendaison. Le conte est assez bien situé¢ dans
la France de la fin du XIX® siecle. La ville d’Aigues-Mortes est nommée, ainsi que le « college des
Saints Cceur » de Jésus et de Marie*”. On trouve un conflit plus net encore entre le paganisme et
le christianisme. Alors qu’Octave, le garcon, s’approche de sa premiére communion, son
confesseur dit de lui dans une priere : « Il a tout le cceur d’un paien, il marchande avec vous
[Seigneur] comme un de ces Etrusques, qui présentaient des baux aux puissances du ciel®. » Le
probleme est qu’Octave a transformé une amulette catholique en talisman paien, un objet de piété
en moyen de contraindre Dieu.

La débauche sexuelle d’Octave est nette, mais ce n’est pas ce qui lui est reproché de plus
grave. Octave a lu de mauvais livres dans la bibliothéque de son pére, des livres de « vieux

libertins*” », et est tourmenté par des illustrations de « vierges sans voile*** » qui lui reviennent en

47 Le Chemin de Paradis, Calmann-Lévy, 1895, p. 84. Cette édition nous sert de référence pour le texte des
contes.

418 [ e Chemin de Paradis, p. 47-48.

49 I e Chemin de Paradis, p. 82.

420 e Chemin de Paradis, p. 233.

21 I e Chemin de Paradis, p. 233 et 242

422 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 251.

423 [ ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 247. Maurras cite Sade dans d’autres livres (Anthinéa, Livre IV « Le Musée
des passions humaines de Florence », section 1), quoique Sade ne se trouve pas dans le catalogue de sa bibliothéque
de Martigues.

424 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 244.



réve a linternat. Il nomme méme « Amine» dans ses fantasmes, personnage plus oriental
quantique*”. Octave raconte a son confesseur les « luxures hortibles » dans lesquelles il passe la
nuit. Comme le garcon est tourmenté et qu’il a peur de mourir avant d’avoir recu ’absolution, le
prétre croit qu’il a besoin de réconfort et lui propose un vétement qui pourrait lui garantir acces
au paradis. Il lui donne un « scapulaire », morceau de tissu qui aurait ét¢ donné par la Vierge a un
moine du XIII° siécle pour encourager I'ordre du Carmel. Le prétre pense qu’Octave sera plus
tranquille avec le scapulaire mais c’est I'inverse qui se produit. Octave lit un catéchisme qui
confirme le caractere protecteur du scapulaire : « celui qui mourra revétu du scapulaire n’aura
point a souffrir I'incendie éternel* ». Pour Octave, le probléme n’est plus d’éviter et de regretter
le péché : il se livre « sans fin aux complaisances anciennes qu’il savoure avec passion*”’ ». Il reste
une angoisse, celle d’¢tre séparé du scapulaire au moment de la mort. Octave affronte ainsi trois
réves ou la volupté succéde a I'arrachement. A chaque fois aprés le plaisir, lors d’un moment
d’impuissance, quelqu’un lui retire son scapulaire.

Le prétre parle donc de « paien » parce qu’Octave a transformé un instrument de dévotion,
pour encourager 'amour de Dieu, en talisman, pour « duper Dieu*” ». Octave a formulé une
priere conditionnelle comme les paiens, sous la forme « Si je fais tel rite, toi Dieu, tu m’apportes
tel bienfait », « si je sacrifie un taureau, tu me donnes le succés dans mon entreprise », ce qui
devient «si je porte le scapulaire, tu m’emmenes au Paradis ». Octave se trouve aussi qualifié
d’« étrusque », ce qui fait penser a une des origines des Bacchanales que nous avions vue dans le
texte de Tite-Live. Le Grec de naissance obscure a 'origine de l'introduction des Bacchanales a
Rome était d’abord arrivé en Italie par PEtrurie, région réputée « mére de la superstition* ». La
fin du texte confirme le nom donné par le prétre : « Il agite ses lévres et ses natines de paien*. »
« Pafen » n’est plus une étiquette donnée par un prétre, c’est la véritable nature d’Octave.

Le raisonnement d’Octave le conduit a la mort. Un matin, apres une ultime nuit de
tourments et de plaisirs, Octave trouve le moyen d’attacher solidement le scapulaire a lui. Il
consomme « quelques péchés encore » et se pend :

Toute sa chair est soulevée d’émois délicieux. 1l se sent palpiter. Il resserre le nceud qu’il a formé
lui-méme autour de sa gorge, s’élance du balcon de pierre et fait comme il a résolu. Et maintenant

45 Femme innocente et riche qui est mariée de force par une vieille dame a la 67¢ nuit des Mille et une nuits,
1800, t. I1, p. 32 sq.

426 I e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 244.

427 L e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 247.

428 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 248.

429 Citation d’Arnobe tirée de Daremberg et Saglio, Dictionnaires des Antiquités, p. 824.

430 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 264.

\S)
—_
U



son corps fluet, comme la téte des cypres, se balance dans la lumiere ; comme les cloches des
chapelles, il répond au vent matinal#31.

On sait que ce conte n’est présent que dans la premicre édition du recueil et est retiré des
autres. 1l semble que la crudité et la violence de la situation aient rendu le conte insoutenable*”.
Parmi les éléments les plus génants, il y a pour nous le fait que la fin du texte donne enti¢rement
raison a Octave. Ici il jouit « d’émois délicieux », mais la suite est encore plus lyrique ; I'action se
suspend, le style devient poétique, on y décrit la beauté du paysage autour du corps d’Octave, la
beauté de sa chair, la beauté des chants des religicuses dans le carmel. On entrevoit méme la
Vierge Marie qui vient accueillir Octave. Or le grand plaisir éprouvé par Octave contraste avec la
situation glagante ou il se trouve, apres des tourments non dissimulés et un suicide pour des
raisons ni vraiment existentielles ni philosophiques. Malgré cette fin, qui n’est peut-étre qu’un
exercice de style, il ne fait pas de doute que Maurras ne présente pas ce personnage comme un
modele. Octave a les « joues creuses et sa poitrine amincie de la continuelle érosion des désirs™ »,
description davantage clinique qu’élogieuse. Octave sent que ses sens le poussent « au feu de la
peine infinie** ». Octave ne cherche pas le plaisir en se tuant, mais veut échapper aux tourments.
Il nous semble donc possible de classer ce conte tout en bas dans I’échelle du plaisir.

Dans Le Chemin de Paradis, on ne trouve pas de relation de couple hétérosexuel. Le seul
amour exprimé d’'un homme pour une femme conclut sur un échec rapide, dans le « Discours a la
louange de la double vertu de la mer ». Le texte annonce I'échec des le début et conclut sur le
méme écart entre les cceurs. En face de toutes les métaphores amoureuses et érudites du
narrateur, la femme ne fait que redire tristement « le theme préféré de quelque vain sophiste de
[ses] instituteurs: - Hé! que m’aura servi d’égaler tout cet univers, si je vais y perdre mon
ame™ ? » La situation semble donc plutdt contemporaine, il s’agit de privilégier 'humilité et le
salut chrétien plutot que la plénitude antique.

On ne trouve pas non plus de couple homosexuel, mais on trouve des allusions a des désirs
homosexuels. La relation entre Alcibiade et Socrate est évoquée, mais en passant sous silence la
dimension sexuelle. I s’agit encore de choisir entre la « sagesse » et '« amour » : « Pareillement

436

Alcibiade ett bien agi, puisqu’il se donnait a 'amour, de prendre congé de Socrate™. » Dans le

B e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 268-269.

432 Maurras se justifie de la suppression dans sa Postface : « Sans la condamner a la mort sans phrase, car rien
n’empéche qu’elle soit retirée pour les bibliophiles, je I’ai retranchée et bannie du volume natal. Puisque chacun la
blame et que nul ne I’a défendue, elle a quelque tort qui m’échappe et ce sera tant pis pour elle. Je ne me soucie pas
de subir pour si peu les murmures des promeneurs qui me feront la grace de circuler entre mes portiques rongés, mes
débris de pilastres et ce bon vieux décor planté dans la hate réveuse de mon plus jeune temps. » (1922, p. 188)

433 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 264.

434 1bid.

435 [ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 303.

436 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 84.

216



monde moderne, soit on philosophe, soit on pratique Vénus, mais on ne peut faire les deux en
méme temps. La deuxiéme allusion est plus étrange, elle concerne la relation entre le pécheur
Eucher et le prince de Mastramele.

Plusicurs détails du conte « Eucher de Ille» font penser a un récit qui a lieu dans
I’Antiquité : le personnage principal habite pres de « Mastramele », nom grec d’une ville disparue
aux alentours de Martigues, ville riche et attirante, fantasmée sans doute, ou se mélent « Grecs,
Galates, Romains, Asiatiques méme*” ». Plusieurs noms ont des résonnances grecques : Eucher,
Apollonie, Styx, éphebe. Ce qui contredit cette datation antique, c’est ’age du noyé qui murmure :
«il y a plus de mille ans que je couche sur ce rocher. 1l y a mille fois mille ans*®*». On a
I'impression ici que le pécheur est un archéologue moderne qui découvre un trésor millénaire, un
reste de la ville Mastrameéle qui a été engloutie par I’étang de Berre actuel. Les époques sont donc
mélées.

La relation homosexuelle qui se noue dans ce conte est en dehors de toutes les normes,
puisqu’un humble pécheur tombe amoureux d’un prince noyé, un mort donc. Eucher congoit
une véritable passion et dit a son prince :

«S1 tu m’as résisté de longs jours, tu fis bien. Mon insistance ignorante tentait un objet éternel.

Dors tranquille. Je t’aime trop pour t’aller troubler désormais. »

Et il ne manquait point d’achever chaque phrase en couvrant de baisers le visage pale et verdi. Il y
melait des larmes, au souvenir de sa promesse*®.

La passion du pécheur est a la fois physique, parce qu’il est attiré par le corps du prince, ici

décrit « pale et verdi» mais ailleurs « mol et gracieux comme une femme™'», et a la fois

b
intellectuelle, parce que le prince lui permet d’accéder a 'univers inaccessible du raisonnement et
de la sensibilité. Eucher n’aurait jamais pu employer cette tournure de phrase avant sa rencontre
avec le noyé. La « rencontre » avec le prince « déliait la parole de cet ignorant marinier et, le

rendant ingénieux, lui soufflait des discours*'». La famille d’Eucher ne comprend plus son

langage quand il rentre chez lui :

Il y demeura immobile en proférant des mots singuliers que sans doute il avait appris a la ville, car
ils étaient fort longs, de sens tres obscur ; et leur succession ressemblait aux strophes théatrales des
poctes et des histrions.

Il y était question de la félicité de la vie et de la quintessence d’une certaine Volupté. Les collegues
d’Eucher vinrent a son chevet déplorer quun tel homme, qu’ils avaient connu endurant et

7 Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 133.
438 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 155.
439 Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 163.
440 [ ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 140.
441 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 145.



incorruptible, se pat remplir Pesprit de chimeéres si creuses. Mais toutes sortes de figures, pendant
qu’ils raisonnaient, agitaient son délire*42.

On retrouve ici une des fonctions de ’homosexualité grecque, celle de formation. Eucher
n’est pas attiré par un homme semblable a lui, qui ne serait finalement qu’un reflet de lui-méme
dans Peau, il est attiré par Ialtérité du prince, sa féminité et son raffinement. Le prince a tout ce
qui manque a Eucher et Eucher en prend soudainement conscience. Le prince serait donc le
maitre et Eucher le disciple. La relation n’est pas équitable, ni méme réciproque, parce que le
prince, lui, aimait une autre de son vivant*.

Peut-on trouver des marques de subjectivité qui trahiraient I’approbation ou la
désapprobation de Maurras ? Les « collegues » du pécheur, avec leur bon sens, attirent peu de
sympathie. Régulierement, on remarque des notations ironiques qui mettent a distance la passion
d’Eucher, pour ce visage « pale et verdi» comme nous I'avons déja vu, pour «Il'odeur de
pourriture™* » de ce corps. Eucher est inconscient, il devient ridicule et repoussant :

Il ne prenait point garde que ces lambeaux de chair dissoute mollissaient a chaque contact et qu’il

pressait entre ses mains un mélange confus qui allait tourner en liquide.

Eucher finit par arréter de travailler, se méler 2 des rébellions et boire*”. Le conte se
termine sur I’évocation de son suicide. Le prince, au-dela des commentaires sur son état physique,
recoit plus de marques d’approbation. Il recoit plusieurs qualificatifs élogieux, son discours
semble personnel. De son vivant, il eut beaucoup de succes aupres des femmes mais s’est montré
difficile en amour*. Sa mort fait penser a celle des autres personnages, mais avec plus de maittise
de soi. Venant de rencontrer pour la premicre fois une femme qui I’enchante, il craint que sa

« joie » s"amoindtisse, que sa « sérénité » disparaisse, que sa « félicité*” » chancelle :

Et, de ce centre de délices ou je me tenais sir de quelques minutes encore, plutdt que de subir une

diminution, je gagne ’eau mortelle en me traversant d’une épées.

Cette passion est si singuliere qu’il est difficile d’en tirer des enseignements généraux. Peut-
on déduire de cette expérience I’avis de Maurras sur toute relation homosexuelle ? ou plutot sur le
malheur d’étre trop raffiné dans un milieu inéduqué ? Ce conte relate-t-il un probleme de la
société antique ou aurait-il pu se passer au XIX® siecle ? Est-ce une variation du mythe des

créatures lacustres ?

442 [e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 151.

443 Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 157.

444 Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 164.

445 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 167-168.
446 [ ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 156.

447 Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 159.

448 Thid.

218



Par rapport a notre problématique de la recherche du plaisir, Eucher et le prince sont deux
antiques qui ont connu le plaisir et n’ont pas souffert de tourments. Leur plaisir est moins charnel
que celui d’Octave et du savant, mais il reste un plaisir amoureux, plaisir de la rencontre, de la
vue, de ’émotion de penser a I’étre cher. Ils rencontrent tous les deux une mort rapide, qui n’est
pas une triste fin. Le pécheur renonce a tout pour chercher le plaisir d’embrasser le prince et ne

449

se rend pas compte de la folie ou il tombe™. La mer conserve les restes du prince en bon état

parce qu’elle lui est reconnaissante*”’.

Voyons a présent les relations qui associent un plus grand nombre de personnes. Dans
« Les deux testaments de Simplice », un homme vit avec deux femmes*'. Le conte a clairement
lieu de nos jours**. Qu’y a-t-il d’antique dans cette histoire ? Le personnage principal ressemble 2
un philosophe antique, non pas dans le sens ou il réfléchit a des concepts, mais dans le sens ou il
veut expérimenter des principes pratiques de vie. Simplice a choisi la volupté comme principe,

comme Aristippe ou Eucrite®™” :

Le premier mouvement de mon cceur ne fut que de bondir a la volupté. 1l ne s’éprit que d’elle et les

remontrances de nos maitres n’y firent rien. Je ne suivis de guide et de loi qu’elle-méme**.

II n’est plus question de disserter sur la nature de tous les hommes comme chez Maistre et
Comte, mais de suivre Iinstinct d’un individu, dont le « cceur » a la particularité de « bondir a la
volupté ». La dimension antique est néanmoins discutable a cause de I’éloignement envers les
« maitres ». A la dimension pratique de la philosophie antique se mélent sans doute bien d’autres
influences, comme les exercices spirituels remis au gott du jour par Barres dans Le Culte du moi. 11
s’agit d’expérimenter un mode de vie singulier a I’écart du reste du monde.

Il y a de I'antique aussi dans les femmes avec lesquelles Simplice vit. Ces femmes sont
paiennes parce qu’elles n’ont pas de pudeur dans l'acte sexuel. Elles ressemblent a deux
« bacchantes » :

On découvrait chez elles un esprit naturel de magnanimité, mélé de passions véhémentes. Les
bacchantes anciennes devaient étre sur ce dessin ; mais ces derniéres s’excitaient avec des cris, du

49«1l jouait dans son lit des poémes imaginaires et revétait des personnages dont il n’avait pas connu les
originaux. Il cria une fois : Voici la vie inimitable ! Une autre fois se prit pour César auguste et divin. » p. 152.

450 « [Pout] t'en étre ainsi éloigné dés tes premieres joies, avant qu’elles fussent flétries, I'abime entier conserve
tes restes florissants. » p. 169.

1 « Mais, ce qui fera voir la bonté essentielle de ces deux ceeurs, elles se supporterent fort bien pres de
Simplice quand, une année avant sa mort, il leur offrit a toutes deux un asile dans sa maison et, pour étre vrai, dans
ses bras. » Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 177.

452 Les personnages vivent a Menton (p. 173) et sont allés au lycée (p. 177).

453 A la différence d’Epicure qui cherche le plaisir comme absence de douleur, Aristippe est un philosophe qui
cherche les sensations de plaisir du corps. Eucrite n’est pas un vrai philosophe mais un personnage présenté dans
Thais qui cherche le plaisir dans la mort.

454 e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 180.

219



vin et des courses sur les montagnes, dont Renée non plus qu’Ambroisie n’avaient aucun besoin
pour se faire semblables aux amantes des premiers hommes#3.

La référence a Tite-Live a propos des bacchanales a disparu, les bacchantes de Maurras ne
ressemblent plus qu’a un lieu commun pictural, le motif de femmes dénudées et hystériques sur
fond de montagne. On est tres loin du rejet de Maistre pour le désir dissolu. Le désir relie aussi a
la mort, mais c’est une raison de le rechercher pour Simplice :

Les autres femmes ne m’avaient nulle part procuré une demi-mort si profonde. Quelles secondes

impérissables je dois a celles-ci! Passages insensibles et pourtant fulgurants du sentiment de

Iessentielle union dans la beauté au cher abime ou fond toute vague notion de vivre | Spasmes
brusques, ondes sactrées, unique prix des caresses harmonieuses*0 |

Cette description du plaisir sexuel est étonnamment explicite. Simplice croit que le mode de
vie qu’il a trouvé est parfait et il n’attend plus que de mourir. Il n’avait pas pensé qu’a I'approche
de la mort, les deux femmes deviendraient odieuses, qu’elles se mettraient 2 gémir bruyamment*’,
qu’elles seraient jalouses de lui. Elles lui reprochent de ne pas les regretter, d’étre trop impassible
a Papproche de la mort. De bacchantes voluptueuses qu’elles étaient, elles sont devenues
« harpies honteuses*® ». Elles veulent des sentiments alors qu’il veut la paix. Elles se sont rendu
compte quil y avait « méprise », que Simplice suivait un plan philosophique alors qu’elles

voulaient de 'amour. La fin de Simplice est « lamentable®’

», il est étranglé le jour ou il devait
mourir d’anémie. Quand ses domestiques le retrouvent, son visage est « grimacant et défiguré*”. »

Simplice a donc connu le plaisir de 'amour avec ses bacchantes, il a profité du plaisir
sensuel sans sentiment, il a pu pratiquer un mode de vie philosophique associant plaisir et
sagesse, faisant un « usage méthodique des voluptés*' ». Mais sa recherche a échoué parce qu’il
ne pouvait la vivre seul, parce qu’il n’a pas réussi a se faire comprendre, que ses deux femmes
vivaient dans le monde moderne ou 'amour implique relation sexuelle et sentiment.

Les deux dernieres situations de débauche dans le Chemin de Paradis sont plus heureuses.
Est-ce parce qu’elles associent un plus grand nombre de personnes ? Dans « La Consolation de
Trophime », la belle Myrto vit dans I’Arles antique. Elle a pris pour régle de ne jamais refuser un
homme : « Une fleur, une larme, le signe du moindre désir la faisait accourir palpitante a la

volupté*”. » Beaucoup d’Atlésiens sont passés entre ses bras, matelots, citoyens, tiches et pauvres,

trés jeunes ou murs, sans distinction d’origine ethnique ou sociale. Elle étonnait « par son

455 Ie Chemin de Paradis, « Les deux testaments de Simplice ».
456 I ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 185.

47 Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 215.

458 [e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 220.

459 e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 179.

460 [ ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 230.

461 [ ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 221.

462 [ ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 95.



inconstance légere et sa facilité », elle aimait les beaux jeunes hommes simplement pour leur
beauté et le plaisir instantané qu’ils lui apportaient : « longtemps elle n’aima que [le plaisir]*” ».
Myrto meurt pourtant assez vite, en un seul jour, sans maladie ni suicide brutal, mais par
décision : « Ici, dit-elle, je mourrai, si les Arlésiens le permettent. Mourir seul est digne de moi,
qui, n’aimant qu’a aimer, fut deux fois trahie de "amour*™. » En réalité ces deux trahisons ne le
sont pas vraiment. Un de ses amants s’était montré jaloux parce qu’elle lui était devenu
indifférente. Il avait fini par « une mort des plus misérables ; il s’était jeté dans le Rhone*™ ». Cet
épisode est suivi d’un commentaire de sagesse populaire digne de I'Antiquité: « plusieurs
affirmaient qu’il n’y avait eu 12 qu'une de ces méprises qui sont fréquentes dans "amour*®. » Un
autre amant, trés jeune homme qui passait « a peine sa treizieme année », qui « ignorait encore

Vénus » avant elle, qui « nétait quun enfant*”’

», ignorait la loi tacite de Pexclusivité et avait
fréquenté une fille de son age en méme temps que Myrto. Puisque Myrto n’était pas non plus un
modele de constance, comment peut-elle le reprocher a ses amants ? Quelles sont donc les
véritables raisons de la mort de Myrto ?

Myrto meurt pour deux raisons, une interne et une externe. Suivant la logique du livre, nul
ne peut survivre au plaisir parfait. Un orateur arlésien vient 'expliquer le jour de sa mort : Myrto

a gravi tous les « degrés de Pamour™®®

», elle a d’abord aimé la beauté des corps, puis elle éprouvé
la souffrance de la perte, enfin elle s’est donnée sans retour. Son existence est donc terminée :
« Myrto couronne noblement le triomphe du magnanime Amour qui distribue tout ce qu’il est, sa
chait, sa vie, a ce qu’il aime*”. »

La deuxieme raison est que Myrto se trouve dans un piege tendu par Maurras a un autre
personnage, Trophime, un évéque chrétien. Myrto, dont le nom est tiré du myrte qui est la plante
de Vénus, est une paienne dans le sens ou elle vit dans une société paienne, mais elle devient une

. . , . . : s A . . .
paienne active parce qu’elle ne répond pas a Trophime. I’évéque ne croit pas que le plaisir parfait
puisse étre atteint par les plaisirs de I'amour humain. D’aprés lui, '« amour éternel» vit
uniquement dans les « neufs cieux qui s’enroulent autour de nous*’ ». Or le jour ot Myrto a
décidé de mourir correspond au jour de l'arrivée du chrétien a Arles. Ce jour sera 'occasion de

tester la validité de son raisonnement. Le discours sur "amour éternel intéresse Myrto, mais ne

suffit pas a la convaincre de surmonter ses frustrations. Elle meurt bel et bien, en donnant son

463 I e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 96.

464 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 109.
465 I e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 97.

466 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 97-98.
467 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 107.
468 [ ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 120.
469 Thid.

410 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 124.



acquiescement a 'orateur paien d’Arles, qui dit qu’elle a aimé vraiment parce qu’elle a donné tout
a tous.

Myrto appartient bien a la société antique, elle a accédé a amour et au plaisir. Sa mort
n’infirme pas sa facon de vivre, parce qu’elle « sourit jusqu’au moment de rendre ’Ame*” ». Son
plaisir n’a pas été vraiment terni par le christianisme, mais par le développement ordinaire de
I'amour, comme on le trouve autant dans le Banguet que dans la tradition chrétienne.

On atteint au sommet dans le dernier conte, « Le Jour des Graces », sommet de réception
de I’Antiquité et sommet de débauche sexuelle. Le conte se passe dans la ville de Sybaris, réputée
des ’Antiquité pour étre débauchée. « Sybarite » est méme un nom commun chez Anatole France

2. Le luxe de la ville fait la jalousie d’Athénes*”. La

pour désigner quelqu’un qui aime le plaisir
religion de Sybaris fait penser au culte des Bacchanales, parce qu’elle méle imitation des dieux et

débauche sexuelle :

Le plus merveilleux était bien leur religion. IIs ne prodiguaient a leurs dieux ni libations ni
hécatombres. Vanités | disaient-ils. Mais ils travaillent de tout cceur a leur ressembler. [...] ils
imitaient les Olympiens et principalement Jupiter et Vénus qui sont les plus heureux de tous. Une
féte n’était qu’un prétexte public a I'usage des voluptés*74,

Maurras décrit plus loin un jour de grande féte, avec des démonstrations collectives de ce
culte. Quoiqu’un participant invoque la « bienséance*” » pour ne pas décrire tous ces rites, le
lecteur subit trois pages de descriptions détaillées d’une relation sexuelle qui commence a dix
couples sur une scene de théatre et qui s’étend a l'assistance de 10 000 citoyens et 10 000
) . 4 . ,
étrangers, « regus sans distinction™® » comme les amants de Myrto. Ces rites se présentent comme
des « divines folies », « riantes », les hyperboles pour qualifier le plaisir de tous sont nombreuses.

RN

La fin de lhistoire parait moins riante mais elle obéit toujours au méme principe. Ayant accédé a

I’heure « parfaite », 2 la « volupté mortelle*”

», tous les participants au culte meurent : certains par
suicide, d’autres par indigestion ou « volupté*”® », la ville est secouée par un tremblement de terre,
un incendie la ravage, une cité ennemie vient creuser un canal pour engloutir sous I'eau et un
vieillard philosophe assassine le dernier rescapé.

Ce conte se passe clairement dans PAntiquité et le sommet du plaisir y a été atteint. Aucune

retenue, aucune contrainte n’ont terni 'expérience. Les participants a la féte y étaient de leur plein

gré, ils étaient l1a pour la féte religieuse en ’honneur des Graces, ils ont assouvi leurs passions

41 Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 128.

472 On trouve des occurrences dans Les Dieux ont soif et dans La Vze littéraire.
413 Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 31.

414 Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 32.

475 [ e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 33.

476 [ ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 35.

477 Le Chemin de Paradis, éd. cit., p. 41-42.

478 e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 30.



pour imiter les dieux. Le nombre de participants les a peut-étre aidés, mais nous avons vu que cet
argument était insuffisant.

Apres avoir passé en revue ces sept contes, nous pouvons répondre plus précisément a la
question de savoir quel lien Maurras établit entre le plaisir sexuel et 'Antiquité. On voit avec les
exemples des Sybarites et de Myrto que les antiques sont capables d’atteindre un plaisir parfait.
Octave, Simplice et le narrateur du « Discours a la louange » en revanche, qui appartiennent au
monde moderne, vivent difficilement leur sexualité. Cette derniére devient pour eux source de
tourments, d’incompréhension, de sophismes. Les personnages des contes dont I’époque est
moins définie, comme le savant de «La Reine des nuits » et le pécheur Eucher, ont une
expérience contrastée : ils parviennent a accéder au plaisir, mais un plaisir incomplet, sans
réciprocité. Notre équation se vérifie donc: plus un texte est ancré dans ’Antiquité, plus la
relation sexuelle est décrite comme source de joie, plus un texte est ancré dans la modernité, plus

cette relation entraine de souffrance. Nous pouvons résumer cette recherche dans un schéma :

Les personnages sont classés de gauche a droite en fonction de leur appartenance plus ou
moins marquée a ’Antiquité ou a la modernité. A Pextrémité gauche se trouvent les Sybarites et a
droite Octave, qui appartiennent a des époques clairement datées, et au milieu se trouve le sage
de «La Reine des nuits» qui vit dans une époque indistincte. Ceux qui sont a mi-chemin
recoivent des influences de lautre époque. Myrto rencontre un chrétien, Eucher ressemble a un

archéologue, Simplice vit avec des bacchantes, le narrateur a un discours antiquisant.

DN
[}
(GN)



Le classement de haut en bas correspond au degré de plaisir sexuel atteint dans la vie du
personnage. On est tout en haut quand on a atteint le plaisir parfait sans souffrance, on est tout
en bas quand on a passé sa vie a souffrir. Le fait de mourir apres avoir connu ce plaisir ne le
transforme pas en souffrance. Les Sybarites et Myrto connaissent le plaisir et meurent heureux,
Myrto légerement en dessous a cause d’'un commencement de tourments. On pourrait contester
le classement des autres, parce qu’il est difficile de quantifier le plaisir ainsi que de fixer par un
point le résultat d’un trajet dynamique. Eucher a connu un intense plaisir et n’a pas compris
pourquoi il mourait. Le solitaire de « L.a Reine des nuits » survit a la relation fantasmée en gagnant
en sagesse, il est a un point d’équilibre, sans plaisir ni déplaisir. Simplice a profité de beaucoup de
plaisirs dans sa vie grace a ses bacchantes mais son plaisir a été en partie annulé a cause du
désaveu profond et de la souffrance de sa mort. Le narrateur du « Discours a la louange » n’a
connu que le plaisir discutable de parler seul. Octave a connu un grand plaisir en cherchant a
devenir paien mais il se tue a cause de sa recherche de I'absolution chrétienne. Sa mort est
faussement heureuse et sa vie n’a été qu’une série de tourments.

On peut enfin relier toutes ces expériences par une ligne droite, preuve de la cohérence
d’une pensée, preuve de I'unité du recueil, preuve que Maurras n’écrit pas un roman ou il se

laisserait conduire par son écriture, mais une série de petites expériences vitales.

Ces sept contes sont trés riches en enseignement sur la perception par Maurras de la
morale sexuelle. Ce paien associe toujours la débauche sexuelle a la Grece, mais plus du tout avec
les mémes valeurs que Maistre et Comte. Pour lui, les antiques ont un rapport naturel avec la
volupté, un rapport libre et tranquille. Les déréglements que Maistre et Comte reprochaient a la
Grece, le fait d’associer religion et sexualité, piété et passion, de dissocier famille et fidélité,
relation sexuelle et sentiment amoureux plaisent a Maurras. Pour Maurras, la souffrance ne vient
pas de la débauche paienne, mais de la contrainte chrétienne. Le recours a ’Antiquité est salutaire
pour Maurras parce quiil permet de libérer le plaisir. Les personnages des contes jouissent
pleinement lorsqu’ils parviennent a libérer leur plaisir. Le prince apprend a Eucher que le plaisir
« déteste tout ce qui est retenu et géné'” », c’est-a-dire déteste la géne sociale et la géne morale.
Octave devient heureux quand il « se sent libre d’aimer a son plaisir toutes les choses*. » Une
apparition dans « La Reine des nuits » a appris au savant a « dégager [ses| désirs, s’ils naissaient, de

tout le vain respect ot sa divinité aurait pu les embarrasser*'. »

419 e Chemin de Paradis, éd. cit., p. 169.
480 [ ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 267.
481 [ ¢ Chemin de Paradis, éd. cit., p. 65.

224



Un lecteur informé du devenir de Maurras s’étonnera peut-étre de cette conclusion
paienne. Le Maurras de la maturité, de I'Action francaise, de la droite traditionnaliste ne
ressemble pas au Maurras des contes. Maurras lui-méme a rejeté cette interprétation tendancieuse
en soutenant ’exact inverse :

Je n’avais quun désir, c’était d’atteindre I'individualisme. Et, le prenant de front, je voulais tenter de

montrer que cette doctrine superficielle, fondée sur une vue incomplete de ’lhomme, ne manque

rien tant que son but, a savoir le bonheur de I'individu. [...] L’homme prend plaisir a désobéir, a

fronder, a se révolter, mais aussi a se lier, a s’attacher et a se donner. [...] De tous les partis

concevables, le moins bon, le pire de tous, est celui qui ferait un acte de foi dans la vertu propre a

ce Chaos et dans sa bonne orientation spontanée. On le fait quand on suppose que ’homme est

bon. On le fait quand on s’abandonne aux doctrines du pur amour. On le fait quand on croit que le
but de la vie est de libérer les instincts ou quand en enseigne que, pout étre heureux, il suffit de faire

disparaitre le frein, 'obstacle, la difficulté ou lautorité, qui sont parfois de grands éléments de
bonheur#s2,

Maurras répete en 1913 ce qu’on attend de lui, un discours sur la nature de « ’homme »,
vantant la société, Pautorité et la contrainte, dénoncant Rousseau. L’anaphore « on le fait quand »
montre que nous sommes dans un discours politique, public, officiel. Faire cette lecture des
contes c’est considérer la mort des personnages comme une sanction. Comme presque tous les
personnages déréglés meurent, il n’y a pas de difficulté. Mais nous avons montré qu’une lecture
beaucoup plus fine est possible, en relevant les marques de subjectivité dans le récit, en montrant
que la mort de certains est tout a fait heureuse. En 1895, Maurras ne portait pas encore de parole

publique et pouvait se permettre la liberté de la fiction.

LLa démocratie grecque fut guerricre, esclavagiste et éphémere

La critique adressée a la Grece que nous traitons en dernier est celle qui intéresse sans
doute le plus les contemporains, c’est la critique de la démocratie athénienne. Aujourd’hui on
associe ce régime avec I’état le plus florissant de la Grece. Ce serait grace a lui que la Grece est la
Grece, modele et origine des plus grandes réussites artistiques et politiques. Dans les manuels
d’histoire, on se plait a recenser toutes les réformes politiques qui ont permis ’émergence de la
démocratie comme autant d’étapes vers le progres. Pour nos auteurs, la démocratie athénienne
est le début de la ruine de la Gréce. L’important n’est pas ce qui précede la démocratie grecque
mais ce qui la suit : la soumission d’Athénes a Sparte en 404, puis I'invasion de la Gréce par les

Macédoniens et la domination romaine. Les dates qui comptent sont celles des batailles. Leurs

4821’ Action francaise et la religion catholique, 1913, p. 83-84.

[\
[\
un



noms reviennent régulicrement dans les discours, Chéronée, Marathon, Thermopyles, Leucade.
Non seulement cette liste conduit a la défaite, mais elle commence avec la démocratie. La
démocratie convient au peuple le moins peuple, au peuple le plus conflictuel et haineux envers
lui-méme. Elle est la conséquence de toutes les autres critiques. Seul le régime démocratique
pouvait convenir aux Grecs, a un peuple aussi divisé, menteur, léger et déréglé.

La critique de la démocratie grecque est partagée par nos trois auteurs, mais peut-on
remarquer une évolution dans leur discours ? Il semble que la critique de la démocratie grecque
devienne une réflexion de plus en plus pressante au cours du XIX® siecle. Pour Maistre,
I'instauration d’une démocratie moderne n’est pas une question d’actualité. Il s’intéresse a la
démocratie grecque en historien, parce que seuls les lointains Américains sont désormais
concernés, étant « maintenant les seuls républicains de 'univers* ». L.a République n’est plus que
de I’histoire ancienne.

Conscient que la démocratie grecque a servi de modele aux révolutionnaires, Comte
dénonce I'aberration de restaurer la partie politique d’un systeme ancien sans prendre aussi son

organisation sociale et religieuse :

Ceux qui, de nos jours, dans leurs étranges pensées de progtes, dictées par une aveugle imitation de
Pantiquité, prétendraient rétablir cette concentration primordiale, alors aussi fondamentale qu’elle
serait maintenant dangereuse et heureusement impossible, devraient donc, d’apres les explications
précédentes, pour étre suffisamment conséquents a leurs vains projets, ne pas s’arréter au
monothéisme, naturellement antipathique a un tel régime, et rétrograder de plein saut jusqu’au
polythéisme proprement dit, qui en constituait certainement I'indispensable fondement*$4,

Les révolutionnaires font deux fautes de raisonnement. Progredior signifie avancer, le
« progres » ne peut quavancer; il est «étrange », c’est-a-dire illogique, de vouloir reculer,
« rétablir » un équilibre ancien. En outre, on ne peut prendre la partie sans prendre le tout. Les
pouvoirs politiques et religieux étaient meélés chez les Grecs, le travail était accompli par des
esclaves, les décisions politiques étaient aussi capricieuses que la volonté des dieux. Si 'on veut
restaurer la démocratie athénienne, il faut aussi restaurer le régime théologique et 'esclavage.

Pour Maurras, la 111° République est a la fois I'incarnation contemporaine de la démocratie
et un régime honni. En critiquant la démocratie athénienne, il critique aussi la 111° République :

Si la France moderne ne m’avait persuadé de ce sentiment, je I’aurais regu de ’Athénes antique. La

breve destinée de ce que l'on appelle la démocratie dans I’Antiquité m’a fait sentir que le propre de

ce régime n’est que de consommer ce que les périodes d’aristocratie ont produit. La production,

l'action demandait un ordre puissant. La consommation est moins exigeante : ni le tumulte, ni la
routine ne lui déplait*.

483 Archives de Savoie, 2J33, vue 203, (lettre de 1807).
484 CPP, 53¢ legon, p. 295.
485 « ne lui déplait » : correction de 1912 : « ne I'entrave beaucoup ». Anthinéa, préface de 1901.



Cette description des difficultés d’Athénes correspond tout a fait aux difficultés
¢conomiques de la 111° République apres le développement industriel du Second Empire.

Apres avoir replacé la critique de la démocratie athénienne dans son contexte, nous allons
¢tudier les trois principales critiques de nos auteurs: la critique contre son caractere
intrinsequement conflictuel, la critique contre ’esclavage, qui serait la condition de possibilité¢ de
toute démocratie, et la critique contre sa courte durée. On s’attendrait peut-étre a trouver aussi la
critique habituelle contre la petite taille d’Athénes, dont le régime ne pourrait étre étendu a la
grande taille de la France. Or cette critique date surtout du XVIII® siccle, elle est devenue un
topos™ trop partagé et douteux 2 cause de I'invention de la démocratie représentative et surtout de

Pexistence de 'immense démocratie américaine*®.

La critique de la démocratie en général est un vaste sujet, qui appartient plutdt aux
spécialistes de philosophie politique qu’a la réception de ’Antiquité. Si 'on se place dans le temps
long, la démocratie a rarement obtenu la faveur des sages. Nous avons déja abordé les critiques
de Platon, dans les critiques sur la division de la Gréce, mais nous pouvons aussi aborder la
question d’un point de vue davantage historique et politique, a partir du portrait que Plutarque
fait de Péricles. Ainsi le principal ressort qui aurait fait de Péricles le défenseur du peuple serait
son intérét personnel, parce que le parti aristocrate était dominé par la figure de Cimon :
« Péricles s’insinua dans les bonnes graces de la multitude afin de s’assurer la sécurité pour lui-
méme en méme temps qu’un puissant appui contre Cimon™® » Périclés n’hésite pas a corrompre
«la multitude avec les fonds pour les spectacles » et d’autres « largesses* ». Lorsque Cimon
meurt en exil par sa faute, Péricles redouble de démagogie, « imaginant sans cesse de nouvelles

fétes a grands spectacles, des banquets, des processions religieuses 2 travers la ville*” ».

1

A la fin du XVIIT siécle, 'abbé Barthélémy®! reprend ces critiques. Son ouvrage le plus

célebre est un voyage fictif en Grece « offrant, sous la forme agréable du récit de voyage, un

486 Raymonde Monnier, « Démocratie et Révolution francaise », p. 52.

487 Nous avons néanmoins trouvé une occurrence de 'argument chez Maurras, qui s’est probablement permis
une facilité pour Péquilibre d’un paralléle rhétorique : « A quelque cause que cela tienne, soit que nous soyons trop
nombreux et sur un tertitoire trop vaste pour former une république a ’antique, dans un pays trop vieux, trop usé,
trop partagé et trop étroit pour fonctionner comme la République américaine, soit que le niveau de vie ait a la fois
monté et baissé parmi nous de telle sorte qu’on n’y puisse rien trouver d’analogue a la noblesse vénitienne, au Sénat
romain ni a la pairie anglaise, nous ne manifestons jamais de vues précises sur des idées ni sur des faits, mais sur des
hommes. » (« Les intéréts ou Les Royalistes et la rue du Sentier », Gagette de France, 14 octobre 1897)

488 Plutarque, 17es, t. 111, Péricles-Fabius Maximus, traduction de Robert Flaceliere et Emile Chambry, Les Belles
Lettres, 1990, p. 20.

489 Plutarque, éd. cit, p. 24.

490 Plutarque, éd. cit., p. 20.

#“1 A propos de 'abbé Jean-Jacques Barthélémy, nous avons consulté deux articles : Jean-Jacques Tatin-
Gourier, « Les hommes de lettres des Lumieéres tardives face a la Révolution : de la nostalgie des protections d’ancien
régime a la perspective de protections nouvelles. Le cas de I'abbé Barthélémy », dans De Zhomme de lettres au philosophe



panorama quasi exhaustif de Ihistoire et de la civilisation de I’Antiquité grecque492. » Ce texte a

4935 1 il se trouve

connu « un immense succes éditorial qui s’est prolongé pendant plus d’un siecle
dans la bibliothéque de nos trois auteurs™*. La situation de cet auteur fait penser a Francois
Andrieux, parce que ’abbé a participé au mouvement néoclassique, a survécu a la Révolution tout
en restant attaché a ’Ancien Régime*”. 1l semble cependant plus consensuel qu’Andrieux, parce
que son livre semble avoir obtenu les faveurs de tous les partis, a la fois révolutionnaires et

496

contre-révolutionnaires™. Un ministre de Robespierre s’en est souvenu en 1793 lorsque I'abbé

fut emprisonné. Il Ia fait libérer par reconnaissance envers son livre :
[Je] fonde ma certitude sur la justice dun peuple qui se fera toujours une loi de récompenser

Pauteur d’un ouvrage ou sont rappelés avec tant de séduction les beaux jours de la Grece, et ces
meeurs républicaines qui produisaient tant de grands hommes et de grandes choses*”.

Cette citation est d’autant plus étrange que I'abbé Barthélémy n’avait pas montré
d’enthousiasme pour la démocratie athénienne, comme I’écrit Jean-Jacques Tatin-Gourier :
(1] importe tout d’abord de souligner qu’il n’est pas, dans le oyage du_jenne Anacharsis, la moindre

exaltation des modeles politiques grecs — en 'occurrence démocratique — de 'antiquité, qu’il s’agisse
d’Athénes ou d’une Sparte austere et égalitaire que Barthélémy n’apprécie guere%s.

En effet, dans son oyage du jeune Anacharsis, 'abbé fait une description contrastée du
« Siecle de Péricles », décevant en politique mais exceptionnel en art. II commence par une
critique du luxe. Les Athéniens du siécle de Périclés ont acquis de grandes richesses graces a leurs
peres et commencent a vivre dans le faste, sans plus de retenue, multipliant les passions et les
courtisanes : « Comme le gouvernement s’abandonnait au délire d’un orgueil qui se croyait tout

permis, parce qu’il pouvait tout oser, les particuliers, a son exemple, secouaient toutes les espéces

des Lumieres, Du sens de la mission an doute, dirigé par Jean-Jacques Tatin-Gourier et Thierry Belleguic, Le Manuscrit,
2011 et Sylvie Humbert-Mougin, « Anacharsis au pays des tragiques grecs », dans Filats de littérature grecqne d’Homire a
Pascal  Quignard :  Mélanges offerts @ Suzanne Said, Nanterre, Presses universitaires de Patris Nanterre, 2012
https://books.openedition.org/pupo/32382lang=fr

492 Sylvie Humbert-Mougin, « Anacharsis au pays des tragiques grecs », non paginé.

493 Tbid.

49411 figure dans la bibliotheque personnelle de Comte et dans la bibliotheque positiviste. Maurras en a deux
exemplaires complets, grace a son pere, dans I’édition de 1806 et de 1843. 1 est étonnant qu’il ne soit recensé dans
aucun des catalogues de la REM 9 alors qu’il est cité tres précisément dans les registres de Maistre, en 2]14, vue 57 :
«Si I'on veut savoir a quel point Iesprit du 18¢ siecle a gaté les meilleurs livres, il suffit de lire tout ce qui concerne
Platon dans Le Voyage d’Anacharsis. Ce philosophe est surtout célebre comme #héologien, en prenant ce mot dans sa
signification la plus étendue. Sous ce point de vue sex, il est admirable, mais les hommes qui 'ont étudié dans ses
ceuvres le cherchent dans ouvrage de Barthélémy et sont tout surpris de ne plus le retrouver. Sans sortir du traité de
la République que je viens de citer, Platon y a fait entrer beaucoup de théologie (bien ou mal-a-propos, n’importe),
lisez cet article dans le V¢ vol. du voyage d’Anacharsis, a peine vous trouverez quelques légeres traces de tant d’idées
sublimes, mais tout ce que ce traité contient de bizarre, d’'impraticable, et s’il est permis de le dire, d’extravagant, y est
rendu dans le plus grand détail. » Maistre continue sa critique a propos du mot d’étre supréme que « Monsieunr 'abbé »
emploie pour Dieu.

495 Jean-Jacques Tatin-Gourier, « Les hommes de lettres des Lumieres tardives face a la Révolution », p. 97.

496 §i 'on excepte Maistre, voir la note plus haut.

497 Jean-Jacques Tatin-Gourier, att. cit., p. 104.

498 Jean-Jacques Tatin-Gourier, art. cit., p. 97.



https://books.openedition.org/pupo/3238?lang=fr

de contraintes quimposent la nature et la société*”. » On trouve peut-étre ici une des origines de
Pexpression de Maistre que la Gréce a «tout osé». Péricles vivait dans Dlaustérité mais
encourageait la débauche : « Péricles, témoin de I'abus, n’essaya point de le corriger. Plus il était
sévere dans ses meeurs, plus il songeait a corrompre celles des Athéniens, qu’il amollissait par une
succession rapide de fétes et de jeux™. » Les conséquences de ce laisser-aller sont funestes pour
les affaires intérieures : « Tout ce que pour la conservation des mceurs, les siecles précédents
avalent accumulé de lois, d’institutions, de maximes et d’exemples, quelques années avaient suffi
pour en détruire Pautorité” », mais aussi pour les affaires extérieures: « pendant que les
différents peuples de cette contrée étaient menacés de perdre I'empire des mers et de la terre, une

classe paisible de citoyens travaillait a lui assurer pour jamais ’empire de Pesprit™”

». Les critiques
de nos trois auteurs sont préfigurées dans ce texte, la critique de la débauche des Grecs chez
Maistre, de leur inconséquence chez Comte, de leur gaspillage chez Maurras.

Raymonde Monnier a étudié les usages du terme démocratie dans les ceuvres du XVIII®
siecle®”. Elle montre que ce mot fait référence en général 2 ’Antiquité classique, mais que méme
chez les Lumiéres et dans le milieu de I’Encyclopédie, il sert souvent de « référence négative™™ ».
La démocratie pure est mauvaise®”, ce qu’il faut c’est la tempérer. Diderot écrit lui-méme :

Plus les citoyens approcheront de I’égalité de prétentions et de fortune, plus I’Etat sera tranquille :

cet avantage parait étre de la démocratie pure, exclusivement a tout autre gouvernement ; mais dans

la démocratie méme la plus parfaite, I’entiere égalité entre les membres est une chose chimérique, et

C’est peut-étre 1a le principe de dissolution de ce gouvernement, a2 moins quon n’y remédie par
toutes les injustices de I'ostracisme>%.

Diderot ne fait pas un éloge inconditionnel de la démocratie athénienne, parce qu’il a
compris que la démocratie ne suppose pas seulement 'ouverture de la souveraineté au plus grand
nombre mais aussi 'égalité des droits et dans une certaine mesure 1’égalité des conditions. La
référence a Postracisme confirme que Diderot pense a Athénes quand il réfléchit a la démocratie.

On voit donc que la démocratie athénienne n’était pas vraiment un modele au XVIII® siecle, méme

499 Abbé Barthélémy, Voyage du jeune Anacharsis, 1788, t. 1, p. 224-225.

500 Abbé Barthélémy, éd. cit., p. 225.

501 Abbé Barthélémy, éd. cit., p. 224.

502 Abbé Barthélémy, éd. cit., p. 229.

503 Raymonde Monnier, « Démocratie et Révolution francaise », dans Mots, n°59, juin 1999, « Démocratie »
Démocraties,  sous  la  direction de  Marie-Anne  Paveau et  Gabriel — Péries, p.  47-68.
https://www.persee.fr/doc/mots 0243-6450 1999 num 59 1 2547.

504 Raymonde Monnier, « Démocratie et Révolution francaise », p. 53.

505 «Ia pure démocratie est le plus mauvais des gouvernements » a écrit Mably, cité dans Tarticle de
Raymonde Monnier, p. 53.

506 Diderot dans I'Encyclopédie, article « citoyen », cité par Raymonde Monnier, Démocratie et Révolution
Srangaise, in Mots, n°59, juin 1999, « Démocratie » Démocraties, sous la direction de Marie-Anne Paveau et Gabriel
Péries, p. 47-68. https://www.persee.fr/doc/mots 0243-6450 1999 num 59 1 2547.

229


https://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1999_num_59_1_2547
https://www.persee.fr/doc/mots_0243-6450_1999_num_59_1_2547

chez des auteurs appréciés par les révolutionnaires. Quelle est donc la spécificité de la critique de

nos auteutrs ?

Les révolutionnaires pardonnaient a Athenes son désordre parce qu’ils estimaient plus
important le développement des sciences et des arts. Cela se voit tres bien chez Barthélémy, pour
qui le désordre politique n’est pas si dérangeant. Nos auteurs ne font pas le méme calcul, ils
insistent davantage sur les conséquences funestes du désordre politique. Pour Maistre, il y a un
lien évident entre le chaos politique de la démocratie athénienne et les guerres extérieures les plus
terribles : «le point rayonnant pour les Grecs fut I’époque terrible de la guerre du
Péloponnése™’ » écrit Maistre dans son tableau des guerres comme état naturel du monde. La
conséquence de cette guerre a été la ruine et la défaite d’Athenes, qui tombe sous la domination
de Sparte. Maistre généralise au point d’écrire méme que le «siécle de Périclés » est un siecle
guerrier : « je ne vois rien de moins pacifique que les siécles d’Alexandre et de Péricles™. » La
situation de la Grece aurait trés bien pu se reproduire en France étant donné I’état de guerre
continu depuis les guerres révolutionnaires qui ont commencé en 1792 jusqu’aux guerres de
I’Empire, mais Maistre ne fait pas cette comparaison.

Nous avons déja vu la citation de Maistre qui qualifie les Athéniens de « moutons enragés »,
preuve de leur légereté. La suite du paragraphe nous intéresse aussi :

On sait de reste que tout gouvernement suppose des abus ; et que dans les démocraties surtout, et

surtout dans les démocraties antiques, il faut s’attendre a quelque exces de la démence populaire :
mais [autant d’injustices| : c’est ce qu’on n’a jamais pu voir qu’a Athenes>%.

Le point de vue adopté dans cette citation est remarquable. D’un c6té Maistre dénonce de
maniere hyperbolique la démocratie athénienne, la plus démente de toutes, mais d’un autre, cette
phrase manifeste une sorte de distance historique envers son sujet. Maistre évoque «les
démocraties » sans précision puis « les démocraties antiques », comme si la question n’avait aucun
lien avec lhistoire récente. Se peut-il que, malgré tout le mal que Maistre a dit d’eux, les
révolutionnaires n’aient pas réussi a faire pire au niveau politique que les Grecs ?

Cette distance pourrait s’expliquer pour plusieurs raisons: pour Maistre, la France est
promise a un destin plus grand que la Grece ; les révolutionnaires n’ont pas prétendu instaurer
une « démocratie pure », mais plutdt une forme de monarchie constitutionnelle, qui a perdu la

tete en 1793 ; a époque de Iécriture de D Pape, le modéle démocratique n’est plus d’actualité.

507 Maistre, Considérations sur la France, chapitre 111, Eupres, éd. cit., p. 217.
508 Maistre, Considérations sur la France, ibid.
599 Du Pape, éd. cit., p. 328.



Pour Comte, ces précautions comptent moins, peut-étre parce que le détail de la
chronologie des régimes dans les années 1790 devient plus lointain, mais surtout parce que le
modele démocratique est redevenu menacant. Le penseur positiviste dénonce a la fois le caractere

10 et celui

guerrier des révolutionnaires, qui doivent se reprocher d’avoir « préconisé » la guerre
des Grecs qui passent leur temps dans un « état caractéristique de luttes intérieures, non moins
o : 511 : . > :
stériles que continues® ». Ce point commun entre les deux époques n’est pas fortuit, Comte le
comprend et rapproche les deux sociétés sur ce point de vue. Mais pour lutter contre la référence
révolutionnaire, Comte insiste sur I’écart entre I’Antiquité et '« état moderne » : « Sous cet aspect,
il faut constamment regarder I’état social de ’Antiquité comme radicalement inverse de notre état
moderne, ou la guerre est devenue enfin purement accessoire, tandis que, chez les Anciens, elle
devait avoir habituellement une haute prépondérance’. »
Sur ce point comme sur les autres, il est vain de vouloir imiter ’Antiquité :
Lorsque, de nos jours, on continue a préconiser systématiquement les propriétés civilisatrices de la
guerre, comme si elles avaient pu conserver encore la méme valeur, ce n’est sans doute
essentiellement que par une aveugle imitation, dangereuse quoique stérile, de la politique qui a dd

prévaloir dans I’Antiquité, et dont la prépondérance se fait ainsi sentir, malgré lesprit du
christianisme qui la repousse, en vertu du pernicieux absolutisme de notre philosophie politique>13.

Le caractere instable et stérile des luttes grecques se retrouve dans leur politique : « Chez les
Grecs, [..] les législateurs et les philosophes avaient été toujours occupés a organiser
laborieusement, entre ce qu’ils nommaient I’oligarchie et la démocratie, une conciliation durable,
sans y patvenir jamais’'*.» La démocratie est Pexpression de limpuissance des Grecs,
impuissance a faire la paix, impuissance a conquérir, impuissance a prendre une décision politique
durable.

Maurras s’éloigne de Maistre et Comte sur cette critique, parce qu’il n’associe pas la
démocratie athénienne a la guerre, ni le désordre intérieur a la guerre extérieure. Le texte le plus
intéressant a cet égard est Kze/ et Tanger, paru en 1910. Ce texte parait relever d’'une forme de
production journalistique, parce qu’il évoque les problémes politiques les plus bralants de
'actualité nationale et internationale. Nous pensons cependant que le texte est une sorte de
Philippigne moderne pour exhorter les Francais a se préparer a la guerre. Le contexte historique a
radicalement changé : la France n’est plus belliqueuse mais timorée. L.a République «nous a

placés entre I’Angleterre et ’Allemagne, comprenez entre les menaces de ruine coloniale et

510 « Combien de fois, dans le cours de nos luttes politiques, ’école révolutionnaire, malgré ses intentions
progressives, égarée par la frivole préoccupation d’un intérét partiel ou fugitif, n’a-t-elle pas eu a se reprocher d’avoir
préconisé la guerre » ? (CPP, 46¢ lecon)

ST CPP, 53¢ legon, éd. cit., p. 307.

512 CPP, 53¢ legon, éd. cit., p. 284.

513 CPP, 53¢ legon, éd. cit., p. 287.

514 CPP, 53¢ lecon, éd. cit., p. 307.

[\
o
—



maritime ou le risque du démembrement de la métropole515

.» Elle a reculé devant les Anglais a
Fachoda et a cédé I’Alsace-Lorraine aux Allemands. Cette inquié¢tude envers le présent, tres
pertinente pour nous qui savons ce qui allait arriver en 1914, modifie le regard de Maurras sur la
démocratie athénienne.
Pour Maurras aussi, la démocratie est un régime conflictuel a intérieur :
[En] France il fallait compter avec les conditions qui sont inhérentes a toute république
démocratique ; faute d’un chef supréme, stable et puissant, le gouvernement y est divisé et segmenté
a perte de vue, pour le plus grand bonheur des chefs de service et le pire malheur des services eux-
mémes. Deux ministres y sont égaux sous un chef qui n’est pas un maitre. |...] On correspond, on

traite, mais c’est entre puissances étrangeres, lointaines, et I'on n’agit pas de concert ni sous une
méme impulsion>',

La France n’a pas de chef stable par opposition avec I’Allemagne et I’Angleterre. Mais en
quoi cette citation nous intéresse-t-elle et contient-elle une critique de la démocratie athénienne ?
11 faut savoir lire entre les lignes parce que Maurras ne critique jamais directement la démocratie
athénienne. Pour lui, critiquer la Gréce c’est critiquer la culture classique, ce qui n’est pas
acceptable. Cependant au début de la citation, au lieu d’écrire « les conditions qui sont inhérentes
a la 11° République », Maurras a écrit «les conditions qui sont inhérentes a toute république
démocratique ». Ainsi, a chaque fois que Maurras fait des généralités a propos de la démocratie, il
faut comprendre qu’il identifie la démocratie frangaise a la démocratie athénienne :

Type de I'Etat faible, incomplet, arrété dans son développement ou amputé de ses fonctions

supérieures et directrices, le régime parlementaire-républicain-démocratique fut de tous temps
inférieur dans la guerre, mais la guerre moderne achéve de le condamner.

La démocratie est un « type» sans variation, elle est nécessairement patlementaire et
républicaine et donc faible et désordonnée. Le probleme pour Maurras n’est pas la III°
République, mais toute république, c’est-a-dire tout régime ou le pouvoir ne se transmet pas par
hérédité. Avec un peu de bonne volonté, on comprend derriére la locution « de tous temps » une
allusion a la guerre du Péloponnese, qui a montré l'infériorité d’Athénes face a Sparte.

Dans ce livre faussement journalistique, « de tout temps » devient un véritable Jezzmotiv -

De tout temps, les opérations militaires et diplomatiques étaient soumises a trois ordres de

conditions : la rapidité, la continuité, le secret. De tout temps, les assemblées nombreuses ne

pouvaient étre ni trés promptes, ni tres sures, ni trés discretes. C’est pourquoi, de tout temps, ce

sont les rois, les chefs qui conduisent la diplomatie et la guerre. De tout temps, les démocraties,
quand elles sont parlementaires, ne s’entendent pas plus a la guerre qu’a la diplomatie>!”.

Le point de vue est inverse a celui de Maistre : il y a tellement de points communs entre la

démocratie athénienne et la I1° République qu’il n’est plus besoin de préciser de laquelle on patle.

515 Kiel et Tanger, éd. cit., p. XIL
516 Kiel et Tanger, éd. cit., p. 59-60.
517 Kiel et Tanger, éd. cit., p. 286.

[\
&Y
[\



La circonstancielle «de tout temps» suffit pour embrasser tout régime démocratique.
Otrdinairement la locution « de tout temps » sert a justifier des idées banales. Ici, elle est tellement
martelée, prise dans un rythme qui se condense, ternaire dans les deux premicres phrases, binaire
dans la troisieme et unique dans la dernicre, qu’elle sert a la force de persuasion du texte.

Outre cette généralisation, on constate la particularité de la position de Maurras. On ne
peut déduire des dissensions internes que le régime sera efficace a I'extérieur : «la démocratie,
certainement inapte a 'organisation militaire, en est-elle plus apte a créer I’état de justice et de
paix ? Autant dire qu’il suffit d’ignorer la stratégie et la tactique pour savoir ’économie politique
et le thibétain [sic]... » Faire la guerre suppose d’étre organisé, tout autant que faire de la politique
intérieure : or la démocratie ne permet pas 'organisation. Maurras n’établit pas la méme équation
que Maistre : ce n’est pas parce que les Athéniens étaient désorganisés a I'intérieur qu’ils faisaient
des guerres, mais c’est parce qu’ils étaient désorganisés qu’ils perdaient les guerres.

Kiel et Tanger peut donc tout a fait étre lu comme une analyse de la démocratie athénienne.
La référence antique est profonde dans le texte, qui se présente bien comme une nouvelle
Philippigne. Une longue citation de la premicre Philippique est placée en exergue de la derniere

partie du livre™'®

. Maurras reprend cette citation dans le chapitre suivant, en reprenant les paroles
de Démosthene comme les siennes. Cette référence permet de préciser de quel moment de la
démocratie athénienne parle Maurras. Plutot que les guerres du siecle de Péricles, Maurras retient
davantage les années 350 av. J.-C., ou Athenes a 'inverse ne voulait plus faire la guerre. Cette

situation coincide avec celle de la France des années 1910 :

A ce gouvernement que sa nature rend inerte ainsi que la masse et le nombre dont il est le reflet, il
faut oser vouloir substituer un gouvernement indépendant des partis et ayant ses mouvements
libres, un état politique autonome, par la-méme, capable d’actionner les autres, au lieu d’étre
toujours et forcément actionné par eux. « Athéniens », disait Démosthene, « il ne faut pas se laisser
commander par les événements, mais les prévenir : comme un général marche a la téte de ses
troupes, ainsi des sages politiques doivent marcher, si j’ose dire, a la téte des événements®'? ».

La « nature » de ce gouvernement le conduit dans I'impasse. 1l est incapable d’initiative, il
ne peut que refléter le nombre et le suivre. Maurras transpose la métaphore militaire de
Démosthene dans le domaine politique. Maurras ne critique donc pas Athénes, mais se sert de la
critique de Démosthéne contre le régime de son temps. Cette référence a Démosthéne a conduit
des critiques proches de Maurras a chercher d’autres points communs entre Maurras et

Démosthéne, pour faire de Maurras un nouveau Démosthéne™.

518 Kiel et Tanger, éd. cit., p. 181, qui cite Démosthene, Premiére Philippique, dans Harangues, Les Belles Lettres,
coll. « CUF », t. I, 1976, p. 46-47, § 39-41.

519 Kiel et Tanger, éd. cit., p. 192, qui cite Démosthene, Premiére Philippique, dans Harangues, Les Belles Lettres,
coll. « CUF », t. I, 1976.

520 Plantefol, « Maurras et Démosthéne », Cahiers Charles Maurras, n°32, 1969.

[\S)
(O8]
(@8]



La conséquence du désordre politique n’est donc pas linspiration des poctes mais la

destruction de la société et la perte de la souveraineté.

Le deuxieme grand reproche contre la démocratie grecque est sa dimension esclavagiste. Le
raisonnement n’est pas de dire que cette démocratie grecque est mauvaise parce qu’elle est
esclavagiste, ce qui supposerait qu’on puisse concevoir une démocratie sans esclavage. Le
raisonnement est plus radical : la démocratie en elle-méme entraine I’esclavage, pour laisser le
temps aux classes politiques de délibérer. Il n’y a donc pas de démocratie sans esclavage.

Maurras Pécrit dans ses Trois idées politiques: « L’institution de l'esclavage enléve a la

démocratie ses pires inconvénients®?!

». La démocratie entraine des « inconvénients » parce qu’elle
prive les citoyens d’une partie de leur temps et de leur énergie, qu’ils auraient pu utiliser a
produire. Dans Anthinéa, Maurras accorde plusieurs paragraphes au calcul du nombre de citoyens
et d’esclaves a Sparte et a Athénes. Toute la note II qui se trouve a la fin du livre est une citation
commentée du prétendu historien Paul de Leusse™. On y lit :
[Quand] 269 habitants de ce pays [Sparte| étaient réunis, 33 d’entre eux possédaient seuls le sol et le
pouvoir, 66 avaient quelque richesse sans droit, et 170 étaient un pur bétail. Si on n’a pas toujours
cette proportion a esprit, on comprendra a faux toute I’histoire grecque...
Je dirai l]a méme chose d’Athénes et je voudrais mettre cette division par castes, avec leur nombre
proportionnel au haut de chacune de mes pages qui traitent de la Gréce, parce que cette division et
cette proportion expliquent tout et rendent absolument grotesques toutes les comparaisons que les
hommes modernes veulent faire entre ces temps-la et le notre, entre le mot république d’alors et le

mot république d’aujourd’hui, entre la conception démocratique ancienne et la conception
démocratique moderne23.

Le livre cité étant paru en 1899 et le livre le citant en 1901, cette citation montre P'actualité
bralante de la question.

Comte n’est pas aussi précis, mais il est conscient du phénomene : «'esclavage était
radicalement indispensable a ’économie sociale de 'antiquité ». L’esclavage était nécessaire au
fonctionnement de la société antique dans son ensemble. Pour Maistre aussi, I'esclavage est
indispensable a la démocratie antique, pour une question de politique : « Presque toutes les
institutions des Grecs supposent l'existence de I'esclavage™ ». Cette nécessité s’explique pour la

raison suivante :

521 Trois idées politiques, note 1 « De Pesprit classique », 1898, p. 54. Le texte change en 1912: «ses pires
inconvénients » devient « ses plus grandes difficultés » (1912, p. 54 ; 1922, p. 270).

522 Paul de Leusse a écrit plusieurs livres sur des questions liées a sa vie alsacienne, mais aucun aussi
ambitieux, voire prétentieux que ses Etudes d’bistoire ethnigue parues en 1899.

523_Anthinéa, Note de fin de livre I1. N’ayant pas eu accés aux Ezudes d’histoire ethnique, nous ne pouvons vérifier
si la citation est tronquée.

524 Archives de Savoie, 2J17, vue 125, p. 186.

[\
@Y
N



Le gonvernement seul ne peut gouverner. C’est une maxime qui paraitra d’autant plus incontestable qu’on
la méditera davantage. I a donc besoin, comme d’un ministre indispensable, ou de I'esclavage qui
diminue le nombre des volontés agissantes dans I'Etat ou de la force divine [...] >2.

Plus la souveraineté est partagée, plus elle est faible ; plus les gouvernants sont nombreux,
plus ils sont impuissants. Il faut donc diminuer le « nombre des volontés agissantes » pour
pouvoir gouverner. Dans un régime qui prétend donner le pouvoir au plus grand nombre,
Iesclavage permet d’éviter qu’une partie importante de la population, autour de la moitié, ne
gaspille son énergie a faire de la politique. L’esclavage permet donc d’organiser la société
démocratique.

On ne peut pas non plus déduire de cette critique contre la démocratie antique que nos
auteurs seraient radicalement hostiles a l'esclavage. I.a démocratie moderne ne prétend pas
restaurer I'esclavage. Critiquer seulement ’esclavage ne serait pas pertinent pour combattre la
démocratie. I’Antiquité a connu d’autres formes de régime que la démocratie mais a conservé le
systeme de lesclavage. II faut donc tout de méme distinguer démocratie et esclavage. Si la
démocratie antique péchait par exces d’esclavage, la démocratie moderne péche par défaut
d’esclavage. Nos auteurs ne reconnaissent pas l'aspiration a 1’égalité des droits. Pour eux,
I'inégalité des droits s’appuie sur une inégalité de fait et le pouvoir ne doit appartenir qu’au plus
petit nombre. Cette critique va de pair avec une forme de revalorisation de I’esclavage antique.

Maurras a écrit des textes tout a fait ambigus sur ’esclavage, notamment son conte des
« Serviteurs », ou transparait une nostalgie pour I'esclavage antique. Un maitre qui vient de mourir
se rend compte qu’il doit vivre seul aux Enfers, qu’il n’a personne pour habiller et le déshabiller,
personne pour partager ses plaisirs. Il se met a regretter ses esclaves. Quelques années plus tard,
ses esclaves meurent aussi et le rejoignent. Tous sont alors treés heureux de se retrouver, ’'un pour
étre servi, les autres pour servir : « Tous riaient et pleuraient. Tous chantaient, agitaient les bras et
s’étreignaient les uns les autres. - Amis, le maitre est retrouvé™. »

Ce conte a suscité une importante polémique pour la suite de lintrigue, qui accuse le
christianisme d’avoir causé la ruine de la société. Maurras a di préciser qu’il visait la Réforme et
non le catholicisme, mais il n’est pas revenu sur son apologie de la subordination qui choque les
esprits modernes. Il I'a méme justifiée :

Ce récit de quelques pages est essentiellement une apologie satirique de cette subordination des

hommes entre eux que je représentais non comme une peine, mais d’abord comme le besoin
primordial du grand nombre des ames incapables de se donner une direction et ensuite comme leur

525 Du Pape, 111, 2, €éd. cit., p. 235.
526 e Chemin de Paradis, p. 280.

[\S)
(O8]
U



satisfaction et leur joie, joie expliquée par nos passions élémentaires et justifié¢e par 'immense
réciprocité des services qui soutiennent notre univers?7.

Outre Maurras, Comte a manifesté également une forme d’empathie pour Iesclavage

antique. Dans la citation suivante, Comte semble presque nostalgique envers I'esclavage antique :

[Dans] Tesclavage antique, le vainqueur et le vaincu se secondaient mutuellement pour le
développement simultané de leurs activités hétérogenes mais co-relatives, militaire chez I'un,
industrielle chez l'autre, qui, loin d’étre alors rivales, se présentaient comme réciproquement
indispensables>28.

Si I’esclavage est nuisible pour la morale familiale, entre les hommes et les femmes, il est en
revanche bénéfique entre les hommes. Etant donné que Pesclave est un « prisonnier de guerre
dont on avait épargné la vie, au lieu de le dévorer ou de le sacrifier », selon une étymologie déja
étudiée que Comte attribue 2 Bossuet™, il est naturel que ce vaincu perde sa dignité de guerrier
pour devenir un travailleur. Le guerrier et le travailleur ont intérét a coopérer, chacun a son
domaine d’activit¢ et chacun s’entraide « mutuellement», «simultané[ment]» et
« réciproquement ». La réflexion de Maurras semble reprendre celle de Comte jusqu’a ce mot de
« réciprocité ». D’apres nous la citation de Comte peut se comprendre de deux maniéres : une par
rapport au fondement idéologique de 'esclavage, comme nous allons le voir ensuite, et une par
rapport a un élément d’actualité. Si Comte peint Iesclavage antique comme une forme idéale
d’esclavage, c’est en réalité parce qu’il pense aux formes modernes dévoyées de l'esclavage
colonial. Cet éloge paradoxal lui sert en réalité a dénoncer sans ambiguité la colonisation, qu’il

qualifie de « monstruosité » et d’« aberration » :

Les modernes doivent éprouver, comme je I'ai indiqué ailleurs, des difficultés presque
insurmontables a juger sainement une telle économie sociale [celle de Iesclavage antique], parce
quils ne s’en forment ordinairement I'image que d’aprés notre esclavage colonial, véritable
monstruosité politique, qui ne peut donner aucune idée juste de la nature de I’esclavage ancien.
Cette aberration partielle et momentanée, si déshonorante pour notre civilisation, tend
nécessairement a la compression commune de P'activité du maitre et de celle de P’esclave, par suite
de leur caractere également industriel, qui fait envisager le repos de 'un comme une conséquence
spontanée du travail de l'autre, et qui cependant doit inspirer toujours a l'inquicte jalousie du
premier une intime répugnance contre essor graduel du second>.

527 .’ Action frangaise et la religion catholigne, p. 85.

528 CPP, 53¢ lecon, p. 291.

529 D’information de Comte n’est pas si désucte : Condorcet et Constant estiment aussi que 'esclavage était
nécessaire a la vie politique athénienne : « Sans la population esclave d’Atheénes, vingt mille Athéniens n’auraient pas
pu délibérer chaque jour sur la place publique. » [Cité par Pierre Vidal-Naquet et Nicole Loraux, « L.a Formation de
I’Athenes bourgeoise », p. 200.] On peut étre plus précis encore, étant donné que la perspective de Comte ici n’est
pas politique mais économique. Il ne s’agit pas d’expliquer comment les citoyens athéniens libéraient du temps pour
voter, mais de comprendre la faible motivation des Grecs pour le développement industriel. Cet avis est soutenu
précisément par Saint-Simon : « Le caractere des peuples de ’Antiquité était essentiellement militaire. Ce qu’il y avait
de travail paisible était rejeté hors de la nation et abandonné aux esclaves. » [Henti de Saint-Simon et Augustin
Thierry, L Industrie, t. 1, Seconde partie, 1817, p. 27.]

530 Ibid.

[\

36



La nuance de nostalgie que nous avons remarquée chez Comte permet a l'auteur de
redonner du sens a la société antique, mais ne reflete pas son désir que cette organisation soit
restaurée.

Qu’en est-il chez Maistre ? Pour auteur de D# Pape, il y a aussi une forme de justice dans
'esclavage, non pas par I'exclusion « choquante » comme il dit de certains hommes de '’humanité,
mais par le bon sens du partage du pouvoir :

Un grand pocte latin a mis une maxime terrible dans la bouche de César: LE GENRE
HUMAIN EST FAIT POUR QUELQUES HOMMES !

Cette maxime se présente sans doute dans le sens que lui donne le pocte, sous un aspect
machiavélique et choquant, mais sous un autre point de vue, elle est tres juste. Partout le tres petit
nombre a mené le grand ; car sans une atistocratie plus ou moins forte, la souveraineté ne I’est plus
assez.

Le nombre des hommes libres dans I’Antiquité était de beaucoup inférieur a celui des
esclaves. Athenes avait 40,000 esclaves et 20,000 citoyens®31.

Ce calcul permet a Maistre de mettre en valeur les progres dus au christianisme. Celui-ci a
permis de résoudre les deux problémes : il a accordé ’humanité a tous les hommes et a réservé le
pouvoir a un petit nombre.

Nos trois auteurs cherchent donc a justifier 'esclavage antique, non seulement par rapport
a lorganisation de la société antique, mais pour une raison plus fondamentale. L’idée au
fondement de I'esclavage ne déplait pas a nos auteurs traditionalistes, a savoir que les hommes ne
sont pas égaux par nature et qu’il est vain d’imposer une égalité de droit entre eux. Tous les trois
donnent raison a Aristote, qu’ils citent nommément sur le sujet : « Il est donc évident qu’il y a par
nature des gens qui sont les uns libres, les autres esclaves, et que pour ceux-ci la condition servile
est 2 la fois avantageuse et juste”” » Aristote ne dit pas que tous les esclaves et les maitres
antiques sont esclaves et maitres par nature, mais que certains ont des corps mieux faits pour le
travail et d’autres des ames mieux faites pour la politique. Dans le cas ou ces corps rencontrent
ces ames, la subordination est non seulement indispensable, mais avantageuse.

Nous avons déja vu la citation de Maurras selon laquelle I'esclavage existe par «le besoin
primordial du grand nombre des ames incapables de se donner une direction », mais Comte
donne aussi raison a la Politigne d’ Aristote :

Ce n’est pas sans une profonde raison que tous les philosophes de I'Antiquité, et notamment

Aristote, regardaient beaucoup d’hommes comme essentiellement nés pour la servitude ; pourvu

que, au lieu du sens absolu alors faussement attaché a cette maxime, on la restreigne constamment a

Iétat d’enfance sociale qui I’avait réellement inspirée, et envers lequel elle n’offre rien de révoltant :
puisque linsouciante sécurité et lirresponsabilité totale propres a Dexistence servile doivent

531 Du Pape, éd. cit., p. 233, 111, 2.
532 Politique, traduit par Jean Aubonnet, Gallimard, collection « Tel », 1997, p. 15, 1254b-1255a.

[\S)
W
1



longtemps la rendre supportable, et quelquefois méme désirable, aux ames peu élevées, ou la nature
caractéristique de Phumanité n’est pas encore suffisamment développée533.

Comte reprend explicitement la pensée d’Aristote, surtout a la fin de cette citation, apres
I'avoir nuancée : la distinction entre maitres et esclaves n’est pas tant naturelle que sociale :
« certaines ames » seraient « peu élevées » parce qu’elles n’ont pas été suffisamment développées.
Ces ames préfereraient la séeurité et irresponsabilité a la liberté, non seulement dans I’ Antiquité,
mais de notre temps. Maistre écrit de méme :

L’un des plus profonds philosophes de ’Antiquité, Aristote, est méme allé, comme tout le monde le

sait, jusqu’a dite gu’il y avait des hommes qui naissaient esclaves et rien n’est plus vrai. Je sais que dans

notre siecle il a été blamé pour cette assertion ; mais il et mieux valu le comprendre que de le

critiquer. Sa position est fondée sur I’histoire entiére, qui est la politique expérimentale, et sur la
nature de ’homme, qui a produit I’histoire>3+.

Maistre introduit sa quasi-citation par un éloge d’Aristote. Il ne se prononce pas ensuite sur
la question de la nature de ’homme, mais sur I'utilité politique du systeme de P'esclavage. La
lecture de Comte est plutot économique, celle de Maurras est morale et celle de Maistre est plutot
politique. Tous les trois soulignent le fait que la démocratie grecque a été esclavagiste, qu’il y avait
méme plus d’esclaves que d’hommes libres. Mais la suppression de I'esclavage n’a pas enlevé tous
les problemes de la démocratie. La présence de I'esclavage était la preuve tout du moins que la
démocratie a eu et aura besoin d’esclavage, voire que tout régime suppose une restriction du
nombre de gouvernants. Chacun a sa fagcon dénonce donc la démocratie grecque comme

esclavagiste, mais non pas I’esclavage antique en lui-méme.

La troisiéme critique contre la démocratie athénienne est plus franche et précise, c’est la
critique contre sa courte durée. Pour nos auteurs a la sensibilité classique, la durée fait le prix
d’une chose. Plus une idée, une société, une religion, ont de durée, plus elles sont bonnes et
fondées en vérité. Comment prendre pour référence un régime qui n’a pas duré ? Pour nos
auteurs, il est évident que la démocratie athénienne a été inférieure au « régime romain » et a la
monarchie frangaise, parce qu’elle a duré moins longtemps. Le deuxiéme postulat de cette critique
est aussi difficile a vérifier que le premier : les ruptures de I’histoire politique grecque seraient plus
fréquentes que celles de T’histoire politique romaine et francaise. Toujours est-il que ce sujet
inspire nos auteurs, qui se livrent a de nombreux calculs pour prouver la caducité rapide de la
démocratie athénienne.

Pour poser les bases du calcul, il faut rappeler certaines dates emblématiques de I’histoire

de la démocratie athénienne. Les dates les plus resserrées s’étendent entre les réformes de

533 CPP, éd. cit., 53¢ legon, p. 292.
534 Du Pape, éd. cit., 111, 2, p. 233.

[\
@Y
oo



Clisthéne en 508, qui ont donné le droit de vote a un grand nombre d’Athéniens et leur ont
donné une voix égale, I'isonomie, « point de départ de la démocratie athénienne™ », jusqu’au
renversement de ce régime par Sparte, vers 411, ce qui fait 97 ans. On peut étendre cette durée en
comptant les réformes qui ont permis progressivement I’émergence de la démocratie, avec les
réformes de Solon vers -594, date de Pinstitution «la plus fragile de ’Antiquité™ », jusqu’a la
perte définitive du pouvoir de la Grece et d’Athénes, conquises par les Macédoniens en 338.
Cette manié¢re de calculer accorde 256 ans a la démocratie athénienne. Nos auteurs proposent
chacun leur calcul, qui n’est pas toujours le méme, mais s’étend entre ces deux extrémes.

Auguste Comte est le plus généreux et le moins précis des trois sur cette question de calcul.
Il accorde « a peine [...] deux siecles » a 'apogée d’Athenes :

Ces peuplades trop vantées ne comportérent vraiment qu’une belle phase sociale, a peine prolongée

pendant deux siecles, et méme interrompue souvent par leurs misérables contestations>7.

Comte calcule globalement la durée de la « belle phase sociale », c’est-a-dire les cinquieme
et quatrieme siecles, ceux de la plus grande production économique, philosophique et artistique
de la Grece, sans tenir compte des défaites des Athéniens face aux Spartiates. Si 'on veut donner
des dates, on peut prendre les dates de naissance et de mort de deux auteurs qu’il apprécie
particuliecrement, Eschyle et Aristote, ce qui donne de 526 a 322, et donc une durée de 204 ans.

Maistre et Maurras ont une manicre plus précise de calculer, en fonction des dates de
batailles de la Grece avec les peuples étrangers. Une ceuvre artistique ou une réforme politique ne
valent que si elles entrainent des victoires militaires. Il est difficile en outre de prétendre avoir un
régime démocratique si on est soumis a une puissance étrangere. La plus grande victoire
d’Athénes est celle de Marathon en 490>, date ou les Athéniens ont vaincu les Perses. Ia défaite
la plus cuisante est celle de Chéronée, en 338, défaite de la Grece contre la Macédoine. C’est
Maurras qui fait ce calcul, dans un texte tardif pour notre corpus, mais révélateur :

Les peuples les micux doués, les pays les plus favorisés, ont tous recus de la démocratie le méme

souffle de décadence. Comme cela s’est produit chez nous entre 1789 et 1940, il y a juste un siecle

et demi, de cette course a la mort chez le peuple d’Athenes entre 485, 'année de Marathon, et 338,

I'année de Chéronée. Encore la guerre du Péloponnese, qui accéléra ce déclin est-elle de 431 : plus
pres de la grande victoire que de la défaite définitive> |

535 Claude Orrieux et Pauline Schmitt Pantel, Histoire grecque, PUF, 2016, p. 162.

536 Joseph de Maistre, Considérations sur la France, (Euvres, éd. cit., p. 233, chapitre VI.

537 Catéchisme positiviste, 13¢ entretien.

538 Nous prenons les dates données par Claude Orrieux et Pauline Schmitt Pantel. Ici p. 184.

59 _AF, 20 novembre 1940, cité dans le Dictionnaire politique et critique, complément établi par Jean Pélissier,
Cahiers Charles Maurras, t. I, p. 341.



Maurras calcule donc un siecle et demi, ce qui lui permet une comparaison saisissante avec
le présent de 1940°*. Si la France a perdu en 1940, c’est a cause d’un siécle et demi de troubles
politiques. De méme que la Gréce en 338 a été conquise par la Macédoine, la France risque de
devenir vassale de ’Allemagne a cause de ses dissensions internes.

Maurras relativise ce premier calcul pour suggérer un deuxieme calcul, autour de la date de
431. Cette date est plus discutable, parce qu’elle ne correspond pas a un changement politique a
Athenes, ni a une invasion extérieure, mais a des guerres intérieures a la Grece. Elle montre
néanmoins que la période de la démocratie athénienne a été réguliecrement troublée.

Maistre fait un calcul plus avare encore, puisqu’il n’accorde que 114 ans a la «gloire
d’Atheénes » : « De la bataille de Marathon a celle de Leucade, gagnée par Timothée, il s’écoula
114 ans. Cest le diapason de la gloire d’Athénes™'. »

11 répete ce calcul dans D Pape, en insistant sur 'insignifiance de ces 114 ans :

De la bataille de Marathon a celle de Leucade on ne compte que cent-quatorze ans. Qu’est-ce

qu’une telle nation comparée a ces Romains qui ne cessérent de vaincre pendant mille ans et qui
posséderent le monde connu®? ?

La bataille de Leucade est rarement citée dans ce calcul®”. En 376 ou 375, dans une période
caractérisée par '« émiettement™ » du pouvoir des cités grecques, Timothée, brillant général
athénien, emporte une bataille contre les Spartiates. Pourquoi Maistre retient-il cette date ? La
personne du général lintéresse, nous avons déja mentionné son nom plus haut, parce que
Timothée subit ensuite I'injustice des Athéniens et fut condamné pour ses qualités. Au niveau
militaire, il semble aussi que cette victoire soit la derniére grande victoire militaire d’Athénes.
Cependant, il paralt peu convaincant de mettre comme bornes temporelles a la «gloire
d’Atheénes » deux victoires militaires.

Jusquici, nous avons classé les citations en fonction du nombre d’années qu’elles
accordaient a 'apogée d’Athénes, entre a peine deux siecles, un si¢cle et demi et 114 ans. Mais on
peut descendre encore en-dessous, a la durée d’« un instant » :

Athenes fut gouvernée 460 ans par des rois. La République dura un peu moins, mais ses beaux

jours ne durerent qu’un instant; et si 'on Ote de cette courte période de grandeur, le régne des

Pisistratides, celui des Trente Tyrans, les temps d’anarchie, de tyrannie intérieure ou d’influence
extérieure, la gloire d’Athenes n’est qu’un éclat>®.

540 Cette comparaison montre qu’il n’a pas accueilli avec gaieté de cceur la défaite de 1940.

S Considérations sur la France, npres, éd. cit., p. 233, chapitre VI.

542 Du Pape, éd. cit., p. 325, la durée est ici donnée en lettres et non en chiffres.

33 Timothée est cité par Claude Orrieux et Pauline Schmitt Pantel (2008) p. 300 et 302, mais pas pour cette
bataille.

544 Thid.

545 2]7, vue 93, p. 163 cité en note de De la souveraineté, 1992, p. 240.

240



On ne parle plus d’années, on patle de « beaux jours » ; on ne parle plus de durée, mais
d’«instant » et d’« éclat». Maurras est d’accord avec Maistre pour dire que toute I’histoire
d’Athénes n’est qu’une chute foudroyante :

[L]’histoire malheureuse du dernier demi-siecle de la liberté athénienne, les avis répétés des

Aristophane, des Xénophon, des Platon méme et de tous les maitres du génie attique, la rapidité de

la consomption, Iéclat foudroyant de la chute sont de grands témoignages en faveur des
aristocraties et des autres régimes d’autorité>#o.

Maurras accumule les preuves pour montrer la rapidité de la chute. Il emploie le méme mot

d’« éclat » que Maistre : Athenes a frappé les regards avec la méme intensité et la méme bricveté

que Iéclair d’un orage. On ne peut plus calculer la durée d’un régime stable puisque ce régime a

été sans cesse troublé. On finit méme par se demander si les beaux jours d’Athenes ont

réellement existé. Maistre écrit : « Les beaux jours d’Athénes, qui ne firent que passer, furent
. . . X . TN

encore interrompus par des conquétes et des tyrannies, et Solon méme vit les Pisistratides™'. »

Ces beaux jours n’ont eu aucune solidité, aucune consistance.

Les points communs entre nos trois auteurs apparaissent encore fortement sur ce sujet.
Maurras en est conscient : « Bossuet, Maistre, Comte, ont raison sur la politique grecque, dont
’échec historique n’est pas douteux™ ». Méme si les trois auteurs ne procédent pas au méme
calcul, ne s’appuyant pas sur les mémes dates, ne calculant pas la méme durée, plutét de la
démocratie chez Maurras, du progres intellectuel chez Comte et de la gloire militaire chez
Maistre, tous les trois insistent sur la courte durée des succés d’Athénes. La cause de cette courte
durée n’est pas le fruit du hasard, mais le résultat d’une forme de régime instable et destructrice :
la démocratie.

Comment nos auteurs expliquent-ils que les dates de I'apogée artistique et intellectuelle
d’Athenes correspondent aux dates de la démocratie ? Pour reprendre la comparaison avec ’'abbé
Barthélémy, nous voyons que nos auteurs insistent sur les conséquences néfastes de la
démocratie, qui n’est pas un régime indifférent aux succes artistiques, non pas parce qu’il aurait
permis ces succes, mais parce quil aurait interrompu le développement des talents grecs dus a
Paristocratie qui 'avait précédé.

Les critiques de nos auteurs contre la démocratie grecque sont donc trés virulentes et
développées, plus que celles qu’on trouvait au XVIII® siccle, a cause de I'actualité de ce sujet, a

cause des nombreuses références des révolutionnaires a la démocratie athénienne.

546 Trois idées politiques, note 1 « De Pesprit classique », 1898, p. 54 ; 1922, p. 270.

547 Considérations, (Euvres, éd. cit., p. 233, chapitre VI.

548« A propos des deux Frances [si] — Punité frangaise », Gdl", 22 novembre 1905, repris dans Quand les
Frangais ne s’aimaient pas, Nouvelle Librairie nationale, 1916, p. 188.

241



La conversion an royalisme de Manrras

Nous souhaitons ici faire un développement singulier, parce que la critique de la
démocratie grecque a entrainé des conséquences personnelles chez un des trois auteurs. Nous ne
pourrons donc pas poursuivre la comparaison entre les trois auteurs sur ce sujet. Il s’agit de la
« conversion au royalisme » de Maurras. Chez Comte et Maistre, I’histoire antique sert a
confirmer des intuitions qu’ils ont a propos du présent. Ce n’est pas 'Antiquité qui a rendu
Comte positiviste ni Maistre papiste. Chez Maurras, la critique des Grecs a été au cceur de sa vie
et de son engagement politique. Dans un texte tardif mais célebre, intitulé « Comme je suis
devenu royaliste », Maurras explique qu’il n’a pas été royaliste dés sa jeunesse, mais qu’il 'est
devenu a la suite de plusieurs expériences. Il propose méme une date de « conversion » au
royalisme, qui correspond a son voyage en Grece :

La conversion de mon esprit est antérieure d’un an a ’Affaire [Dreyfus], elle date des premieres

semaines que j’ai vécues hors de France, mon voyage en Grece du printemps 189654,

Que s’est-il passé pendant ces Jeux olympiques ? Maurras Iécrit des 1901, dans la préface
d’ Anthinéa :

Mon ami Maurice Barres s’est publiquement étonné que j’aie>™ rapporté d’Attique une haine aussi

vive de la démocratie. Si la France moderne ne m’avait persuadé de ce sentiment, je I'aurais recu de

I’Athenes antique. La bréve destinée de ce que ’on appelle la démocratie dans ’Antiquité>>' m’a fait

sentir que le propre de ce régime n’est que de consommer ce que les périodes d’aristocratie ont
produit>32,

D’apres ces textes, au printemps de 1896, a la suite de 'observation de la « France
moderne » et de '« Athénes antique », Maurras aurait renoncé au modele démocratique pour se
« convertir » a la monarchie. Comment peut-on adhérer a la monarchie par un voyage a la source
méme de la démocratie ? Maurras a souligné ce paradoxe et suscité de nombreuses recherches. La
critique se caractérise essentiellement par deux attitudes, une qui consiste a chercher dans
IAntiquité des arguments qui donnent raison a Maurras et une qui cherche a relativiser la
rationalité de cette conversion. Les connaisseurs de I’Antiquité, comme les professeurs Edouard

Delebecque et Albert Thibaudet, ont défendu la premicre attitude. Le biographe américain Leon

54 « Comment je suis devenu royaliste », texte paru dans La Revwe de Paris, juillet-aott 1930, repris
dans Aw signe de Flore.

350 « que j’aie » : correction de 1912 : « que j’eusse ».

1 Ici se trouve 'appel de note pour la citation de Paul de Leusse.

592 « ne lui déplait » : correction de 1912 : « ne 'entrave beaucoup ». Anthinéa, préface de 1901.

242



S. Roudiez a défendu la deuxiéme attitude®?

. Comme nous avons adopté la premicre attitude
dans tout le chapitre, ici nous allons surtout étudier la deuxieme.

L’histoire de la démocratie grecque apporte-t-elle comme lecon que la démocratie est un
contre-modele ? A cette question Maurras répond par 'affirmative. S’il fallait encore un argument
pour la premiere attitude, citons ce texte synthétique :

La vive imagination du comte de Leusse nous réalise en numérations excellentes cette pensée,

presque trop claire, que le régime antique fut laristocratie. [...] Aux moments dits démocratiques,

C’est-a-dire quand le plus grand nombre des citoyens, quand la partie inférieure de Iélite prit le

dessus, cette demi-démocratie fut une consomption rapide. Ainsi périt ’Athénes d’Alcibiade et de
Péricless>.

La Grece doit ses chefs-d’ceuvre a Paccumulation des talents et des richesses des temps
aristocratiques, gaspillés en un siecle par la démocratie.

On peut relativiser cette premiere évidence en déplacant le probléme. Lattitude strictement
inverse serait difficile a soutenir : il faudrait défendre qu’objectivement I’histoire grecque donne
raison a la démocratie comme étant un régime plus efficace et plus stable. Ce n’est pas ce que
font les partisans de la démocratie. On peut défendre la démocratie au nom d’autres valeurs, plus
progressistes : ce régime est le « moins mauvais » des régimes, il n’est pas le plus stable et le plus
efficace, mais il limite le pouvoir des gouvernants, donne des libertés économiques, sociales et
politiques, il intégre dans son fonctionnement méme les désirs de rupture, il tempeére les
frustrations et les violences en leur donnant des échéances pour s’exprimer. Le régime grec est un
modele artistique, mais pas politique : c’est une possibilité de démocratie, avec de nombreuses
limites. Plutot que de rejeter toute démocratie a cause de la démocratie grecque, on peut essayer
de 'améliorer, en tirant des lecons de ses échecs, en la rendant moins « pure », en donnant
temporairement le temps de s’informer, réfléchir et décider a un petit nombre, en tempérant les
ardeurs contradictoires des majorités qui se font et se défont.

La deuxieme question est celle de la chronologie. Qu’a découvert exactement Maurras a
Athénes au printemps de 1896 ? Maurras n’a pas vu seulement la Gréce antique ; la réception de

I’histoire grecque n’est pas la seule raison de sa conversion. Maurras patle des « premicres

553 « Ce qu’il voulait, c’était une confirmation de ses sentiments a son égard et il s’écria des que, de son navire,
il apercut Athénes : « O terre comblée des plus grands éloges, 4 toi de les justifier ! » Il n’y cherchait rien de neuf dans
les domaines littéraires et esthétiques, car sa propre découverte de la Grece il 'avait faite plusieurs années auparavant.
Sans nier le moins du monde I'important effet psychologique et, dans une certaine mesure « catalytique » de ce
voyage [p. 312] sur Maurras, il semble juste de dire, comme I’a fait remarquer Alfred Laumonier, qu’il n’a rapporté de
Grece que ce qu’il y avait lui-méme apporté. » Leon Samuel Roudiez, Maurras jusqu’a I’Action francaise, 1957, chapitre
«La conversion a la Monarchie », p. 311-312. Voir aussi plus récemment les Lettres aux Jeux olympiques, GF, p. 60.
Albert Thibaudet est celui qui est allé le plus loin dans cette discussion, confrontant Mautras aux pensées de Platon
et aux discours d’Isocrate. Voir Trente ans de vie francaise, Les Idées de Charles Manrras, Gallimard, coll. « NRF », 1919,
tome 1, p. 29-31.

554 Anthinéa, note de fin de livre II.



semaines [quiil a] vécues hors de France »: ce voyage en Gréce est aussi sa premicre sortie
lointaine de la France, qui lui a donné a voir I'influence de la France a I’étranger, sérieusement
disputée par les Britanniques. La Grece ne désigne pas seulement la Gréce antique, mais aussi la
Grece moderne : Maurras y a vu le succeés populaire d’une restauration monarchique qui a duré
depuis le congres de Vienne, contrairement a la Restauration francaise. On peut aussi remettre en
cause ce discours sur soi, cette mise en scéne a visée argumentative, douter de la pertinence du
terme de « conversion » a la mode pour légitimer un engagement et susciter des disciples.

Nous arrivons a la véritable question, la plus difficile : peut-on vérifier que le discours de
Maurras ait évolué au moment du voyage en Grece ? Le volumineux corpus des articles que
Maurras a écrits dans ces années nous permet de suivre sa pensée, presque jour apres jour. 1l est
donc possible d’examiner ou en était la pensée politique de Maurras avant son voyage, pendant,
et plusieurs années plus tard™.

La confrontation avec les textes montre qu’il faut nuancer I'idée que la pensée politique de
Maurras ait changé radicalement et d’un coup. Sans aller jusqu’a dire qu’« il n’a rapporté de Grece
que ce qu’il y avait lui-méme apporté™ », avant avril 1896, Maurras avait déja le gotit esthétique
classique et Popinion politique conservatrice. La politique n’est pas encore au cceur de son travail,
parce quiil écrit surtout des articles sur P'actualité de la Provence et des comptes-rendus de
lecture, mais nous avons néanmoins trouvé un article tres politique écrit des janvier 1889.
Maurras s’y montre hostile a la Révolution et a ses principes :

La Révolution fut une révolte, une ceuvre négative et destructive, mais il n’en sortit point, malgré la

devise menteuse, le régne de la liberté, de ’égalité et de la fraternité. Car ce régne n’est point d’ordre
terrestre. Par elles-mémes, les foules ne sont pas libres ; les individus sont égoistes et inégaux>>’.

La suite de larticle montre que le cceur de Maurras est tout sauf paien, a ce moment et

pour ce journal :

C’est la griace d’en haut qui les dilate jusqu’a la charité ; c’est la pensée surnaturelle qui montre a
Pascal un égal, un frére en Jésus-Christ dans le malade qu’il fait soigner a c6té de lui ; c’est la pureté
de conscience qui allege le croyant de la servitude passionnelle et qui donne aux masses I'intuition
du vrai bien et la force de le pratiquer. La devise de la Révolution n’est que la définition d’un Etat
idéal ; cet Etat idéal, c’est Etat chrétien5ss.

5% Une réponse aurait pu étre apportée plus vite en prenant le texte de la montée aux Propylées pour un
équivalent du papier des pleurs de joie de Pascal ou de Claudel, a I'instant de leur conversion. Le texte de Claudel
ressemble beaucoup a celui de Maurras, avec la méme présence d’'une colonne au milieu d’'une foule indistincte :
« J’étais moi-méme debout dans la foule, pres du second pilier a 'entrée du cheeur a droite du c6té de la sacristie. Et
C’est alors que se produisit 'événement qui domine toute ma vie. En un instant mon cceur fut touché et je crus. »
Contacts et circonstances, Buvres en Prose, Gallimard, « Bibliotheque de La Pléiade », 1965, p. 1009-1010. Mais ces
textes sont des élaborations ultérieures, non des révélations putes.

%6 Mot d’Alfred Laumonnier rapporté par Leon S. Roudiez, Manrras, éd. cit., p. 312.

557 « Les Naufragés », dans Observatenr frangais, 16 Janvier 1889.

538 Ibid.

244



Maurras est donc déja tres critique envers le régime de son temps et sa « devise menteuse »
héritée de la Révolution. Mais il y répond pour linstant par un « Etat chrétien », formule souple
qui autorise une république. Maurras va préciser sa réponse tout en conservant sa critique de la
Révolution. Nous avons déja vu dans Le Chemin de Paradis tout 'intérét qu’il porte a la Gréce et au
paganisme. Les articles qu’il écrit dans La Gagette de France permettent de suivre précisément son
évolution. Il oppose lui-méme /’Observateur et 1a Gagette, 'un comme organe du « ralliement » des
catholiques et l'autre comme bastion politique et social™. C’est dans ce journal que parait la
plupart des articles qui composent Anthinéa. La simple participation de Maurras a ce journal
depuis 1890 montre qu’il connaissait les milieux royalistes.

La Gagette de France datait de 1631 et demeurait attachée a la monarchie, évoluant vers le
légitimisme aprés 1830°”. Le directeur du journal a 'époque de Maurras, de 1861 2 1910, était
Gustave Janicot, disciple de 'abbé Genoude, qui avait pris position contre la monarchie de Juillet
et promouvait un «royalisme nationaliste ». Le dictionnaire Larousse dit de Janicot: « Ce
défenseur du trone et de lautel met au service d’idées surannées, devenues aujourd’hui
paradoxales et grotesques, un talent qui ne manque ni de facilit¢ ni de verve®.» Nous ne
sommes donc pas loin de la pensée de Maurras, Iautel et le suranné mis a part.

Le 4 décembre 1894, Maurras publie « Le privilege des meilleurs » dans La Gagette de France.
Il s’y prononce en faveur de I'aristocratie, en s’appuyant sur de nombreuses autorités : le juriste
anglais Sumner Maine, Taine, Schopenhauer, puis Maistre, Aristote et méme Homere :

‘La nature, disait, par exemple, Schopenhauer, est tout ce qu’il y a de plus aristocratique au monde’.

Schopenhauer n’était pas le seul de son avis. C’est la un sentiment plus ancien qu’Aristote. Il a ses

racines chez Homere, de qui Joseph de Maistre empruntait un fragment pour fonder non seulement

Tarchie’, mais la monarchie spirituelle elle-méme. Souvenez-vous de I’épigraphe du livre du Pape.

Tout ce qui a vraiment pensé au monde a pensé dans le sens d’Homere, d’Aristote et de Joseph de
Maistre. »

Maurras se prononce d’abord pour une forme d’aristocratie, régime favorable aux
meilleurs, puis vers D«archie», c’est-a-dire linverse de D«anarchie». Il précise encore

« monarchie spirituelle », ce qui veut sans doute dire de droit divin et non patlementaire. I

559 Maurras oppose ces deux journaux, I'un comme rallié a la démocratie et 'autre intransigeant : « bien que
jeusse écrit pas mal d’articles, surtout littéraires, dans son Observatenr francais [de Léon XIII], premier organe du
ralliement a la République, les partis nouveaux ne m’attiraient que par intermittences tres faibles, car les droites
républicaines ne me semblaient pas beaucoup plus fraiches que leurs voisines de bancs, et c’est a la Gagzette de France
que lesprit politique et social me semblait tout au fond le plus satisfaisant et le mieux lié. De toute fagon, la
Monarchie parlementaire, comme la République parlementaire, me semblait tourner le dos aux postulats essentiels de
toutes mes études » extrait de « Comment je suis devenu royaliste », 1930.

560 e 25 aott 1890 , le journal consacte toute sa Une a la célébration de la 7¢ année de la mort du Comte de
Chambord.

561 Grand dictionnaire, p. 890.



conclut sur la citation ’Homeére qui introduit D# Pape : €i¢ xoipavog &6tm, « Qu’un seul homme
ait ’empire ». L’allusion a la monarchie est nette des la fin de 'année 1894.

On ne peut pas non plus dire que Maurras soit déja militant sur la forme de régime. Le
véritable engagement de Maurras au début des années 1890 est un engagement régionaliste. Deux
mois apres les Jeux olympiques, il publie dans un autre quotidien, Ie Soki’*, une réflexion sur la
décentralisation. Il souhaite une réforme profonde, mais non pas un changement de régime :

Nous ne sommes ni pour ni contre le ministére ; mais nous ne pouvons nous empécher de penser

que la chute ou le maintien du ministere n’ont pas grand-chose a voir avec la suppression des
départements, I’établissement des grandes régions ni la réorganisation des arrondissements>3.

Maurras explique a la fois ce qu’il veut, « la suppression des départements, ’établissement
des grandes régions » et les « réorganisations des arrondissements » et ce qui est indifférent, le
« maintien du ministere ». Sans dire qu’il y participe, il fait I’éloge ’hommes engagés sur le sujet,
qui publient des brochures, qui font des conférences. Il parle de « masse », de « public», il
pressent des évolutions profondes favorables a la décentralisation, méme si le mot n’a rien
d’enthousiasmant. 1 fait ’éloge de Jean Carrere, écrivain du Sud-Ouest, personnage qui étonne
par I'étendue de ses amitiés et qui réussit a parler de décentralisation avec lyrisme. Maurras loue
cet «homme indépendant», qui collabore a un journal républicain, n’est pas ennemi des
socialistes, est aimé des libertaires et a méme des amis royalistes : « Je vois qu’il compte méme des
amis chez les royalistes, ces représentants naturels des traditions locales et de ce que les grands
intéréts ruraux ont de permanent.» Cet article est remarquable par Iattitude nouvelle qu’il y
prend. Maurras ne parle plus en philosophe mais en politique, il évoque des groupes d’opinion,
des mouvements de pensée collective, des influences, il évalue I’étendue des forces en présence. Il
semble avancer en stratége, peut-ctre incertain de lui-méme, cherchant les « amitiés » les plus
variées.

Maurras s’est lui-méme décrit comme inconstant en politique dans les années 1890 dans un
article postérieur : « Le méme jour, Barres trouva deux articles de moi, 'un dans la trés jeune
Revue Indépendante, Pautre dans la vénérable Réforme sociale. Comme il plaisantait cette dispersion :
‘e ne sais ou je vais’, lui dis-je, en toute vérité>** ». Maurras ressemble sans doute a cet « homme
indépendant ».

C’est la deuxiéme fois que nous rencontrons Barrés autour du voyage en Grece. Sa
présence a été aussi déterminante dans le parcours de Maurras. C’est Barres le premier qui a

popularisé les themes de la décentralisation et a revalorisé les coutumes locales contre

562 Journal fondé par Edouard Hervé en 1873.
563 « Décentralisateurs », Le Soleil, 7 juin 1896.

564 Extrait de « Comment je suis devenu royaliste ».

246



I'administration abstraite de Paris. Mais Barrés reste attaché a la République. Maurras va
s’¢loigner de lui en repoussant la forme de régime républicaine.

L’année 1897 va étre décisive au niveau de la fixation des idées constitutionnelles de
Maurras. Victor N’Guyen décrit cette année comme une année d’« accentuation monarchique du
propos maurrassien®” ». Le 13 Avril 1897, dans un article du So/ki/ relevé par Leon S. Roudiez,
Maurras estime que la démagogie est la « forme naturelle de la républiqueS(’(’ ». Le 14 octobre,
dans La Gagette de France, Maurras explique que les problemes économiques de la France sont dus
a la République :

[La] politique républicaine, ou pour mieux dire, les politiques incohérentes suivies depuis vingt

années pat la République, en vertu de la logique secrete du régime, ménent le monde des affaires et

du travail a une sorte d’anémie et d’extinction plus redoutables que ’émeute et que les batailles

civiques. En attendant que le socialisme vienne y ajouter le coup de grace, la République
patlementaire a tout fait ou laissé faire pour gaspiller ’avoir frangais67.

Le probleme n’est plus politique, il est constitutionnel. La République ne peut étre
améliorée, les ministéres changent mais les problemes ne sont pas résolus : c’est le régime lui-
méme qui est le probleme, sa « logique secréte » qui apparait de plus en plus au grand jour. Nous
retrouvons dans ce constat, quil y aurait un lien entre la forme de régime et les problemes
économiques, 'argument que Maurras cite dans la préface d’Anthinéa : « La breve destinée de ce
que 'on appelle la démocratie dans ’Antiquité m’a fait sentir que le propre de ce régime n’est que
de consommer ce que les périodes d’aristocratie ont produit™. » La démocratie francaise a le
méme effet que la démocratie grecque, elle gaspille les richesses acquises par les régimes
précédents et mene le pays vers la ruine économique et la perte de son indépendance.

En novembre 1897, on est en pleine affaire Dreyfus. L’opinion est ébranlée par la
révélation que le véritable traitre n’est pas Dreyfus mais Esterhazy. Maurras titre alors « A quoi
servirait un monarque ». Puisque les plus hauts cercles de la justice et de ’'armée sont attaqués et
accusés par tous, seul un roi pourrait intervenir, parce qu’il serait au-dessus de la mélée, et rétablir

l'autorité. La conversion de Maurras est terminée, il a pris position publiquement. Désormais il

sera royaliste.

565 _Aux origines de I'"Action frangaise, Fayard, 1991, p. 865.

566 « 11 n’y a pas d’Bglise, c’est-a-dire de hiérarchie et de concert spirituel, il n’y a pas de religion, c’est-a-dire de
commune discipline, dans la démagogie, qui est la forme naturelle de la République » (« Messieurs les Abbés
démocrates », Le Soleil, 13 avril 1897).

567 « Les intéréts ou Les Royalistes et la rue du Sentier »

568 Pour se remettre dans le contexte, pour Maurras, la consommation est loin de constituer le moteur de
I’économie : le substantif qui dérive de « consommer » est pour lui « consomption », c’est-a-dire affaiblissement,
épuisement jusqu’a destruction. « Consommer » ressemble a « consumer » et s’oppose a « produire ».

247



*7», non parce que la

Bruno Clément a écrit que «toute conversion est méthodique
conversion est prévisible, mais parce qu’elle touche ’homme « sur son chemin ». En analysant les
textes de Maurras écrits presque au jour le jour, nous pouvons confirmer que 'auteur d’.Anthinéa
¢était en chemin dans les années 1890. Son premier engagement a été en faveur de la
décentralisation. Mais cette réforme des régions ne trouvait pas de relais suffisant a Paris et
pouvait s’accommoder de la République. Maurras savait aussi que la monarchie frangaise avait fini
par étre centralisatrice. D’un autre c6té, Maurras était déja passionné par la Grece avant d’y aller.
La lecture légitimiste de l'histoire grecque avait déja montré les dangers du régime républicain
antique, instable et inefficace. Mais Maurras ne I’avait pas encore compris comme il I'a compris
en 1896. L’analyse de I’histoire grecque est venue répondre au probleme de la décentralisation et
les deux influences ont convergé vers la méme réponse. Si donc lon ne peut croire a un
renversement radical de la pensée de Maurras sous leffet d’une transcendance, si 'on ne peut
croire non plus au raisonnement pur qui 'aurait mené au royalisme, Maurras a bien eu une prise
de conscience, dans une période de formation décisive, un renforcement d’intuitions, qu’il n’avait

pas prévu en partant, et qui fit Ueffet d’une surprise aupres de ses proches et de lui-méme.

Méme si nous avons croisé Joseph de Maistre et peut-étre Comte a travers Aristote, il nous
faut maintenant reprendre nos trois auteurs. Pour comprendre le rapport de Maistre, Comte et
Maurras a PAntiquité, étudier uniquement leurs discours sur les réalités antiques ne suffit pas.
Nous avons vu que ce discours sur ’Antiquité s’inscrit dans une longue et complexe chaine de
transmission qui commence dans 'Antiquité méme. Chaque époque ensuite a développé son
propre discours sur ’Antiquité. Cette considération vaut pour le chercheur mais également pour

nos auteurs, qui ont été particulierement attentifs aux évolutions des discours sur ’Antiquité.

509 Bruno Clément, Le récit de la méthode, éd. cit., p. 87.

248



Chapitre 4 : Ia critique des réceptions

Maurras a écrit vers 14 ans :

Silon jette un coup d’ceil sur Ihistoire littéraire, on en sera bient6t convaincu. Homere et Eschyle
tant admirés dans ’Antiquité furent plutdt subis qu’acceptés pat les modernes jusqu’au XIX¢ siecle.
Aristophane effarouche Fénelon et Boileau ; Lucréce est oublié pendant des siecles ; Plaute et
Juvénal sont sacrifiés a Horace et a Térence ; Dante est parodié par Voltaire, Shakespeare est traité
de sauvage ivre par le méme personnage : a cette liste de glorieux martyrs de la routine et du
purisme, il ne manquait plus que Tacite, et Tacite a subi le sort commun. [...] Fénelon entre autres
lui fait son proces>”.

La popularité des grands auteurs varie en fonction des siecles. L’Antiquité aimait Homere,
mais le XVII® siecle se dispute sur ses ceuvres. Voltaire, qui ne fait jamais ce qu’il faut, classique
quand il faut étre moderne et inversement, se moque de Dante et Shakespeare, grands modéles
du XIX* siecle. Est-ce a dire que les gotts littéraires varient comme les modes et les caprices ? Le
probleme vient-il de la fantaisie de quelques individus comme Fénelon et Voltaire ? Maurras
donne une explication plus systématique, presque sociologique : Fénelon et les classiques
aimaient Horace et Térence pour leurs qualités classiques : « mesure parfaite, gout exquis, art
délicat », alors que Tacite et Juvénal partlent trop a 'imagination et laissent « hors d’haleine’™ » le
lecteur habitué aux classiques. Voltaire, « triste roi d’une triste époque », ne fait que de jeter «la
tourbe du XVIII® siecle » sur le grand historien. Voltaire veut rétablir Agrippine et Néron, ses
« patrons’”» en perversion, et dévalorise Tacite, pour dévaloriser son terrible portrait
d’Agrippine et de Néron. Chacun représente donc son époque, jusque dans ses gouts pour
I’Antiquité.

Cet étonnant travail scolaire de Maurras montre toute 'importance d’étudier la critique des
réceptions, en parallele de la critique des anciens. On ne peut pas comprendre Tacite si on n’a pas
lu Tacite et si on n’a pas lu ce que les écrivains des siccles suivants en ont écrit. Cette étape est en
outre fondamentale dans la construction du modele de la continuation. Comme I'imitation est
impossible, parce qu’on ne peut retrouver le contexte ou les Antiques ont créé, il faut connaitre
les lectures précédentes pour s’inscrire dans leur suite.

La critique des réceptions commence dans I’Antiquité: nous étudierons d’abord la
transmission de la Gréce a Rome. Nous étudierons ensuite la réception chrétienne de I’Antiquité,
puis la réception du XVIII® siecle, celle de la Révolution et celle des contemporains. Une vérité se

met en place, celle que la réception la plus correcte de ’Antiquité serait la réception catholique du

570 « Dissertation sur Tacite », éctite en 1882 et corrigée en 1883, rééditée dans Maurras, cahier de 'Herne, p.
257. Accessible aussi sur www.maurras.net.

571 Thid.

572 Tbid.

249


http://www.maurras.net/

XVII® siecle. Par conséquent, le XVIII® siecle et le protestantisme ne peuvent comprendre

I’ Antiquité.

La transmission de I’héritage grec par Rome

Parmi les mod¢les antiques, Rome inspire une grande sympathie politique chez nos auteurs.
Nous nous intéresserons plutdt en troisieme partie a I’éloge des qualités romaines. Mais la
popularité de Rome est ternie par un point délicat, sa rencontre avec la Grece. La comparaison
entre Rome et la Gréce n’est pas toujours flatteuse pour Rome. Quel a été le rapport entre Rome
et la Grece ? Rome a-t-elle transmis le modele grec ou I'a-t-elle transformé, voire perverti ? Nous
ne reviendrons pas sur tous les points que nous avons déja établis, a savoir qu’une grande partie
de la critique de la Grece provient d’auteurs romains. Dans cette partie, nous nous intéresserons
surtout a la réception par nos auteurs de la conquéte romaine de la Grece. Chez Maistre et
Comte, la Grece s’est inclinée devant une puissance plus grande. Chez Maurras, Rome a un role

plus ambigu.

La Grece s’est donc inclinée devant Rome : « Dés que la Grece rencontra le génie de Rome,
elle se mit 2 genoux pour ne plus se relever’”. » Cette phrase se comprend du point de vue
militaire et politique, mais aussi intellectuel. LLa Gréce a perdu le combat des armes face a Rome,
son systeme politique ne lui a pas permis de faire face a la puissance de Rome, mais cette défaite
montre aussi un défaut dans la pensée grecque. La phrase bien connue d’Horace, selon laquelle la
Grece vaincue par les armes a vaincu Rome par les arts, est loin d’étre une évidence dans
'axiologie traditionnaliste de Maistre. L’éclat artistique et scientifique des Grecs est un faux éclat
comparé a I’éclat politique et militaire de Rome :

On n’a pas peut-étre assez remarqué que la nation la plus fameuse comme la plus puissante de

I'Antiquité, celle qui a jeté le plus grand éclat par sa politique et par ses armes, était absolument

étrangere au génie des sciences et méme a celui des arts. Jamais les Romains ne posséderent un

peintre, un sculpteur, un mathématicien, un astronome, etc., et le plus grand de leurs poctes a méme
renoncé a cette gloire de la maniere la plus solennelle>’.

Dans les procédés rhétoriques de I’éloge, on connait bien le procédé de la liste positive, qui
attribue a une personne ou a une chose un grand nombre de qualités et donne I'impression d’une
abondance infinie de qualités, mais on connait moins les mérites de la liste négative, la liste de

tout ce qu'une personne n’a pas eu ou n’a pas fait. Maistre met la liste négative au service de la

573 Du Pape, IV, 7, p. 324.
574 Quatre chapitres sur la Russie, OC, t. VIII, p. 298. D’apres Iédition posthume de 1859, ces chapitres auraient
été écrits « dés les premieres années de son séjour en Russie », a partir de 1803 donc.

250



rhétorique de I’éloge. Cette liste négative, qui accumule tous les faux mérites que Rome n’a pas
eus, fait penser a une autre liste négative, bien plus connue dans I'ceuvre de Maistre, parce qu’elle
choque le féminisme : la liste de tout ce que les femmes n’ont pas inventé’”. Quel mérite y a-t-il 2
ne pas avoir une qualité ? Pour Maistre, ne pas avoir certaines qualités n’est pas un défaut, parce
que certaines fausses qualités sont de vrais défauts. La science rend « 'homme inhabile a la vie
active, qui est la vraie vocation de ’homme », et le rend « souverainement orgueilleux” ». 1a
science aussi « est une chose trés dangereuse pour les femmes’” ». Les femmes préservées de la
science seraient du coté de Rome, alors que les hommes sont du coté de la Grece. Les unes
créent des liens et forment la puissance, les autres s’enorgueillissent de leur vain esprit.

Quel sort Rome a-t-elle réservé a la sophistication de la Grece ? Elle risquait d’étre séduite
et corrompue par elle, mais il n’en a rien été : « C’est une chose bien remarquable que Rome, qui
ne refusait point de rendre hommage a leur supériorité dans les arts et les sciences, ne cessa
néanmoins de les mépriser’”®. » Maistre développe cette idée dans Du Pape et dans les Quatre lettres
sur la Russie, parce qu’il y a sans doute un lien entre la critique de la Grece antique et la présence

579

de Maistre en Russie’”. Le mépris des Romains envers les Grecs est une preuve de la grandeur

des Romains :
Les Romains eurent le rare bon sens d’acheter en Grece, pour de l'argent, les talents qui leur
manquaient, et de mépriser ceux qui les leur apportaient. Ils disaient en riant : Grec affamié fera tout

pour vous plaire>. S’ils avaient voulu les imiter ils eussent été ridicules ; c’est parce qu’ils les
dédaignaient qu’ils furent grands8!.

Cette citation est étonnante pour trois raisons. Maistre, qui n’est pourtant pas un industtiel,
loue le commerce du savoir. I.’échange d’argent a favorisé le jugement, a permis au « bon sens »
de Rome de ne prendre que les talents et de laisser de coté les mauvaises influences.
Deuxiemement, pour patler des Grecs, Maistre s’appuie sur un témoignage romain, phénomene
que nous avons déja constaté a plusieurs reprises. Maistre introduit sa citation de maniere vague,

«ils disaient en riant », comme si ’avis de Juvénal était représentatif de I’avis de tous les Romains.

575 « Elles n’ont fait ni I"liade, ni VEnéide [...]. Elles n’ont inventé ni Ialgébre ni les télescopes [...] ; mais elles
font quelque chose de plus grand que tout cela : c’est sur leurs genoux que se forme ce qu’il y a de plus excellent dans
le monde : un honnéte homme et une honnéte femme. » lettre a Constance de Maistre, octobre-novembre 1808, OC, t. XI, p.
143.

576 Quatre chapitres sur la Russie, OC, t. V11, p. 297.

577 Lettre déja citée, OC, t. X1, p. 143.

578 Du Pape, IV, 8, p. 329.

57 Cette coincidence serait difficile a expliquer complétement, mais il est sir que Maistre n’a jamais tant
critiqué la Grece que quand il était en Russie. On peut penser que Maistre critique sans doute la Russie et son
« Eglise grecque », a travers la Gréce antique et d’autre part parce que les intellectuels russes seraient tentés par un
philhellénisme progressiste.

580 Phrase adaptée de Juvénal (non de Martial comme cela est indiqué en note), Satires, 111, 78 : Graeculus
esuriens in caelum, jusserss, ibit (la ponctuation dans I’édition actuelle a changé : ommia novit/ Graeculus esuriens ; in caelum,

jusseris, ibif).

81 Quatre chapitres sur la Russie, OC, t. VIII, p. 299.

[\S)
o
—_



Troisiemement, Maistre évoque le mod¢le de I'imitation pour le mettre a distance. « Imiter les
Grecs » se comprend en soi, sans qu’il y ait besoin de préciser ce qu’on imite. L’avis de Maistre
est tranché jusqu’a étre caricatural : 'imitation des Grecs est ridicule, seul le dédain est grand.
Pour Maistre, Rome avait donc une supériorité évidente sur la Gréce et avait raison de la
mépriser. Elle a pu rattraper facilement ce qui lui manquait, en I’achetant, tout en gardant a

distance les mauvaises influences.

Comte articule d’'une manicre assez semblable Rome et la Gréce, la moquerie mise a part.
La supériorité militaire de Rome est évidente et apporte une solution satisfaisante au probleme
politique grec. La division grecque n’a «cessé que par l'universelle prépondérance de la
domination romaine®® ». Les Romains sont en quelque sorte des libérateurs, ils ont fait « cesser »
la division proverbiale des Grecs. Ils ont méme « préservé™® » les Grecs de tomber sous une
influence moins positive. Comte emploie un mot plus étrange, faisant de la conquéte militaire un
processus physiologique : les fétes en Grece étaient importantes « jusqu’a 'époque de I'absorption
romaine. » Cette « absorption » devient une «incorporation » dans le Catéchisme positiviste. La
Grece a été « absorbée » ou « incorporée », comme si la conquéte romaine obéissait a la loi de la
nature, qui fait qu’en général les plus gros mangent les plus petits.

Comme pour Maistre, cette conquéte n’est pas seulement le résultat d’un moindre
développement technique des Grecs, mais d’'une mauvaise hiérarchie des valeurs. Les Grecs ont
perdu parce qu’on trouvait chez eux une « monstrueuse prépondérance accordée a la spéculation
sur I'action” ». Mais Comte ne pense pas aux mémes domaines que Maistre sous le vocable de
« spéculation ». I1 développe surtout I’excessive importance accordée aux « talents d’expression » :
« La conquéte romaine préserva seule les cités grecques de tomber chacune sous la vile tyrannie
de quelque rthéteur™. »

Le philosophe des sciences évidemment ne reprend pas la violente critique de la science par
Maistre. 1l n’insiste pas non plus sur le mépris des Romains. D’une part, le progres est un
processus continu indépendant des sentiments. D’autre part, le progres scientifique est loin d’étre
le dernier des progres : « En conquérant la Grece, Rome lui rendit toujours un digne hommage, et
consacra son influence a répandre des résultats esthétiques, philosophiques et scientifiques, dont
la principale destination exigeait une telle dissémination®®.» Rome a vaincu la Gréce par sa

supériorité politique et militaire, mais I’a honorée et a répandu a travers le monde ses succes

52 CPP, 53¢ lecon, p. 307.
583 CP, éd. cit., p. 302.

584 CP, éd. cit., p. 302.

585 Ihid,

586 CP, éd. cit., p. 303.

[\
1
[\



« esthétiques, philosophiques et scientifiques ». Dans le Catéchisme positiviste, Comte prend sa
distance avec la lecture de T’histoire de Maistre et s’approche du point de vue plus synthétique

d’Horace.

La réponse de Maurras au probleme de larticulation de la Grece et de Rome est plus
difficile a établir. Si Maurras a toujours gardé les Grecs en trés haute estime, son rapport a Rome
a radicalement évolué. Il est passé d’une hostilité franche au début des années 1890 a une
tolérance vers 1898 puis a un éloge vibrant a partir de 1906.

Dans Anthinéa, parue en 1901, on retrouve les deux premieres strates. Dans la strate la plus

bl 5
ancienne, celle du voyage en Grece et des séjours en Provence, les Grecs sont admirés et les
Romains détestés. Deux textes étonnent par leur violence :

Hélas | tout compte fait, le monde romain s’acquitta mal aupres de la Gréce. A quoi pensérent donc

ces administrateurs modéles ? Ils ne surent sauver leur éducatrice des pieges que lui ouvraient son

intelligence et son ouverture d’esprit. Ce furent de mauvais tuteurs. Non seulement ils ne surent
point la guérir de la Iépre sémite [1912 : des lepres sémites], mais, tout le mal qu’Alexandrie n’avait

pu faire au monde grec, Rome, on peut le dire, le fit. Il est vrai que Rome, a son tour, périt du
méme mal, en entrainant son lot d’hellénisme et d’humanitéss7,

Le deuxieme texte fait aussi de la transmission romaine une « contagion» sémite de
I’hellénisme :

On discute beaucoup des services que Rome rendit au monde. Je reprends qui les nie, mais je blame

qui les célebre. Rome a propagé I’hellénisme, et avec I’hellénisme, le sémitisme et son convoi de

bateleurs, de prophétes, de nécromants, agités et agitateurs. Quel manque de discernement chez ses

préteurs et ses proconsuls | Non seulement ils ne surent point distinguer ’'Hellene pur de ’'Hellene
contaminé, mais ils pousserent a la contagion de I’Asie8s.

Comprendre ces textes nécessite un effort de jugement et de contextualisation. Leur
antisémitisme est si radical et inexplicable qu’il menace d’entraver I'analyse critique. Comment
peut-on rejeter Rome par antisémitisme ? D’aprés nous, ces textes datent de la période paienne
de Maurras, période qui se manifeste aussi dans les contes du Chemin de Paradis. Dans ces contes,
on propose a un riche paien de revenir sur terre apres sa mort. Celui-ci refuse a cause du Christ
qui 2 «mis les premiers au-dessous des derniers™ » et rendu le monde instable. A ce moment
pour Maurras, le pire fléau n’est pas le sémitisme mais le christianisme, ce qui permet de faire la

transition avec Rome, comme nous allons le voit.

87 _Anthinéa, 1, 3, « Athenes antique », 15. Nous ne reprenons pas ici les variantes stylistiques du texte de 1912.

88 _Anthinéa, V1, « 1’étang de Marthe », 7. Nous n’avons pas encore trouvé de publication ancienne de ce texte
antérieure a _Anthinéa mais elle est presque certaine. La seule publication antérieute que nous avons trouvée est de juin
1901 dans La Revue hebdomadaire, Plon, p. 104-121. Une édition de Strabon, traduite par Amédée Tardieu pour
Hachette, et qui est la source de nombreuses informations de ce chapitre, date de 1890.

589 e Chemin de Parads, conte « Les Serviteurs », p. 292.

[\S)
o
(@8]



Les deux extraits d’Anthinéa que nous venons de citer, qui n’ont pas été écrits a propos du
méme voyage, doivent étre lus en paralléle. Ils sont construits tous les deux selon le méme
rythme : d’abord une marque de recul pour faire une pause dans le développement d’un discours,
puis une concession en faveur de Rome, qui sait administrer et propager, ensuite une
condamnation et enfin une accumulation de griefs introduits par « non seulement ils ne surent
point ... mais ». Cette apparence de raisonnement dissimule de nombreux raccourcis. Dans les
deux textes, Maurras établit une équation étrange qui associe monothéisme juif et chrétien, Asie

et mal radical. 1’Asie, source de ce «mal», aurait contaminé «I’'Europe™

» par plusieurs
intermédiaires, le judaisme mais aussi le Christ lui-méme, ce «Nazaréen™' », servi par les
évanggélistes, « quatre juifs obscurs™ », qui ont donné le christianisme. Le monde grec avait résisté
a linfluence de P'Asie en repoussant les Perses, il était resté « pur», préservé du « mal»
d’Alexandrie. Les Romains non seulement n’ont pas su « guérir » la Grece des cultes asiatiques,
n’ont pas su «distinguer ’Hellene pur de I'Hellene contaminé » mais la christianisation de
I’Empire romain a libéré et propagé le mal asiatique dans le monde entier. Ces extraits laissent la
raison sur la faim. Le mal radical semble désormais partout : c’est peut-étre cette angoisse qui
explique la violence du propos. Il est pourtant difficile de préciser de quel mal il s’agit : luxe,
débauche, verbiage, monothéisme ? Maurras ne le dit pas, peut-étre simplement parce que le mal
ne désigne pas un mauvais comportement mais toute influence étrangere, aliénante, mauvaise en
soi. Rome aurait donc propagé DIétranger a travers le monde méditerranéen et dénaturé
I’humanité : ce constat angoissant n’a finalement pas beaucoup de sens.

Dans ces extraits, Rome n’a aucun trait propre, elle est un contenant sans contenu. A la
suite de nombreux philosophes qui ne s’intéressent qu’a la Gréce, notamment allemands, Maurras
suppose ici que Rome n’a pas produit de pensée. Rome n’aurait fait que traduire et donc trahir la
Greéce. Maurras connait ce sentiment d’infériorité développé par les Romains eux-mémes,
d’abord linguistique puis philosophique. Il remarque « combien le vocabulaire latin (si bien fait
cependant et [...] si fidelement calqué sur les types grecs) semble décoloré et presque sans
douceur auprés du modele™ | » Lucréce s’était plaint de Uegestas Latinae linguae’”, indigence de la
langue latine, pour traduire les concepts grecs. Néanmoins, entre se plaindre de cette difficulté et
penser que la traduction du grec au latin est « tragique » parce que celle-ci « constitue le passage

d’une langue qui par essence est capable de dire I’étre a une langue qui, de maniere tout aussi

5% Maurras semble employer autant « Europe » qu’« Occident » pour désigner le monde cher a ses yeux, par
opposition a « Asie » et « Orient ».

SN Anthinéa, 1901, 1, 111 « Athenes antique », 16.

592 I e Chemin de Paradis, 1895, p. XXX.

593 _Anthinéa, 1, 11, « La ville moderne », 5.

594 De Natura Rerum, 1, 140.

[\S)
Ul
_;_



essentielle, en est incapable », il y a un fossé. Avec les autres grands philosophes de Rome,
Cicéron et Séneque, Lucrece a bien été confronté au probleme de la traduction des concepts
. . . 5 - . . £595
grecs, ce qui ne veut pas dire que ces philosophes n’aient rien inventé™”.
Cependant, la puissance politique de Rome ne peut laisser Maurras indifférent. On le voit
en 1898, date du voyage a Londres :
L’adoration un peu brutale des Romains pour la déesse Rome eut peut-étre ce caractere d’égoisme :
hommes d’Etat par-dessus tout, ils mettaient sur l'autel leur ceuvre envisagée comme volonté

créatrice et comme objet créé. Athénes ne s’adorait point sans la male pudeur et 'humilité que
prescrit une intelligence profonde>%.

La comparaison entre Rome et la Gréce est moins violente mais toujours aussi peu
flatteuse pour Rome. Les Romains ont été des hommes volontaires, des « hommes d’Etat », « un
peu » brutaux, mais infiniment au-dessous de P« intelligence profonde » des Grecs. Maurras ne
reprend donc pas I'idée de Maistre et Comte selon laquelle la Grece a perdu le combat face a
Rome pour un probleme logique. La vision de I'histoire est ici plus pessimiste. Ceux qui avaient la
raison ont perdu la bataille face a ceux qui avaient la force.

Le calcul est rapide a faire : si I'on veut faire de la politique, il faut privilégier le modele
romain au modele grec. Or I'attraction politique se développe de plus en plus dans la pensée et la
vie de Maurras. En 1901, dans la préface que Maurras écrit spécialement pour la publication du
recueil, Iarticulation entre Rome et la Grece n’est déja plus la méme :

[Les| graves Romains [...| embrasserent I’hellénisme comme le plus doux des devoirs envers la haute

humanité [...]. Ils ont voulu se méler au corps de la Gréce. Nous avons mieux a faire qu’a les en
écarter. Tous les grands hommes de la France ont continué ce mélange.

Ici le «mélange » parait bon, il n’est plus question d’Orient ou de monothéisme. Les
Romains se sont intéressés aux Grecs comme les « grands hommes de la France ». Il est bon de
« continuer » comme eux. Ils n’ont rien inventé, mais on peut tout de méme louer leur gravitas.
I’héritage philosophique de la Gréece est laissé a d’autres, les Allemands s’ils le veulent, parce que
le role de la France est ailleurs. Presque en méme temps, Maurras écrit dans Le Figaro que la
France est une « ceuvre d’art politique » et que les Romains sont de « bons ouvtiers™’ », .

En 19006, dans un texte que nous avons déja cité et qui sera intitulé « Je suis Romain »,
Rome va étre investie de nouvelles qualités. Maurras utilise cette fois 'accumulation au service de

I’éloge de Rome : « Par ce trésor dont elle a recu d’Athénes et transmis a notre Paris le dépot,

35 Ce sujet a été un des grands thémes du séminaire de Catlos Lévy a la Sorbonne. Une excellente
introduction se trouve dans larticle de Carlos Lévy, « Philosopher a2 Rome », Le concept de nature a Rome — la physique,
Presses de 'Ecole normale Supérieure, 1996, p. 7 a 19. Pour une bibliographie récente, voir les pages 4 4 8 de La
Philosophia et ses pratiques d’Ennius a Cicéron, Ecole francaise de Rome, 2012, de Pierre Vesperini.

59 _Anthinéa, 1, IV « Le musée britannique », 9.

37 « Notes d’un royaliste — La maison de France », Le Figaro, 1¢* octobre 1901.

[\S)
U
U



Rome signifie sans conteste la civilisation de ’humanité®®. » Cette phrase trés dense appelle
plusieurs remarques. Le fait historique n’a pas changé, mais le vocabulaire de Maurras a
radicalement changé. Rome a « transmis » un « trésor» et non pas « propagé I’hellénisme ».
« Transmettre » signifie faire un effort de conservation, de sélection, d’adaptation au public, alors
que « propager» n’est que lancer dans toutes les directions. Une lignée précise s’installe,
d’Athénes a Paris par l'intermédiaire de Rome. Il ne s’agit pas de vanter Paris comme la seule
héritiere de la Grece, mais d’admirer la modestie avec laquelle Paris a recu ce « dépot ». 11 n’est
plus question de « sémitisme » ou de christianisme, parce que la culture n’est pas la religion. Rome
devient un modele de « civilisation » parce que Maurras a mis la transmission au cceur de sa
réflexion sur la civilisation : la qualité d’une civilisation se mesure a la quantité de ce qu’elle
transmet, d’apres Particle de 1901 « Qu’est-ce que la Civilisation™” ? ».

Nous voyons une nouvelle fois que I’étude de la réception de ’Antiquité n’est pas un outil
servant a ’érudition mais a interprétation. Une lecture fine des textes de Maurras sur Antiquité
permet de dater et de distinguer précisément les différentes strates de son évolution personnelle.
Nous voyons que I’évolution du discours de Maurras n’est pas due a un mouvement d’humeur
mais a une évolution profonde de sa pensée politique. Maurras avait commencé sa carricre de
journaliste en faisant des comptes-rendus de livres philosophiques, il se tourne de plus en plus
vers Iactualité politique. Maurras avait commencé pessimiste, il devient optimiste. Par opposition
a Maistre et Comte, qui mettent Rome et la Gréce dans une balance dont un seul doit sortir
vainqueur, Maurras réussit le tour de force de revaloriser Rome sans dévaloriser la Grece.
L’histoire n’est pas nécessairement un processus rationnel et continu, qui donne raison a l'un et
tort a Pautre : la Gréce a brillé pour sa pensée et Rome par ses constructions, il est vain de

chercher qui est supérieur entre la philosophie et la politique.

Pour conclure, nous voyons dans cette partie que la conquéte de la Gréce par Rome est
traitée par nos auteurs comme un symbole. Nos auteurs ne s’intéressent pas précisément aux
dates de la conquéte militaire ni a la forme de régime républicain qui a permis de vaincre la Grece.
Certes Maistre préfere le régime de I'Empire romain, mais il n’établit pas de lien entre la
République romaine et les expériences de démocratie francaise. Il ne déteste pas la République

: A >ell Lel ] 4 1 il > 1 lioi 600
romaine, peut-étre parce qu'elle a été instaurée sur les conseils d’oracles religieux””, et non pas

suite a une Révolution philosophique. Comte différencie République et Empire mais sans porter

38 « Batbares et Romains », L Action francaise, revue bi-mensuelle, 15 décembre 1906, p. 724. Les tééditions
donnent une version de cette phrase légerement différente au niveau du style : « Par ce trésor dont elle a recu
d’Athénes et transmis le dépot a notre Paris, Rome signifie sans conteste la civilisation et ’humanité. »

39 « Quest-ce que la Civilisation ? », Gagette de France, 9 septembre 1901.

600 Tite-Live, Ab Urbe condita, 1, 56.

[\

56



1 Un des deux violents extraits de

de jugement de valeur par rapport a la conquéte de la Grece
Maurras contre Rome est méme suscité par la vue du buste de PEmpereur Hadrien dans le musée
d’Athéenes. Cette opposition des deux régimes n’est donc pas trés significative pour eux. La
conquéte de la Grece n’est pas seulement un événement historique, mais c’est un paradoxe pour

la pensée et un défi pour Iécriture.

Nous venons d’évoquer un sujet fondamental qui mérite de plus amples développements :

Iarticulation entre le christianisme et la pensée grecque et romaine.

Paganisme et christianisme

La réception de P'Antiquité par le christianisme est sans doute un sujet encore plus
complexe et passionnant. Nos auteurs se montrent encore une fois experts sur ce sujet, bien plus
experts que de nombreux contemporains qui s’étonnent encore du fait que les auteurs chrétiens
ont si longtemps admiré I’Antiquité paienne. Pour nos trois auteurs, le christianisme et le
paganisme ne s’opposent pas radicalement, ils peuvent étre articulés de nombreuses fagons et il
est méme difficile d’aborder I’Antiquité en dehors de tout modele chrétien. Nous avons déja vu
quelle place les classiques occupaient dans 'enseignement jésuite et quelle place 'enseignement
jésuite occupait dans la formation de nos auteurs. Nos auteurs sont-ils donc conscients de ce
filtre religieux ? Le réactivent-ils ou le mettent-ils a distance ?

Avant de pouvoir articuler ces deux notions, définissons le mot de « paganisme ». Celui-ci a
trois sens, un sens religieux, un sens philosophique et un sens culturel. Au sens propre, le
« paganisme » désigne des pratiques de sacrifices d’animaux, de consultation d’oracles et de
cérémonies pour les dieux ; il désigne deuxiémement non pas une croyance qui s’opposerait a une
absence de croyance, 'athéisme étant trés marginal dans 'Antiquité, mais une manicre de
concevoir le divin, une mani¢re qui reléve de la pensée. Le paganisme est polythéiste et
panthéiste : le divin pafen se manifeste dans les phénomenes divers de la nature, c’est-a-dire d’une
part de maniere éclatée, contradictoire et plurielle et d’autre part de maniere tangible, objective,
physique. Troisiemement le paganisme désigne la culture de I’Antiquité, le gout pour les mythes,

les statues et les temples, ’habitude de personnifier les éléments et les idées.

601 « Ces deux phases presque égales, 'une éminemment progressive, 'autre essentiellement conservatrice, ont
eu chacune beaucoup d’efficacité sociale pour 'ensemble de la préparation occidentale. Si nous devons a la premiere
la salutaire domination qui comprima partout des guerres stériles et pourtant continues, nous sommes redevables a
'autre des bienfaits civils de cette incorporation politique, d’aprés 'uniforme propagation de I’évolution grecque. »
Catéchisme positiviste

[\S)
1
1



Par rapport a ces trois niveaux de compréhension, on s’apercoit que c’est surtout le premier
qui est incompatible avec le christianisme. Le deuxiéme peut poser probleme, mais peut étre
interprété et diminué avec 'aide de la philosophie. Le dernier est enticrement compatible avec
une religion monothéiste, quoiqu’en disent les fondamentalistes de toutes les époques®”. Pour
résumer la position de nos auteurs, nous dirons qu’ils privilégient encore une fois la continuité et
essalent de minimiser les ruptures entre paganisme et christianisme. Maistre réactive les anciens
mode¢les de compréhension du monde antique par les premiers chrétiens, Comte défend un
modele de progression sans rétroaction et Maurras fait de la religion une question culturelle pour
pouvoir faire revivre les antiques. Nous ferons d’abord un point sur les principales lectures
chrétiennes de ’Antiquité puis étudierons le rapport de nos auteurs a chacun des trois niveaux du

paganisme.

Qu'on puisse remettre en cause lopposition radicale entre «paganisme» et
« christianisme » ne signifie pas qu’il n’y ait pas eu de conflit entre les deux, et cela depuis l'origine
du christianisme. Le christianisme s’est en effet développé dans une société paienne et a été tendu

entre deux logiques, une logique d’intégration et une logique de rejet™”

. Les récits de persécution
sont bien connus par Maistre. Il pense méme que Séneque a décrit des persécutions de
chrétiens®™. T.a figure de Justin ’Apologiste est emblématique de ces tensions: bien que cet
auteur ait fondé une école philosophique pour expliquer le christianisme aux Romains®”, il a été
torturé et tué par des Romains. Le risque inverse est possible : qu’un chrétien s’approche tant des
paiens qu’il finisse par ne plus étre reconnu par les chrétiens. La principale source antique de
Maistre sur le sujet de la réception chrétienne de ’Antiquité est Origene, chrétien qui a polémiqué

contre un pafen mais dont plusieurs pensées ont été rejetées par des conciles®”

. Maistre cite par
ailleurs d’autres Peéres de I’Eglise, comme Clément d’Alexandrie, saint Augustin, saint Jérome qui
ont développé des outils conceptuels pour rapprocher le paganisme du christianisme.

Cette question n’a pas été posée seulement aux débuts du christianisme, mais elle a été

ravivée par la Renaissance et ’humanisme. e Moyen Age vivait dans une continuité naive avec

I’Antiquité, qui a été remise en question par '’humanisme, comme 'a écrit historien Philippe

62 Nous pensons a I'analyse d’Olivier Roy dans La Sainte Ignorance - Le temps de la religion sans culture, Seuil,
2008.

603 Ta bibliographie sur ce sujet ne releve pas de la littérature ni méme de lhistoire mais plutot de
I'enseignement religieux, ce qui la rend difficile a maitriser. Nous avons trouvé une bonne synthése avec une
immense bibliographie dans Simon Claude Mimouni et Pierre Maraval, Ie Christianisme des origines a Constantin, PUF,
2006.

004 §§P, 9¢ entretien.

605 Saint Justin, Apologies, présentées par André Wartelle, Etudes augustiniennes, 1987, p. 20.

606 Simon Claude Mimouni et Pierre Maraval, Le Christianisme des origines a Constantin, p. 474.

[\S)
Ul
(@]



Hamon : « La ou le Moyen Age avait longtemps vécu dans [la] continuité [de I’Antiquité] (déja
sans doute en partie fictive), les XV°-XVI® siecles, en voulant effacer toutes les formes d’altération,

font mieux ressortit son étrangeté définitive par rapport au présent®”

.»La période de
I’humanisme a été tres féconde en fabrication de modeéles de réception, notamment chrétiens.
Quand Maistre cite 'évéque antique Eusébe, il cite en réalité Huet™”, un moderne qui a ravivé par
son érudition vertigineuse I'interprétation chrétienne de I’Antiquité entre les XVII® e XVIII® siccles.
L’interprétation chrétienne de Platon a connu un grand succes a la Renaissance. De méme, la
lecture chrétienne du stoicisme doit beaucoup a Juste-Lipse®”, un érudit du XvI° siecle.

Les chrétiens de ces deux époques mettent en avant trois raisons principales pour
rapprocher le paganisme du christianisme : premi¢rement en insistant sur leur dimension
philosophique partagée. Comme le christianisme et le paganisme ont des enjeux philosophiques,
on peut les rapprocher. L’un et autre s’intéressent a la raison, au bien, a la nature, au rapport de
’homme au divin. La philosophie antique permet donc d’introduire a la raison, le christianisme
vient en second pour amener jusqu’a la vérité révélée. Justin ’Apologiste inteégre ainsi Socrate aux

610

chrétiens, parce que pour lui ceux qui ont vécu selon la raison sont chrétiens””. De meéme,

Maistre présente Platon comme « la préface humaine de I’'Evangile®" ».

Le deuxieéme argument est plus historique : le christianisme est venu au moment ou le
paganisme l'attendait le plus. En effet, les philosophes avaient une vision plus rationnelle de la
nature, plus cohérente, plus unifiée grace au stoicisme. En outre, les poctes faisaient des
prophéties et les soldats en avaient assez de la guerre :

Toute la terre croyait toucher au moment d’une révélation heureuse ; la prédiction d’un conquérant

qui devait asservir 'univers a sa puissance, embellie par I'imagination des poctes, échauffait les

esprits jusqu’a 'enthousiasme ; avertis par les oracles du Paganisme, tous les yeux étaient tournés
vers ’Orient d’ou I'on attendait ce libérateur®!2.

De méme que Dieu a inspiré les prophetes comme Isaie pour qu’ils annoncent la passion
du Christ, de méme Dieu a inspiré les paiens comme Virgile pour préparer les hommes a
accueillir le messie.

Le troisitme argument est le moins rationnel pour nous: les paiens auraient regu un
enseignement de la part des prophétes juifs. En Fgypte, Moise a pu transmettre son

enseignement aux juifs mais aussi aux philosophes égyptiens, parce que les Grecs et les Latins ont

07 Philippe Hamon, Les Renaissances, 1453-1559, Belin, [2009], 2014, p. 450. Cet historien professeur a Rennes
ne doit pas étre confondu avec un autre chercheur qui porte le méme nom, spécialiste de littérature a Paris.

608 §§P note VII du 9¢ entretien.

699 Cité dans le 6¢ entretien des SSP et dans I'Eclaircissement.

610 Saint Justin, Apologies, éd. cit., p. 211.

o1 §SP, (Envres, éd. cit., 5¢ entretien.

012 §§P, (Envres, éd. cit., note du 11¢ entretien.



fréquenté les Egyptiens. Si le dialogue du Timée de Platon est aussi instructif sur la création du

13 Des connaissances

monde et la nature de Dieu, c’est parce quil a été influencé par 'Egypte
chrétiennes se retrouvent donc chez les philosophes, mais sous forme voilée, soit parce que les
philosophes avaient peur d’étre persécutés, soit parce qu’ils ont mal compris ce qu’on leur a

transmis. Quand Maistre souligne la saleté du paganisme, son «état de putréfaction™ », ce

5

« Paganisme qui étincelle de vérités, mais toutes altérées et déplacées’”

», il pense a ce voyage
imparfait des connaissances. Cette interprétation a été tres partagée depuis Clément d’Alexandrie
— qui pense que les Grecs ne se sont pas seulement inspirés des doctrines hébraiques, mais qu’ils
les ont volées sans le dire, parce qu’ils sont orgueilleux et ne veulent pas reconnaitre leurs
dettes”''— jusqu’aux érudits des siécles modernes comme Huet. Elle est aujourd’hui largement
rejetée, parce qu’elle s’appuie sur des rapprochements contestables et sur de nombreux textes
dont la fausseté a été prouvée ensuite, comme les lettres de Platon et de Sénéque®’, les écrits
d’Hermes Trismégiste qui serait un autre nom du dieu égyptien Thot et du prophete juif Moise.
Comme nous l'avons vu, la réception de Maistre conserve des traces de ces trois
arguments. Pour étre précis, c’est surtout le premier argument et le deuxieme qui se retrouvent
chez lui, le philosophique et I’historique, parce que le troisicme, le voyageur, devient de plus en
plus difficile a soutenir. Il en sera de méme chez Comte et Maurras, qui ne reprennent pas du
tout ce troisiéme argument. [’argument voyageur a été tellement critiqué par le rationalisme du
XVIII® siecle, qu’on ne peut plus le reproduire au XIX® siecle :
[La] barbarie du peuple hébreu est une des theses favorites du XVIII¢ siecle; il n’est permis
d’accorder a ce peuple aucune science quelconque: [..] i n’avait ni philosophie, ni arts, ni
littérature ; jamais, avant une époque tres retardée, les nations étrangeres n’ont eu la moindre

connaissance des livres de Mofise ; et il est trés faux que les vérités d’'un ordre supérieur quon
trouve disséminées chez les anciens écrivains du Paganisme dérivent de cette source®!s,

Nous rencontrons une nouvelle liste négative. L’objectif ici est de faire la liste de toutes les
qualités qu’on pouvait donner aux juifs avant le XVIII® siecle. Le style est a moitié¢ ironique et a
moitié indigné. I’on sent que Maistre aurait personnellement envie d’accorder ces qualités aux
juifs mais qu’il ne le peut plus, non pas a cause d’'une démonstration rationnelle mais a cause
d’une interdiction idéologique. On passe en effet de la formule « il n’est permis d’accorder » a « il

est tres faux que ». Maistre ajoute ensuite :

613 Platon rapporte le dialogue entre Solon et des prétres égyptiens dans le Timée, 21e sq.

614 Eclaircissement sur les sacrifices, (Enres, éd. cit., p. 818.

615 Eclaircissement sur les sacrifices, éd. cit. p. 817.

016 Alain Le Boulluec, «La rencontre de l'hellénisme et de la « philosophie barbare » selon Clément
d’Alexandtie », Alexandrie antigue et chrétienne, Origene et Clément, Institut des études augustiniennes, 2012, p. 88.

17 Dans la premiere édition que Maistre posséde de Séneque, de 1628, les lettres a saint Paul font partie du
corpus. Voir I’édition Dalechamps (ou Delechampii) et Juges dans le catalogue de sa premicre bibliotheque, REM 9.

618 §§P, 7¢ entretien.

260



Accordons tout par complaisance : comment se fait-il que cette méme nation soit constamment
raisonnable, intéressante, pathétique, tres souvent méme sublime et ravissante dans ses prieres¢!? ?

Le troisieme argument est donc rappelé par Maistre mais de maniere détournée, comme
suggestion ou question, mais plus comme affirmation. Maistre procéde de méme avec Séneque.
Comme T'authenticité des lettres de Séneque a saint Paul a été contestée, il ne peut plus affirmer
que ces lettres sont vraies, mais il peut suggérer le rapport de Sénéque a saint Paul en recourant a
tous les modes de la probabilité : saint Paul est venu 2 Rome dans les années 60, Sénéque y vivait
aussi ; saint Paul a été jugé en proces, et comme les Romains parlaient entre eux, Séneque a pu en
entendre parler :

Pensez-vous qu’une telle prédication ait pu échapper a Séneque qui avait alors soixante ans ? Et

lorsque depuis, traduit au moins deux fois devant les tribunaux pour la doctrine qu’il enseignait,

Paul se défendit publiquement et fut absous, pensez-vous que ces événements n’aient pas rendu sa

prédication et plus célebre et plus puissante ? Tous ceux qui ont la moindre connaissance de

I’Antiquité savent que le Christianisme, dans son berceau, était pour les Chrétiens une snitiation, et

pour les autres un systéme, une secte philosophique ou théurgique. Tout le monde sait combien on

était alors avide d’opinions nouvelles : il n’est pas méme permis d’imaginer que Sénéque n’ait point

eu connaissance de I'enseignement de saint Paul ; et la démonstration est achevée par la lecture de
ses ouvrages, ou il parle de Dieu et de ’homme d’une maniére toute nouvelle¢0.

Cette citation est remarquable par son mouvement. Apres une série de questions et de
suggestions, Maistre parle de «démonstration». II méle I'argument voyageur douteux a
Pargument historique — Séneque a vécu au méme moment que saint Paul —, et a argument
philosophique — Séneque est un philosophe qui doit connaitre tous les systemes philosophiques

de son temps —, plus recevables.

Que reste-t-il de ces articulations chez nos auteurs ? Maistre est le plus complet sur ce sujet.
Comme il est aussi le plus chrétien des trois, il est aussi le plus prudent, conscient des risques
d’hérésies. Il n’identifie pas le Christ aux dieux grecs qui prennent des formes humaines par
exemple. Il développe beaucoup I'argument philosophique, argument dynamique qui motive son
désir de connaissances.

Dans UEclaircissement, il interprete les actes paiens de sacrifice. Le sacrifice qui plait le plus
au divin est celui d’une personne innocente et consentante. Cela vaut autant pour Iphigénie que
pour le Christ. Il s’intéresse aux questions philosophiques du polythéisme et du panthéisme. Sa
profonde connaissance du stoicisme latin lui permet d’interpréter les probléemes du polythéisme
et du panthéisme. Le stoicisme est un jalon important pour passer du polythéisme au

monothéisme avant méme la Révélation chrétienne. Il avait développé une approche plus

619 §§P, 7¢ entretien.
020 SSP, Euwres, éd. cit., p. 716.

261



philosophique de la nature, plus unifiée et pensait qu’on pouvait attribuer a une source commune
rationnelle ’ensemble des phénomenes de la nature. Les différentes divinités du polythéisme
devinrent des maniéres de nommer la méme cause, des noms. Cette maniére de voir la nature
permet aussi de rationnaliser le panthéisme. Il ne s’agit plus de dire qu’on fait mal a un dieu si on
lance un javelot dans la mer. La nature devient un phénomene rationnel, régulier, régi par des lois
que ’homme peut découvrir. Dieu n’est pas la nature, mais la nature est une manifestation de
Dieu. Enfin Maistre joue avec les références mythologiques. Partager un banquet c’est cultiver
Bacchus, converser avec des amis c’est inviter Minerve. Vénus est sortie de ’eau parce que I'eau

621

donne la vie"™. La référence a la mythologie releve autant du plaisir de la conversation que de la

fine interprétation de I’Antiquité.

On sait que les relations des catholiques avec Auguste Comte ont toujours été difficiles et
que Comte est loin de se dire personnellement chrétien. Nous verrons cependant que méme si
Comte semble mettre a distance la réception chrétienne, il en reprend plusieurs éléments.

Des le début de sa legon sur le polythéisme, Comte fait une longue mise au point sur la
réception traditionnelle de I’Antiquité. Il la déconstruit enticrement pour poser les bases d’une
authentique réception positiviste. La réception chrétienne s’appuie sur une interprétation
fondamentalement irrationnelle de ’Antiquité :

Avant tout, je crois devoir avertir que j’envisagerali toujours le polythéisme dans l’acception

publique qui lui était communément attribuée, sans m’arréter 4 aucune des nombreuses et

incohérentes tentatives par lesquelles, chez les modernes surtout, une irrationnelle érudition s’est
vainement efforcée, a 'aide d’une vague interprétation symbolique, dont les principes sont presque

toujours radicalement arbitraires, de rattacher ces croyances a un prétendu monothéisme antérieur,
ou méme, ce qui serait encore plus étrange, a quelque systéme purement physique®?2,

Méme si Comte ne veut pas nommer cette réception chrétienne, sa critique est précise et
systématique. Comte critique tout ce que nous avons établi: il ne tient pas compte de la
distinction entre les niveaux religieux, philosophique et culturel du paganisme, il fait comme s’il
n’y avait pas eu de réception chrétienne antique, il anéantit les trois arguments pour rapprocher le
christianisme et le paganisme. Sa critique des trois arguments est précise : du point de vue
philosophique, linterprétation chrétienne est « vague », elle repose sur des principes « presque
toujours radicalement arbitraires ». L’argument historique projette les croyances des modernes sur
un « prétendu monothéisme antérieur ». I’argument voyageur multiplie tellement ses explications

« nombreuses et incohérentes » qu'on comprend que ses efforts sont vains.

021 §SSP, Euwres, éd. cit., p. 829.
622 CPP, 53¢ lecon, p. 270.

262



Le polythéisme a été mal compris par '« interprétation symbolique », qui cherche a déceler
un autre systeme en lui ; il faut retrouver '« acception publique » de ’époque, la manicre qu’avait
le plus grand nombre de le comprendre. Le postulat de la réception chrétienne est en réalité
élitiste, ce qui éloigne de lui 'intérét du « vrai sociologiste » :

Si jamais ces ténébreuses hypotheses pouvaient devenir moins contradictoires et mieux

déterminées, elles ne mériteraient guére plus l'attention du vrai sociologiste ; puisque toute religion,

surtout a popularité trés prononcée, doit évidemment s’apprécier, en dynamique sociale, suivant la
maniére dont elle était habituellement entendue par les masses, et non d’apres le sens plus raffiné
qu’ont pu y attacher secrétement quelques initiés : d’autant plus que ces mystérieuses explications

n’ont jamais du étre, au fond, qu’une sorte d’anticipation générale des esprits les plus cultivés sur la
phase religieuse immédiatement suivante®?3.

L’idée que certains penseurs, qui auraient atteint le sommet de la raison humaine, qui
auraient été inspirés secrétement ou auraient voyagé en Orient, ont réinterprété la religion
polythéiste n’intéresse pas le « sociologiste » qui étudie les « masses ».

Une authentique réception devrait chercher a comprendre les textes originaux et non point
s’obstiner a obscurcir le passé lointain :

Cette puérile obstination a obscurcir, sous d’inintelligibles subtilités, le polythéisme, éminemment

clair et expressif, que les admirables chants d’Homere, par exemple, nous décrivent avec tant de

naiveté, ne provient, sans doute, essentiellement, dans la plupart des cas, que d’une impuissance

philosophique a se représenter suffisamment un état mental trop éloigné, surtout en vertu des
dispositions trop exclusives que doit inspirer la prépondérance totale du pur monothéisme®?,

Les textes d’Homere sont assez clairs pour qu’on comprenne le polythéisme en lui-méme.
On y voit des dieux qui se manifestent aux humains sous différentes formes, humaine, animale ou
météorologique, on y voit les dieux se quereller, changer d’avis sous diverses influences. Chercher
a comprendre le polythéisme par une interprétation symbolique empéche donc de le comprendre
de maniere authentique.

La longueur et la précision de la critique de Comte montrent que la réception chrétienne
était tout a fait d’actualité en 1841, date de parution de cette lecon. Par opposition a la réception
chrétienne, la réception positiviste sera rationnelle, tiendra compte des masses et surmontera
I’écart des temps par sa puissance philosophique.

On trouve néanmoins dans tout le Cours de Philosophie positive une notion définie par la
réception chrétienne de 'Antiquité : 'idée du germe. D’apres les premiers chrétiens, Dieu aurait
déposé un germe de sa Révélation dans les civilisations antiques. Comte reprend 'idée du germe
dans toute son ceuvre. Le germe est au centre de sa philosophie de I’histoire. Chaque société est le

résultat de la croissance de germes venus de sociétés antérieures et contient en germe son état

623 Ibid.
024 Ibid.

263



futur. Le germe est aussi une notion philosophique. Le temps permet a la pensée de se
développer logiquement, a partir de germes d’idées.

Le germe correspond a ’état d’enfance des sociétés et des idées :

En quelque état d’enfance que ’humanité soit considérée, elle manifeste toujours spontanément
certains germes primordiaux des principaux pouvoirs politiques, soit temporels ou pratiques, soit
meéme spirituels ou théoriques®?.

Cette idée de germe permet de mettre en valeur les sociétés les plus anciennes, en
soulignant la continuité de celles-ci avec les sociétés postérieures :

[Méme]| sous le plus grossier fétichisme, la société humaine nous présente inévitablement, d’apres

une judicieuse analyse, les germes spontanés de tous les plus grands établissements ultérieurs.

Il ne faut pas non plus tout rapporter aux germes initiaux, sans tenir compte des

développements ultérieurs :

Considérons d’abord et surtout [’existence du clergé], dont le vrai caractére, quoique spontanément
trés prononcé, et, par suite, facile a apprécier avec justesse, a été, dans les trois derniers siecles,
profondément obscurci pat lirrationnelle critique, d’abord des protestants, et ensuite des déistes,
s’obstinant, d’'une maniere si puérile, a toujours ramener exclusivement le type de 'organisme
chrétien au temps de sa primitive ébauche, comme si les institutions humaines devaient
indéfiniment rester a I’état feetal, et ne devaient pas étre, au contraire, principalement jugeables
d’apres leur pleine maturité, quoique leur essor initial doive constamment renfermer le germe, plus
ou moins sensible, de tous les développements ultérieurs, ainsi que les philosophes catholiques I'ont
nettement démontré pour le cas actuel2.

La métaphore est tres développée dans cette citation. Comte parle d’un « organisme
chrétien », qui est passé d’un « état feetal » a un état de « pleine maturité ». L’intérét qu’on peut
porter aux germes ne doit pas faire oublier les « développements ultérieurs », sous peine d’étre
qualifié d’irrationnel et de puéril. Or les «protestants» et les «déistes» négligent le
développement des institutions.

L’organisation sociale des Grecs portait en germe lexistence d’une «classe d’hommes
spéculatifs » :

Les philosophes eux-mémes, dans leurs utopies les plus hasardées, offrant toujours un inévitable

reflet du génie dominant de la société contemporaine, ne distinguaient pas davantage entre le

reglement des opinions et celui des actions, également confiés a une seule autorité fondamentale ;

et, cependant, I’existence régulicre de cette classe ’hommes spéculatifs, chez les principales nations
grecques, doit étre regardée comme le premier germe véritable de cette grande division sociale®?’.

Siles polythéistes n’étaient pas des monothéistes cachés, il ne faut pas non plus en conclure
que le monothéisme soit apparu d’un coup. Le monothéisme se trouvait aussi en germe dans la

société polythéiste. Les philosophes grecs ont contribué a la chute du polythéisme :

025 CPP, 53¢ lecon.
626 CPP, 54¢ lecon.
627 CPP, 52¢ lecon.

264



Quelques étranges aberrations qu’ait di produire cette nouvelle phase, elle n’était pas, au fond,
moins nécessaire que la premiére a la préparation générale du régime monothéique, non-seulement
en accélérant I'universelle décadence du polythéisme, mais aussi comme instituant, a 'insu méme de
tous les philosophes, un germe indispensable de réorganisation spirituelle, comme je I'expliquerai
bientot628,

Le monothéisme est le résultat d’'une « préparation » immanente, par les philosophes qui
ont apporté un « germe de réorganisation » a la société polythéiste. Comte pense probablement a
Socrate, qui était accusé de ne pas honorer la diversité des dieux d’Athénes, parce qu’il avait
développé une conception plus philosophique des dieux, non plus capricieux mais rétributeurs. 11
développe ici ce qu’il vient d’annoncer :

Sous I'aspect purement intellectuel, la filiation est évidente, et peu contestée, d’apres la destination

nécessaire et continue de la philosophie grecque a servir graduellement, dés sa premiére origine,

d’organe actif a la décadence irrévocable du polythéisme, afin de préparer spontanément de plus en
g poly prep P p
plus Iinévitable avénement du monothéisme.

Quels sont donc les liens entre le monothéisme et le polythéisme ? Comte développe deux
liens, un lien par la conception de la nature et un lien par la conception du divin. En observant la
nature, la rationalité des philosophes a découvert « assez de similitudes et de relations entre les

phénomenes » :

[Le] sentiment, d’abord vague et confus, de I'existence nécessaire des lois naturelles, alors suscité
par la premiere ébauche rationnelle des vérités géométriques et astronomiques, uniques
connaissances réelles déja accessibles, a pu seul donner enfin une vraie consistance philosophique a
la disposition universelle au monothéisme, spontanément produite par le progres continu de esprit
d’observation, dont le développement propre, quoique empirique, devait involontairement
manifester a tous les yeux assez de similitudes et de relations entre les phénomenes pour tendre a 'y
restreindre de plus en plus lactualité et la spécialité de lintervention surnaturelle, qui, ainsi
graduellement concentrée, se rapprochait toujours davantage de la simplification monothéique,
jusque-la trop antipathique au caractére incohérent des conceptions primitives.

C’est donc par I'intelligence que les philosophes ont compris la régularité du monde :

Si Iinstabilité, Iisolement, et la discordance, nécessairement propres aux observations primordiales,
ne comportaient nullement, a Iorigine, 'unité théologique, qui devait alors sembler absurde, il était
également impossible que l'intelligence, suffisamment cultivée, ne finit point par étre révoltée de la
contradiction directe et générale que devait de plus en plus lui présenter la multitude désordonnée

de ces capricieuses divinités, comparée au spectacle, de jour en jour plus fixe et plus régulier, que
I’lhomme commengait a apercevoir peu a peu dans ’ensemble du monde extérieur.

Le deuxi¢me lien réside dans la conception de la divinité. Chez les polythéistes et chez les
monothéistes, Dieu connait a I’avance ce qui va arriver : « la providence des monothéistes n’est
réellement autre chose que le destin des polythéistes ». En outre, Comte semble reprendre

I'argumentation de Maistre, qui fait des anges et des saints les intermédiaires de Dieu, comme les

628 CPP, 53¢ lecon.

265



dieux polythéistes étaient subordonnés a Zeus. LLe monothéisme n’est pas « absolu », Dieu a des

ministres :

[Le] monothéisme absolu, tel que I'entendent nos déistes métaphysiciens, depuis la décadence
radicale de toute philosophie théologique, c’est-a-dire, rigoureusement réduit a un seul étre
surnaturel, sans aucun intermédiaire de lui a 'homme, constitue certainement une pure utopie,
nullement praticable, et incapable de fournir jamais la base d’un véritable systeme religieux,
susceptible d’une efficacité réelle, méme intellectuelle, surtout morale, et, a plus forte raison, sociale.
Toute la transformation essentielle a donc vraiment consisté, en général, a discipliner et a moraliser
I'innombrable multitude des dieux, en la subordonnant directement, d’une maniere réguliere et
permanente, a la supréme prépondérance d’une volonté unique, assignant, a son gré, l'office de
chaque agent plus ou moins subalterne : c’est ainsi que les masses comprennent le monothéisme ; et
elles doivent sans doute mieux sentir que ne peut le faire la subtilit¢é doctorale, envers une
conception principalement destinée a leur usage, quand leur instinct repousse 4 juste titre comme
radicalement stérile I'idée d’un dieu sans ministres quelconques®?.

Le lecteur remarque donc d’étonnantes proximités entre I’analyse de Comte et celle de
Maistre. Le Savoyard avait aussi insisté sur la figure de Zeus ou Jupiter comme préfiguration de

celle de Dieu :

Tout esprit droit est convaincu par intuition que le mal ne saurait venir d’un Etre tout-puissant. Ce
fut ce sentiment infaillible qui enseigna jadis au bon sens romain de réunir, comme par un lien
nécessaire, les deux titres augustes de TRES-BON et de TRES-GRAND. Cette magnifique
expression, quoique née dans le sein du paganisme, a paru si juste, qu’elle a passé dans votre langue
religieuse, si délicate et si exclusive. Je vous dirai méme en passant qu’il m’est arrivé plus d’une fois
de songer que l'inscription antique, IOVI OPTIMO MAXIMO, pourrait se placer tout enti¢re sur
le fronton de vos temples latins : car qu’est-ce que IOV-I, sinon IOV-AH0 ?

On peut méme établir un lien étymologique entre le nom romain de Jupiter et le nom
hébreu de Jéhovah. Maistre souligne la continuité entre paganisme et christianisme :

Quelle vérité ne se trouve pas dans le paganisme ?

11 est bien vrai qu’il y a plusieurs dieux et plusieurs seignenrs, tant dans le ciel que sur la terre, et que

nous devons aspirer a 'amitié et a la faveur de ces dienx.

Mais il est vrai aussi quiil n’y a qu’un seul Jupiter, qui est le dieu supréme, le dieu qui est le
premier®3l,

Dans cette citation, le lecteur ne peut pas distinguer si Maistre patle de I’époque paienne ou
chrétienne. Maistre s’appuie-t-il sur une citation de saint Paul pour suggérer qu’il y a aussi
plusieurs dieux dans le christianisme ? Ou veut-il dire que le christianisme était en germe dans le
paganisme ? La tournure présentative « il est vrai que » recourt a un présent de vérité générale
pour énoncer ce qui est vrai en tout temps. Il n’y a plus de paganisme ou de christianisme, il n’y a

plus que le vrai éternel.

029 Toutes les citations sont extraites du CPP, 53¢ lecon.
030 §SP, (Envres, éd. cit., 1¢ entretien.
031 Eclaircissement sur les sacrifices, uvres, éd. cit., p. 828, chapitre 111.

266



Cette intuition a la limite de 'orthodoxie, que nous avons vue dans les Soirées et dans

U Eclaircissement est loin d’étre isolée chez Maistre, puisqu’elle figure en conclusion de Du Pape :

La capitale du paganisme était destinée a devenir celle du christianisme ; et le temple qui, dans cette
capitale, concentrait foutes les forces de 'idolatrie, devait réunir foutes les lumieres de la foi | TOUS
LES SAINTS a la place de TOUS LES DIEUX ! quel sujet intarissable de profondes méditations
philosophiques et religieuses | C’est dans le PANTHEON que le paganisme est rectifié et ramené au
systeme primitif dont il n’était quune corruption visible. Le nom de Dieu sans doute est exclusif et
incommunicable, cependant 7/ y a plusienrs DIEUX dans le ciel et sur la terre. 11 y a des intelligences, des
natures meilleures, des hommes divinisés. Les Diexx du christianisme sont LES SAINTS. Autour de
DIEU se rassemblent TOUS LES DIEUX, pour le servir a la place et dans l'ordre qui leur sont
assignés®32,

Ici, il ne s’agit plus d’un rapprochement de mots, mais bien d’un rapprochement des
religions. Maistre s’éloigne donc des trois positions plus classiques que nous avons revues

précédemment. 11 sait bien que le paganisme est une « putréfaction®”

», « que le Paganisme entier
n’est qu'un systeme de vérités corrompues et déplacées ; qu’il suffit de les netzoyer pour ainsi dire
et de les remettre a leur place pour les voir briller de tous leurs rayons®*. » Mais il préfére insister
sur la continuité entre les deux conceptions du divin que sur leur distinction. Comme I'a dit

Caroline Armenteros, pour Maistre, «le christianisme non seulement a transmis le paganisme

ancien, mais est en harmonie avec lui®” ».

Seul Maurras se montre intéressé par le premier sens du paganisme, celui de pratique
religieuse préchrétienne. Nous avons vu qu’il avait connu une période paienne. Pendant celle-ci et
méme ensuite, il cultive une attitude ambigué envers ce paganisme, qu’il dit ne pas adopter, mais
avec laquelle il s’amuse beaucoup. Dans Anthinéa on le voit prier avec piété certains dieux

antiques. En voyant a Londres une belle statue de Céres, il se met a prier :

Cette Céres, on peut 'appeler Déméter, car elle est bien la meére grecque des semences, des
moissons, du sein de la terre, la force natale des champs ; mais jéprouve un plaisir particulier a la
ptier, selon ma coutume, en latin : sa chaste gravité, son attitude simple, 'austére forme de la
coiffure, ce pan de voile ramené au-dessus de sa belle téte, me rappellent les traits des saintes
matrones latines®3.

7

Ces pricres®” sont des moments de liberté et de plaisit. Dans L Avenir de ['Intelligence, il

mentionne méme avec amusement un sactifice de bouc :

932 Du Pape, éd. cit., p. 361-362.

633 Eclaircissement, Envres, éd. cit., p. 818, chapitre II.

034 8P, Euwres, éd. cit., p. 766, onziéme entretien.

035 Caroline Armenteros, L’Idée frangaise de [bistoire, Joseph de Maistre et sa postérité (1794-1854), Classiques
Garnier, 2013, p. 148.

36 _Anthinéa, chapitre « La naissance de la raison », section 11

37 On en trouve une autre a la fin du chapitre « Les collines battues du vent » : « L’impression est si forte qu'a
voix basse, comme un Ancien, je ptie le vent furieux d'épargner, ce soir, ma colline. » La section XVI du chapitre

267



Tirons notre exemple du plus délicat des sujets, de Pordre religieux : Ronsard et ses amis pouvaient
se réunir pour offrir des libations a Bacchus et aux Muses, ou feindre méme de leur immoler un
bouc qu'’ils chargeaient de bandelettes et de guirlandes. Quand il conte cette histoire de sa jeunesse,
et d’'un temps ou la querelle de religion n’existait pas encore, le pocte a bien soin de spécifier que
C’était par amusement; on n’avait pas songé, en se couronnant des fleurs de la fable, a faire
vraiment les paiens, non plus qu’a s’écarter des doctrines de ’Evangiles3s,

Maurras a donc une acception si large du mot « culture » qu’il inteégre finalement le premier
sens du paganisme, tel que nous 'avons défini, aussi facilement que le dernier. Il se montre en
effet intéressé par la définition culturelle du paganisme. Il voit dans les dieux paiens une série de
personnification des pensées et des sentiments :

Ma these est que la religion grecque et latine, étant, en somme, une religion naturaliste (quelles

qu’en alent été les origines historiques, on ne peut nier en effet qu’Apollon, Vénus, Cypris, Jupiter,

sans cesser d’étre des personnages tres vivants, figurent des pensées et des sentiments généraux), la

grande poésie trouvera toujours dans cette religion, interprétée, sentie, crue éternellement, des types,
des symboles d’une utilité admirable®.

Le paganisme est un réservoir pour la poésie, « d’une utilité admirable ». Malheureusement
cette acceptation du paganisme a été vite rendue impossible, non seulement pour Ronsard mais
pour Maurras. I’abbé Penon se moque de lui sur le méme sujet : « N’irez-vous point, comme je
ne sais plus quel poéte de la Pléiade, jusqu’a immoler des victimes a vos divinités grecques®’ ? »

Maurras avait expliqué sa position a I’abbé des 1894. 1l faisait un lien tout a fait conscient
entre paganisme et christianisme, avec le méme sentiment de continuité que nous avons vu chez

Maistre et Comte. On remarquera néanmoins opposition qu’il introduit entre I'utile et le vrai :

Je crois bien que vous avez pris pour une plaisanterie, 'autre mois, mon mot que « le catholicisme,
je ’admets tout entler, et avec passion, sauf le déisme qui y est enfermé ». Et cependant vous savez
bien que tel est le vrai fond de ma pensée. Socialement, moralement, esthétiquement, le
catholicisme me semble non seulement la plus belle mais bien la seule synthese subjective, et le
reproche que je fais a Comte tous les jours est de ’avoir bien vu et de ne s’y étre pas assez arrété. Le
polythéisme antique était peut-étre plus voisin de la vérité profonde ; mais par la multiplicité méme
de ses dieux, par son essence, il serait infiniment dangereux pour notre barbarie moderne. Le
catholicisme, qui échappe a tous les inconvénients du déisme judéo-protestant, peut seul donner
une discipline, une regle aux esprits. Son dogme invariable et divers a la fois s’adapte a toutes les
sortes d’ames ; des pratiques du scapulaire et du rosaire aux exaltations des mystiques et aux
intellectualités théologiques de la Somme [théologigue], il a des cercles, des degrés superposés les uns
aux autres et qui tous peuvent donner aux hommes une grande paix®!.

Maurras reprend des termes de Comte comme « synthese subjective » ou « multiplicité ». 11

donne une supériorité philosophique au paganisme, qui serait « plus voisin de la vérité profonde »

« Athénes antique » ressemble aussi a un culte paien : « Mais les nuits de I’Attique ne sont jamais tout a fait sombres.
Je fis un mouvement. La fluide clarté que développaient les étoiles me désigna avec insistance et autorité, sur un
morceau de marbre pale, ce mot, inscrit en lettres majuscules, XOPOZ. »

038 I .’ Avenir de I'intelligence, Robert Laffont, 2018, p. 603.

39 Dieu et le Roz, éd. cit., p. 418-419.

40 Dien et le roi, éd. cit., p. 414, lettre du 10 juillet 1896.

41 Dien et le Roz, éd. cit., p. 399, lettre du 8 décembre 1894.

268



mais une supériorité pratique et politique au catholicisme, qui donne une « discipline » au plus
grand nombre.

Comte comprenait la question de l'articulation entre paganisme et christianisme comme
une évolution logique de l'intelligence, Maistre comme une pensée fulgurante, venue de Dieu ou

de la nature éternelle, ou des deux, Maurras comme un progres pratique.

L’insistance sur la continuité entre paganisme et christianisme a deux conséquences, sur le
rejet du protestantisme et sur la révélation.

A propos du protestantisme, on peut se demander si I'insistance sur la continuité entre la
Rome antique et la Rome chrétienne a entrainé la critique des protestants ou si c’est I'inverse.
Maistre s’est peut-ctre investi dans I’étude du paganisme par cette question d’actualité qui I'a
frappé et qui lui posait question, notamment en Russie. Maistre lie I'actualité de la Russie avec
I'antique distinction entre la Grece et Rome. Pour Maistre, I'anglicanisme et 'orthodoxie russe
n’ont pas de consistance, ils sont appelés a se clarifier, soit comme catholiques, soit comme
protestants. Les protestants refusent I'unité romaine : « Qu’est-ce qu’un protestant ? C’est un
homme qui proteste ; |...] toutes les sociétés séparées se réunissent dans la haine de I'unité qui les
écrase. Chacune d’elles a donc écrit sur ses drapeaux : Tout ennemi de Rome est mon ami®*. »
Les catholiques sont donc avec Rome ; les protestants sont contre 'unité, et donc pour la division
grecque.

Le clergé russe proteste contre les livres catholiques, il est donc protestant : « Le clergé
n’étudie dans tout le cours de son éducation ecclésiastique que des livres protestants ; une
habitude haineuse I’écarte des livres catholiques®™. » Quand le livre catholique de I'archevéque
Méthode parait donc en latin en 1805, il a peu de chance d’étre lu et compris®™, ce qui explique
pourquoi Maistre lui répond en latin dans un long texte Awzmadversiones in librum Methodii. 1e
rapport a ’Antiquité est donc conditionné par une querelle récente.

Maistre ne va pas jusqu’a établir le calcul de Maurras qui établit que le catholicisme est égal
au christianisme plus le paganisme. Cette idée peut se rejoindre avec un des siennes néanmoins,
que les protestants insisteraient moins sur la continuité entre paganisme et christianisme, parce
qu’ils n’acceptent pas le culte des saints. Cela explique la proposition circonstancielle « quoique

protestant » dans la phrase suivante : « Bacon, quoique protestant, n’a pu se dispenser d’arréter

42 Dy Pape, éd. cit., p. 301.
43 Du Pape, éd. cit., p. 303.
644 Thid.

269



son ceil observateur sur ce grand nombre de Saints (moines surtout et solitaires) que Dieu a
favorisés d’une longue vie*”. »

Si Maistre ne pouvait pas lexprimer, a cause de son adhésion sans doute sincere au
catholicisme, Maurras a pu Décrire : « La chalne d’idées que jexpose est tres suffisamment
paienne et chrétienne pour mériter le beau titre de catholique® ». Maurras apprécie les

scapulaires et chapelets parce qu’ils sont pour lui des « inventions de paganisme catholiques*’ ».

Le rapport a la Révélation est plus nettement une conséquence qu’une cause. Maistre ne
peut pas dire que la Révélation est un événement mineur. Mais insister sur les continuités conduit
a diminuer les ruptures. C’est de cette maniere qu'on peut comprendre I'étrange description de
Ientrée du Christ au Panthéon, a la fin de Du Pape :

Je vois le Christ entrer dans le Panthéon, suivi de ses évanggélistes, de ses apotres, de ses docteurs,

de ses martyrs, de ses confesseurs, comme un roi triomphateur entre, suivi des grands de son

empire, dans la capitale de son ennemi vaincu et détruit. A son aspect, tous ces dieux-hommes

disparaissent devant 'Homme-Dieu. 1l sanctifie le Panthéon par sa présence, et l'inonde de sa
majestéoss,

Le lecteur a plus I'impression de voir un héros mythique couvert de peaux de béte ou un
Empereur romain triomphant que le Christ, méme sur son ane a 'entrée de Jérusalem.

La diminution des ruptures entraine une derni¢re conséquence, sur la perception de la
Chute de PEmpire romain. Cet événement ne semble pas intéresser nos auteurs, alors qu’il
intéresse beaucoup les décadentistes de la fin du XIX® siecle, analysés par Marie-France de Palacio
dans Awntiquité latine et décadence.

Nous avons déja évoqué I'analyse de Gibbon, qui identifie le christianisme comme la cause
du déclin de "Empire romain. Maurras y fait peut-étre allusion dans la section XVI du chapitre
« Athenes antique » : « Je sentis pourtant le besoin de courir au grand air pour dissiper le trouble
ou me jetait ce brusque retour du nouveau monde et du Nazaréen par qui tout 'ancien
s’écroula. » Mais Gibbon ne se trouve pas dans les références de Maurras, qui n’a méme pas son
livre dans sa volumineuse bibliothéque. La fin de PEmpire romain n’est donc pas un sujet en soi

et nos auteurs ne sont pas décadentistes.

045 SSP, Euwres, éd. cit., p. 474.

046 T e Chemin de Paradis, 1895, p. XXVIII.

47 _Anthinéa, le Musée des Passions humains de Florence, chapitre 4 : « les inventions du paganisme catholique
cher aux gens du midi. Les chapelets et les médailles ne manquent pas. »

48 Dy Pape, éd. cit., p. 363.

[\



La querelle des Anciens et des Modernes

Le troisieme moment important dans la réception de I’Antiquité est celui du XVII® siecle.
Cette réception fait moins polémique que la réception chrétienne. Boileau, La Bruyere, Racine,
Fénelon font incontestablement partie des auteurs favoris de nos auteurs, a l'inverse de Perrault
et d’Houdar de la Motte qui ont été faciles a oublier. 1l est donc entendu que nos auteurs sont
spontanément des partisans des Anciens, partisans de ceux qui ont pris parti pour les Anciens
dans la querelle des Anciens et des Modernes. Nous verrons que la question est plus complexe
chez Comte.

Dans I'ceuvre de Maistre, nous retrouvons tout a fait la critique qu’avait adressée Noémi

 TLes Modernes croient étre des

Hepp aux Modernes dans son Howmére en France an XVII' siecle
géants juchés sur des épaules de nain pour deux raisons: leur ignorance et leur orgueil.
L’ambition de faire du nouveau est une vaine prétention, l'originalité est bien souvent le masque
du conformisme et de I'ignorance. Le Moderne qui recoit le plus les foudres anciennes de Maistre
est peut-étre le philosophe du XVII® siecle Francis Bacon. Les reproches que lui adresse Maistre
dans son Examen de la philosophie de Bacon font tout a fait penser a ceux des Anciens contre les
Modernes. La réception la plus hostile a ’Antiquité n’est pas la plus critique mais la plus
silencieuse : notre adage se confirme par I'ccuvre de Bacon. Ce philosophe anglais a cru innover
parce qu’il connaissait mal les Anciens. Au lieu de découvrir des lois de la nature, il s’est humilié
en présentant comme nouvelles des découvertes qui dataient de I’ Antiquité.

Des le commencement du texte, Maistre présente Bacon comme un Moderne, qui prétend
a la nouveauté et méprise les Anciens : Bacon « a manifesté la prétention, renouvelée de nos jours
de refaire lentendement humain et de lui présenter un nouvel instrument, fait pour procurer au genre
humain des succes inaccessibles a 'ancienne méthode ». Maistre est conscient que cette attitude
prétendument novatrice de Bacon est de plus en plus partagée. Il I'attribue aux deux causes que
nous avons déja indiquées, I'ignorance et Porgueil :

L’erreur de Bacon sur ce point avait deux sources: en premier lieu Iignorance, qui le rendait

étranger a toutes les branches des sciences naturelles ; et, de plus, ce malheureux orgueil caché dans

les replis du cceur humain, qui porte ’homme, méme sans qu’il s’en apercoive, a dédaigner tout ce
qu’il ne sait pas, tout ce qu’il ne comprend pas, tout ce qu’il n’aime pas®>.

Face a lui, Maistre se montre défenseur des Anciens. Un partisan de Bacon a osé dire « que
le genre humain avait cherché la vérité pendant deux mille ans avec le syllogisme », alors que
Bacon a inventé le raisonnement patr induction. Maistre indigné lui répond, en faisant une liste

invraisemblable de savants antiques : « Quoi donc ! les astronomes et les mathématiciens grecs,

049 Noémi Hepp, Homere en France an XVII' siecle, Klincksieck, 1968.
50 Excamen de la philosophie de Bacon, OC, t. V1, p. 2.

[\
1
—_



Archimede, FEuclide, Pappus, Diophante, Eratosthéne, Hipparque, Ptolémée; tous ces
philosophes, et Platon surtout ; Cicéron et Séneque chez les Latins [...] ne s’étaient appuyés que
sur le syllogisme®' |» Ia critique est si facile qu’on croirait entendre un docte de Moliére
malmener son auditoire en citant les scientifiques anciens les plus inconnus.

En réalité, les Modernes ne peuvent affirmer de tels propos que parce qu’ils sont des
ignorants. Leurs découvertes sont des banalités pour les vrais savants. A propos d’une autre
prétendue découverte de Bacon, Maistre écrit: « Belle découverte, vraiment ! c’est la doctrine
banale de toute Pantiquité. Séneque disait tout a 'heure : Transit aer in humorem ; c’est donc lui qu’il
faudrait admirer ». Les partisans des Anciens sont-ils des partisans de la copie ? Maistre retourne le
reproche contre Bacon, qui n’est qu’un « copiste mécanique » et qui ne le sait méme pas : « Bacon,
d’ailleurs, en disant que le vent n’est qu’un fleuve d’air, n’a fait que copier Séneque, qui lui-méme

avait copié Hippocrate® ». En outre, les Modernes sont des orgueilleux :

A ce Sénéque, qui exprime la pesanteur absolue et relative de ’eau avec une justesse et une
précision admirables, comparez Bacon qui, quatorze siécles apres Séneque, ayant le livre des
Questions naturelles sous les yeux et le copiant mot a mot, nous dit doctement que la pluie, la neige et
la gréle enfin demeurent suspendues et toutes formées dans les hauteurs de ’atmosphere, parce que
la pesanteur ne s’étend point jusque-1a>3.

Tout le probléme est dans le « doctement », cette maniere orgueilleuse de s’affirmer premier

découvreur de la vérité.

Maurras de méme est un partisan déclaré des anciens, surtout de Mme Dacier et de Racine.

654

Maistre avait écrit que Racine « avait a un si haut degré le sentiment de I'antique™ ». Maurras

définit Racine comme « homéride », fils d’Homere, a la suite de Sophocle :
Parlant de Sophocle, Racine se borne pour toute louange a le mettre dans les imitateurs d’Homeére.

Que Racine a raison ! Gloire aux seuls homérides ! Ils ont surpris le grand secret qui n’est que d’étre
naturel en devenant parfaité>.

Seuls les descendants d’Homere méritent la gloire. La derniére phrase semble plus obscure.
Que signifie « étre naturel en devenant parfait » ? C’est une allusion au gout pour le « naturel » en
vogue au XIX® siecle, qui explique que engouement pour le XVII® siecle est partagé bien au-dela
du petit cercle des contre-révolutionnaires.

Maurras a mis aussi au cceur de sa pensée artistique le « point de perfection» de La

Bruyere : « Il y a dans Iart un point de perfection comme de bonté et de maturité dans la nature ».

51 Excamen de la philosophie de Bacon, OC, t. V1, p. 34.
52 Excamen de la philosophie de Bacon, OC, t. V1.

53 Excamen de la philosophie de Bacon, OC, t. V1.

054 §SSP, Euwres, éd. cit., p. 498.

055 _Anthinéa, Préface.



Cette citation des Caractéres se trouve a la fois dans Le Chemin de Paradis et dans Anthinéa. Pour
Maurras, cette idée permet de sortir d’une lecture trop progressiste ou relativiste de ’histoire de
art, pour atteindre une lecture cyclique. Maurras a cherché a son tour le point de perfection dans
I'histoire de l'art grec et frangais. Le point de perfection grec est le V° siecle. Le point de
perfection francais est le XVII® siecle.

Maurras a écrit un texte plus personnel sur la querelle des Anciens et des Modernes, dans
laquelle il reconnait les débats esthétiques de son temps. Ce texte se présente sous la forme d’une
lettre 2 Mme Dacier :

A Madame Dacier,
Traductrice d’Homére,
Dans les Champs-Elysées
Madame,
Dans le temps que je vous éctis, un de nos vieux poctes, qui est mort depuis trois jours, erre

tristement sur la berge du fleuve des Enfers [..]. Dés [que son ombre] arrivera, je vous en prie
madame, prenez soin de la conseiller®s.

Maurras explique alors a Mme Dacier qui sont les critiques a la mode en 1894 et qui est
cette ombre qui vient troubler les Enfers : il s’agit de Leconte de Lisle. Maurras avertit Mme
Dacier de ne pas se laisser tromper par des fausses apparences : on a dit de Leconte de Lisle qu’il
était « en parfaite conformité avec ce que la belle antiquité nous a laissé de plus admirablement
pur ». Pour en juger, il lui recopie un poeéme dont il souligne les imprécisions :

Le vent respectuenx, parmi leurs tresses sombres

Sur leurs nuques de warbre errait en frémissant ...

11 Iui explique aussi le concept de « littéralité », qui qualifie chez Leconte de Lisle le souhait
de traduire les textes grecs au plus précis du grec, sans chercher I’équivalent frangais, mais en
décalquant jusqu’a la graphie grecque. La littéralité fait nommer Achille « Akilleus », les Achéens
des « Akhaiens », Clytemnestre « Klytaimnestra». Cette présentation faussement innocente
tourne au blame virulent. La fidélité au grec ne peut pas ctre littérale, « transcrire » n’est pas
« traduire ». Mme Dacier n’a pas vraiment le choix d’aimer les erreurs et le mauvais gout de
Leconte de Lisle. Maurras va jusqu’a lui demander de torturer le pocte pour lui faire payer ses
mutilations du francais. Leconte de Lisle ne pourra rejoindre les Champs Elysées ou séjournent
Mme Dacier, Pénélope, Andromaque, les « saintes femmes antiques » et les auteurs de bon gott,
Ronsard, La Fontaine, Chénier. Il n’ira pas non plus dans le Tartare le plus profond, ou bouillent

ILa Motte et ses partisans, ainsi que ceux qui ont été contaminés par la « peste du romantisme®’ ».

56 « Le tombeau du Parnasse contemporain », Gdel, 23 Juillet 1894.

957 Nous citons tout I’extrait sur le probléme du romantisme : « Et malgré tout, soyez miséricordieuse a la
nouvelle ombre. 11 y avait quelque droiture au fond de ses pensées ; ses intentions étaient peut-étre dirigées par des
étincelles de gott ; certainement ce qu’il tenta était digne d’étre approuvé. Ses forces le trahirent, et la corruption



11 faudra guider Leconte de Lisle dans un petit lieu marginal, « dans le vallon apre et fermé ou les
lyriques juifs, scandinaves, belges, saxons, mongols et petits russes conversent a ’écart [...] de la
gloire d’Homere ». Cette lettre qui commengait comme une conversation aimable se termine en
polémique amere.

Maurras connait donc tres bien la querelle des Anciens et des Modernes. Il connait les
auteurs célebres, La Motte et Mme Dacier, mais aussi leurs défenseurs, comme respectivement
I'abbé Jean-Francois de Pons ou I’abbé Claude-Francois Fraguier, cités dans le texte. Il fait méme
une allusion a Perrault, dont il abime le nom : « Laissez-moi vous le dire, je fus de ces enfants et
vous m’avez charmé plus que Perraud [sic| avec ses contes. Mon age de raison fut justement celui
ot 'on me donna votre Homeére®. » Maurras prend explicitement parti pour les Anciens, mais
dans le sens inverse de celui de la querelle. Alors que La Motte et Perrault voulaient rendre
honnétes les meeurs décrites dans Homere et supprimer ses bizarreries, Mme Dacier voulait
respecter plus le texte originel. Pour Maurras, étre partisan des Anciens contre Leconte de Lisle
c’est finalement choisir pour un plus grand degré d’adaptation, tenir compte de ’écart des temps,
chercher des équivalents au grec plus que le transcrire.

Il existe un dernier débat sur le XVII® siécle, celui de Taine. Pour Taine le XVII® siécle fait
partie des causes de la Révolution, a cause du rationalisme vanté par les auteurs classiques.
Maurras a une analyse inverse de la Révolution, qui est pour lui un moment de confusion plus
que de rationalité. I.a rationalité est du coté des classiques, alors que l'irrationnel est romantique
et donc révolutionnaire. Maurras conteste donc que les idées du XVII® siecle aient contribué a la
propagation des idées révolutionnaires. C’est surtout le XVIII® siecle qui a amorcé la Révolution
francaise.

Une erreur déplorable, due peut-étre a des préjugés de professeur ou d’ancien éleve, a conduit notre

maltre Taine a qualifier de classique P'esprit qui prépara la Révolution. Si I'on y réfléchit, antiquité

classique eut ici une part infime. La bibliographie révolutionnaire ne comprend guere, en fait de
livres classiques, que la Républigne de Platon et les Vies paralleles de Plutarque ; encore n’y sont-elles

que de ce que le Pere et Docteur des idées révolutionnaires, J.-J. Rousseau, leur a fait des emprunts
de langage plus que de fond‘>.

Comte se démarque de notre corpus sur cette querelle. Sa position est plus ambigué : il
semble donner raison aux Modernes, mais sa vision de histoire vise a déconstruire toute
prétention a la nouveauté. Le positivisme vise a dépasser la querelle des Anciens et des Modernes,

parce que les Modernes du XVII® siecle sont déja en retard sur la vraie modernité.

profonde des jours ou il vécut. 1l fallait le génie d’un Chénier, 'audace d’un Ronsard pour entreprendre nettement en
1850 de résister a la peste du romantisme. Peut-étre Iett-il désiré. Il ne le voulut point. »

58 « Le tombeau du Parnasse contemporain », att. cit.

59 Trois idées politiques, Champion, 1898, p. 53

“1
~



Méme si Comte se présente régulicrement comme hostile a toute question littéraire, il fait
plusieurs allusions précises a la querelle. Cette querelle est importante pour lui, il 'appelle une
« grande controverse » et une « fameuse discussion », parce qu’elle est un moment d’émergence

de I'idée de progres. Comte se situe d’emblée du coté des Modernes :

On comprend des lors quelle devait étre [..] I'importance vraiment décisive de la grande
controverse, si heureusement agrandie et rationalisée a la fois par I’éminent Fontenelle et le
judicieux Perrault, a Poccasion de I'aveugle obstination de certains classiques francais a méconnaitre
le mérite général de la moderne évolution esthétique comparée a 'ancienne®.

Cette allusion est assez précise. Comte donne raison a '« éminent Fontenelle » et au « judicieux
Perrault ». II évoque plus loin Boileau, impuissant a contenir la contestation philosophique. Sa
défense des Modernes est nette.

Comte n’accepte pas le postulat des anciens, a savoir que le sommet de l'art a été atteint
dans PAntiquité et ne peut étre dépassé. La « moderne évolution esthétique » a du « mérite », le
génie esthétique de ’humanité a progressé depuis I’Antiquité. Il consacre une longue discussion
sur ce sujet dans la lecon sur le polythéisme :

Sans renouveler la fameuse discussion sur les Anciens et les Modernes, il est impossible de

méconnaitre les nombreux et éclatants témoignages qui prouvent, avec une irrésistible évidence,

que le génie humain n’a nullement baissé au fond, méme pendant la prétendue nuit du moyen-age,

surtout en ce qui concerne le premier des beaux-arts, dont le progres général est, au contraire,
incontestable®o!.

Comte passe ensuite en revue plusieurs genres artistiques, en donnant a chaque fois des
exemples de noms d’auteurs récents :
Méme dans le genre épique, quoique le mode essentiel de conception en ait été jusqu’ici le moins
adapté a la nature de la civilisation moderne, on ne saurait certainement citer, en aucun temps, un
b b b
génie poétique plus fortement organisé que celui de Dante ou de Milton, ni une imagination aussi
puissante que celle d’Arioste. Quant a la poésie dramatique, I’énergie spontanée de Shakespeare,

I’admirable élévation de Corneille, exquise délicatesse de Racine, et 'incomparable originalité de
Moliere, ne redoutent certainement aucun parallele antique®2.

De la part de Comte, on ne peut pas s’attendre a une analyse précise d’'une ceuvre littéraire,
mais reconnaissons tout de méme son effort ici pour étre précis, en citant des noms propres
associés chacun a un qualificatif. La faiblesse des épopées frangaises des XVII® et XVIII® siecles
semblait donner raison aux partisans des anciens. Mais « méme » dans ce genre, on trouve du
« génie » chez les Modernes européens. Comte passe en revue tous les genres sauf le roman, non

par mépris mais parce que le roman est un genre nouveau qui ne peut pas ¢tre comparé avec les

660 CPP, 56¢ lecon.
661 CPP, 53¢ lecon.
062 Jhid.



productions anciennes®®

. Apres la « poésie dramatique », c’est-a-dire le théatre, il détaille la
musique, la peinture, la sculpture et larchitecture. Dans presque tous ces genres, lart des
modernes I'a emporté sur I’art des anciens. La seule exception est la sculpture. Mais le mérite des
Anciens en sculpture ne prouve aucune supériorité générale, elle s’explique simplement par les
« meeurs » des Anciens, ce que nous pouvons traduire par leur plus grande habitude de voir les
corps nus. En architecture aussi, les cathédrales prouvent non seulement une plus grande maitrise
technique des Modernes, mais aussi une plus grande « perfection » esthétique par rapport aux
temples anciens.

Cette affirmation de modernité n’est pourtant pas sans paradoxe. Le vocabulaire de Comte,
sa facon de mettre en valeur un petit nombre de grands noms sont finalement assez
conservateurs. Les auteurs du XVII® siecle sont tres présents dans la « Bibliothéque du prolétaire ».
Comte ne conseille pas du tout aux prolétaires de lire les contes de Perrault ou le théatre de
Diderot, mais bien les grands classiques : a coté de Racine et de La Fontaine, Moliere, Corneille et
Mme de Lafayette. Méme si le corpus de Comte a moins de cohérence que celui de Maistre et de
Maurras, c’est toujours le XVII® siecle qu’il met a ’honneur.

La distinction entre les partisans des Anciens et des Modernes est-elle toujours pertinente
pour comprendre la réception du XVII® siecle chez Comte ? Nous avons vu que Comte a pris
I'idée de progrés aux Modernes. Nous verrons qu’il prend aux anciens la critique de I'originalité.
En réalité, il conteste les termes de la querelle pour montrer que les grands artistes de toutes les
époques ont été des positivistes.

Comte n’est pas moins virulent que Maistre contre ceux qui se disent originaux. Pour lui
aussi, ce sont des ignorants et des orgueilleux :

Cétait une aberration réservée a notre siecle que celle de prétendus poetes se glorifiant

systématiquement de leur ignorance scientifique et philosophique, qu’ils tentent vainement d’ériger
en garantie d’originalitéoo+,

On le voit aussi en science. Méme si les modernes 'emportent sur les Anciens par leur plus
grande précision, cela ne veut pas dire que les sciences soient des créations modernes.
Considérant les progres des connaissances en biologie, Comte écrit :

[Cest] bien ici, comme a ’égard de toutes les autres facultés scientifiques vraiment primordiales,
Peeuvre de Pespece entiere, graduellement développée dans la longue suite des siecles, et non le

03 Comte ne méprise pas le roman, mais il est géné par son nom : le génie moderne «s’est élevé, dans
presque tous les genres déja créés, au niveau et méme au-dessus des plus éminentes productions antiques,
indépendamment des nouvelles issues qu’il est parvenu a s’ouvrir par beaucoup d’admirables chefs-d’ceuvre, par
exemple, dans ces compositions, éminemment modernes, qualifié¢es du nom impropre de romans: il n’y a eu de
diminution réelle que dans influence sociale correspondante, d’apres les motifs précédemment expliqués. » CPP, 53¢
lecon.

664 CPP, 53¢ lecon.



produit original d’aucun esprit isolé, malgré la frivole et inqualifiable prétention de quelques
modernes a se proclamer, ou a se laisser proclamer les vrais créateurs privilégiés de la biologie
comparative®> |

L’« ceuvre de Tespece » 'emporte sur le « produit original » d’un individu. Se présenter
comme créateur est une « frivole et inqualifiable prétention ». Les modernes restent des nains
juchés sur les épaules de géants, les partisans des anciens ont raison de ne pas croire a 'originalité.
Cette nuance ne fait cependant pas de Comte un partisan des anciens. Quelle est 'approche
positiviste de ce débat ?

Pour Comte, les grands artistes de toutes les époques pourraient étre des positivistes, parce
que les grands poctes sont des savants, bien informés des évolutions philosophiques de leur
temps :

Il ne serait cependant point nécessaire de remonter jusqu’a 'exemple fondamental ’Homere, et

ensuite de Virgile, et en général de tous les grands poétes de ’Antiquité, pour faire ressortir

hautement cette condition préalable du développement normal de tout véritable génie poétique, de
s’étre d’abord intimement familiarisé avec toutes les éminentes conceptions contemporaines.

L’observation méme des temps modernes la manifeste spontanément de toutes parts, quoiqu’une

telle obligation ait dG y devenir plus pénible, par suite d’un développement plus avancé. Dante,

Arioste, Shakespeare, etc., étalent certainement au niveau général des connaissances humaines

correspondantes, aussi bien que Corneille, Milton, Molicre, etc. : tous avaient d’abord trempé leur

génie dans la philosophie contemporaine la plus avancée, avant de appliquer a la plus éminente
poésiet®,

Nous remarquons que jamais Comte ne parle d’imitation. Les artistes sont « intimement
familiarisés », ils ont « trempé leur génie » a la bonne source. Les grands auteurs, méme partisans
des anciens, n’ont pas imité les anciens, mais ils sont « au niveau », parfaitement conscients de
I’état des connaissances de leur époque.

Comment Comte explique-t-il la fécondité du Grand Siecle ? Ce siecle a connu un

. , - s ;- 667 N
« mémorable développement », un « admirable mouvement esthétique, et surtout poétique®™’ », a
un moment de bouleversement européen, alors que le catholicisme est ébranlé par le

développement d’une « philosophie négative » qui a engendré le protestantisme :

Au degré déja atteint par la désorganisation spontanée de I'ancienne discipline mentale, tout ce qui,
en un sens quelconque, tendait a provoquer partout I’éveil intellectuel, devait alors nécessairement
tourner, en dernier lieu, au profit de I'universelle émancipation des esprits. Mais, en outre, on a
justement signalé, a cet égard, la tendance sociale qui, méme a leur insu, poussait immédiatement les
principaux poctes de cette mémorable époque a concourir, a leur maniere, a la grande opération
critique : ce caractere, si prononcé chez Moliere et La Fontaine, et déja méme chez Corneille, tous
plus ou moins initiés aux nouveaux principes philosophiques, se fait sentir aussi jusque chez Racine
et Boileau, malgré leur ferveur religieuse, par la direction anti-jésuitique de leur foi jansénisteoos.

665 CPP, 40¢ lecon.
666 CPP, 53¢ lecon.
667 CPP, 55¢ lecon.
668 CPP, 55¢ lecon.



Le succes esthétique est en réalité une réaction de défense et d’éveil de la France. Comte
explique juste avant cet extrait que la France a été atteinte par une « premicre inoculation
hérétique® » mais n’a pas succombé au protestantisme. Le jansénisme a joué le réle d’un vaccin,
éveillant une saine réaction suite a I'introduction d’un corps étranger. L’extrait que nous avons
cité, d’une difficulté redoutable, explique d’apres nous 'effet du phénomene. Le bouleversement
du protestantisme a éveillé 'esprit critique des poctes et a favorisé '« universelle émancipation
des esprits ». Finalement le débat entre les anciens et les modernes n’est pas pertinent parce que
Racine et Boileau ont senti le méme phénoméne que Moliere et Corneille, en bons positivistes
« plus ou moins initiés » qu’ils étaient. Méme Racine et Boileau sont modernes, a cause de la
« direction anti-jésuitique de leur foi janséniste ».

Nous voyons donc que Comte connait parfaitement la querelle des Anciens et des
Modernes, qu’il donne globalement raison aux Modernes du point de vue de I'idée de progres
mais qu’il leur conteste toute prétention a loriginalité. Ce que Comte fonde, le positivisme, est
certes nouveau mais non pas original : il ne fait que reprendre et continuer la doctrine enseignée

par I’histoire de P’humanité.

Le XVI11I¢ siecle
La réception du XVIII® siecle est au fondement de la construction de notre corpus. C’est sur
ce point que Maistre, Comte et Maurras expriment leur singularité par rapport aux autres auteurs
contre-révolutionnaires. Une grande partie des contre-révolutionnaires pense que « la Révolution
est fille de ’éducation de college », c’est-a-dire fille du néoclassicisme, fille du courant favorable a
I’Antiquité qui s’est développé au cours du XVII® siecle. L’abbé Gaume, qui est l'auteur de cet
adage, qu’il écrit en caracteres majuscules, le développe comme une obsession. A 'appui de sa
these, il cite un grand nombre de témoins de cette éducation. Sa premicre citation fait passer
I’éducation a I’Antiquité pour un ennemi intérieur :
Par une singuliére inconséquence, les monarques et leurs ministres voulant conserver 'autorité
absolue, laissaient recevoir a la jeunesse wne éducation républicaine. Thémistocle, Aristide,
Epaminondas, Solon, Cicéron, Caton, Cincinnatus, Scipion, étaient les modeéles qu’on lui proposait.
Les rois applaudissaient Brutus. Les lecons des sages de I'Antiquité répandues par de savants
traducteurs, les législations de Sparte, d’Athénes et de Rome commentées par des politiques
éclairés, avaient achevé de changer totalement les idées, les caracteres et le langage. Les iustitutions
étatent monarchiques, et les habitudes républicaines. Les prétentions et les privileges étaient aristocratiques,
les opinions et les meeurs devenaient démocratiques. Les avocats, tous les hommes de lettres, avec

quelque fondement, les clercs les plus obscurs, avec démence, ne concevaient pas pourquoi ils ne
seraient pas des Lycurgues et des Cicérons®?.

669 CPP, 55¢ lecon. Cette expression est si étrange qu’elle est citée dans le TLF7 a I'article « inoculation ».
670 Gaume, La Révolution, Gaume fréres, 1856, p. 27-28.



Les monarques « laissaient recevoir a la jeunesse » une éducation destructrice, ils ont
presque causé leur propre perte. Le présupposé de cette approche est que I’Antiquité porte
naturellement la république et la démocratie : «les lecons des sages de '’Antiquité » feraient
naturellement adopter des opinions démocratiques.

Outre Louis-Philippe de Ségur, qui est cité ici, et Gaume, de nombreux auteurs ont pensé
ainsi. Chateaubriand écrit : « Le bouleversement total que les Frangais, et surtout les Jacobins, ont

voulu opérer dans les meeurs de leur nation [...] n’a été qu’une imitation de ce que Lycurgue fit

671

dans sa patrie”” ». Barbey d’Aurevilly refuse également les «insidieux exemples de liberté pris

672

dans des sociétés qui ne ressemblent en rien a notre société actuelle®” ». Maurras lui-méme dans

un travail de jeunesse a fait cette association. Le ministere Turgot serait tombé a cause de
« théoriciens élevés a I’école de Sparte et de Rome, ne voyant de salut que dans les mesures
radicales, ne comprenant rien aux difficultés du gouvernement et aux exigences de la
politique®” ». Mais cette association devient peu 2 peu pour lui une « erreur déplorable », qu’il
décele aussi chez Taine : « Une erreur déplorable, due peut-étre a des préjugés de professeur ou

d’ancien éleve, a conduit notre maitre Taine a qualifier de classique Desprit qui prépara la

674

Révolution®™. » Maurras voit parfaitement le probleme: Taine est un maitre contre-

675

révolutionnaire, mais Taine dénonce le «moule classique»’” des révolutionnaires, leur

676

« scolastique de pédants débitée avec une emphase d’énergumenes »°”°. L’analyse de Maurras sur

ce point est pertinente, c’est bien Taine qui écrit cela :

Car C’est par systéme et pour simplifier qu’ils s’appauvrissent. En cela, ils suivent le procédé du
siecle et les traces de Jean-Jacques Rousseau : leur cadre mental est le moule classique, et ce moule,
déja étroit chez les derniers philosophes, s’est encore étriqué chez eux, durci et racorni jusqu’a
Pexces. [...] Chacun d’eux, a ses propres yeux, est un Romain, un sauveur, un héros, un grand
homme. «J*étais a la téte des étrangers, écrit Anacharsis Clootz dans les tribunes du Palais, en
qualité d’ambassadeur du genre humain, et les ministres des tyrans me regardaient d’un air jaloux et
mal assuré. » [...] Dans leurs Mémoires et jusque dans leurs épitaphes, Barbaroux, Buzot, Pétion,
Roland, Mme Roland se décernent incessamment des brevets de vertu, et, a les en croire, ils sont
des personnages de Plutarque®?’.

Tout ce que nous avons étudié jusqu’a présent montre la fausseté d’une telle association.

L’Antiquité ne porte pas naturellement a la république et la démocratie. Une grande partie de

67\ FEssai sur les révolutions, dans (Euvres complétes, Edition dirigée par Béatrice Didier, Champion, 2009, I-11I,
chapitre XIII, p. 336.

672 De ['histoire, volume XX de Les (Euvres et les Hommes, Slatkine Reprints, 1968, chapitre « La Gréce antique »,
p. 81.

673 Lettre fictive de Turgot a Voltaire pour le bac de 1884.

674 Trois idées politiques, note 1 « De Pesprit classique », 1898, p. 53 ; 1922, p. 269.

675 Taine, Les Origines de la France contemporaine, Robert Laffont, p. 321-324.

676 Thid.

677 Thid.

279



lintérét que Maistre, Comte et Maurras portent a Antiquité s’explique probablement par ce
débat de réception : pour eux la Révolution n’est pas fille de PAntiquité mais repose sur une
mauvaise interprétation de I’Antiquité. Comme Maurras explique, Gaume, Taine et ici Paul de

Leusse ont été trompés par le XVIII® siecle :

Ce qui indispose le comte Paul de Leusse contre ’Antiquité grecque et latine, c’est, me semble-t-il,
la terminologie politique que leur ont empruntée nos modernes démocrates républicains. Je le prie
de se souvenir que ces anarchistes sont, au moins par lintelligence, des enfants de la Germanie,
fussent-ils nés Francais d’origine comme Rousseau, Jurieu, Castellion et Calvin, puisqu’ils procedent
de Pesprit politique de la Réforme. Ces Germains ou germanisés nous ont fabriqué une Antiquité a
leur mode¢7s.

Les régimes politiques antiques ne peuvent plus étre compris a cause des amalgames de

vocabulaire, comme il explique plus loin :

Malgré leur vocabulaire pseudo-latin, on cessera peut-étre un jour de traiter la Révolution, le
Consulat, PEmpire de choses latines ou classiques : furies désorganisatrices, nées absolument
comme le parlementarisme « au fond des foréts » disait Montesquieu. Taine qui eut la gloire de les
juger avec exactitude les appelle tout de traversé?.

C’est Maurras qui formule le plus clairement cette analyse. Qu’en est-il chez Maistre et
Comte ? L’exemple de Bacon chez Maistre a montré qu’une mauvaise philosophie provenait

d’une mauvaise connaissance de I'Antiquité. Maistre critique régulicrement la réception de

680 681

I’ Antiquité au XVIII® siecle, par Condillac™, par Rousseau™. Le court texte renommé de manicre

posthume le Contre-Roussean montre comment Maistre fait la lecon de I’Antiquité a Rousseau :
11 plut jadis aux épicuriens, ensuite a Lucréce leur disciple, et de nos jours a Rousseau, de soutenir
que ’homme n’est pas un étre social ; mais Lucrece est bien plus modéré que Rousseau. Le premier
s’est contenté de soutenir qu’a tout prendre, ’état de nature n’a pas plus d’inconvénient que celui
d’association ; au lieu que le citoyen de Geneve, qui ne s’arréte jamais sur le chemin de lerreur,

soutient nettement que la société est un abus : il a fait un livre pour le prouver. Marc-Aurcle n’était
pas de cet avis lorsqu’il disait qu’« un étre est social par 1a méme qu’il est raisonnable? ».

Rousseau n’est finalement que I’émule caricatural de Lucréce. On peut trouver de
nombreuses citations disséminées dans son ceuvre qui mettent en contradiction les Anciens et les
Modernes, mais l'idée que la Révolution serait la fille de I’éducation classique lui reste

radicalement étrangere.

678 Maurras, « Etudes du comte Paul de Leusse », Devant I'Allemagne éternelle, p. 8. 1.’article est probablement
antérieur a 1901.

7 Tbid.

080 §SP, 6° entretien : « Bientdt son venimeux disciple le saisit a son tour pour le plonger dans les boues de sa
grossiere esthétique. « Les métaphysiciens modernes, nous dit ce dernier, ont assez mis en usage ce terme d’idées
archétypes (" 1) ». La note indique : « Essai sur l'origine des connaissances bhumaines. (Sect. 111, §5.) Pourquoi modernes,
puisque le mot archétype est ancien et méme antique ? et pourquoi asseg en #sage, puisque ’académie, au mot archétype,
nous dit que ce mot n’est guére en usage que dans expression monde archétype ? »

81 Le texte le plus précis est /'Examen d'nn écrit de Jean-Jacques Roussean, OC, t. V11, p. 501 sq.

%2 OC, t. VI, p. 528.



Pour Comte lassociation entre la Révolution et le classicisme est contradictoire et
superficiel. Il 'explique dans une note de la 46° lecon. Cela n’a été valable quun temps, au début

du romantisme, sur une méprise :

Chacun se souvient que le romantisme s’introduisit en France, dés le commencement de ce siecle,
sous les auspices de ’école catholico-féodale, qui se fit longtemps une sorte d’obligation de parti de
préconiser les plus monstrueuses aberrations des novateurs littéraires ; tandis que Décole
révolutionnaire défendant, au contraire, avec ardeur la vieille 1égitimité classique, tenta méme plus
d’une fois de la placer sous la ridicule protection de réglements officiels®83.

Le premier romantisme, venu d’Allemagne et d’Angleterre, aimait le Moyen Age et
Iirrationalité, alors que les révolutionnaires voulaient retrouver la vertu romaine. Cette lecture se

croyait politique :

Une telle méprise ne tenait, sans doute, de part et d’autre, qu’a ce que la littérature romantique se
produisit d’abord comme essentiellement vouée a la représentation des temps chrétiens et féodaux,
pendant que la littérature classique paraissait exclusivement consacrée a lantiquité paienne et
républicainets.

A présent les choses sont rétablies, les romantiques aiment la république et les classiques

aiment la monarchie, parce que c’est le rapport au catholicisme qui est le vrai critére :

Ce rapprochement superficiel, tout a-fait indépendant du vrai caractére fondamental de chaque
systeme littéraire, a néanmoins suffi pour que, les uns en ’honneur et les autres par aversion du
catholicisme, aient également fermé les yeux sur linconséquence évidente d’une semblable
appréciation, comparée aux principes généraux d’autorité absolue ou de liberté indéfinie dont ils
s’efforcaient respectivement d’établir la prépondérance politique. La répartition des opinions
littéraires commence a s’effectuer sans doute d’une maniere plus conforme aux lois ordinaires de
I'analogie, en ce sens du moins que l'anarchie politique cesse maintenant de répudier I’anarchie
littéraireos>,

Si 'on apprécie 'autorité en politique, on la cherche aussi en littérature et on aime les
5
classiques. A T'inverse, si 'on cherche la liberté indéfinie en politique, on aime les romans, par

curiosité pour les gouts du peuple, par gout pour le bizarre.

Cette analyse reste valable pour le présent, explique Maurras, jusqu’en 1911 :

« Je suis démocrate et je suis partisan du latin, propos a demi honorable pour celui qui le tient, ne prouve
rien en faveur du latin devant la Démocratie ; ou cela prouve seulement qu’il y a dans les bons
esprits des contradictions bienheureuses. Ils n’en vaudraient d’ailleurs que mieux s’ils ne se
contredisaient de la sorte. Ajouter que Maximilien Robespierre ou I’abbé Sieyes, ou le comte de
Mirabeau, ou Jean-Jacques Rousseau, furent copieusement abreuvés des sources grecques et
romaines, cela fait-il que leur principe ne tende a dessécher les sources mémes ou ils avaient bu¢ ?

083 CPP, 46¢ lecon, note 5.

684 T hid.

85 Thid.

986 Article « Démocratie et latin », Action francaise, mai 1911.

281



Maurras se prononce par conséquence contre la réforme de 1902, qui a « tué I’étude du
latin ». On se demande néanmoins s’il s’agit toujours d’une analyse ou alors d’un amalgame.
Montfort apporte au ministre Steeg une pétition contre la réforme de 1902, que Steeg refuse :

De quoi M. Montfort s’étonne. Il aurait pu s’expliquer cette indifférence par les origines

prussiennes de M. Steeg et par cette sensibilité protestante que les monuments de intelligence et de
Part francais ne mettent jamais bien a ’aise®87.
¢ J

Pour Maurras, tout s’explique facilement : on ne peut étre contre le latin que parce qu’on
est contre la France, parce qu'on est protestant et prussien. M. Steeg ne veut pas revenir sur la

réforme de 1902 pour ces raisons.

La critique de 'imitation

Apres avoir abordé les réceptions historiques et religieuses, il nous faut aborder la réception
des principes esthétiques de 'Antiquité. Le principal principe esthétique antique est défini par
Aristote et Platon comme la mimesis, c’est-a-dire I'imitation. Il s’agissait d’abord d’imiter la nature
dans Pceuvre d’art. Cette idée fait penser a I'esthétique réaliste chez les modernes. Mais I'idée de la
nature a changé : pour Platon, la vraie nature est I'idéal, non le banal et le laid quotidien. Avec les
siecles, la nature est devenue le modele de la nature, elle s’est éloignée de la nature qu’on peut
voir sous les yeux pour désigner les modeles antiques. Ce sont les antiques qui étaient les plus
proches de la nature, ce sont eux les modeles de la simplicité, donc si ’'on veut imiter la nature, il
faut imiter les antiques. Qu’en pensent nos auteurs ?

Comte se livre a I'exposé le plus systématique sur I'imitation. Peu importe I'objet qu'on
imite, qu’il soit esthétique, politique ou éducatif, I'imitation a un sens en elle-méme. L’imitation
est un stade dans le développement de ’homme et de '’humanité. Comte 'expose comme une des
lois normales de I'« animalité », de la vie biologique :

La seconde loi, qui, comme dans tous les autres cas, suppose la précédente mais sans en résulter,

proclame la tendance de toute fonction intermittente a devenir habituelle ; c’est-a-dire a se

reproduire spontanément apres la cessation de I'impulsion primitive. Cette loi de I’habitude trouve
son complément naturel dans celle de I'imitation, qui n’en est pas vraiment distincte. Suivant la

profonde réflexion de Cabanis, I'aptitude a imiter autrui résulte, en effet, de aptitude a s’imiter soi-
méme ; du moins chez toute espece douée de sympathiesss.

Les enfants imitent tout comme les premieres civilisations imitent. Cette tendance a
I'imitation a une implication artistique :

Malgré de vaines distinctions métaphysiques entre 'imitation et I'invention, tous les arts imitent, et
tous aussi idéalisent. La réalité fournissant toujours la source naturelle de I'idéalité, I'art est d’abord

087 Ibid.
88 Catéchisme positiviste, 3¢ entretien.

282



purement imitateur. Dans notre enfance, individuelle ou collective, comme chez les animaux, une
servile imitation, bornée aux moindres actes, constitue la premicre manifestation de nos habitudes
esthétiques. Mais, malgré les prétentions d’une vanité puérile, la représentation ne regoit pas
maintenant le nom d’art quautant qu’elle est embellie, c’est-a-dire perfectionnée, de maniére a
devenir, au fond, plus fidele, en faisant mieux ressortir les traits principaux, qu’altérait d’abord un
mélange empirique. C’est en cela que consiste I'idéalisation, qui, depuis les premiers chefs-d’ceuvre
de ’Antiquité, caractérise de plus en plus I’élaboration esthétique®®.

Dans ce cas, ou 'objet a imiter est proche de soi, 'imitation a un certain mérite. Mais dans
le cas ou l'objet a imiter est éloigné dans le temps ou I'espace, I'imitation est un grand mal,
« servile et dangereuse », « désastreuse », « vaine », comme la qualifie réguli¢crement Comte :

Au lieu de les inviter 4 'imitation d’un passé qui ne comporte aucune reproduction, le positivisme

les exhortera [les futurs empereurs| bientot a mieux apprécier leurs propres avantages®.

En particulier, 'imitation de I'Antiquité est une tres mauvaise idée. L’association du
pouvoir spirituel et temporel avait du sens dans I’Antiquité, mais elle serait « maintenant
dangereuse et heureusement impossible » :

Ceux qui, de nos jours, dans leurs étranges pensées de progres, dictées par une aveugle imitation de

I’Antiquité, prétendraient rétablir cette concentration primordiale, alors aussi fondamentale qu’elle

serait maintenant dangereuse et heureusement impossible, devraient donc, d’apres les explications

précédentes, pour étre suffisamment conséquents a leurs vains projets, ne pas s’arréter au

monothéisme, naturellement antipathique a un tel régime, et rétrograder de plein saut jusqu’au
polythéisme proprement dit, qui en constituait certainement I'indispensable fondement®!.

Les progressistes, avec leurs « étranges pensées de progres », sont donc conduits a une

aberration a cause de « 'aveugle imitation de ’Antiquité ».

Chez Maistre également, la notion d’imitation inspire rejet et scepticisme. Dans la plupart
de ses écrits, Maistre critique cette notion, sauf dans 'occurrence suivante, particulicrement
ambigué :

Les lettres et les arts furent le triomphe de la Grece. Dans 'un et 'autre genre, elle a découvert le

beau ; elle en a fixé les caracteres, elle nous en a transmis des modeles qui ne nous ont guére laissé
que le mérite de les imiter : il faut toujours faire comme elle, sous peine de mal faire®2,

Dans ce paragraphe qui fait penser a un manuel d’histoire généraliste, Maistre reconnait des
mérites a la Grece, qui a fixé les « caracteres » du beau et en a transmis les « modeles ». Comment
comprendre que le « mérite de les imiter » suive la tournure restrictive, « ne...que » ? Est-ce parce
que les modernes sont écrasés sous la supériorité de la Gréce ou parce que le « mérite de les

imiter » n’en est pas vraiment un ?

89 Systeme de politique positive, 1854, t. 1, p. 288.
090 Catéchisme positiviste, 10¢ entretien.

01 CPP, éd. cit., p. 296, 53¢legon.

092 Du Pape, éd. cit., p. 325, 1V, 7.



Maistre a développé sa pensée sur I'imitation esthétique dans un ouvrage peu connu et
inachevé, les Six paradoxes a Madame la marguise de Nav. .., que Pierre Glaudes a mis en valeur dans

son ¢édition des (Euvres. Ce dernier écrit que les Six paradoxes sont un « manifeste néoclassique

693

doublé d’un petit traité esthétique résolument conservateur”” » et que, grace a eux, « en matiére

de gott, Maistre jette [...] les principes d’une esthétique réactionnaire® ». Néanmoins, leur coté
moqueur et léger nous fait douter, Maistre semble rejeter toute doctrine simplement pour faire
valoir son bel esprit.

Parmi les six paradoxes, le quatriecme que Maistre étudie nous intéresse particuliecrement, a
savoir que «le beau n’est quune convention et une habitude ». Il se demande si le nombre de
personnes qui trouvent belle une chose peuvent la rendre belle réellement. Il y évoque

Winckelmann avec scepticisme :

Que si le Beau est exclusivement du ressort des adeptes, alors il n’y a plus de Beau dans un autre
sens ; c’est a dire que le nombre de ces véritables adeptes étant dans une proportion presque nulle
avec le reste des hommes, c’est comme si le Bean n’était que du ressort des anges. Dans ce cas
quimporte aux hommes ?

Mais, parmi ces adeptes, combien de doutes, de contradictions et d’incertitudes ! Entendez-les, pat
exemple, parler de antique : c’est encore une véritable religion. A les entendre, Iantique a un
caractere que les vrais connaisseurs sentent d’abord, et dont nous n’approcherons jamais.
Heureusement pour eux, ils jugent ordinairement a coup sir : ce n’est pas cependant qu’on ne leur
ait fait de temps en temps de cruelles niches. Personne n’ignore I’histoire de ce peintre romain
(Casanova) qui fit un tablean antigue, et le présenta dlment barbouillé de terre au fameux
Winckelmann. I’antiquaire y fut, pris et pensa étouffer de rage®.

On connait Winckelmann pour son gout pour ’Antiquité. Il ne faut pas en déduire que
Winckelmann soit partisan des anciens. Maistre se moque de lui comme d’un critique moderne, il
se moque du prétendu « vrai connaisseur » qui « sent d’abord », c’est-a-dire qui jugerait vite et
bien. Winckelmann a une conception trop mystérieuse de la beauté, trop instinctive, trop
romantique peut-¢tre. Winckelmann s’est trompé une fois, donc tout son systéme est a revoir.
Maistre se moque de lui, mais il ne propose rien a la place.

Maistre ne se montre pas non plus partisan inconditionnel des Anciens : « [si] les Anciens

696

revenaient au monde, ils riraient peut-étre du culte que nous leur rendons™ ». Leur principe de

I'imitation qui semblait certain souleve aussi d’autres questions :

1l semble que Uimitation de la nature offre un principe certain ; malheureusement, il n’en est rien, car
Cest précisément cette imitation qui fait naitre les plus grandes questions. Il n’est pas vrai, en
général, que dans les arts d’imitation il s’agisse d’zmiter la nature. 11 faut I'imiter jusqu’a un certain
point et d’une certaine maniére. Si 'on passe ces bornes, on s’éloigne du beau en s’approchant de la
nature. Si quelqu'un parvenait a imiter sur le plat un tapis de verdure avec des matériaux

093 Buwres, éd. cit., p. 126.
094 Buwres, éd. cit., p. 130.
95 Six paradoxes, (Envres, éd. cit., p. 158.
96 Six paradoxes, (Envres, éd. cit., p. 161.

284



convenables au point de tromper un animal qui viendrait brouter, il n’aurait fait qu'une chose
curiense ; mais que Claude Lorrain ou Ruysdaél imitent cette méme verdure sur une toile verticale
avec quelques poudres vertes, jaunes, brunes, délayées dans de lhuile, cette imitation qui sera a
mille lieues de la premiére pour la vérité, sera une belle chose, et on la couvrira d’oré7.

La bonne imitation est donc celle qui se fait avec des poudres sur un plan vertical et la
mauvaise celle qui reproduirait ’herbe a I'identique, en utilisant un autre matériau que de ’herbe,
sur un plan horizontal. Cette conclusion qui insiste surtout sur les matériaux et les conventions
est décevante.

Maistre conclut ce paradoxe sans conclure, en posant d’autres questions, en proposant
deux citations qui se contredisent et en déclarant finir « brusquement », « par crainte de glisser

hors du pzlrzldoxe(’(J8

». On se demande si Maistre a vraiment trouvé un sujet insondable ou s’il ne
I'a pas pris au sérieux. Le sujet de l'art semble inspirer plus de plaisanteries a Maistre que les
autres sujets : « Rome passe pour la capitale des beaux-arts. Elle ne ’est que par comparaison ou
par préjugé : elle a voulu ressusciter chez elle 'architecture grecque, et cette architecture n’est pas
plus grecque que le Pape n’est archonte®”. » Le rire a des vertus qu’on ne voit pas ici.

Dans d’autres ceuvres, Maistre critique I'imitation. Nous I’'avons vu dans la toute premicre
citation de notre introduction, qui évoquait les Jeux olympiques modernes et dénongait le « néant
et méme le ridicule de cette imitation™ ». A propos des punitions corporelles dans I'armée, il
propose par plaisanterie de recourir au bois du laurier plutot qu’a celui de la vigne, qui était utilisé
chez les Romains, « car les imitations serviles ne valent rien™' ». A propos des langues modernes,
il regrette la disparition du latin comme langue de la science, qui disparait au profit des langues
vulgaires : « Aujourd’hui, toutes les nations de I’'Europe par une imitation insensée des insensés,
et comme travaillées du mal francais, écrivent chacune dans sa propre langue™ ». L’imitation est
donc un principe tres négatif, elle est « ridicule », « servile », « insensée », elle est une preuve de
conformisme, elle montre une absence de jugement. Cela ne veut pas dire que Maistre soutienne
I'innovation ou le gout personnel comme principe de jugement et d’esthétique. Comme chez
Comte, il faut sortir de la confrontation entre imitation et innovation. I’imitation ne peut donc

tenir lieu de jugement ni d’esthétique.

097 Six paradoxes, Euvres, éd. cit., p. 161.

098 Six paradoxes, Euvres, éd. cit., p. 162.

099 Six paradoxes, Envres, éd. cit., p. 160.

700 Essai, Eupres, éd. cit.,p. 392.

00 SSP, nres, éd. cit., p. 652.

792 Commentaire sur l'ouvrage de Méthode, OC, t. VIII, p. 437-438. On trouve aussi une allusion intéressante a une
critique par La Harpe de I'imitation des Grecs par les Latins dans I'Examen de la philosophie de Bacon, OC, t. V1, p. 485-
480.



Chez Maurras, la notion d’imitation semble avoir perdu en précision. Quand il parle
d’imiter, il ne pense pas directement a la notion classique.
Dans cette occurrence, on trouve un usage classique du terme. Maurras oppose

romantiques et classiques :

Les classiques s’efforcent de ressembler a ceux qui réfléchissent dans leurs ceuvres les figures de la
Beauté ; les romantiques cherchent, avant tout, a manifester leur ame en ce qu’elle a de strictement
particulier, c’est-a-dire a la montrer aussi différente que possible de 'ame de leurs proches et de
leurs devanciers. [...] Dans la nature, toute passion vraie, justement parce qu’elle éclate et se fait
jour par la ligne du moindre effort, s’exprime nécessairement avec une extréme simplicité et une
nudité parfaite”,

Maurras développe une esthétique de la simplicité antique. Les classiques cherchent
simplement la beauté, alors que les romantiques cherchent le « particulier ». Les classiques sont du
coté des « figures de la Beauté », de la « nature » et du vrai, alors que les romantiques cherchent le
« différent ».

En Toscane, Maurras s’étonne de la laideur des habitants et des tableaux. Cela 'améne 2

méditer sur le beau :

Les meilleurs artistes de la meilleure époque ont, du reste, laissé une collection complete de laideurs
caractéristiques. Ces ouvrages d’un réalisme aigu sont a considérer. Celui qui les a médités s’apercoit
qu’ils ne difféerent point, quant aux marques du type, d’avec les ceuvres les plus idéalistes. Ces
derniéres nous montrent seulement le type simplifié, remis d’accord avec lui-méme et en outre
fleuri des parures de la jeunesse’4,

Maurras considere aussi que la reproduction trop exacte du réel aboutit a la laideur, alors
que le beau se trouve dans la simplification.

Ce n’est donc pas par I'imitation qu’on arrive au beau, mais par I'imitation des bons
modeles. I’imitation de Moliére est « judicieuse et soutenue’” », mais 'université de fournit pas
un bon modeéle pour I’éducation nationale. Son imitation sera « sotte’” ». [’imitation de Jean-

707

Jacques Rousseau est nécessairement servile™".

L’imitation ne désigne pas tant le processus que le résultat :

703 « Les projets de M. Combes », La Sezmaine de Paris, 24 décembre 1895, cité par Leon S. Roudiez, p. 211.

704 _Anthinéa, « Le génie toscan », section V.

705 « Le sens d'un critique peut patticiper de deux manieres de ce bon gout ; naturellement, je l'ai dit, et aussi
pat I'étude exercée, l'imitation judicieuse et soutenue d'un juste modele. Du temps qu'il subsistait une compagnie
soucieuse d'élégance et de perfection, Moliere pouvait écrire avec vraisemblance que, dans les atts, la grande régle
était d'abord de plaire, mais de plaire aux honnétes gens. L'instinct des honnétes gens de son temps n'était point
mauvais ; la moyenne de leurs jugements composait une sorte de regle vivante. » Prologue d’un essai sur la critique, 1896.

706 « Tant que I’éducation nationale est restée aux mains du clergé, c'est-a-dire sous I’Ancien Régime, et, sous
le nouveau, tant que le clergé a résisté a la sotte imitation des méthodes universitaires, il y eut de jeunes Francais
initiés a la véritable intonation du latin », « Accentuez le latin et le grec », GdF, 15 décembre 1901.

07 « Quand Rousseau écrivait, il usurpait les attributs du prince, ceux du prétre et ceux méme du peuple
entier, puisqu'il n'était méme point le sujet du roi, ni membre d'aucun grand Etat militaire faisant quelque figure dans
'Europe d'alors. L'élite politique et mondaine, une élite morale, fit mieux que ramasser la plume de Jean-Jacques, elle
baisa la trace de sa honte et de ses folies ; elle en imita tous les coups. Le bon plaisir de cet homme ne connut de
frontieres que du coté des gens de lettres, ses confreres et ses tivaux », L Avenir de Uintelligence, 1905.

286



Permettez-moi de vous demander a brile-pourpoint : connaissez-vous M. Delboulle ? M. Delboulle
est une facon de savant dont je serais embarrassé de juger les travaux ; ils sont trop au-dessus de
moi. C’est tout de méme un homme exquis. Je tiens de lui depuis trois années environ un petit livre
blanc ou se trouvent groupées, autour du texte des poemes anacréontiques, les plus fameuses
imitations frangaises que 'on en fit depuis trois siecles. Il y en a de magnifiques, de Ronsard et de
La Fontaine, et qui, pour la vigueur, passent bien le modele dont elles ont la grace simple. Il y en a
qui sont seulement agréables et pures, de Remy Belleau, de Baif méme et de plusieurs autres08.

On a 'impression que Maurras ne s’investit pas personnellement quand il utilise ce terme, il

709

en parle comme d’une évidence™. D’aprés nous, c’est parce que Maurras est déja passé au

mode¢le suivant, celui de continuer les sources plutot que d’imiter les modeles.

Conclusion de la deuxiéme partie : ni imitation, ni oubli

En conclusion de cette deuxi¢me partie, nous pouvons souligner que nos auteurs ne sont
pas des adorateurs inconditionnels de I’Antiquité. Nous I’avons vu dans les nombreuses critiques
qu’ils lui adressent, et surtout a la Grece, a laquelle ils reprochent tant de perversions qu’ils ont du
mal a louer son modeéle esthétique, mais leurs critiques ne sont pas des appels a ne plus étudier
I’Antiquité. Ce sont des invitations a trier ’héritage antique pour n’en conserver que le meilleur,
c’est-a-dire le plus durable et le plus conforme aux bréches du présent postrévolutionnaire.

Nous avons remarqué a plusieurs reprises qu’une partie des critiques contre ’Antiquité était
prise aux auteurs antiques eux-mémes, si bien que nous avons eu 'impression que la critique de
IAntiquité restait une forme de fidélité a I’Antiquité. Certaines critiques s’en éloignent
néanmoins, pour deux raisons, soit pour prendre le contrepied d’éloges postérieurs qui auraient
été indiment décernés a I’Antiquité, soit pour suivre véritablement la modernité.

La réception de I’Antiquité chez nos auteurs est donc un objet a la fois complexe et
passionnant, complexe parce qu’il meéle des pensées empruntées a différentes époques et
différents contextes, et passionnant parce que ces pensées nous ¢loignent de nous-mémes et nous
obligent a nous replonger dans le détail de I’histoire grecque pour nous forger notre propre avis.

Nos auteurs ne promeuvent donc ni 'imitation de I’Antiquité, ni son oubli. Quelle serait la

bonne position pour ne pas oublier ’Antiquité ni les progres que ’humanité a connus apres elle ?

708 « Le tombeau du Parnasse contemporain », Gdl, 23 juillet 1894.

7 Nous avons trouvé d’autres occurrences assez scolaires dans des textes plus tardifs : « Anatole France et
Racine » de 1925 ; « Préface a La Musique intérienre» de 1925 aussi, « André Chénier » de 1939. Ces textes sont
accessibles sur www.maurras.net

287


http://www.maurras.net/

288



Troisieme partie : la continuation de ’Antiquité

Dans cette partie, nous allons étudier les manic¢res qu’ont nos auteurs de continuer
I’Antiquité, de marcher sur les pas des anciens, de batir dans leurs plans, d’écrire dans leur style.
Cette partie sera plus littéraire que les autres, parce qu’elle étudiera plus Pécriture et les genres
littéraires que la chronologie. Comme nous l'avons déja dit, les anciens ne sont plus tous des
mode¢les a imiter mais certains restent des sources a continuer. C’est dans ce sens qu’il faut
comprendre le mot de « continuation », qui fait écho au concept classique d’« imitation », et
permet de qualifier la nouvelle maniére d’écrire de nos auteurs.

Nous étudierons d’abord le plus grand regret qu’ont nos auteurs vis-a-vis de ’Antiquité, le
regret d’avoir perdu son unité. Nous verrons ensuite les solutions qu’ils proposent pour retrouver

cette unité dans le présent. L’écriture pourrait bien étre une de ces solutions.

Chapitre 5 : retrouver l'unité antique

Pour nos trois auteurs qui se méfient tant des utopies, 'unité est peut-ctre la seule théorie
politique qui puisse étre érigée en idéal. Nous allons montrer que ce réve d’unité est un réve
pratique, parce quiil n’est pas né de la téte de théoriciens mais parce qu’il a été réalisé dans
I’ Antiquité. I.’unité est donc possible, mais elle a été perdue.

Sarah Kofman décrit tres bien le réve d’unité chez Comte :

Si la religion positiviste n’est pas, comme le saint-simonisme, une parodie du catholicisme, c’est

qu’elle 'imite en faisant mieux que lui : la religion de ’humanité qui se substitue a celle de Dieu est

plus religieuse que la religion elle-méme, car « en rapportant tout a ’humanité, l'unité devient plus
complete et plus stable qu’en s’efforcant de tout rattacher a Dieu » 1.

Pour Comte, la religion doit relier, mais le catholicisme ne relie plus. La « religion de
I’humanité » est une grande idée de Comte pour retrouver I« unité ». En quoi consiste cette
unité ?

Le culte de ’humanité rend '’homme de plus en plus religieux : I'idée d’humanité inséparable de

celle d’ordre et d’harmonie coordonne les vivants et les morts, réalise le désir d’éternité de chaque

individu en lincorporant a 'Espéce, au Grand Etre. Grace a cette incorporation, la communion
subjective est plus complete que la communion objective révée par les catholiques; elle est

U Sarah Kofman, Aberrations : Le devenir-femme d’Augnste Comte, Aubier Flammarion, 1978, p. 297, qui cite le
testament de Comte. L’appel de note se situe apres le guillemet de fermeture, parce que ce guillemet porte sur une
citation a 'intérieur de notre citation.

289



communion sans fin, régénératrice, et elle réalise entre les vivants et les morts une symbiose
analogue a celle qui existe, dans le ventre maternel, entre la mere et 'enfant?

L’unité dont réve Comte est donc surtout I'unité entre les générations, entre les parents et
les enfants, entre les vivants et les morts, entre les grands hommes du passé et les petits individus

du présent. En quoi ce réve d’unité s’inspire-t-il de ’Antiquité ?

Iunité antique

Le modele de cette unité est antique. La notion de « piété » familiale est romaine. Enée est
un héros pieux, parce que la transmission est son premier souci, parce qu’il porte son pere sur les
¢paules tout en guidant son fils. Paradoxalement, les Grecs sont aussi porteurs d’unité. La
deuxi¢me partie de la thése a montré combien les Grecs avaient été divisés et diviseurs. Mais en
dehors du domaine politique, les Grecs ont réalisé et conceptualisé de nombreuses formes
d’unité. La religion grecque était un facteur d’unité :

Dans cette phase sociale, la nature du culte, admirablement adaptée a ’état corrélatif de ’humanité,

consiste essentiellement en fétes nombreuses et variées, ou l'essor primitif des beaux-arts trouve

journellement un heureux exercice, et qui constituent souvent, chez des populations de quelque

étendue, déja liées par une langue commune, le principal motif des réunions habituelles ; comme le

montre si clairement 'exemple de la Grece, dont les fétes générales conserverent longtemps une

haute importance, jusqu’a I’époque de ’absorption romaine, pour en réunir les différentes nations,
malgré leurs fréquentes luttes intérieures’.

En plus de partager certaines fétes, les Grecs étaient liés « par une langue commune ». Le
lien entre les générations était aussi important, comme on le voit dans les discours des orateurs
grecs qui louent le dévouement des guerriers pour les générations futures. Les Grecs ont aussi
connu l'unité dans la science et dans la pensée. Pour Comte, « cette philosophie antique, qui, se
placant directement 2 la source de tout, ne laissait rien sans liaison® », est un modeéle. Comte aussi
se place a la «source de tout» et ne laisse rien « sans liaison », selon le modele d’Aristote, le
« philosophe incomparable », par I’étendue de ses connaissances, par sa capacité a embrasser tous
les savoirs, a étre vraiment général et non pas spécial. On peut aussi comprendre cette exigence
de ne rien laisser « sans liaison » comme une conception du style. Le style d’écriture ne doit pas
chercher avant tout a produire des effets mais a lier les conceptions entre elles. Comte se défend
d’exprimer des regrets, qu’il qualifie dans la méme page de « stériles » et « irrationnels », il invite a
admirer cette unité.

Si l'unité était possible dans la pensée, c’est parce qu'on la percevait dans le monde. Le

polythéisme n’est qu’un état passager du théologisme, entre le fétichisme qui est le premier état et

2 Sarah Kofman, Aberrations : Le devenir-femme d’Auguste Comte, éd. cit., p. 298.
3 CPP, 53¢ lecon.
4 Ibid.

290



le monothéisme qui est le dernier. Pendant la période polythéiste, la pensée fétichiste est restée

présente et en concurrence avec le polythéisme :

Qu’est-ce, en effet, au fond, que cette célebre conception de I'ame du monde chez les anciens, ou
cette assimilation plus moderne de la terre a un immense animal vivant, et tant d’autres doctrines
analogues, sinon un véritable fétichisme, vainement déguisé sous un pompeux verbiage
philosophique’ ?

Comte se livre ensuite a un véritable éloge du fétichisme antique, qu’on retrouve chez les

stoiciens antiques :

Tous les corps observables étant ainsi immédiatement personnifiés, et doués de passions
ordinairement tres puissantes, selon ’énergie de leurs phénomenes, le monde extérieur se présente
spontanément, envers le spectateur, dans une parfaite harmonie, qui n’a pu jamais se retrouver
ensuite au méme degré, et qui doit produire en lui un sentiment spécial de pleine satisfaction, que
nous ne pouvons gucre qualifier aujourd’hui convenablement, faute de pouvoir suffisamment
Iéprouver, méme en nous reportant, par la méditation la plus intense et la mieux dirigée, a ce
berceau de ’humanité. On congoit aisément combien cette exacte correspondance intime entre le
monde et ’homme doit nous attacher profondément au fétichisme, qui réciproquement tend aussi,
de toute nécessité, a prolonger spécialement un tel état moral®.

Comte est élogieux quand il parle de « parfaite harmonie », de « pleine satisfaction ». Mais
cette plénitude est perdue : elle « n’a pu jamais se retrouver ensuite au méme degré », « nous ne

pouvons guere [la] qualifier aujourd’hui convenablement ».

Maurras également regrette 'unité antique, non seulement romaine mais grecque. La Grece
n’est pas un modele d’unité politique, mais elle est un modéle d’unité scientifique. Dans sa note
« De l'unité en Grece », il distingue entre les domaines puis explique dans quel domaine la Grece

reste un modeéle d’« unité » :

[Ce] n’est ni leur politique ni leur morale qui se propose a 'admiration des siecles. Les plus grands
flatteurs de la Gréce défendent ceci avec tout le reste[...]. De leur avis comme de I'avis général, ce
qui n’a pas été égalé, ce que la Grece nous a légué d’unique tient a 'ordre des arts, a 'ordre des
sciences. Or, sur ces points, 'art et les sciences, notre Grece ne le cede ni a la Rome paienne ni a la
Rome catholique pour le sens vigoureux, profond et grave de 'unité. L’art grec et la science grecque
supportent la comparaison avec ce que Rome et Paris ont constitué de plu en politique, en morale
et en religion’.

I1 faut donc laisser de coté la politique et la morale grecques pour s’approcher de I'art et de
la science grecs. A partir de cette observation, Maurras forge un idéal esthétique :
La science grecque est un modéle d’aspiration a I'unité. L art grec, si rationnel, exprime la perfection

de I'unité. Pour un Grec, la beauté se confond avec I'idée méme de l'ordre ; elle est composition,
hiérarchie, graduation. La beauté grecque n’affecta ni I'expression du caractére ni la recherche de

5 CPP, 52¢ lecon.

6 1bid.

7 Chatles Maurras, « A propos des deux Frances [sz] — 'unité francaise », GdF, 22 novembre 1905, repris dans
Quand les Frangais ne s'aimaient pas, Nouvelle Librairie nationale, 1916, p. 188.

291



Poriginal et de I’étrange. En aucune de ses merveilles, 'individu ne se confesse. [...] Leur statuaire
ne vise pas a la ressemblance, elle veut le vrai général et vise a la beauté typique, a la fleur de vie
éternelles.

Comme nous I’avons vu, la beauté n’est pas la présentation « de l'original et de I’étrange »,
mais du «vrai général ». La beauté ne peut étre romantique, elle est classique. La beauté repose
aussi sur I'association de l'ordre et de l'unité. L’unité se comprend comme classement, unité
d’ensemble, contre la fragmentation, elle est « composition, hiérarchie, graduation ».

Maurras ne révait pas a une unité politique du monde, il ne voulait pas du « cosmopolitisme
niveleur des émules de Robespierre » mais souhaitait un « universalisme respectueux du divers » :
« L’harmonie désirée du monde ne peut consister qu’en un ordre meilleur des variétés existantes,
nullement en leur suppression”’ ».

Pour Comte aussi, l'unité antique est perdue dans le monde moderne: «l’anarchie
occidentale consiste principalement dans l'altération de la continuité humaine, successivement
violée par le catholicisme maudissant antiquité, le protestantisme réprouvant le Moyen Age, et le
déisme niant toute filiation'’. » Tout le bel appareil positiviste pour chercher les continuités entre

les époques est détruit par esprit négatif qui régit le présent.

Eloge de I’étymologie

S’il y avait un sujet qui permettait de rejouer la querelle des Anciens et des Modernes aux
XIX® et XX° siecle, ce serait I’étymologie. L’attachement a ’étymologie détermine une ligne de
fracture bien plus idéologique qu’il n’y parait, qui ne recoupe pas celle des Antimodernes,
puisqu’elle sépare Paulhan'' de Barthes' et réconcilie Bonald"” avec Maistre. Alors que les
théories linguistiques les plus novatrices délaissent I’étymologie, comme une pratique vieillie et
insatisfaisante', les spécialistes de I’Antiquité et les compilateurs de dictionnaires ne tatissent pas
leur production. On a parfois I'impression que le sujet est un marqueur politique et religieux :

plus on est progressiste et critique, plus on se doit de dédaigner les « pures et simples sottises » de

8 Charles Maurras, « A propos des deux Frances [si¢] — 'unité frangaise », GdlF, 22 novembre 1905, repris dans
Quand les Frangais ne §'aimaient pas, éd. cit., p. 188.

9 Chatles Maurras, L.>Avenir de I'Intelligence et autres textes, Robert Laffont, 2018, 459.

10 Auguste Comte, Systeme de politique positive.

11" Paulhan n’est pas un antimoderne du premier cercle qui mériterait une monographie d’Antoine
Compagnon, mais n’en est pas loin du tout, cf. Les Antimodernes, éd. cit., p. 24.

12 Cécile Hanania, Roland Barthes et I'étymologie, PIE Peter Lang, Bruxelles, 2010.

13 I égislation primitive : « Malgré Pesprit de systeme de quelques étymologistes, et le ridicule jeté sur quelques
étymologies, les langues seront regardées comme les archives du genre humain. C’est 'opinion des hommes les plus
célebres. »

14 Dans le chapitre consacré a '« Arbitraire », Oswald Ducrot considére I’étymologie comme une « croyance »
antique p. 322, qui survit « de nos jours encore » chez « certains linguistes » qui « tentent » péniblement de donner
des « garanties scientifiques » a ce qui en manque p. 324, Nouvean dictionnaire encyclopédique des sciences du langage, Seuil,
1995 [réimpression 2008].

292



Pétymologie'. Les amuseurs se moquent de I’étymologie, depuis Rabelais et Voltaire. A inverse,
selon le mot de Jean-Yves Pranchére, « étymologisme est un traditionalisme'® ». Plus on est
conservateur et enthousiaste, plus on aime I’étymologie, comme justement Maistre, Comte et
Maurras.

Le XIX® siecle est précisément un moment de transition, qui voit le passage de la fantaisie
analogique a la science systématique, qui aboutit a ’écriture de dictionnaires étymologiques, non
seulement en France mais dans toute ’Europe. Plusieurs études ont été faites, mettant en valeur
la spécificité du XIX® siécle, mais rarement complétes'’. Aborder cette question aujourd’hui
suppose d’étre conscient des évolutions de I’étude des langues depuis ’Antiquité, des critiques
que le XX° adresse au XIX‘. Pour comprendre cette transition, la complexité de la définition de
I’étymologie, 'opposition farouche des uns et 'amour inconditionnel des autres, il nous parait
nécessaire de procéder a l'archéologie de la notion, en trois temps, le temps de la double
fondation antique, le temps de la rationalisation moderne, le temps du divorce contemporain.

La fondation antique se divise entre deux approches, la grecque et la latine. Le domaine
latin est généralement oublié mais c’est lui qui fournit la définition la plus pragmatique, actuelle et
soutenable de I’étymologie. La position de Cratyle, déja débattue par les Grecs, est bien connue :
I’étymologie fait partie des moyens de prouver que le langage entretient un rapport naturel avec
les choses : « une juste dénomination existe naturellement pour chacun des étres'® ». Pour Cratyle,
cette these est absolument stre et n’a d’obstacle que dans le manque d’autres preuves, qu’on ne
tardera pas a trouver : « ce qu'on ignore au contraire ne prouve rien, excepté 'ignorance de celui
qui cherche' ». La thése est dite « naturaliste » : « chaque objet a recu une dénomination juste qui

lui revient selon une convenance naturelle®

», de plusieurs maniéres, par la pensée, le son, la
forme de la lettre ou de la bouche. Maistre semble la reprendre en partie lorsqu’il s’enthousiasme

pour le terme méme d’étymologie :

15 Jean Paulhan, Les Fleurs de Tarbes, (Buvres complétes, Gallimard, 2011, t. III, p. 389. On peut retracer les
évolutions politiques a travers la présence ou non de I’étymologie dans les programmes scolaires : I’étymologie ne fait
plus partie des recommandations des programmes scolaires sous Jean Zay, mais revient en 1942, redisparait en 1944
puis revient sous Pompidou en 1972, puis redisparait en 1977 et revient en 2002. Voir Ida Iwasko, Place et rile des
langues et cultures de I'Antignité, these soutenue a ’'Université Toulouse 2, 2016, p. 126 a 145.

16 . Autorité contre les Lumiéres, éd. cit., p. 329.

17 Cécile Hanania s’y emploie avec beaucoup de rigueur. Gérard Genette s’intéresse a un grand nombre de
partisans du naturalisme du langage aux XVIII® et XIX® siecles dans ses Mimologigues, Seuil, 1976. Jean-Yves Pranchere
propose plusieurs apercus mais ne va pas jusqu’au bout de la remise en contexte, se contentant de rapprochements
avec Benveniste et Alexander von Humboldt.

18 Cratyle, 383a, CUF, p. 49.

19 Deuxiéme entretien, Soirées de Saint-Pétersbourg, (Envres, éd. cit., p. 504.

20 Gérard Genette, Mimologignes, éd. cit., p. 11.



Ce mot seul d’étymologie est déja une grande preuve du talent prodigieux de I’Antiquité pour
rencontrer ou adopter les mots les plus parfaits ; car celui-la suppose que chaque mot est vraz, c’est-
a-dire qu’il n’est point imaginé arbitrairement?!.

Le nom de I’étymologie révele I'idée de I’étymologie : le mot convient a la chose, personne
ne pourrait inventer de meilleur mot. La position de Maistre est clairement anti-
conventionnaliste : le lien entre les mots et les choses n’est pas arbitraire, il ne reléve pas d’un
accord conscient élaboré par les hommes. Maistre est-il pour autant naturaliste ? Maistre n’utilise
pas ce mot de nature ici. La convenance du mot a la chose semble plus relever d’un « talent
primordial® », d’un génie instinctif des peuples primitifs, d’une spontanéité sans effort, que de la
transformation naturelle du bruit des choses en son des lettres.

La position latine est moins systématique. La position de Varron n’est pas d’expliquer
Porigine du langage dans son entier”, mais ’état antérieur de certains mots. 1.’étymologie ne
releve plus alors de la philosophie mais du vocabulaire et de la rhétorique. Comte et Maurras
seraient plutot de ce coté, recourant a I’étymologie de temps en temps pour justifier un terme ou
consolider une argumentation. Ils ne révent pas de retrouver le langage de la nature mais se
soucient d’employer les mots francais dans leur sens exact. A coté de ces deux positions
théoriques assez succinctes, les antiques fournissent des « milliers d’étymologies® », une pratique
populaire, artistique, foisonnante, qui fait penser qu'« a Rome, il est clair que I’étymologie est la
chose de tous, une pratique assidue qui se passe de justification et de réglementation™ ».

L’abondance des pratiques par rapport a la brieveté des théories a des avantages, plus de
liberté et d’inventivité, mais aussi des inconvénients, ’absence de critéres de jugement, de
méthode, de rigueur: ce qui préte a la critique. Des lois vont donc étre développées pour
rationaliser I’étymologie, la difficulté augmentant avec le développement et la multiplication des
langues vulgaires. L’enjeu des recherches étymologiques s’enrichit de valeurs nouvelles : il ne
s’agit pas de construire une philosophie du langage, mais de retrouver la langue primitive, celle
que toute 'humanité a partagée dans un temps immémorial, entre les premiers mots d’Adam et la
confusion de Babel, une langue révée qui donnerait acces au savoir divin et qui expliquerait les
ressemblances entre les langues occidentales. Apparaissent de nouveaux dictionnaires et des

théories nouvelles. Abordons d’abord les critiques pour comprendre les éloges.

2L S8P, Eures, éd. cit., p. 504.

22 S8P, Euwres, éd. cit., p. 501.

23 Dans les textes qui nous restent de lui, Varron ne remonte pas plus haut que I'origine du latin, qui viendrait
d’anciennes migrations grecques (Collart, Varron grammairien latin, Les Belles Lettres, 1954, p. 211), mais il se pourrait
qu’il ait traité la question ailleurs (p. 269). Les mots sont a la fois « affectés » aux choses et « adéquats » (p. 253).

24 Frangoise Desbordes, Idées grecques et romaines sur le langage, ENS ¢édition, 2007, chapitre « La pratique
étymologique des Latins et son rapport a I'histoire », p. 135.

% Francois Desbordes, Idées grecques et romaines sur le langage, éd. cit., p. 130.

294



Les critiques de Iétymologie n’ont jamais cessé, depuis I'Antiquité, jusqu’a Rabelais et
Voltaire. Voltaire combat ’eurocentrisme par la critique de 'onomastique®. Ta position de
UEncyclopédie est « conventionnaliste » : c’est Turgot qui Pécrit, dans un article particulicrement
mesuré et méthodique d’apres Gérard Genette, ou Turgot défend l'idée que «les mots n’ont
point avec ce qu’ils expriment de rapport nécessaire®’ ».

Pour les défenseurs du parti étymologique, citons Henri Estienne, « grand maitre® » que
Maistre n’a pas lu mais qu’il estime, qui a écrit un dictionnaire. Gérard Genette qualifie Charles de
Brosses de « mimologiste malheureux », qui est convaincu intimement du rapport naturel entre
les mots et les choses, mais qui trouve autant de contre-arguments que d’arguments. De Brosse
propose donc de réformer le langage pour le rendre plus proche de la nature®.

Maistre est plus proche de Jones, qui innove en 1786™. Jones, voyageur anglais bien connu
de Maistre, est considéré comme un « initiateur » dans le domaine de la « grammaire comparée »,
C’est-a-dire I’étude des « liens de parenté existant entre deux ou plusieurs idiomes ¢loignés dans le
temps, et le plus souvent, dans Pespace’ ». Il ne croit pas dans Pantériorité de I’hébreu par
rapport a toute langue, mais son ceuvre est d’avoir maitrisé le sanscrit et pensé qu’il y avait des
« affinités [...] qui ne pouvaient pas étre dues au simple hasard [mais qui convainquent| que ces
langues dérivent d’une origine commune » entre sanscrit, grec et latin : c’est la découverte de
I'indo-européen.

Proche de Maistre, on trouve encore Antoine Court de Gébelin, que Maistre ne possede
pas dans sa bibliothéque, mais qu’il cite™ et qu’il connait probablement pour son engagement
magconnique. Court de Gébelin est un « mimologiste heureux », qui croit dans le naturalisme du
langage et multiplie les exemples et les systémes pour prouver la profonde « harmonie™ » entre les
mots et les choses. Le langage n’est pas « arbitraire » mais il reflete comme toutes choses I'ordre
voulu par '« auteur de la nature ».

Quel est le débat ? Ceux qui sont opposés a I’étymologie tiennent pour absolu « I’arbitraire
du signe » et doutent des explications étymologiques, a cause de leur caractére non systématique,
ce qui voudrait dire non scientifique. Ils s’opposent aux partisans de ’étymologie, qui peuvent

I'étre pour deux raisons, soit des tenants durs de la motivation du signe, soit des curieux de

26 Paul Fabre, « Théorie du nom propre et recherche onomastique », Cabiers de praxématique [En ligne|,
8 | 1987, document 1, URL : http://journals.openedition.org/praxematique/1383

27 Gérard Genette, Mimologigues, éd. cit., p. 105.

28 §SP, (Envres, deuxiéme entretien.

2 Gérard Genette, Mimologiques.

30 Les Grandes Théories de la linguistigne, 2003, p. 8.

31 Ihid.

32 Mémoire au duc de Brunswick, sous la forme « Gébelin ».

3 Gérard Genette, p. 128 ;



« Iarbitraire relatif » du signe : les mots ne refletent pas directement les choses, mais leur histoire
a du sens.

La réflexion de Jean Paulhan sur I’étymologie nous intéresse particulicrement, parce qu’on y
retrouve des allusions 2 Maistre, Comte™ et Maurras™. Jean Paulhan sait que Comte et Maurras
apprécient les étymologies, mais pour sa part, il s’en moque. 1l fait de ’étymologie d’un coté une
obsession de professeurs rétrogrades et de I'autre le champ d’une fantaisie illimitée. Il appelle les
défenseurs de I’étymologie des « partisans de 'onomatopée™ ». Les étymologies, non seulement
pour les linguistes mais aussi pour le « simple usager, sitot qu’il réfléchit un instant », sont de
« pures et simples sottises” ». On finit par se demander §’il n’a pas une définition trop vague de
I’étymologie :

L’étymologie littéraire — quoiqu’elle nous laisse entendre — n’est pas une science, bien au contraire la

science la condamne et la dément. Elle n’est qu'un procédé, une forme de discours, a la vérité

particuliecrement avantageuse et plaisante. Elle est faite pour cette persuasion d’un instant ol nous
éprouvons dans une sorte d’enthousiasme que I’M vient en effet de s’élever pour laisser passer mers

ou montagnes, ou les « font bien la paix du paturage, ou I's fait siffler le serpent et les /7 couler le
fleuve3s.

Les exemples qu’il emploie montrent qu’il pense plutot aux origines des sons qu’aux racines
des mots. De Brosse se demandait aussi s’il ne fallait pas lier « fleur » et « fluette », a cause du f/
commun. Mais de Brosse ne s’est pas arrété la, ni le développement de I’étymologie. La critique
par Paulhan de I’étymologie qui ne serait qu’une figure de style tombe donc a c6té du vrai sujet,
celui des liens concrets entre les langues.

La philosophie du langage développée par Maistre a déja été bien étudiée”. Jean-Yves
Pranchere la situe entre le rationalisme de Descartes et la folie de Cratyle, entre la these
philosophiquement soutenable des idées innées et la croyance « mystique » et « magique » que le
signe linguistique est naturel. Ainsi Maistre explique que « c’est absolument la méme chose de
demander la définition, Vessence ou le nom d’une chose®.» Sur quoi Maistre s’appuie-t-il pour
formuler une telle affirmation ? Son principal argument est étymologique, ce pourquoi ce sujet
nous intéresse particuliecrement. Au fondement de sa pensée du langage, il y a la polysémie du
logos grec, a la fois langage, pensée et, repris a la Genése, parole créatrice : « la pensée et la parole ne

sont que deux magnifiques synonymes* ». Maistre insiste, citant Bossuet : « [erbe, parole et raison,

34 Les Fleurs de Tarbes, (Buvres completes, éd. cit., t. 111, p. 377.

3 Les Fleurs de Tarbes, (Euvres completes, éd. cit., t. 111, p. 375.

36 Les Fleurs de Tarbes, (Euvres completes, éd. cit., t. 111, p. 383.

37 Les Fleurs de Tarbes, (Euvres completes, éd. cit., t. 111, p. 389.

38 [ es Fleurs de Tarbes, Euvres complétes, éd. cit., t. 111, p. 392.

¥ Jean-Yves Pranchere, L Autorité contre les Lumieres, éd. cit., p. 321-328.
40 Excamen de la philosophie de Bacon, OC, V1, p. 106.

41 SSP, 2¢me entretien, (auwres, éd. cit., p. 513.

296



c’est la méme chose®. » Le mot lui-méme d’étymologie est vrai et significatif pour lui, comme
nous 'avons vu plus haut.

Le rapport de Maistre a I’étymologie a parfois été compris comme évident et automatique,
ce qui nous parait discutable : « L’autorité de I’étymologie se fonde sur la proximité de 'origine
des mots avec I’Origine des origines, la parole divine®.» En réalité, Maistre laisse de coté la
question de P'origine du langage. Il déclare méme : « Je ne veux pas me jeter dans la question de
lorigine du langage* ». 1l ne croit pas a « I’harmonie poétique des mots » et affirme finalement
qu« il 0’y 2 donc d’autre harmonie que celle qui nous y mettons nous-mémes™®. »

Maistre n’est pas ignorant des limites de I’étymologie : ’étymologie concerne avant tout le
vocabulaire, elle peut ¢tre utilisée sans rigueur mais aussi ne pas étre significative des sens
modernes. Maistre construit donc son propre outillage étymologique. I.’étymologie ne reléve pas
de la science systématique mais de ’analogie et de la « simplicité* ». Elle n’explique pas tout le
langage, mais seulement un petit nombre de mots, I’élite des « mots les plus parfaits, les plus
significatifs, les plus philosophiques dans toute la force du terme® ». Lorsqu’elle donne des
résultats douteux dans une langue, le mieux est de recourir a la linguistique comparée, de
rapprocher plusieurs langues qui ont des racines communes. I.’étymologie n’est pas une fagon de
reproduire la langue originelle, mais une facon de continuer les ceuvres anciennes par les

modernes, de tenir compte du tri critique sans oublier les sources antiques.

La pensée linguistique de Comte a influencé une école linguistique puissante, le courant
« néo-grammairien* », initié par Georg Curtius, illustré par Emile Littré, un des disciples les plus
célebres de Comte®, et clot par Saussure, quon peut comprendre comme un ultime
prolongement de sa pensée linguistique. L’étymologie révéele la profondeur du langage, c’est-a-
dire a la fois I'enrichissement du vocabulaire grice au temps et la sagesse des signes. Comte fait
lui-méme Iéloge de Détymologie, qui révele le «besoin longtemps éprouvé », «linstinct
commun » des hommes, dans les deux dimensions de la solidarité : dans I'espace et dans le

temps :

42 Thid.

8 L antorité contre les lumieres, éd. cit., p. 325.

4 S8P, Euvres, éd. cit., p. 499.

4 Sixc Paradoxes, (Envres, éd. cit., p. 153-154.

46 S8P, Euvres, éd. cit., p. 505.

47 1bid.

48 « Les néo-grammairiens : le positivisme en linguistique », chapitre des Grandes théories de la linguistique, 2003.

4 René Lourau a décelé un dialogue avec Comte dans la définition par Littré du « positif », dans « La question
du sujet chez Auguste Comte », L homme et la société, 1991, n°101, p. 57, accessible sur Persée.

297



Le public humain est donc le véritable auteur du langage, comme son vrai conservateur. Une juste
répugnance aux innovations inopportunes garantit ainsi la convenance qui caractérise toujours ces
acquisitions graduelles quand on remonte a leur étymologie, parce qu’elles émanent d’un besoin
longtemps éprouvé. Méme les ambiguités, qu’on attribue dédaigneusement a la pénurie populaire,
attestent souvent de profonds rapprochements, heureusement saisis par linstinct commun,
plusicurs siecles avant que la raison systématique y puisse atteindre30.

Comte exprime une pensée conservatrice du langage. Le langage « convient » parce qu’il
s’'inscrit dans le temps long, grace a des «acquisitions graduelles », sans rupture, sans réforme
théorique, sans « innovations inopportunes ». Sa durée prouve sa vérité. L’étymologie est donc
pertinente, elle révele le « besoin » profond du peuple, son « instinct commun ».

Comte emploie des accents maistriens pour revaloriser I'instinct populaire contre la théorie.
I’ambiguité ne releve pas de 'erreur mais de la vérité supérieure. Le langage est plein de sagesse,
parce qu’il dépend d’une « providence collective » qui le préserve des « aberrations d’un génie
théorique ».

Comte ne se contente pas d’un exposé théorique mais cite ensuite plusieurs étymologies,
que nous avons déja vues dans notre chapitre 2, comme celle du mot « nécessaire ».

La supériorité des connaissances linguistiques de Comte lui permet de prendre I'avantage
dans une discussion scientifique, a propos du mot « analyse » :

Rapproché de I'acception universelle, seule conforme a I’étymologie, 'usage mathématique du nom

analyse constitue une irrationalité directe et radicale. Elle ne s’explique que d’apres le besoin puéril

quéprouverent les géomeétres préoccupés du calcul transcendant, d’éviter que le public les
confondit avec ceux qui restérent surtout adonnés au calcul élémentaire. Faute de discipline
philosophique, un terme précieux se trouva longtemps altéré par sa vicieuse consécration a des
méthodes plus destinées, et méme plus appliquées, a composer qu’a décomposer. Une disposition
analogue poussa les métaphysiciens, surtout francais, a qualifier d’analyse un examen quelconque,
afin de ressembler aux géometres en sorte que cette expression fut partout dénaturée. Son usage
n’est resté pur que parmi les chimistes, ou le positivisme ’a reprise pour en systématiser I’emploi

théorique, conformément a I’étymologie du nom, ainsi qu’aux habitudes antérieures a I'anarchie
moderne®.

L’analyse ne désigne pas tout examen, mais seulement celui qui décompose. Les mots de
Comte contre les théoriciens innovants sont durs : irrationnels, puérils, sans discipline, vicieux,
conformistes. Le positivisme lui cherche le sens « pur» du mot, « acception universelle », et
donc la conformité a ’étymologie.

Le simple fait d’utiliser le langage pour produire un texte permet donc de retrouver toutes

ces qualités de durée, de profondeur et d’universalité. L’écriture releve finalement plus de P'action

50 Systeme de politique positive, éd. cit., 11, p. 259.
SV Systeme de politique positive, éd. cit., 11, 257-259.
52 Synthése subjective, chapitre « Calcul algébrique ».

298



que de la spéculation, grace a I’étymologie du mot poésie : « Rien n’est donc mieux motivé que

son titre relatif a 'action plutot qu’a la spéculation53 ».

Maurras apprécie aussi les étymologies, plus en praticien qu’en théoricien. Pour lui aussi, on
peut batir avec des mots, parce que « toutes les briques du pays comme tous les mots du langage
sont le souvenir des Romains™ ».

11 fait aussi le lien entre sa conception du langage et celle de la civilisation :

Italien, espagnol, provencal et francais, les langues modernes se levent et répondent en checeur a la

voix du latin. Les étymologies deviennent sensibles, elles affleurent a la surface de la langue, nos

mots vivants se reconnaissent dans leurs types anciens, et, si 'on aime a réfléchir, la continuité de la
civilisation se révele>.

Les mots sont vivants et anciens, les étudier et les employer permet de retrouver la

« continuité de la civilisation ».

Esthétique de la continuité

Si Maurras n’était pas enthousiaste pour parler d’imiter, il I’est pour parler de continuer. A
partir d’une réflexion sur ’étymologie, on en arrive a mieux comprendre la civilisation. Maurras
emploie le verbe dans un sens esthétique, proche d’imiter :

Ainsi hanté, sollicité, ne trouvais-je la paix qu’en leur répondant par des variations de mon cru. Non

pas pour répéter. Non pas pour pasticher. Moins encore pour parodier, bien que je fusse a tout

instant sur le bord du pastiche et de la parodie. Le mot exact serait : pour les continuer peut-étre, et
faire bétement comme eux.

La continuité enthousiasme aussi Comte, quand il évoque « cette philosophie antique, qui,
. . . L e .
se plagant directement a la source de tout, ne laissait rien sans liaison”" ». Trouver des continuités
c’est révéler des identités :
Qu’est-ce, en effet, au fond, que cette célébre conception de I'ame du monde chez les anciens, ou
cette assimilation plus moderne de la terre 2 un immense animal vivant, et tant d’autres doctrines

analogues, sinon un véritable fétichisme, vainement déguisé sous un pompeux verbiage
philosophique®8 ?

Comte libere son style pour parler des correspondances entre les choses :

53 Discours sur l'ensemble du positivisme, 1907, p. 303.

54 _Anthinéa, chapitre « I.’étang de Marthe ».

% « Accentuez le latin et le grec », GdF, 15 décembre 1901.
56 La Musique intérieure, 1925, p. 39.

57 CPP, 53¢ legon.

58 CPP, 52¢ lecon.

299



Tous les corps observables étant ainsi immédiatement personnifiés, et doués de passions
ordinairement trés puissantes, selon ’énergie de leurs phénomenes, le monde extérieur se présente
spontanément, envers le spectateur, dans une parfaite harmonie, qui n’a pu jamais se retrouver
ensuite au méme degré, et qui doit produire en lui un sentiment spécial de pleine satisfaction, que
nous ne pouvons guere qualifier aujourd’hui convenablement, faute de pouvoir suffisamment
I’éprouver, méme en nous reportant, par la méditation la plus intense et la mieux dirigée, a ce
berceau de '’humanité. On congoit aisément combien cette exacte correspondance intime entre le
monde et ’homme doit nous attacher profondément au fétichisme, qui réciproquement tend aussi,
de toute nécessité, a prolonger spécialement un tel état moral.

On remarque la grande présence de termes mélioratifs, qui patlent de vitesse, de
spontanéité, de « parfaite harmonie », de « pleine satisfaction ».

Quel rapport établir entre cette idée de continuité historique et I’écriture ? Comment peut-
on «continuer » par Iécriture 7 On peut continuer en citant, en révélant des identités, en
accumulant, en tissant.

Chez Maistre, le texte devient tissu de citations :

Quelle vérité ne se trouve pas dans le paganisme ?

11 est bien vrai quil y a plusieurs dieznx et plusieurs seignenrs, tant dans le ciel que sur la terre (1), et

que nous devons aspirer a ’'amitié et a la faveur de ces drenx (2).

Mais il est vrai aussi qu’il n’y a qu’un seul Jupiter, qui est le dieu supréme, le dieu qui est le premier

(3), qui est le tres grand (4); Ja nature meilleure qui surpasse toutes les autres natures, méme divines

(5); le quoi gue ce soit qui n’a rien au-dessus de lui (6); le dieu non seulement Diexs, mais TOUT A

FAIT DIEU (7); le moteur de 'univers (8); le pere, le roi, Pempereur (9) ; le dieu des dieux et des
hommes (10); le pére tout-puissant (11)90.

Maistre unit dans un seul paragraphe des citations d’origines diverses voire contradictoire.
On y trouve péle-méle saint Paul, saint Augustin, Arnobe, une inscription, Ovide, Démosthene,
Pline, Lactance, deux fois Sénéque, Plaute, deux fois Platon, trois psaumes et Virgile. Le style de
la continuité unit les chrétiens et les paiens pour atteindre a une écriture du divin.

Nous avons déja évoqué la conclusion de D# Pape. Le texte correspond tout a fait a
Iesthétique de la continuité. Maistre lie au cours de deux immenses paragraphes, qui s’étendent
tous les deux sur deux pages, tout le savoir humain autour de Rome. Au début du premier
paragraphe, Rome est une femme, « mere immortelle », elle devient une ville, que Maistre tutoie :
« tout ce qui pouvait t'anéantir s’est réuni contre toi, et tu es debout® ». Rome se concentre dans
le Panthéon, « temple de TOUS LES DIEUX », puis elle s’¢largit vers la « citadelle du paganisme » et
enfin la capitale du christianisme. Le texte suit donc un élargissement, qui a chaque fois
correspond a une totalité : le mot «tout» est répété environ dix-sept fois. Le deuxi¢me
paragraphe est une revue de tous les personnages qui assistent a Iarrivée du Christ, depuis les

plus anciens dieux romains jusqu’aux saints du catholicisme. Les citations viennent de textes

59 CPP, 52¢lecon.
0 Eclaircissement sur les sacrifices, (Envres, éd. cit., p. 828, chapitre I11.
1 Du Pape, éd. cit., p. 361.

300



encore plus disparates : le Coran, la liturgie catholique, Dante et méme I’épopée d’un Allemand

luthérien et franc-magon, Klopstock.

On se demande si toute Iécriture de Comte n’est pas régie par ce principe de continuité. Ce
qui rend le texte de Comte difficile a lire, ce sont les liens qu’il fait continuellement entre ses
idées, les textes qu’il a déja écrits et les idées qu’il veut exprimer. Sans cesse il relie les idées.

Tous ceux qui, dans ce siecle, ont profondément senti la nécessité sociale de I'esprit d’ensemble,

mais sans apprécier les vraies conditions essentielles qui lui sont désormais imposées, ont pu étre

conduits a une telle aberration, dont I'illustre de Maistre a offert un exemple si mémorable, surtout
par son paralléle général, admirable a beaucoup d’égards, entre le principal caractere de la science
antique et celui de la science moderne. Sans se laisser entralner a ces tegrets stériles, et méme
irrationnels, ou 'on méconnait directement la destination purement provisoire de la philosophie
théologique, il est certainement impossible de ne point admirer son aptitude spéciale, non
seulement a déterminer, comme je l'ai tant prouvé, le premier essor fondamental de notre
intelligence, mais encore a favoriser longtemps son développement graduel, en fournissant

spontanément a son activité continue un aliment et une direction également indispensables, jusqu’a
ce que le progres des connaissances réelles ait pu enfin permettre un meilleur régime mental®2.

La syntaxe de Comte suit un ample mouvement pour embrasser le réel. Comte essaie de
donner raison a tout le monde, de montrer que chaque position a une certaine justification, mais
que la meilleure position est celle qui embrasse la plus grande totalité”. Ceux qu’il critique, il leur
accorde d’avoir « profondément senti ». Maistre a exprimé une aberration ? Cest quil y a été
« conduit ». Son parall¢le reste « admirable a beaucoup d’égards ». La philosophie théologique ne
peut avoir raison, mais il impossible de ne pas 'admirer. Comte integre I'analyse nouvelle dans
son texte par 'expression « comme je I'ai tant prouvé ». Le « progres des connaissances réelles »
arrive dans une subordonnée, parce quelle s’appuie positivement sur une principale. Ce progres
apporte «un meilleur régime mental », du mieux, mais non pas du parfait, parce que la
connaissance peut encore progresser. Le style de Comte lie ainsi le passé au présent et au futur

dans un ensemble dense et cohérent.

Le style de Maurras mime le mouvement de la civilisation dans son article « Qu’est-ce que
la civilisation. » On passe d’un style discontinu a un style continu a mesure que la civilisation se
développe. I’auteur décrit d’abord I« état sauvage », état de misére sans continuité :

[Les| capitaux particuliers a ’état sauvage ont encore cette misere d’étre fragiles et bien rarement
sujets a durer. C’est la hutte qu’il faut reconstruire sans cesse. C’est la ceinture ou le pagne d’écorce

62 CPP, 53¢ lecon, éd. cit., p. 274

3 « [Le] vrai génie théorique consiste surtout a lier, autant que possible, tous les phénomenes et tous les étres.
[...] Vous devez ainsi commencer a sentir que esprit moderne n’est pas purement critique, comme on I’en accuse, et
qu’il substitue des constructions durables aux impuissants débris du dogme ancien. » Catéchisme positiviste, éd. cit.,

p. 110.

301



seche. C’est la provision a rassembler quotidiennement. Aucun moyen d’éterniser les acquisitions.
Je ne parlerai méme pas de Pécriture | Mais les langues parlées ne supportent quun trés petit
nombre d’associations de pensées. [...] Point de mémoire collective, point de monument, nulle
continuité®,

On remarque les phrases nominales dans ce texte, qui décrit 'absence de continuité. Les
phrases recommencent de la méme manicre par « c’est» parce que tous les jours le monde est
nouveau, tous les jours il faut reconstruire sa hutte et trouver sa nourriture. Les phrases se
répondent sans se compléter, parce que Pexpérience est fragmentaire.

Pour décrire la civilisation, on remarque que les phrases de Maurras s’allongent, prennent
de 'ampleur. Maurras décrit alors une civilisation non encore achevée, mais en progression :

Prenons plutot des civilisations moins avancées, encore inachevées et barbares, ou le cheeur des

idées, des sentiments et des travaux ne fait que bégayer ses antiques patroles. Prenons les ages

héroiques, les tribus aux premiers temps de leur migration, ou les cités aux premiers temps de leur
édifice, ou la mer aux jours de ses premiers matelots, ou les champs aux premiers jours de leur
défrichement. Quel capital démesuré représentent le simple soc incurvé d’une charrue, la toile d’'une
voile, la taille d’un quartier de roc, le joug d’un chariot, obéissance d’un animal de course ou de

trait | Quelles observations, quels titonnements signifient les moindres données précises sur les
saisons, sur la course des astres, le rythme et la chute des vents, les rapports et les équilibres®> !

Ces ages font des découvertes matérielles, qui s’additionnent. Pour en patler, la phrase
s’allonge pour suivre des listes. Les lieux sont juxtaposés : édifice, mer ou champs. Les objets
deviennent plus travaillés : soc de charrue, toile de voile, roc taillé, joug de chariot. Mais cet age
ne progresse encore qu’en accumulant :

Le merveilleux, le sublime, le grandiose ou I’énorme, tout ce qui dépend de la quantité ou du

nombre des éléments utilisés ne peut promettre a 'avidité de 'homme que déception. Une colonne

de cent pieds peut étre haussée de cent autres pieds qui, eux-mémes, peuvent étre multipliées de
méme manicre. Qu’est-ce donc que ces progres tout matériel ? Ni en sciences, ni en art, ni méme

pour les simples commodités de la vie, cet amas de choses n’est rien. Plus il s’enfle, plus il excite, en
nous décourageant, nos désirs.

L’accumulation aboutit a 'interrogation puis au constat de vanité. I manque encore a ces
commencements de civilisation la découverte des Grecs: 'ordre et le classement. Aristote a
enseigné « qu’il n’y a point de science véritable sans ordre. » C’est donc seulement a I’age grec que
la phrase peut devenir complexe :

Mais lorsqu’ils ont senti cette vanité des recherches, les Grecs n’ont pas voulu admettre qu’elle fat

infinie. Ils ont cherché un terme a la course perpétuelle. Un instinct merveilleux, beaucoup plus que

la réflexion, ou plutot, si 'on veut, un éclair de divine raison leur a fait sentir que le bien n’était pas
dans les choses, mais dans 'ordre des choses, n’était pas dans le nombre, mais dans la composition,

et ne tenait nullement a la quantité mais a la qualité. IIs introduisirent la sainte notion des limites,
non seulement dans I'art, mais dans la pensée, dans la science des mceurs. En morale, en science, en

04 « Qu’est-ce que la civilisation », GdF, 9 septembre 1901.
65 Thid.
66 Thid.



art, ils sentirent que I'essentiel ne tenait point aux matériaux, et, tout en employant les matieres les
plus précieuses, ils y appliquaient leur mesure. L’idée du « point de perfection et de maturité »
domina ce grand peuple aussi longtemps qu’il resta fidele a lui-méme?”.

Les phrases sont plus longues. Elles n’accumulent plus simplement mais elles articulent,
trient et opposent. Remarquons I’abondance de tournures d’opposition. On rencontre trois
négations suivies d’une opposition, « n’était pas dans ... mais dans ... », puis deux négations
«nullement a ... mais a ... » et « non seulement dans ... mais dans... » Ces tournures permettent
une plus grande précision du style.

On n’atteint pas encore a une véritable syntaxe avec le développement de Rome, mais
plutot dans la réaction de la France a la Réforme :

Nous devons en France de profondes actions de grace au bon sens de nos rois et de notre peuple

qui, d’'un commun effort, repousserent cette libération mensongere. C’est leur résistance qui a

permis le développement de notre nationalité au seizieme, au dix-septicme siecle et méme au dix-

huitieme siecle : si complet, si brillant, d’'une humanité si parfaite que la France en est devenue
I’héritiere 1égitime du monde grec et romain®®,

La continuité de Rome et de la Grece dans la France s’exprime par une subordonnée

consécutive.

Chapitre 6 : écrire est continuer

Ce chapitre part du constat que nos auteurs partagent encore un point commun : ils ont
tous les trois beaucoup écrit. Pourquoi recourir a ’écriture dans des temps si troublés ? Ils étaient
conscients des malheurs de leur temps et ont pensé que leur réle était d’écrire, qu’écrire était
peut-étre un remede pour eux et pour les autres, un meilleur remede qu’un engagement purement
politique. Nous nous inscrivons donc a la suite de I’analyse par Pierre Glaudes de la formule de
Joseph de Maistre : «le rétablissement de la Monarchie, qu’on appelle contre-révolution, ne sera

. , . . . . , . 69
point une révolution contraire, mais le contraire de la Révolution”. » Non seulement la contre-
révolution sera progressive au lieu d’étre brutale, mais elle ne se fera pas par les armes mais par
Iécriture : « Semblable a un acte de guerre, le combat contre les idées fausses transforme
Pécrivain en soldat d’une cause apologétique dont il modernise le discours, en lui insufflant une
g >
. : Lo s 70

nouvelle énergie polémique™. »

Quel est le rapport entre I’écriture de nos auteurs et notre sujet ? En quoi peut-on penser

que nos trois auteurs sont fideles a ’Antiquité parce qu’ils écrivent ? La notion de « genre

7 « Qu’est-ce que la civilisation », GdF, 9 septembre 1901.
8 Thid.

9 nwres, éd. cit., p. 190.

70 nwres, éd. cit., p. 191.



littéraire » nous parait étre le meilleur outil théorique pour rapprocher les textes de nos auteurs du
domaine de la littérature et pour mettre en lumicre les liens entre les genres contemporains et les
genres anciens, depuis PAntiquité jusqu’au XIX® siecle, voire jusqu’a nos jours comme nous le

verrons avec le genre du traité.

Les genres littéraires

La notion de genre littéraire pose probleme pour I’étude de ’Antiquité mais aussi pour la
réception de Antiquité. Le premier probleme est celui de P'adjectif « littéraire ». Les Antiques
incluaient tous les écrits dans la « littérature ». Les Modernes excluent les domaines scientifiques,
techniques, philosophiques. On remarque déja une contradiction entre la forme et le theme. Le
littéraire moderne ne s’intéresse pas a I’agriculture ou a la nature de ’ame, méme si le texte qui en
patle est travaillé et agréable a lire. Comment peut-on affirmer en toute logique que la notion de
genre qui concerne la forme exclut certains thémes ? Pourquoi exclure certaines ceuvres de la
littérature et en garder d’autres ? Peut-on opérer cette exclusion au nom de critéres objectifs et
intemporels ?

Pour certains, il n’y a de littérature que dans la fiction, parce que seule la fiction libére
I’écriture, permet a Iécriture de se développer sans contrainte extérieure. Hors de la fiction, I’écrit
est soumis a de trop nombreuses contraintes, visée argumentative, intention politique, prise en
compte d’un destinataire particulier. Or nos auteurs ne pratiquent pas la fiction, leurs ceuvres ont
toujours une visée argumentative explicite et prépondérante.

Les genres littéraires évoluent avec le temps, certains apparaissent quand d’autres
disparaissent, au point qu’il existe un Dzctionnaire raisonné de la caducité des genres littéraires. Les raisons
pour lesquelles I’églogue et I'oraison funcbre ont disparu ou pour lesquelles '« autofiction » et les
textes courts ont du succes tiennent aux évolutions les plus prosaiques de la société, a la
disparition du monde paysan et a la démultiplication des représentations de soi. Nos auteurs ont
vu la montée du roman mais n’ont pas cédé aux sirenes du monde moderne. Les genres qu’ils
écrivent relevent de genres tres anciens, lettres, dialogues et traités, qu’ils se sont appropriés dans

leur temps. Cette filiation en fait des continuateurs de ’Antiquité.

Alain Viala définit 'ceuvre littéraire comme un « discours différé, aléatoire, esthétique » et
s’appuyant sur le matériau du « langage verbal” ». Son effet n’est pas immédiat, personne ne sait 2

I'avance qui va l'apprécier, elle cherche a plaire, elle s’appuie sur la vue ou l'ouie. Ces criteres

71 Alain Viala, « Littérature - Du texte a 'ccuvre », Engyclopadia Universalis |en ligne], consulté le 21 février 2019.

304



fonctionnent aussi pour les ceuvres de nos auteurs. On les lit plusieurs siecles apres qu’elles ont
été écrites, elles peuvent intéresser encore les lecteurs d’aujourd’hui, on retire de la satisfaction a
les avoir lues méme si on n’est pas d’accord avec leurs theses, elles sont faites de langage. Le
critere de la destination nous semble particulicrement pertinent. Leurs textes s’adressent-ils a tous
ou seulement aux membres d’une communauté qui se ressemblent ? On peut répartir les ceuvres
de nos trois auteurs en deux grands groupes, les textes courts a destinataire précis et les textes
longs a destinataire ouvert. Les textes a destinataire précis sont surtout des lettres, forme que nos
auteurs ont tous les trois pratiquée. Les textes longs sont le résultat d’un projet de livre. Ils
appartiennent a la littérature de pensée, non pas tant a I’essai a la manicre de Montaigne qu’au

traité ou a d’autres genres comme le dialogue ou le récit de voyage.

Les lettres

Envisageons d’abord les textes adressés a un destinataire prévu, c’est-a-dire les lettres. Les
antiques ont pratiqué le genre de la lettre et nos trois auteurs aussi. Peut-on trouver des liens
entre ces écrits ?

On peut classer les lettres antiques entre deux types, celui de Cicéron et celui de Séneque.
Les lettres de Cicéron sont des textes de circonstance, elles ont été « écrites probablement sans la
moindre intention de publication », elles sont adressées et datées avec précision, elles n’ont de
sens que pour le destinataire et éventuellement pour I’historien qui cherche des allusions a des
événements ou pour le biographe qui cherche les évolutions d’une pensée. Les lettres de Séneque
sont « éctites au contraire principalement, voire uniquement pour étre publiées’™ », elles font peu
d’allusions au quotidien, le portrait de 'auteur et du destinataire sont mis au second plan face au
développement de la pensée.

Les lettres de Maistre sont aussi classées selon ces deux catégories, d’un coté les lettres ou
l'auteur profite d’une discussion personnelle pour développer un sujet et de Iautre les lettres qui
traitent d’un probleme d’actualité, d’emploi ou d’argent.

Maistre a réfléchi a la forme de la lettre, notamment dans ses Observations critiques sur une
édition des lettres de Mme de Sévigné. 11 y évoque Cicéron comme modele, qu’il oppose aux éditeurs du
XVIII® siecle :

Dans un Avertissement qui suit cet Azis, nous lisons que Téditeur, des longtemps, lecteur assidu de

madame de Sévigné, se propose de donner au public précisément ce qu’il a toujours désiré d’y

trouver.” Nous ne savons ce qu’il a toujours désiré de trouver dans ces lettres ; quant a nous, nous

déclarons y avoir toujours trouvé ce que nous désirions, une élégance, une grace, un naturel dont
rien n’approche. Les commentateurs de Cicéron, depuis Manuce jusqu’a d’Olivet, n’ont jamais

72 Les Genres littéraires a Rome, 1990, p. 456.



imaginé de donner au public ce qu'ils avaient toujours désiré de trouver dans les lettres de ce grand homme. 1ls se
sont contentés d’expliquer au public ce qu’ils y avaient trouvé’.

11 écrit plus bas :

Le péle-méle dans ce genre n’est agréé que dans les recueils de lettres a différentes personnes. Mais
des qu’il y a une correspondance particuliére qui a fourni plusieurs lettres remarquables, surtout par
la qualité des personnes et par une confiance plus intime, le mélange déplait. On serait trés faché,

par exemple, que les lettres de Cicéron a Atticus eussent recu au milien d'elles d’autres lettres écrites a
une foule de personnages moins importants, et moins intimement liés avec ce grand homme.

Maistre montre une grande maitrise des lettres de Cicéron dans Du Pape, ou il cite de
nombreuses lettres a Atticus”. Maistre connait aussi trés bien les Lettres a Lucilins, qu’il cite
régulicrement dans ses ceuvres. 1l a aussi écrit une consolation comme Séneque. 11 apprécie la
pensée de Séneque, mais aussi son style.

Les lettres de Maistre a ses enfants sont parmi ses plus intéressantes. L’auteur y méle le
prosaique et le philosophique, les lecons les plus fondamentales et les détails les plus
anecdotiques. On connait surtout les lettres a Constance pour leurs développements sur
I’éducation des filles, mais les lettres a Rodolphe sont aussi instructives. Le 29 mai 1808, Maistre
écrit a son fils qui a alors 18 ans. On trouve dans cette lettre le portrait prosaique de I'auteur et du
destinataire.

[ auteur s’est retiré A la campagne quelques temps, de « mauvaise humeur™ », le destinataire
est en expédition militaire en Finlande. La ou la lettre prend tout son intérét, c’est dans sa
dimension pédagogique. Joseph donne des conseils a Rodolphe, pour son métier de militaire mais
aussi pour son écriture des lettres. Rodolphe ne doit pas s’inquiéter du fait que Joseph n’est plus a
Saint-Pétersbourg : « ma petite villegiatura ne géne point le cours des lettres ». Rodolphe ne doit
pas négliger son éducation, a la fois militaire, géographique et topographique, mais aussi littéraire.
Joseph lui livre une lecon de méthodologie de I’écriture : Rodolphe doit « écrire quatre lignes par
jour », sans oublier de « mettre la date du jour ou [il termine], ou en mettre deux ». Rodolphe a
peut-étre fait une faute dans sa lettre, parce que Joseph lui « recommande de toutes [ses| forces
Porthographe ». Enfin la signature du pere est un clin d’ceil entre personnes cultivées : [ak,
Rodolphule mi suavissime, « Porte-toi bien, mon tres cher Rodolphe ». Joseph termine sa lettre dans
le latin méme de Cicéron lorsque ce dernier écrit a son frére Quintus’.

Cette lettre appartient donc plutot a la catégorie des lettres cicéroniennes, écrites pour un

seul lecteur, mais non dépourvues d’intérét. La relation du pere avec son fils passe par le biais

73 Observations critiques sur une édition des lettres de Mme de Sévigné, OC, t. VIII, p. 22.

"4 Observations critigues sur une édition des lettres de Mme de Sévigné, éd. cit., p. 42.

75 Du Pape, Droz, 1966, p. 108-109.

76 Maistre, OC, t. X1, p. 129-131.

77 Cicéron, (Euvres completes, sous la direction de Nisard, Firmin Didot, 1869, t. V, p. 168.

306



stratégique d’une relation entre freres pour atteindre le véritable objectif : faire de son fils un
disciple.

Iétat actuel de Dédition de la correspondance de Maistre rend difficile son étude
exhaustive, les lettres étant lacunaires et classées par ordre chronologique, alors qu’on aurait pu
les grouper par destinataire pour étudier davantage ’écriture que la chronologie. De plus, I'éditeur
des (Euvres complétes a placé certaines lettres du corpus de la correspondance dans d’autres tomes,
sans qu’on sache si cela correspond a la volonté de l'auteur. L’éditeur a donc rassemblé certaines
lettres dans les tomes III, VII et VIII, probablement pour leur caractére plus sénéquien que
cicéronien. On y trouve notamment les « Lettres a un gentilhomme russe sur linquisition
espagnole » ou les « Cinq lettres sur I’éducation en Russie a M. le comte Rasoumowski ». Ces
lettres se présentent de la méme manicre : Maistre continue une conversation en écrivant une
lettre, il commence par rappeler les circonstances puis développe son sujet sans plus se soucier de
la relation entre auteur et destinataire. Certaines de ces lettres classées a part apparaissent aussi
dans les archives séparées du reste de la correspondance, mais pas toutes, comme les « Lettres
d’un royaliste savoisien » ou les « Lettres sur la chronologie biblique ». Le classement éditorial est
donc contestable. On peut trouver a I'inverse des lettres mélées a la correspondance quotidienne
qui ont une portée bien plus large.

Prenons comme exemple la lettre de 1807 a2 M. de Launay’®. D’aprés nous, cette lettre n’a
rien a faire dans la correspondance quotidienne. Maistre n’a écrit aucune autre lettre a M. de
Launay, il ne dit rien de leur relation, il ne s’adresse méme pas vraiment a lui. En réalité, il évoque
M. de Launay a la troisieme personne : « N’ayant pas le temps de donner une forme réguliere a ce
mémoire sur les deux inscriptions qui m’ont été transmises par M. de Launay, il voudra bien
permettre que je le cite lui-méme en ajoutant mes réflexions. » Cette étrange « lettre » est donc
plutot un « mémoire », un traité inachevé sur des inscriptions égyptiennes.

Que penser en outre de ces fictions de lettres ou Maistre se donne un autre nom, comme le
paysan Jean-Claude Tétu, le citoyen Cherchemot ou le savant Philomathe de Civarron™ ? Maistre
ne se contente pas de brouiller la frontiere entre lettre et traité, mais il brouille aussi la fronti¢re
entre lettre et discours.

Maistre connait donc bien le corpus des lettres latines, mais il mélange les genres entre les
deux que nous avons définis au commencement. La tentative de classement par I’éditeur se

heurte a cette écriture de la lettre, parfois savante, parfois fantaisiste.

8 0C, t. X, p. 505-509.

7 Maistre signe sous ce nom une brochure «Lettre a M. le Marquis D... sur la féte séculaite du
protestantisme », [sans éditeur et sans lieu], 1818, ainsi que les lettres sur I'Inquisition dans leur version manuscrite en
2]3. Philomathe signifie « qui aime apprendre ».



Auguste Comte a également écrit beaucoup de lettres, probablement plus encore que
Maistre, au point qu’il est difficile de maitriser le corpus de sa correspondance. L’édition de sa
Correspondance générale comprend huit volumes et plus de 1200 lettres. Comte déclare consacrer
une «journée de chaque semaine® » a la rédaction de sa correspondance. Comte a écrit a des
membres de sa famille, a des proches, a des disciples, a d’autres penseurs et a des hommes de
pouvoir. On remarque des évolutions dans la forme des lettres au cours des années, notamment
autour de I'année 1849, date de la publication du Calendrier positiviste. Comte annonce a un proche
disciple qu’il va utiliser de plus en plus ce calendrier pour offrir « a la commune vénération de
I’Occident une digne hiérarchie d’environ eing cents noms d’élite, consacrant notre reconnaissance
envers I’ Antiquité, le Moyen Age et la préparation moderne®. » Peu a peu les dates du calendrier
positiviste remplacent les dates du calendrier grégorien. Les formules viriles « Salut et fraternité »
et « Respect et sympathie » deviennent la signature officielle du pape du positivisme. Dans ses
lettres personnelles apres cette date, Comte emploie aussi le calendrier positiviste mais conserve
sa signature « Tout a vous ». On mesure combien la posture philosophique, voire politique de
Comte a influencé son écriture.

Comte a écrit une correspondance philosophique importante, comme Séneque, notamment
avec John Stuart Mill, ou des disciples comme Pierre Laffitte et Georges Audiffrent, mais les
lettres qui ont le plus retenu notre attention sont celles a son ami d’enfance Valat. Les lettres a
Valat paraissent plus personnelles et sinceres que les autres. L’écriture y est plus libre. Comme
celles de Cicéron, elles permettent d’établir le portrait de l'auteur année apres année. Pierre
Laffitte qui les a éditées les présente ainsi :

Quel document plus fidele et plus vrai [les lecteurs| pourront-ils rencontrer que ces lettres intimes

écrites par le fondateur du Positivisme a un ami de collége, qui les initient a toutes ses inspirations, a

ses espérances et a ses déceptions [...], enfin a tous les accidents de son existence |[...], depuis
I’enfance jusqu’a la maturités? ?

On trouve dans ces lettres les différentes fonctions de ’écriture épistolaire : évoquer le
quotidien, entretenir une relation, constituer le brouillon d’une pensée en train de se construire,
laisser un souvenir pour la postérité. Dans la lettre a Valat du 6 septembre 1820, que nous avons
déja citée parce qu’elle évoque le « qui, quae, quod » de college auquel est réduit son ami, Comte

se montre soucieux de I’écriture de la lettre :

80 Correspondance générale, t. V11, p. 142.
81 Lettre a De Tholouze, Correspondance générale, t. V, p. 16.
82 L ettres d’Aunguste Comte a M. 1V alat, Dunod, 1870, p. V-VL

308



A te parler tres sérieusement, je t'assure que nous aurions grand tort 'un et 'autre de négliger notre
correspondance, car elle est, pour moi du moins, un grand soulagement, une grande consolation®3.

Recevoir une lettre apporte un « plaisir tres vif et tres facile a obtenir », cela permet de
combler «'ennui de I'absence ». Le 24 septembre 1819, il évoque des difficultés qui sont celles
d’un écrivain :

Quelques motifs trés puissants empéchent d’écrire ou font ajourner les lettres ; moins on écrit,

moins on a envie d’écrire ; la paresse, qui se trouve toujours au fond de '’homme, vient a s’en méler,

et on reste des mois entiers sans donner signe de vie a ses amis : voila mon histoire en deux mots,
et je ne prétends pas la blanchirs4.

Plus bas, il se réclame de Montaigne et de I’anglais Sterne pour s’autoriser « toutes les
digressions et excursions qui [lui] passeront par la téte ou par le cceur®™ ». Une des plus singuliéres
de cette lettre est celle qui fait de Jésus un libéral crucifié par les prétres de son époque. 1l cite
méme La Fontaine, puis évoque le théme cher a Cicéron du loisir a la campagne. Comte n’a pas
besoin de quitter Paris, de se « dépariser », pour avoir le loisir d’écrire, parce qu’il n’est « guere en
rapport™ » avec le monde. Aprés des développements plus quotidiens, il se lance dans deux
développements d’une portée plus large, un sur les femmes et un sur esprit humain. Il écrit une
« dissertation politique sur les femmes® », pour dénoncer I’hypocrisie d’écrire des quatrains
galants qui qualifient les femmes de maitresses alors qu’elles sont considérées comme des esclaves
et des meubles par la loi. L’étude de l'esprit humain le méne a abandonner la logique et la
métaphysique, observations a priori insensées pour leur préférer la méthode et la science de
I'observation, a posteriori.

Cette lettre longue d’une vingtaine de pages, pleine d’excursions et de fantaisies, appartient
pleinement a la littérature moderne. Elle est inclassable. Elle mélange le plus quotidien et le plus
abstrait. Comte se présente dans la lignée des écrivains les plus modernes et les moins

rhétoriques.

Nous avons évoqué quelques défauts de I’édition de la correspondance de Maistre, mais ils
ne sont rien comparés a ceux des éditions de Maurras. Il est impossible de maitriser la
correspondance de Maurras, certains morceaux étant publiés dans tel livre ou dans tel autre, la
plupart se trouvant a I’état de papier jaunissant dans des cartons. Seules les correspondances avec

Barres et avec I'abbé Penon sont publiées en intégralité, alors que Maurras a eu bien d’autres

83 Lettres d’Auguste Comte a M. Valat, éd. cit., p. 103-104.
84 Lettres d’Auguste Comte a M. Valat, éd. cit., p. 76.

85 Lettres d’Auguste Comte a M. Valat, éd. cit., p. 77.

86 L ettres d’Auguste Comte a M. Valat, éd. cit., p. 78-79.

87 Lettres d’Auguste Comte a M. Valat,, éd. cit., p. 87.

309



correspondants, comme Mistral®. Dans Pétat actuel de nos connaissances et dans la période qui
nous occupe, nous sommes réduits a croire sans certitude que Maurras n’a pas eu de
correspondance a la Séneque, de correspondance suivie ou il tiendrait le role du maitre et
s’adresserait a un disciple. Dans notre période, Maurras a plutot tenu le role inverse : il a été
disciple de Barres et Penon avant de s’éloigner du modele qu’ils représentaient pour lui.

La correspondance avec Barres est décevante du point de vue de Iécriture épistolaire. Les
lettres que Maurras et Barres s’échangent sont en majorité tres courtes, entre une et trois pages.
Celles de Barres semblent méme se raccourcir avec le temps. Toutes sont écrites «a la hate »
selon une formule qui revient souvent dans la signature. La relation entre les deux hommes
évolue, elle passe du « Monsieur » initial 2 « Mon cher ami », mais le portrait intime est terne. Les
deux hommes évoquent surtout la vie des journaux, I’écriture ou la parution d’un article, la
nomination dun journaliste. Ces lettres donnent I'impression d’étre les coulisses de la scene
journalistique, elles ne sont pas le lieu du débat d’idées mais plutot un échange de politesses et de
recommandations.

Le seul moment ou la relation semble s’inverser se fait autour du voyage en Grece. Le
déséquilibre de la relation est compensé par le fait que Maurras a eu 'occasion d’aller en Gréce en
1896, c’est-a-dire avant Barres, qui y va en 1899. La lettre précédant la demande de Barres montre
une forme d’impasse de la relation : elle commence par un faussement chaleureux « Mon cher
ami» et se termine par un froid « Cordialement». Mais le 11 avril 1899, Barrés demande a
Mautrras des conseils « en quatre lignes » pour un « saut jusqu’a Athénes” ». Dans sa réponse,
Maurras ne s’embarrasse pas d’apostrophe, il entre tout de suite dans le sujet et écrit trois pages
complétes. Il recommande a Barrés des Francgais qui habitent a Athénes, des lieux a visiter, des
chemins, un « bouquet d’arbres merveilleux, les plus frais, les plus verts du monde ». Enfin
Maurras digresse et se livre :

Mais rien ne vaut ’Acropole, le Parthénon, les graves et pures colonnes des Propylées et les jeunes

filles parfaites qui soutiennent la tribune du temple d’Erechthée. J’y montais tous les jours a

I’aurore. Refaites-y une priere en mémoire de moi®. |...|

Et voila mes conseils pratiques | Vous ne pouvez pas exiger que je traite de sang-froid un pareil
voyage.

La géne reste présente par I'abondance des « Mais » qui ponctuent la lettre comme cet
extrait. Maurras s’excuse des quiil se livre: « Mais je n’en finis point. » Cet élan reste sans

lendemain. Barreés répond peut-étre d’une autre maniere, mais sa lettre suivante retombe dans le

8 Nous avons eu la chance de voir un carton de lettres entre Maurras et Mistral grace au professeur Claude
Goyard, qui malheureusement n’a pas pu les faire éditer.

89 La République on le Roi, Plon, 1970, p. 236.

9 La République on le Roi, p. 238.

310



quotidien journalistique et les remerciements serviles : « J’ai a vous remercier de I'amical article
sur U Amatenr d’Ames qui m’a fait plaisir comme tout ce que vous avez écrit depuis des années”. »

La correspondance avec Penon est plus libre. Les lettres sont plus longues, les discussions
plus approfondies. Les apostrophes initiales et les signatures sont plus variées et précises, comme
« Mon cher maitre » et « Votre éleve dévoué ». On trouve aussi dans un moment de tension
« Cher vilain paien ». On y parle de la forme de la lettre, qui s’étend parfois au « grimoire ». On
I'imagine parfois si longue qu’on ne I’écrit jamais : « j’étais le coupable. C’est (toujours les mémes
raisons) que je ruminais d’abord une longue lettre” ». Le 28 juin 1896 « soir », Maurras écrit une
lettre tres personnelle, il parle de mariage, il explique pourquoi il ne peut ni ne veut se marier, il
partle de son récent voyage en Grece, des « lettres d’Athenes » qu’il a publiées. Le portrait de
'auteur est franc et intime :

Par exemple ... et puisque je vous dis tout, il faut que je vous dise cela. Je reviens d’Athenes plus

¢éloigné, plus ennemi du christianisme qu’auparavant. Croyez-moi, c’est la-bas qu’ont vécu les
hommes parfaits?3.

II parle plus bas de détails anecdotiques, de rougeole, de visites, d’articles. Comme entre
Cicéron et Atticus, les lettres a Penon permettent a la fois un échange d’informations pratiques
mais aussi de mettre par écrit les réflexions et les préoccupations d’'un moment, faisant de la lettre
une sorte de journal intime.

Cette partie sur les lettres de nos auteurs montre que la lettre reste un genre littéraire, avec
sa forme fixe héritée de I’Antiquité, avec ses ambitions et ses petitesses. I’Antiquité apparait
voilée, au second plan, en décor lointain du quotidien. Plus visible, elle deviendrait un signe de
pédanterie. Mais elle n’est pas absente : elle se trouve dans les théemes évoqués mais aussi dans la
forme de Iécriture. La distinction entre les deux modeles, Cicéron et Séneque, journal intime ou
correspondance philosophique, s’estompe pour mieux reparaitre, non plus entre les lettres mais a

Pintérieur des lettres.

Abordons a présent les ceuvres non adressées. Ce sont des ceuvres a priori plus ambitieuses,
destinées a survivre a leur auteur et a la circonstance de leur écriture. Nos trois auteurs ont
manifesté cette volonté de non seulement influer sur leur époque mais de toucher les générations
futures. Ce sont aussi des ceuvres plus longues, organisées et obéissant a un but argumentatif. On
trouve dans cette catégorie plusieurs genres : les traités, les dialogues et d’autres formes plus

melées. Le traité semble la forme argumentative la plus claire et assumée, ce pourquoi nous le

N La République on le Roi, p. 240.
92 Voir la note suivante.
93 Lettre de Maurras a Penon, 28 juin 1896, Dieu et le Roi, p. 413.

311



traiterons en premier. Ensuite nous étudierons les autres genres classés selon leur degré de

déguisement du traité.

Réhabilitation du traité

Faisant une enquéte aupres de ses étudiants, Florence Boulerie s’est rendu compte que
I'enseignement scolaire avait créé les plus grandes ceilleres pour empécher de comprendre le
genre du traité. La question était de déterminer « entre L.’ Tngénu et le Traité sur la tolérance, lequel
des deux ouvrages [leur semblait] le plus efficace pour convaincre le lecteur de pratiquer la
tolérance ». Les étudiants ont massivement opté pour LIngénu sans vraiment aborder le
probleme. Leurs arguments témoignaient plutoét de « préjugés» et de « cadres idéologiques
préconcus », qui se résumeraient en cette phrase : «la fiction serait un moyen plus efficace de
transmettre les idées que les genres argumentatifs sérieux, et plus une fiction serait inventive et
ludique, plus elle réussirait sa mission” ». Cette phrase est familiere aux littéraires, elle semble
relever du bon sens, mais il faut 'interroger : comment est-il possible d’évaluer Pefficacité d’une
persuasion d’apres le plaisir de la lecture ?

Une recherche rapide de la définition littéraire du genre du traité ne nous donne que cette
définition, qui n’en est pas une :

Les traités, tels le Traité sur la tolérance de Voltaire (1763) et Du contrat social de Rousseau (1762) se

fondent sur esprit d’examen pour observer avant de les dénoncer, le pouvoir royal, le pouvoir

religieux, les manifestations de l'intolérance, les comportements, les croyances et les disparités du

droit. Si ces ceuvres invitent a la réflexion par les formes et procédés de I'argumentation directe —

énoncé de these, raisonnement déductif ou inductif, articulation du discours, rhétorique des

arguments et exemples probants, techniques de persuasion ou ironie — cette littérature d’idées est

peut-étre moins représentative de Iesprit francais des Lumiéres que les genres anciens ou nouveaux
qui se sont emparés du débat [comme les contes philosophiques, les lettres, les tirades au théatre]?>.

Cette définition n’est pas une définition, parce qu’elle ne permet pas de distinguer ce qui est
un traité et ce qui ne lest pas. Elle se contente de généraliser la description de deux ceuvres du
XVIII® siecle avant de les mettre a distance en tant que « moins représentative(s] de I'esprit francais
des Lumiceres », remarque sur Pesprit des peuples qui manifeste peu d’esprit critique. Sommes-
nous donc restés sur la question du traité au niveau des manuels pour lycéens ?

Les allusions au genre du traité sont pourtant nombreuses dans les textes sur les essais. Le

traité est toujours « systématique et totalisant», alors que l'essai est « fragmentaire et sans

% Florence Boulerie, « Le Traité sur la tolérance ou I'actualisation impossible », Recherches & Travaux [En ligne],
91| 2017, mis en ligne le 01 octobre 2017, consult¢ le 27 février 2019. URL:
http://journals.openedition.org/recherchestravaux /940
95 Frangais Seconde, sous la direction de Genevieve Winter, Bréal, 2004, p. 478, qui apparait en quatricme résultat
quand nous notons « genre littéraire traité de la tolérance » dans Goagle Books (27 févtier 2019). Précisons que « genre
littéraire traité » ne fonctionne pas, parce que « traité » n’apparait pas comme un mot-clef pour Google mais seulement
comme un participe passé.

O8]
—_
\S)


http://journals.openedition.org/recherchestravaux/940

systeme” ». L’essai est sympathique et modeste, alors que le traité est repoussant et dogmatique.
L’essai est une recherche personnelle alors que le traité est une démonstration rhétorique.
Montaigne et Camus ont écrit des essais, Joseph de Maistre et Auguste Comte ont écrit des
traités. Est-il possible que Voltaire lui-méme ait écrit des traités ? Clest parce que chez lui
« traité » ne serait qu’un titre paradoxal : « A Iévidence, le Traité sur la tolérance est pas un traité
comme les autres. Est-ce méme un traité”’ ? », demande un critique. En 2004, Marielle Macé avait
méme défini le traité comme linverse absolu de la littérature. La littérature commence 1a ou
s'arréte le traité : « Certaines ceuvres deviennent ainsi littéraires par défaut : un livre peut devenir
un essai littéraire a partir du moment ou il cesse de fonctionner comme traité. » L’essai a I'inverse
recoit toutes les vertus de la subversion, il est le «contre-genre», il se définit « contre le
commentaire, contre le traité, a la place des mémoires, au lieu du roman”™ ». Aujourd’hui n’est-ce
pas le traité qui est devenu ce « contre-gente » ?

Le désamour du traité nous embarrasse dans notre recherche. Nos auteurs ont
manifestement pratiqué le traité, depuis Du Pape jusqu’a L Avenir de /'Intelligence en passant par les
diftérents Cours, Systeme et Synthese de Comte. Maurras a manifesté sa volonté d’écrire un traité :
« Avec quelque loisir, quel Traité a écrire de la décadence intellectuelle” ». En outre, en dehors du
cercle des critiques littéraires, le genre du traité est toujours vivant : a coté du Traité d'athéologie de
Michel Onfray, on trouve de nombreux Traités Rustica sur le jardinage'”. Le genre le plus
prolifique est le « petit traité », parce que la légereté du « petit » conjure la lourdeur du « traité » et
donne au titre un coté paradoxal et amusant. Citons Pezt traité des grandes vertns I’ André Comte-
Sponville, Petit traité d’espérance, Petit traité savant de la tomate, Nonveau petit traité d'intolérance. Certains
littéraires se laissent méme aller jusqu’a écrire des Pests traités, comme Pascal Quignard. Cet
écrivain contemporain a cherché un sens premier pour le mot de « traité », qui dériverait du
« trait », du signe au début d’une liste, qui permet de revenir a une forme encore plus fragmentaire
que celle de Pessai. Mais méme si Pascal Quignard propose sa propre histoire du genre, tres

documentée'”’, la critique n’est pas dupe et qualifie d’essais ses petits traités'".

% Jean Sarocchi, « Un drole de genre », dans Pierre Glaudes (dit.), L ’Essaz, métamonphose d’un genre, 2002, p. 20.

97 Sylvain Menant, « Le titre et le genre du Traité sur la tolérance », dans Nicholas Conk (dit.), Etudes sur le Traité
sur la tolérance de 1 oltaire, Voltaire foundation, Oxford, 2000, p. 137.

% Macé Marielle, « La haine de essai, ou les maurs du genre intellectuel au XX¢ siecle », dans Littérature, n°133,
2004, Dante, art et la mémoire, p. 113. Le traité n’apparait pas dans les dictionnaires récents des genres littéraires.
Notons une légere exception : Maurras apparait dans la catégorie « genre polémique » tolérée par Les Grands Genres
littéraires, Honoré Champion, 2001, p. 53. Ce « genre polémique » présente plusieurs intéréts, mais il nous parait
impossible de réduire le traité 4 une dimension polémique.

% Lettre 4 Barres de février 1898, La Républigue on le Roi, p. 174.

100 Ces ouvrages qui semblent anecdotiques s’inscrivent en réalité dans une trés longue tradition depuis les Res
rustica de Columelle que nous aborderons plus loin.

101 T éditeur donne des renseignements sur ce genre dans ses entretiens pour Gallimard en 1997 : « Les
« petits traités » sont un genre inventé par Pierre Nicole, en opposition aux Pensées de Pascal, qu’il jugeait laches et

@8]
—_—
@8]



Quelles solutions trouver ? Le traité est-il une preuve de la mauvaise conscience des
littéraires, qui ne 'aiment pas, non pas parce que cette forme leur est trop étrangere, mais peut-
étre parce qu’ils la pratiquent trop, parce qu’elle releve trop de leur vie quotidienne ? Les cours et
les manuels, les dissertations et les theses, sont-ils autre chose que des traités ? Le sujet mérite
d’étre posé : peut-on considérer le traité comme un genre littéraire a part enticre et non pas un
contre-modele dont il faut toujours se différencier ?

La réception de ’Antiquité se montre sur ce sujet d’un grand secours. Le traité ne posait
pas de probléme aux antiques et ni aux critiques de I’Antiquité. Pour les antiques, la qualité de
« littéraire » ne se définit pas par exclusion. Tout texte est littéraire, méme les notices les plus
pratiques ou les développements les plus abstraits. Le scientifique et le littéraire ne s’opposent
pas, une méme personne peut s’intéresser aux deux domaines et étre compétente et reconnue
dans les deux. Le traité antique n’est pas associé a I'adjectif « systématique » ou au nom « trait »,
mais au verbe « traiter » : on fait un traité quand on « traite » un sujet, quelle que soit la maniere
qu’on a de le traiter.

La bibliographie s’élargit soudain et touche des ouvrages importants comme Histoire de la
littérature grecque d’Homere a Aristote ou Les Genres littéraires a Rome. 11 ne viendrait pas a I'idée de ces
syntheses d’exclure Aristote pour le premier et Cicéron pour le deuxieme. Dans le premier, on
comprendra la naissance du traité, qui est un genre historiquement construit, synthése de genres
précédemment employés pour la littérature de pensée. Dans le deuxi¢me, on trouvera une
typologie des différents traités.

Le traité n’est pas le degré zéro de la littérature, il n’est pas la forme naturelle par laquelle
les hommes de tous temps ont exprimé leurs idées. On le voit bien dans 'Histoire de la littérature
grecque d’Homeére a Aristote. Les premiers écrits grecs d’idées ne sont pas des traités, ils adoptent
paradoxalement la forme qui nous parait si complexe de la poésie didactique, comme chez
Hésiode ou les présocratiques. Pour Auguste Comte aussi, I’écriture en vers parait plus naturelle :
« Voués a Pexpression des sentiments, les poctes reconnurent toujours combien les vers y sont

préférables a la prose, pour rendre plus esthétique le langage artificiel, en le rapprochant

décousues. C’est un genre fragmentaire par lequel, sur un sujet, il venait faire s’opposer des positions différentes.
Saint-Fvremond a repris cette forme qui n’existe que dans la littérature francaise et qui hérite directement des Fssais
de Montaigne. C’est une facon de faire du Montaigne en plus brusque, intense, effervescent. J’ai été séduit par cette
vieille  forme  abandonnée, qui me  paraissait tout a la  fois humble et moderne. »
http://www.gallimard.fr/catalog/entretiens/01032030.htm  Voir, plus nuancé Christophe Ippolito, « Quignard
essayiste lu par Quignard critique. Les caracteres des Pefits traités », dans Pérette-Cécile Buffaria et Pascale Mougeole,
La Conversation des genres, mélanges et circonvolutions, Classiques Garnier, 2017.

102 Chantal Lapeyre-Desmaison hésite entre les deux qualifications sans vraiment les interroger. Les Pezifs

traités sont qualifiés d’essais dans la langue critique mais de traités lorsque la critique cite 'auteur.

314


http://www.gallimard.fr/catalog/entretiens/01032030.htm

davantage du langage naturel'”. » Le « langage naturel » est le langage qui a été éctrit en premier et
qui est le plus proche de sa nature sonore et sensible, c’est-a-dire pour Comte le vers. La
littérature d’idées a adopté ensuite plusieurs genres : discours, lettres et dialogues. Le traité est
apparu dans un troisieme temps, grace a un effort d’approfondissement et de clarification. C’est
probablement Aristote qui a écrit les premiers traités, pour se démarquer d’Isocrate et de Platon.
Quelle logique préside au choix d’un genre plutot qu’un autre ? Isocrate voulait faire des
discours politiques, mais il a da recourir a des discours écrits, a cause de «la médiocrité de sa
confiance en soi» et de «la faiblesse de sa voix'*». L’avantage du discours est de pouvoir
toucher un nombre important d’auditeurs mais son inconvénient est d’étre trop intéressé et ancré
dans les débats politiques du temps. Platon a voulu repenser la politique en s’en éloignant. Il a
pratiqué le dialogue et la lettre, mais en conservant une méfiance envers Iécrit. Il ne pensait pas
que la philosophie était transmissible par écrit. Comment quelquun peut-il devenir vertueux

1052 On a envie

simplement en lisant un texte » Comment comprendre une idée sans la méditer
d’étre vertueux si on voit un exemple d’homme vertueux. Le dialogue permet de dépasser cette
difficulté, il n’est pas un texte inventé, il est la mise par écrit d’un échange qui a eu lieu, il mime
des paroles qui ont été dites ou qui ont pu étre dites. Il ne livre pas la pensée comme une formule
mais inclut la durée de la compréhension. Ce qui est difficile avec le dialogue c’est qu’il soit
compréhensible par une personne qui n’était pas présente lors de I’échange et qui ne connait pas
les différents participants au dialogue. Le dialogue platonicien, méme s’il parait plus agréable a
lire, est plutot destiné a un petit cercle déja informé. Pour s’adresser a une personne extérieure,

Platon a utilisé la forme de la lettre, genre court et plus accessible.

Luciano Canfora résume les avantages et les inconvénients de chacun de ces trois genres :

Le dialogue, développement créatif, conceptuellement élevé, de la production littéraire liée au
symposium aristocratique, est la forme en laquelle s’incarne la réflexion platonicienne en train de
s’élaborer [...]. Si [les textes de Platon] respectent la structure dialogique, c’est parce que c’est la
structure ouverte, faisant sa place au doute, de la réflexion interne a école. Au contraire, le grand
opuscule épistolaire de type «isocratique » est la forme de communication destinée a lextérieut.
Sans penser a la dichotomie aristotélicienne, programmatique et systématique, entre écrits pour le
cercle restreint de I’école (« ésotérique ») et écrits destinés a circuler au dehors (« exotériques »), |...]
on peut néanmoins reconnaitre, dans ces formes du dialogue et de la lettre-opuscule, une véritable
dnalité de plans de communication’’”.

103 Auguste Comte, CP, éd. cit., p. 25.

194 Luciano Canfora, Histoire de la littérature grecque, Desjonqueres, 1986, p. 486.

105 Platon se montre choqué que Denys de Syracuse ait composé « un traité qu’il donna comme son propre
enseignement [cuvBévta O¢ avtod Té€xvnV], nullement comme la simple teproduction de ce qu’il avait regu. [...] De
moi, du moins, il n’existe et il n’y aura certainement jamais aucun ouvrage sur pareils sujets. Il n’y a pas moyen, en
effet, de les mettre en formules, comme on fait pour les autres sciences, mais c’est quand on a longtemps fréquenté
ces problemes, quand on a vécu avec eux que la vérité jaillit soudain dans ’ame, comme la lumiere jaillit de 'étincelle,
et ensuite croit d’elle-méme. » Lettres, Buvres completes, 1977, t. X111, p. 50, 341b et c.

106 Luciano Canfora, Histoire de la littérature grecque, éd. cit., p. 555.

@)
—
un



Luciano Canfora condense ici les trois approches, celles d’Isocrate, de Platon et d’Aristote.
Il ne veut pas encore aborder Aristote dans le détail mais pose les bases de son analyse suivante.
Aristote qui a été I’éleve de Platon veut aller plus loin, il cherche une diffusion plus large de sa
pensée et un acces plus direct au réel. La méfiance de Platon envers la diffusion et la clarté vient
de sa pensée de la « participation ». Dire que le monde sensible « participe » du monde des idées,
« C’est se payer de mots creux » et « faire des métaphores poétiques'” ». 1l faut étre clair quand on
parle de choses importantes et donc livrer sa pensée directement. La lettre permet d’étre clair
mais son auditoire est trop restreint. Le dialogue qui vaut surtout par son actualité ne permet pas
d’exposer et d’organiser clairement sa pensée. Le traité est donc la solution, forme hybride entre
la lettre, le discours et le dialogue, articulant la diffusion de la lettre, la force de persuasion du
discours et la profondeur du dialogue. Les disciples d’Aristote vont reprendre cette forme en
¢tudiant des sujets plus particuliers, comme des recherches botaniques, biologiques, musicales,
rhétoriques. C’est donc a Aristote, le « philosophe incomparable », dont nos trois auteurs pensent
le plus grand bien, qu’il revient d’avoir inventé la forme du traité.

Que peut-on retenir des caractéristiques des ceuvres quil a écrites? Le lecteur
contemporain est d’abord frappé par la grande variété des sujets abordés : météorologie, zoologie,
politique, morale, poétique, rhétorique. On remarque ensuite que le titre de 'ceuvre ne montre
pas une grande recherche, il s’agit seulement de pouvoir identifier un ouvrage. Ainsi Aristote

emploie pas moins de 11 titres différents pour désigner son Histoire des animanx’"

. La préposition
nept se trouve quelquefois dans le titre, pour introduire le complément du nom, et quelquefois
non. Le titre grec s’est figé plus tard, quand d’autres ont senti le besoin de classer les livres dans
des catalogues. Le mot de traité n’a pas d’équivalent grec, on trouve ici histoire, icTopia, ailleurs
discours, Aoyot, audition, dkpdaoig, att, TE(VN ou encore simplement un adjectif au neutre
pluriel. Que peut-on dire du plan ? Une hypothése propose qu’Aristote distribuait avant ses
lecons un sommaire des points qu’il allait traiter, mais ces sommaires ne nous sont pas parvenus.
Etant donné la tradition manuscrite, c’est 4 Péditeur d’expliciter le plan et au vu de la variété des
propositions et des discussions régulieres sur ce sujet, on comprend que I’établissement d’un plan
n’a rien d’évident.

Que peut-on dire de Iécriture ? Le lecteur contemporain éprouve des difficultés face aux
textes d’Aristote, il remarque des digressions, se demande ou se séparent les chapitres, si

I'ensemble est cohérent et logique. Pour autant qu’on puisse restituer son contexte d’écriture, le

107 Luciano Canfora, Histoire de la littérature grecque, éd. cit., p. 584.
108 Aristote, Histoire des animanx, texte établi et traduit par Pierre Louis, Les Belles Lettres, 1964, p. XVIII et
XIX.

316



texte d’Aristote apparait comme un « cahier de cours'” », un support écrit en paralléle avec un

enseignement oral. Il est préparé avant le cours, amplifié et corrigé apres. Il est mis a Iécrit pour

étre conservé, médité, assemblé et publié :
Le maitre, semble-t-il, apres ses Aoyor, ses lecons, précisait en les rédigeant les divers points de sa
doctrine et les enrichissait des résultats acquis au cours des discussions dirigées qui suivaient
Pexposé. Un tel travail permettait a la fois aux auditeurs de faire ensuite une étude plus réfléchie des
questions abordées ou de corriger leurs notes, et au Lycée lui-méme de conserver le texte de
Ienseignement donné. Ces premieres rédactions portant sur tel ou tel point particulier de doctrine
pouvaient, si elles traitaient de sujets connexes, étre groupées et former ainsi des ensembles plus
vastes, ces pébodot et ces npayparteion dont parle Aristote, monographies ou méme traités exposant

une question importante ; ainsi réunies, ces lecons fournissaient la mati¢re d’un ouvrage attendant la
derniere correction de auteur!”,

Le traité n’est donc pas écrit d’un seul jet logique. Son plan peut étre complexe. I n’établit
pas de vérité définitive mais est destiné a étre sans cesse amélioré et approfondi. Son expression
est travaillée, méme si ce n’est pas leffet esthétique qui est recherché, mais la précision et
Pexhaustivité. On remarque néanmoins dans ces commentaires d’Aristote plusieurs manques. La
Politigne ne serait pas un « traité homogéne » mais plutét un « recueil de lecons'"' ». De plus
I'absence du terme « traité » et la fluctuation des titres étonnent. Ce sont les latins qui ont fixé le
genre du traité.

Le traité comme mot et comme genre apparait distinctement dans Les Genres littéraires a
Rome, dans la catégorie des « formes du genre démonstratif ». Les auteurs essaient de valoriser le
genre, en en montrant I’étrangeté mais aussi les intéréts. Méme Pline et Palladius se souciaient

112

«de plaire aux amateurs de beau style' “». Apres une partie sur les traités d’agriculture, qui a

montré la variété de ces traités, les auteurs concluent :
[1l] apparait par-la que les préoccupations techniques et esthétiques ne sont pas — ou n’étaient pas —

exclusives d’une réflexion sur le discours, c’est-a-dire d’une rhétorique, et que, par conséquent, le
critique littéraire ne saurait passer sous silence les ouvrages de ce type!!3.

I1 est impossible d’écrire sans penser a la forme qu’on utilise ; le littéraire doit étre capable
d’affronter aussi des textes techniques.

A la lecture de ce chapitre, on peut établir une typologie de trois sortes de traités :

199 Aristote, Poétigue, texte établi et traduit par J. Hardy, Les Belles Lettres, 1990, p. 8.

110 Aristote, Politigue, texte établi et traduit par Jean Aubonnet, Les Belles Lettres, 1991, p. XCVI et XCVII,
inspiré par Auguste Mansion qui lui n’hésite pas a utiliser le mot « traité », voire « traité systématique » dans « La
genése de ceuvre d’Aristote d’apres les travaux récents », Revue néo-scolastigne de philosophie, 29° année, Deuxiéme série,
n°15, 1927, p. 307-341.

1 Aristote, Politique, éd. cit., p. XCVL

2P, 174,

3P, 177.



1) Le traité pratique, notamment pour les questions d’agriculture, comme celui de
Columelle dont chaque chapitre correspond a un mois de 'année. L agriculteur peut
ainsi consulter son Res rustica en fonction de la saison et y trouver des indications
immédiatement applicables.

2) Le traité encyclopédique, qui essaie de recenser tout le savoir dans une seule ceuvre ou
dans un ensemble d’ceuvres, comme 'ont pratiqué Celse, Varron ou Pline.

3) Le traité philosophique, qui se concentre sur un probléme, comme le De Natura deorum

ou le De Fato de Cicéron.

L’ceuvre de Cicéron est intéressante, parce que le méme auteur a pratiqué le dialogue et le
traité. Quelle articulation Cicéron propose-t-il ? I.a forme dialogique est au cceur de sa pensée
académique, qui cherche entre les pensées des autres écoles les plus probables. La grande majorité
de ses ceuvres philosophiques prennent la forme du dialogue. Pourquoi avoir écrit néanmoins des
traités ? L’éditeur du traité De Fato propose deux explications : une explication circonstancielle et
une explication de fond. Cicéron a vécu une retraite politique lors des tensions entre César et
Pompée. Cicéron s’éloigne alors des préoccupations politiques, écrit des dialogues et en prépare
d’autres. Mais en 44, a sa grande surprise, César est assassiné. Cicéron veut donc profiter de ce
casus quidam'', de cette occasion, pour retrouver son role politique. Il ne voit « plus désormais
qu’une tiche a terminer'™ », son texte sur le destin. En un mot, il choisit la forme du traité pour
aller plus vite. La deuxieéme raison est logique. Apres avoir écrit plusieurs dialogues ou il
expliquait en détail les pensées des autres écoles, il souhaite quitter le commentaire et la critique
pour a son tour s’engager dans la discussion. Dans les ceuvres précédentes, on gagnait a

mieux suivre dans son développement logique largumentation de chacune des écoles

philosophiques qui s’affrontaient par la voix des interprétes du dialogue ; mais on avait parfois

quelque peine a dégager, dans un effacement voulu, la vraie conclusion du débat. La discussion sur
le Destin s’engage de manicre toute différente. Le probleme est envisagé successivement sous les
différents aspects qu’il comporte, selon un plan méthodique qui parait avoir été rigoureusement
congu et suivi. [Si le traité contient des lacunes|, nous en apercevons assez pour y retrouver une

construction systématique voulue dont nous avons rarement I’analogue dans les autres traités
philosophiques!?e.

Le traité cicéronien vise donc a la clarté et a Defficacité. Il suit et illustre un « plan
méthodique », une « construction systématique ». Il est rigoureux, il n’enchaine pas les idées par
associations de mots mais en fonction des «différents aspects » du sujet. La forme du traité

commence a apparaitre dans sa dimension rhétorique.

114 De Fato, 1, 1, p. 1.
115 De Fato, p. V1.
116 De Fato, p. VI-VIL



La forme idéale que se font les Modernes du traité, qui serait une dissertation étendue a la
taille d’'un livre, obéissant 2 la méme « mystique du plan'"” » qu’une dissertation, vient en réalité
d’une catégorie de traités, qui se situe entre le traité pratique et le traité philosophique : le traité
rhétorique. Ce genre qui est apparu dans I’Antiquité classique, a partir de Cicéron et de
Quintilien, a connu une grande fortune du Moyen Age jusquau XIX© siecle'®. Le traité ne se
réduit néanmoins pas au traité de rhétorique, a cause de 'opposition antique entre la recherche de
la vérité et la recherche du bien dire. Les auteurs de traités se méfient des ornements des orateurs,
parce qu’ils croient, comme le rappelle Volker Kapp, que «les orateurs recourent au mensonge
pour gagner leur cause puisque les ornements oratoires altérent la vérité'” ». Le traité rhétorique
¢tudie le bien dire, c’est-a-dire les ornements, il s’intéresse plus a la facon d’exprimer la pensée
qu’a la pensée elle-méme ; le traité pratique, encyclopédique et philosophique exprime parfois la

pensée de maniere complexe, embrouillée, fragmentaire.

Que doivent les écrits de nos auteurs a cette généalogie antique ? Maistre a pratiqué
plusieurs genres, dont le traité. Justifie-t-il son usage ?

Pour Maistre, le substantif « traité » a deux sens. Comme genre littéraire, il désigne des
ouvrages antiques. Dans la langue moderne, il désigne des « traités de paix »'*’. Maistre établit
nettement I’équivalence des titres latins qui commencent par la préposition de avec le genre du
traité. Il évoque les «traités» de Plutarque d’apres leur titre latin: De Iside et Osiride, De la
Superstition, De la cessation des oracles ; le « traité » d’Hippocrate sur les songes, celui de Sénéque sur
la Providence. Il évoque étonnamment le « traité de la République » de Platon, probablement
parce que son nom latin est De Republica. 11 associe aussi le « traité » au verbe « traiter » : Sénéque

a fait un beau traité sur la Providence qui n’avait point encore de nom a Rome du temps de Cicéron.

11 ne tiendrait qu’a moi de le citer sur une foule de questions qui n’avaient pas été traitées ni méme
pressenties par ses devanciers.

Qu’en est-il pour ses ceuvres ? Le mot « traité » ne lui vient pas a esprit pour caractériser

un genre moderne, qui s‘opposerait au genre de 'essai, mais la filiation de nombre de ses textes

117 Gérard Genette, « Enseignement et rhétorique au XX siécle », dans Awmnales. Foonomies, sociétés, civilisations.
21¢ année, n° 2, 1966, p. 298.

118 Cette vaste question nous entrainerait trop loin. Signalons le bon article de Volker Kapp sur le « traité de
rhétorique » au Moyen Age dans Saulo Neiva et Alain Montandon (dit.), Dictionnaire raisonné de la caducité des genres
littéraires, Droz, 2014.

Y9 Dictionnaire raisonné de la caducité des genres littéraires, éd. cit., p. 1036.

120 J] évoque le « fameux traité de Westphalie » p. 213.

319



avec les traités antiques est nette'”. On trouve dans plusieurs ceuvres un titre simple et
thématique, un plan logique, une dimension argumentative.

Prenons pour exemple D# Pape. Le livre aurait pu se nommer « Le pape» ou «De la
nécessité du Pape pour le monde », mais Maistre a choisi la filiation avec les titres ordinaires des
traités, qui se contentent de nommer le theme du livre sans donner leur these. La dimension
argumentative apparait dés les premicres pages du texte. Dans son «discours préliminaire »,
Maistre cite comme devancier la Démonstration évangéligne P'Huet'?, titre qui explicite la dimension
argumentative du texte. Maistre entend démontrer que le pape est indispensable au christianisme :
« Sans le pape, il n’y a plus de christianisme » comme le résume '« avis des éditeurs ».

Le plan de P'ceuvre a été écrit par l'auteur, on le voit grace au manuscrit trés instructif. Le
manuscrit présente méme le plan en premier, suivi d’une table alphabétique, pour obéir a la
dimension potentiellement pratique du traité. Si 'on se pose une question sur le Pape, il faut
pouvoir trouver immédiatement dans le livre le paragraphe qui correspond. 1l est regrettable que
la derniere édition chez Droz ait négligé cette dimension pratique, reléguant le plan a la fin et
supprimant la table alphabétique des themes abordés, qui était pourtant reproduite dans I’édition
des (Euvres completes de 1884.

Le plan vise a démontrer I'idée de la nécessité du Pape dans tous ses aspects : le pape est
indispensable pour le clergé, pour les états chrétiens, pour les peuples chrétiens et vis-a-vis de
Iextérieur. Ces quatre dimensions structurent les quatre livres qui composent Du Pape. 1.’ objectif
du texte n’est pas esthétique, il est bien de démontrer cette idée.

Pour désigner son texte, Maistre emploie surtout le mot « ouvrage'” ». Dans sa dédicace
latine, il emploie deux fois opus et liber, ainsi que les mots cogitationes et diatriba. Les trois premiers
mots nous semblent transparents, mais diatriba est plus ambigu. L’évolution moderne rapproche
diatribe de polémique, mais Maistre dit justement refuser toute « couleur polémique » qui ne
serait pas en accord «avec le reste de 'ouvrage'* ». 1l retrouve en cela le sens antique du mot.
Diatriba en grec désigne un passe-temps sérieux, avant de désigner I’éventuel résultat de ce passe-
temps. En latin le mot s’est rapproché de dialogue.

La définition de « passe-temps sérieux » correspond a une des justifications du livre. Dans
un temps troublé, un « passe-temps » n’est pas nécessairement un luxe, il peut étre mis a profit

efficacement :

121 Certains de ses textes ont été désignés comme « traités », mais rien ne permet de prouver que cela
correspondrait a une volonté de l'auteur : Le Traité sur les sacrifices présenté par Rusand en 1822 en réalité se nomme
VE claircissement sur les sacrifices, méme dans le manuscrit. Le « traité de linguistique » présenté par les archives en 2]J14
est en réalité titré « Des accents » au début du texte.

122 Du Pape, p. 16

123 J] emploie plusieurs fois ce mot dans la « Préface de la seconde édition », D Pape, p. 6 a 10.

124 Du Pape, p. 9.



Si Phomme qui s’est occupé toute sa vie d’un sujet important, qui lui a consactré tous les instants
dont il a pu disposer, et qui a tourné de ce coté toutes ses connaissances ; si cet homme, dis-je, sent
en lui je ne sais quelle force indéfinissable, qui lui fait éprouver le besoin de répandre ses idées, il
doit sans doute se défier des illusions de 'amour propre ; cependant il a peut-étre quelque droit de
croire que cette espece d’inspiration est quelque chose, si elle n’est pas dépourvue surtout de toute
approbation étrangere!?s.

Dans ce paragraphe, Maistre méle habilement plusieurs justifications, vitales, littéraires et
philosophiques. Il y a le temps passé, « tous les instants » au cours de « toute sa vie», ou il a
accumulé « toutes ses connaissances ». Il y a I'inspiration littéraire, un je ne sais quoi, une « force
indéfinissable », cette « espece d’inspiration ». Il y a enfin le « besoin de répandre ses idées ». Pour
Maistre, le traité était donc la forme la plus efficace pour étayer son avis et le diffuser.

Il ne refuse pas la dimension systématique de sa pensée. Il souhaite des « catholiques
systématiques'® ». 1 objectif de ’homme d’Etat est de fixer Popinion, de choisir le « moyen le
plus expéditif pour [empécher le pays] de divaguer'” ». 1l n’y a donc pas de doute sur
I'appartenance de D Pape au genre du traité.

Peut-on trouver des contre-arguments, des tensions, des digressions flagrantes ? La
premicere question qui vient a Pesprit est d’évaluer si le sujet est vraiment traité. On aurait pu
attendre un chapitre spécifique sur le lien de I'institution du Pape avec les textes bibliques. Le
pouvoir du Pape est-il conforme a la volonté exprimée par le Christ ? Maistre aborde la question
dans deux chapitres: « Suprématie du souverain pontife, reconnue dans tous les temps. —
Témoignages catholiques des FEglises d’Occident et d’Orient'®», ou il cite surtout des
commentaires de saints sur la succession de saint Pierre, et dans le chapitre « Infaillibilité de
fait'” ». Dans ce dernier chapitre, la discussion est engagée sur le texte de ’évangile, avec des
citations de Jean et de Luc. Remarquons que Maistre ne commence pas par cette question, qu’il
I'aborde sous la contrainte, a cause de « tout ce qu’on a dit contre les Papes™ ».

La dimension polémique de 'ouvrage pourrait soulever des difficultés. Maistre s’arréte sur
certains sujets plus longtemps justement parce qu’ils sont polémiques. Dans ce cas, il ne traite
plus le sujet du Pape mais plutot les critiques contemporaines sur le Pape, introduisant une forme
de dialogisme dans son texte. Cette dimension dialogique est néanmoins intrinséque au genre,
depuis Aristote et Cicéron dont on a vu tout ce que leurs écrits doivent au genre du dialogue.

Quant aux digressions, Maistre les souligne lui-méme dés leur titre : « Digression sur ce

qu’on appelle la jeunesse des nations », « Derniére explication sur la discipline, et digression sur la

125 Du Pape, éd. cit., p. 17.
126 Dy Pape, éd. cit., p. 116.
127 Du Pape, éd. cit., p. 117.
128 Du Pape, éd. cit., p. 48.
129 Du Pape, éd. cit., p. 92.
130 Du Pape, éd. cit., p. 94.

(@8]
[\
—_



langue latine », « Digression sur la juridiction ecclésiastique ». On s’interroge sur lintérét de
certains titres comme « Continuation du méme sujet », « Autres considérations » ou « Quelques
mots sur ... ». Ces contre-arguments ne paraissent pas suffisants pour faire de Du Pape un essai.

La seule dimension qu’on attend d’un traité et qui ne se trouve pas vraiment dans Dz Pape,
C’est la dimension pédagogique. Méme s’il est structuré en nombreuses petites lecons qui
regoivent un titre qui commence aussi par la préposition « de », Du Pape ne ressemble pas a un
cahier de cours. Plusieurs explications peuvent étre évoquées : 'ceuvre n’a pas été écrite a la suite
de lecons ou discussions. Maistre n’a pas occupé de fonction de professeur, son texte est trop
dense pour étre compris a loral, la singularité de sa position militante empéche Deffort
d’objectivité du cours.

Du Pape reléve donc du genre du traité philosophique. 1l traite un sujet et prétend en
exposer tous les aspects, selon un plan logique. L’appartenance de ce texte au genre du traité ne
lui retire pas ses qualités littéraires. Le texte intégre une part de dialogisme mais il n’y a jamais de
doute sur I'adhésion de Maistre a tel ou tel propos. Maistre n’oppose pas 'emploi d’ornements et
Pexpression de la vérité. On trouve dans I'ceuvre de belles formules, comme « ’homme ne sait
point admirer ce qu’il voit tous les jours”'. » On trouve aussi de lironie, quand il désigne, apres
une longue discussion sur les rites du baptéme et de I'eucharistie, les orthodoxes scrupuleux
comme « amateurs de Iimmersion et du levain'. » [’ceuvre contient aussi des impressions
personnelles : « Je ne lis pas sans une véritable frayeur le passage suivant des Lettres sur 'histoire’”
[...]. Pour trouver, méme dans les ouvrages protestants, un morceau écrit avec autant de colere, il

faudrait peut-étre remonter jusqu’a Luther™. »

Comte a écrit des textes qui se nomment traités. Le Systéme de politique positive porte comme
sous-titre Traité de sociologre. 11 a publié un Traité philosophique d astronomie populaire qui porte en sous-
titre Excposition systématique de toutes les notions de philosophie astronomique, soit scientifiques, soit logiques, qui
doivent devenir universellement familieres. Comme en témoignent ces titres, la dimension systématique
et aride d’une écriture en traité ne le géne pas. Pour lui, Popposition platonicienne entre la
rhétorique et la philosophie est toujours valable. Il néglige la rhétorique pour se consacrer
pleinement a la science, ou pour le dire plus précisément, il néglige Uelocutio pour prétérer Iinventio

et la dispositio.

131 Du Pape, p. 274.
132 Du Pape, p. 119.
133 T’ceuvre se nomme avjourd’hui L’Esprit de I'Histoire, lettres politiques et morales d'un pére a son fils, éctit par

Antoine Ferrand, royaliste ambigu, réguli¢rement moqué par Maistre.
134 Du Pape, p. 210.

(@8]
[\
\S]



Il reprend également la distinction antique entre les ceuvres pour le petit cercle et les
ceuvres pour le grand nombre, entre les ceuvres « ésotériques » et les ceuvres « exotériques ». Pour
lui, écrire pour le grand nombre ne signifie pas écrire avec des ornements, mais écrire des textes
plus courts. Les longs textes s’adressent aux « maitres'” » et sont accompagnés de petits volumes

pour la vulgarisation.

L’ceuvre qui a retenu le plus notre attention est son Cours de Philosophie positive. C’est d’apres
nous son ceuvre la plus claire et la plus compléte. Cette ceuvre est-elle un traité ? Son titre n’est
pas des plus clairs, parce qu’il contient plusieurs mots qu’il va définir, mais I'ceuvre contient
plusieurs caractéristiques du traité : ambition encyclopédique, écriture pédagogique, importance
du plan et volonté de diffuser une pensée. Pourtant, dans son projet initial, Comte ne présente
pas son Cours comme un traité. Il réserve le mot a des textes plus courts, moins ambitieux'”. Le
Cours semble au-dessus de toutes les contraintes et de tous les genres, parce qu’il serait la seule
ceuvre vraiment générale et transparente, permettant 'expression et la transmission des idées sans
médiation, parce qu’il constituerait un ensemble complet et définitif, supérieur a tous les traités
spécifiques et antérieurs. Nous allons montrer que, au début de I’écriture du Cours, Comte a
I'ambition d’écrire 'ceuvre des ceuvres, une ceuvre sans genre et sans littérature, mais qu’il finit par
renoncer a ce projet, a cause des contraintes qu’il rencontre lors de I'écriture. Ainsi il finit par
considérer que le Cowurs aussi est un traité, qui ne traite qu’un seul sujet et qu’on pourrait
compléter.

La dimension encyclopédique de son ceuvre est claire. On le voit dans le plan général du
Cours de Philosophie positive :

1. Les Préliminaires généraux et la philosophie mathématique ;
2. La Philosophie astronomique et la philosophie de la physique ;
3. La Philosophie chimique et la philosophie biologique ;
4. La Philosophie sociale et les conclusions générales ;
5. La Partie historique de la philosophie sociale ;
6. Le Complément de la philosophie sociale, et les conclusions générales.
Ce plan suit 'ordre des différents tomes qui segmentent ceuvre entiere. I1 obéit aussi a des

contraintes d’imprimerie, de temps d’écriture et de temps de publication. Le sujet abordé étant si

135 Comte différencie nettement son public entre les maitres et les éleves : « Dans I’état normal, les traités
didactiques doivent uniquement s’adresser aux maitres, a travers lesquels doit toujours passer I'instruction finalement
destinée aux éleves », Synthese subjective, 1856, préface, p. VIIL

136 Comte évoque des traités, comme I’ « admirable traité de mécanique analytique » de Lagrange (t. I, p. 603), ou
le « beau traité De Horologio oscillatorio » de Huyghens, qui « est peut-étre 'exemple le plus remarquable de recherches
spéciales que nous offre jusqu’ici I’histoire de I'esprit humain tout enticre » (t. 11, p. 60).

V)
[\
(@8]



vaste, Comte a publié son ceuvre en plusieurs tomes et surtout au long de plusieurs années, entre
1830 pour le premier volume et 1842 pour le dernier.

On peut simplifier encore le plan en trois grandes parties : d’abord 'exposé de la méthode,
puis les savoirs scientifiques, enfin I’histoire de '’humanité. Les sciences sont classées en fonction
de leur abstraction : on commence avec les mathématiques. On étudie ensuite les phénomenes les
plus visibles et lointains et on finit avec le plus petit et proche de notre existence, la biologie,
traditionnellement nommée « science naturelle », réputée plus concrete que la physique et les
mathématiques. Apres les sciences vient la « philosophie sociale ». Il ne s’agit pas de transposer
les lois de la science dans I’étude des sociétés, mais d’employer la méme rigueur, le méme souci de
I'observation et d’éviter toute divagation métaphysique ou utopique. L’étude des sociétés
commence avec ce qui releve du statique, la « sociabilité fondamentale de ’lhomme'” » avant
d’aborder le dynamique, c’est-a-dire I’histoire.

Comment Comte présente-t-il son ceuvre ? Nous prendrons plusieurs extraits significatifs
qui jalonnent I’évolution du regard de Comte sur les genres littéraires. Le premier extrait est un
programme. Il décrit la manicre dont le Cours a été écrit. Sa dimension orale fait penser a la
description que nous avons donnée pour I’écriture d’Aristote, mais a laquelle Comte ajoute une
forme de naiveté. Cet extrait est le début de '« Avertissement de I'auteur » qui se trouve au début

des six volumes :

Ce cours, résultat général de tous mes travaux depuis ma sortie de I'Ecole Polytechnique en 1816,
fut ouvert pour la premiére fois en avril 1826. Apres un petit nombre de séances, une maladie grave
m’empécha, a cette époque, de poursuivre une entreprise encouragée, dés sa naissance, par les
suffrages de plusieurs savants du premier ordre [...], qui voulurent bien suivre avec un intérét
soutenu l'exposition de mes idées. J’ai refait ce cours en entier I’hiver dernier, a partir du 4 janvier
1829, devant un auditoire [trés savant et intéressé, a qui] je dois ici témoigner publiquement ma
reconnaissance pour la maniere dont ils ont accueilli cette nouvelle tentative philosophique.

Apreés m’étre assuré par de tels suffrages que ce cours pouvait utilement recevoir une plus grande
publicité, j’ai cru devoir, a cette intention, I’exposer cet hiver a I’Athénée Royal de Paris!3 ou il
vient d’étre ouvert le 9 décembre. Le plan est demeuré complétement le méme. Seulement les
convenances de cet établissement m’obligent a restreindre un peu les développements de mon
cours. Ils se retrouvent tout entiers dans la publication que je fais aujourd’hui de mes lecons, telles
qu’elles ont eu lieu 'année derniere!™.

Comte n’utilise pas le mot de traité, il utilise les mots « cours », « résultat général »,
« exposition » et « publication ». Le « Cours » écrit serait un genre parfaitement transparent a
«Iexposition [des| idées », il est le « résultat» de Popération mathématique qui a consisté a

produire un cours oral puis a le mettre a Iécrit.

137 CPP, 1830, t. IV, p. 539.

138 Ce nom fait penser a une salle de spectacle mais c’est en réalité le nom d’un établissement scolaire, nommé
d’apres ' Athenanm fondé par TEmpereur romain Hadrien.

139 CPP, 1830, t. I, p. VL



Que dit Comte sur I'oral ? La maniére d’écrire son texte en paralléle avec un enseignement
oral fait penser a Pécriture des traités d’Aristote. La dimension pédagogique apparait : Comte
évoque des « séances », des «lecons », des noms d’écoles. Le Cours de Philosophie positive est lui-
méme décomposé en plusieurs chapitres nommés «lecons ». Comte utilise aussi des schémas
pour représenter ses constructions, comme le « tableau synoptique » qui se trouve avant le texte
et qui présente 'organisation d’ensemble du Cowrs. Une édition récente a méme publié les notes
d’un éléve de Comte.

Nous remarquons deux différences néanmoins avec Aristote, d’abord que le résultat du
cours n’est pas destiné a un public choisi mais a un public indéterminé et deuxi¢mement que
Comte ne patle pas de linfluence que lauditoire a eue sur le contenu méme du cours.
L’enseignement oral a été répété plusieurs années, Comte a sans doute pu Pamplifier et
Paméliorer. Quand il dit qu’il a « refait ce cours en entier », on se demande s’il veut dire qu’il a
refondé le cours ou l'a seulement répété. Il précise seulement que son «plan est demeuré
complétement le méme ». Comte croit a la « mystique du plan », le plan est un acces direct et
indicible a la vérité, bien supérieur a la vérité d’une phrase ou dun groupe de mots
éventuellement interchangeables : un bon plan ne peut pas changer. En tout cas, Comte n’évoque
pas de discussions avec l'auditoire sur le fond, pas de moments de questions. D’apres lui, la
qualité¢ de lauditoire a surtout été son écoute, le fait qu’il a «suivi avec un intérét soutenu
Iexposition de [ses] idées ».

Plusieurs raisons ont nécessité le passage de '« exposition » orale a la « publication » écrite :
le succes, aupres d’autorités éminentes, dont nous avons coupé la longue liste de noms pour nous
concentrer sur largumentation. Des circonstances personnelles et des «convenances »
d’établissement ont empéché le déroulement satisfaisant du cours. Il a donc fallu répondre a un
appel, a un besoin, mettre par écrit le cours pour « recevoir une plus grande publicité ». Comte
adopte la posture d’un enseignant dévoué et talentueux, qui s’efface devant son ceuvre et l'intéreét
du public.

Quel est 'avantage du cours écrit ? Comte insiste sur le caractere exhaustif du résultat. 11
répete deux fois « entier » et fait répondre « exposition » et « exposer ». Le verbe « exposer » a
deux sens, celui de montrer en public et celui de faire connaitre un sujet dans sa totalité. Comte
utilise les deux en méme temps. Le texte contient tous les « développements de [son| cours », est
le résultat « de tous [ses] travaux », il est entier, il est complet. Par opposition au cours oral, le
cours écrit ne serait pas soumis aux circonstances et convenances de la vie, aux maladies ou aux
horaires a respecter. Comte se réjouit un peu rapidement d’avoir enfin le temps de rassembler

tout le savoir de son époque dans une seule ceuvre. Or cette prétention d’écrire le livre ultime qui

(9
[\
U



remplacerait définitivement tous les autres est facile a déconstruire. Comte la défend-il jusqu’au
bout ?

Nous avons dit que Comte ne désigne pas son Cours comme un traité. Cette phrase peut
avoir deux sens : d’'un coté Comte n’emploie pas le mot de traité pour désigner son ceuvre. Ce
sens se voit dans le premier tome. D’un autre coté, Comte affirme plus directement que son
ceuvre n’est pas un traité. Il le dit au début du deuxiéme tome, en renvoyant certains lecteurs
ignorants mais curieux a se former a des connaissances qu’il présuppose mais ne peut
développer :

Je les renvoie pour cet objet, comme, en général, pour toutes les autres données nécessaires, a

I’excellent traité de mon illustre maitre en astronomie, le judicieux Delambre. Il ne s’agit point ici

d’un traité, méme sommaire, d’astronomie ; mais d’une suite de considérations philosophiques sur

les diverses parties de la science : toute exposition spéciale de quelque étendue y serait donc
déplacée!.

Le traité est un genre court, consacré a un sujet'’’. Il y a d’excellents traités, mais le Cours
n’est pas un traité. Le Cours est une « suite de considérations philosophiques ». Le projet de
Comte se précise : auteur nie encore que son Cowurs appartienne a la littérature et releve d’un
genre particulier, mais il admet qu’il ne pourra exposer tous les détails de tous les savoirs. Comte
n’est plus seul a exposer la science, il s’adresse a certains lecteurs et concede qu’il suppose un
lecteur déja informé de I'astronomie.

Nous rencontrons une premic¢re déconvenue par rapport au projet initial. Le cours ne
pourra exposer tous les savoirs. Comte indique deux raisons pour ce manque: une raison
pratique et une raison historique. La raison pratique consiste dans les « limites naturelles de
Pouvrage » :

Je regrette méme d’étre réduit, par les limites naturelles de cet ouvrage, a une indication aussi

imparfaite, ou je n’ai pu seulement signaler Iheureuse réaction nécessaire de cette nouvelle
géométrie sur le perfectionnement de I’analyse!“2.

Cet extrait qui se trouve en conclusion de legon est plus modeste et pragmatique que I’avis
initial. Comte reconnait avec regret qu’il n’a pu tout exposer. Le Cours présente aussi des
contraintes, il est soumis a des « limites naturelles », sans doute limites de taille, limites de temps

d’écriture. La deuxieme raison est scientifique et historique :

140 CPP, t. 11, p. 45, fin de la lecon 19.

141 Nous retrouvons I'idée du trait, chere a Pascal Quignard : « J’ai toujours regardé comme un véritable trait
de génie philosophique de la part de Newton d’avoir intitulé son admirable traité de Mécanique céleste Philosophie
naturalis principia mathematica. Car on ne pouvait indiquer avec une plus énergique concision que les lois générales des
phénomenes célestes sont le premier fondement du systéme entier de nos connaissances réelles. » CPP, t. 11, p. 30.

142 CPP, t. 1, p. 537, fin de la 14¢ legon.



Ainsi nos conclusions scientifiques ne sauraient maintenant avoir ni la méme importance ni par
suite la méme extension que nos conclusions logiques puisqu’elles se rapportent a un systeme de
connaissances a peine ébauché aujourd’hui®.

Comte inscrit son ceuvre dans son temps. Le Cours ne peut exposer tous les savoirs, toutes
les « conclusions scientifiques », parce que la science progresse. Cependant les « conclusions
logiques » gardent toute leur actualité.

Une fois 'enthousiasme du premier tome passé, Comte fait plusieurs concessions : I'ccuvre
écrite est aussi soumise a des contraintes, du point de vue de I’écrivain et de I’éditeur ; Pécrivain
n’est pas seul et son lecteur doit étre pris en compte, au moins parce qu’il ne partage pas
nécessairement tout son savoir ; enfin, le Cours ne peut exposer tous les savoirs présents ni
surtout futurs. Comte désignait son ceuvre comme un « résultat », il le désigne finalement comme
une « suite de considérations », ou comme il le dit aussi, comme un « sommaire ». Les deux
premiers chapitres avaient comme sous-titre « exposition », ils prennent de plus en plus le sous-
titre de « considérations générales », voire « appréciation sommaire'* », comme la 60° et derniére
lecon.

Comte accepte donc finalement de désigner son Cours comme un « traité » a la fin du
deuxiéme tome :

La principale utilité scientifique de ce traité consistant a perfectionner Uesprit général de chaque

science fondamentale, mon but ne sera atteint a cet égard que si quelque physicien spécial

entreprend, d’apres une telle ouverture, la réalisation d’un projet dont j’ai di me borner a signaler ici
I'importance et la possibilité!5.

Dans le deuxieme volume, le Cours devient « ce traité ». Cette prise de conscience a pu se
faire avec regret, mais Comte en tire aussi profit pour en faire une ceuvre plus ouverte, nécessitant
un lecteur plus actif : il réve d’un « physicien spécial » qui completerait son projet « général ».
Comte n’est plus un professeur solitaire, mais un fondateur d’école.

Comment Comte concilie-t-il son projet toujours ambitieux avec la réalité des petits traits
qui constituent ’humble traité ? Le Cours garde sa singularité par rapport aux ceuvres des
spécialistes :

On doit en outre considérer qu’il ne s’agit pas méme d’un traité spécial de philosophie chimique,

mais seulement d’un systéme de considérations fondamentales a ce sujet, formant une simple partie

d’un traité général de philosophie positive et dont ’extension doit, par conséquent, conserver une
certaine harmonie avec celle des autres parties constituantes!4o.

143 CPP, t. VI, p. 787.

144 47¢ et 60¢ lecon.

145 CPP, t. 11, fin du tome 2, p. 720, conclusion de la 34¢ leon.
146 CPP, t. 111, 1838, p. 76-78, conclusion de la 35¢ lecon.

327



Comte invente le genre du « traité général », par opposition au « traité spécial ». Le traité
général développe les fondements, les principes, les objectifs, pas le détail des résultats. Dans un
traité général, quelques regles rhétoriques s’appliquent, comme celle de « conserver une certaine
harmonie » entre les parties, de ne pas faire de partie de taille démesurée par rapport aux autres
parties.

Notre derniere citation se trouve dans I'introduction de la 50° lecon. On mesure tout écart
qu’il y a entre cette introduction de legon et le premier avis, ce qui montre que cette introduction
a tenu compte des précédentes conclusions réalistes :

Quoique les limites naturelles de ce volume et la destination plus générale du Traité dont il fait

partie doivent essentiellement m’interdire ici cette importante opération préalable, je crois devoir

consacrer cependant la lecon actuelle a présenter sommairement sur ce premier aspect élémentaire
de la physique sociale quelques considérations préliminaires sans lesquelles la suite de notre travail

ne saurait étre convenablement comprise, en les restreignant d’ailleurs aux indications les plus
indispensables et laissant au lecteur a compléter lui-méme!.

Notons I'articulation entre les parties et le tout : chaque livre est un « volume » du « Traité »
avec un T majuscule. Le Cours n’est pas une exposition de tout le savoir mais un sommaire limité,
qui livre des « indications » au lecteur et attend un travail de la part de ce lecteur. Comte ne s’est
pas contredit, il affirme que son plan n’a pas subi la « moindre altération » par rapport au tableau
synoptique initial*®: son plan n’a pas changé mais son écriture a changé. Comte s’est rendu
compte au cours des 12 ans que lui a pris Pécriture du Cours que ’écriture n’était pas une
opération transparente, qu’on ne pouvait exposer tous les savoirs dans une seule ceuvre, que le
lecteur conditionne Pécriture. L’approche du Cours par la notion de genre littéraire montre
finalement que le Cours peut étre abordé d’un point de vue littéraire, parce que le Cours finit par
devenir récit de lui-méme. Le Cours de Philosophie positive se place ainsi a la suite du Disconrs de la
miéthode de Descartes, selon la caractérisation qu’en a faite Bruno Clément : « Le Discours de la
méthode est le paradigme parfait de ces textes, moins rares qu’on ne le pense, qui sous la forme
d’un récit (celui de 'invention de la bonne méthode, de /z méthode) feignent d’arpenter pour la

premiére fois I’espace de la pensée'”. »

147 CPP, t. 1V, 50¢ lecon, 1842, p. 537.

148 « Ce cinquiéme volume avait été primitivement annoncé comme destiné a former la seconde partie du
tome quatriecme, par lequel I'ouvrage devait d’abord se terminer. Dans un sujet aussi neuf, aussi vaste, et aussi
difficile, le public comprendra aisément que, sans apporter la moindre altération réelle au plan primordial caractérisé
pat le tableau synoptique annexé, en 1830, au premier volume de ce Traité, 'auteur ait néanmoins été graduellement
forcé, surtout pour I’élaboration historique de la philosophie sociale, de dépasser notablement les limites prévues lors
de la publication du quatrieme volume en 1839. » Avis de I’éditeur, t. V.

199 1 ¢ Récit de la méthode, éd. cit., p. 14.

(@8]
D
o0



Que le Cours releve du traité montre finalement ’humilité du genre du traité. Le traité n’est
pas le livre des livres, le livre qui remplace tous les livres précédents, c’est un livre au milieu des

livres, un livre qui en évoque et en appelle d’autres. Ecrire un traité signifie penser a la littérature.

La maniere d’écrire de Maurras semble 'avoir éloigné des grands genres. Dans ses premiers
articles, il a commenté des traités, mais quand il en a eu I'occasion, il n’en a pas écrits lui-méme.
La seule forme de traité qu’il ait pratiquée est celle du « petit traité ». Maurras a employé cette
expression a propos de L Avenir de I'Intelligence et de Kiel et Tanger.

Maurras a probablement révé d’écrire un traité. Il 'écrit a Barres :

Avec quelque loisir, quel Traité a écrire de la décadence intellectuelle par 1) ’esprit chrétien qui a

renversé ’Empire romain, 2) lesprit chrétien qui a désorganisé au XVI¢ siecle la civilisation

catholique par la lecture de la Bible en langue vulgaire, 3) ’esprit chrétien, qui a fomenté Rousseau,
excité la Révolution, élevé la morale a la dignité d’une hyper-science, d’une hyper-politique, 'une et

Pautre métaphysiques, 4) Pesprit chrétien, qui nous donne aujourd’hui une théologie de 'individu,
théorie de 'anarchie pure. — Le Catholicisme n’a plus que de beaux restes!30.

Mais Maurras n’a jamais pris ce « loisir », pour deux raisons d’apres nous. Maurras est un
optimiste et un volontariste'” il ne peut perdre son temps a parler de « décadence intellectuelle ».
S’il en patle, c’est a Poccasion d’une actualité ou pour la combattre, pas simplement pour le plaisir
de la décrire. La deuxi¢me raison est son hostilité contre '« esprit chrétien ». Ce qu’il pouvait
écrire a Barres, en privé, en 1898, il ne pouvait pas le publier. Nous avons vu cette pensée hostile
au christianisme affleurer plusieurs fois dans ses articles et livres des années 1890, mais il ne
pouvait pas lui consacrer un livre entier.

Drapres nous, ce projet de livre qu’il n’a pas écrit a trouvé a s’exprimer dans deux ceuvres
plus humbles, Anthinéa, que nous aborderons dans une partie spécifique, et L’Avenir de
PIntelligence™. A propos de cette derniére ceuvre, Maurras parle de « petit traité'™ » et de « petit
livre'* ». Cette ceuvre nous intéresse particuliérement. Elle correspond apparemment a plusieurs
caractéristiques du traité. Son titre parait thématique. Elle est plus développée qu’un article, elle
est structurée par un plan apparent ou les chapitres recoivent des titres. Elle n’est pas un recueil

155

darticles refondus ensemble, elle a été pensée comme une ceuvre . Elle ne releve pas du traité

150 Tettre de février 1898, La Républigue ou le Roi, p. 174.

151 Son principe est connu : « Tout désespoir en politique est une sottise absolue », I.’Avenir de l'intelligence et
antres auvres, p. 597, fin de la « Préface a la premicre édition ».

152 [ es Amants de Venise

153 1.’ Avenir de ['intelligence et autres fextes, 2018, p. 600.

154 " Avenir de 'intelligence et antres fextes, éd. cit., p. 589 et 596.

155 Avant sa parution en 1905, elle a été publiée en 1903, dans deux numéros de I'éphémere revue Minerva, le
ler février et le 15 février 1903. Méme si elle parait en deux parties, plusieurs indications montrent que les deux
parties ont été pensées ensemble des le début : unité donnée par le titre, par la numérotation continue des chapitres,
indication d’un (1) a la suite du titre pour laisser présager une suite.

329



encyclopédique, parce qu’elle traite un seul sujet, mais elle contient une dimension pratique et
philosophique. Cependant, Maurras ne la désigne pas comme un traité, mais comme un « petit
traité ». Quel est donc le genre de L2 Avenzr de /'Intelligence ? Nous étudierons d’abord son titre, puis
le projet auquel il répond, puis son plan. Nous verrons dans chaque partie que Maurras n’est pas
a 'aise avec Pécriture du traité.

Le sens du titre n’apparait pas immédiatement mais il est expliqué dans les premicres
pages : « nous traitons de la destinée commune aux hommes de lettres™® ». Le verbe est ici aussi
important que son complément, il s’agit bien de «traiter » un sujet, non pas d’essayer des
hypotheses ni d’écrire pour écrire. L’Intelligence se comprend dans la langue de « Saint-
Pétersbourg'™ », il s’agit de Vintelligentsia, la classe sociale qui vit de la culture, les artistes,
enseignants et scientifiques. On n’est pas loin de ce que Benda appellera les « clercs », avec la
méme inquiétude face aux menaces étatiques qui pésent sur eux.

Maurras a défini I« Intelligence » des la premiere version de son texte, publiée en 1903,

138 Ce théme de traité est pourtant paradoxal :

mais il semble avoir oublié de parler de I'avenir
comment peut-on « traiter » de I'avenir ? L’auteur Pexplique dans la « Préface a la premiere
édition », qu’il a ajoutée en 1905 :

Nul esprit ne peut se flatter d’une connaissance vraiment satisfaisante et certaine de I’avenir.

Prévoir, essayer méme de prévoir est une maladie du cceur. Nous I'avons recue de nos meres avec
les inquiétudes que leur inspirait notre vie. L’avenir, c’est de la crainte ou de I'espérance.

Ce paragraphe définit le projet du livre. I’avenir ne reléve ni de la « connaissance », ni de la
« science » ni de la prédiction. Ce traité n’est donc pas un traité scientifique, on n’y trouvera pas
de certitudes. D’apres nous, Maurras propose néanmoins trois manieres de traiter I'avenir, une
rationnelle, une historique et une poétique. On ne peut pas « prévoir » I’avenir, mais on peut
I« entrevoir » :

Mais on peut craindre a juste titre et espérer a contresens. Ou n’atteint pas la précision de la science,

Pappréciation délicate du jugement et de la raison, un mélange d’intuition et de calcul peuvent
entrevoir et saisir ce que vaut promesse ou menace.

Par T'oxymore «craindre a juste titre et espérer a contresens », qui méle sentiment et
raisonnement, Maurras fait comprendre la premicre maniére : faire appel au jugement, au bon
sens, a lanalyse des potentialités du présent. La deuxiéme manicre est celle du « calcul »

historique, comme il Pexplique plus loin: «tous les faits veulent étre éclaircis par des faits

156 1.’ Avenir de !'intelligence et autres fextes, éd. cit., p. 601.

57 1" Avenir de I'intelligence et autres fextes, éd. cit., p. 601.

158 Notons aussi que 'opposition simpliste entre '« Ot » et le « Sang » ne se trouve pas dans le texte de 1903,
puisqu’elle apparait dans la préface ajoutée apres. De méme la phrase p. 638 « Le Sang et 'Or seront recombinés
dans une proportion inconnue » n’apparait pas dans le numéro 24 de Minerva, 15 tévrier 1903.

330



antérieurs ou contemporains, si on tient a les déchiffrer' ». Si on comprend le sens des
transformations du passé, si on comprend les grandes transformations récentes, on peut
légitimement envisager la suite des événements. La troisicme manicre est celle de I'intuition :
, . . . , X . .
J’avouerai que le meilleur guide en ces sortes d’enquétes est encore un refrain des poctes de ma
Provence : « L’amour méne et l'art nous seconde. » Gardez-vous donc bien d’étre dupe de la

sécheresse et du tour abstrait de ce petit livre. La philosophie n’y parait que pour éclaircir et fixer le
sentiment!60,

Le sentiment, ’'amour, la poésie pourraient aussi ¢tre des manieres d’envisager 'avenir. La
défense de Maurras « Gardez-vous donc bien» s’adresse peut-étre a tous les lecteurs, mais
d’abord au destinataire de cette préface, qui est lui-méme un pocte.

Le projet du livre parait finalement confus. On ne peut pas « traiter 'avenir », mais on va
tout de méme écrire un « petit traité » sur ce sujet. On sait que ce traité ne sera pas scientifique,
mais on ne sait pas s’il sera philosophique, historique ou poétique. Qu’il soit les trois a la fois
parait impossible logiquement. En outre, toutes ces réflexions sur les manicres d’entrevoir
I'avenir, y compris la maniére historique, qui n’est pas dans la préface mais qui est dans un ajout
au texte, datent de 1905. On s’étonne que Maurras n’ait défini son projet que dans la deuxiéme
publication. Maurras semble méme défaitiste a la fin de sa préface, lorsqu’il écrit :

Je n’ai pas essayé de résoudre ici ce probleme. Je I’ai supposé résolu. J’ai supposé ma solution

démontrée, ou pour mieux dire, mes démonstrations connues. Je me suis appliqué simplement a

rendre confiance a ceux qui, admettant cette solution pour la vraie, concluent piteusement qu’elle
n’est pas possible!®l.

Le texte ne peut donc non plus étre un « essai», puisque lauteur n’a pas « essayé », il a
«supposé ». Le projet de l'auteur serait finalement d’ordre psychologique, il s’agit de « rendre
confiance » a ceux qui sont déja convaincus, a un tout petit nombre donc. Maurras est conscient
que ce livre s’adresse a un « petit nombre d’¢élus ». Il ne faut pas seulement connaitre les autres
textes de Maurras sur la monarchie, dont le principal est en réalité une enquéte, c’est-a-dire un
échange de questions et réponses entre Maurras et d’autres personnalités, mais il faut aussi
admettre « cette solution pour la vraie », tout en étant découragé sur la réalisation concrete du
projet royaliste. On mesure ’écart d’ambition entre les traités de Maistre et de Comte et celui-ci.

Le plan de L’Avenir de IIntelligence souléve aussi des difficultés. Il n’est pas mis en valeur en

tete de livre, n’apparait pas dans la version de 1903, mais on le trouve dans la table des matieres a

la fin du livre de 1905 :

1) Lillusion

159 1" Avenir de I'intelligence et autres fextes, éd. cit., p. 601.
160 1" Avenir de I'intelligence et autres tfextes, éd. cit., p. 593.
161 T2 Avenir de l'intelligence et autres fextes, éd. cit., p. 596-597.

V)
W
—_



2) Grandeur et décadence (7 chapitres)
3) La difficulté (9 chapitres)
4) Asservissement (10 chapitres)

5) L’Aventure'®

L Avenir obéit apparemment a une structure dialectique, mais nous allons voir que la
premiére publication autorisait un plan plus simple. Cette table des maticres de 1905 contient
cinq parties parce qu’elle numérote l'introductions et la conclusion. La premiere partie, sans
subdivision, est en effet une introduction problématisée sur de faux espoirs et la cinquiéme, sans
subdivision non plus, est une conclusion pleine de vrais espoirs. Entre ces deux bornes, on
trouve trois parties centrales, subdivisées en 26 petits chapitres, a peu pres répartis équitablement.

Essayons de rétablir ce raisonnement dialectique s’il y en a un. L’introduction poserait la
question : la Troisieme République va-t-elle donner le pouvoir aux intellectuels ? ou plus

précisément, est-il vrai que les honneurs'”

que la Troisieme République accorde aux intellectuels
sont le signe qu’est enfin réalisée 'utopie des philosophes-rois ?

La premicre partie étudie un mouvement parabolique qui a commencé au XVI° si¢cle avec
Ronsard, a culminé au XVIII® siecle avec Voltaire mais commence sa descente au XIX® siécle avec
Chateaubriand. Au XVIII® siécle, les lettrés sont devenus rois : « le successeur des Bourbons, c’est

164

I’homme de lettres ** ». Au XIX¢ siécle, la courbe s’est inversée :

On avait dit « le roi Voltaire », mais personne ne dit « le roi Chateaubriand », qui ne réva que de ce
sceptre [..]. La Restauration s’honora de la renaissance des Lettres pures ; elle les protégea, les
favorisa d’un esprit si curieux et si averti que c’était, par exemple, le jeune Michelet qui allait donner
des lecons d’histoire aux Tuileries. Mais le gouvernement n’en était plus a prendre au sérieux les
pétarades d’un sous-Voltaire. On le fit voir 2 M. de Chateaubriand. Villele lui fut préféré, Villele qui
n’était ni manieur de mots, ni semeur d’images brillantes, mais le plus appliqué des politiques, le
plus avisé des administrateurs, peut-étre le meilleur citoyen de son si¢cle!¢>.

La premicre partie est donc surtout historique et descriptive.

La deuxieme partie « La difficulté » étudie les raisons de cette évolution. La principale
raison est que I'Intelligence s’est séparée du pays : elle ne s’intéresse plus a la réalité, au public
moyen, au développement de Pindustrie, elle ne s’intéresse qu’a Iétrange et au subversif'®, A

inverse le pays a beaucoup évolué, I'industrie s’est développée, « d’immenses richesses'®” » ont

162 Ce plan n’apparait pas dans I’édition de 2018. Nous ajoutons le nombre des sous-chapitres.
163 [ es médailles, les statues, les cérémonies.

164 T." Avenir de I'intelligence et autres fextes, éd. cit., p. 604.

165 1" Avenir de l'intelligence et autres textes, éd. cit., p. 609-610.

166 T " Avenir de l'intelligence et autres tfextes, éd. cit., p. 613.

167 1.2 Avenir de I'intelligence et autres tfextes, éd. cit., p. 617.

V)
(O8]
[\



afflué et le nombre de lecteurs potentiels a considérablement augmenté“’g. Une des preuves de

cette perte de vitesse de I'Intelligence est le cas de Zola :
On a remarqué que le plus gros profit de Iindustrie littéraire de notre temps est revenu a Emile
Zola. Mais ce profit, évalué au chiffre de deux ou trois millions, est de beaucoup inférieur a la
moyenne des bénéfices réalisés dans le méme temps, et a succes égal, par les Zola du sucre, du
coton, du chemin de fer. C’est par dizaines de millions que se chiffre en effet la fortune du grand

sucrier ou du grand métallurgiste. En tant qu’affaire pure, la littérature est donc une mauvaise
affaire et les littérateurs sont de trés petits fabricants.

L’argent est une cause et une conséquence du probléme des hommes de lettres. L’argent est
devenu une préoccupation importante, il a transformé les modes de vie et les désirs mais
I’écrivain n’en bénéficie pas. Quelle société rend possible que celui qui écrit des livres soit moins
riche que celui qui vend du coton ? Cette partie est donc plutot analytique, elle distingue plusieurs
manifestations de la méme « difficulté ».

La troisieme partie décrit 'impasse vers laquelle se dirige I'Intelligence. L’écrivain est
devenu «le plus déclassé des étres'™ » : « il y a bien quatre ou cinq mille artistes ou gens de lettres

170

a battre le pavé de Paris en mourant de faim'™ ». Comme il n’y a plus de nobles, plus d’Fglise,
plus de puissants cultivés ni de mécenes, ’homme de lettres doit se soumettre a Argent, a
POpinion, a I'Etat, 4 ’'Université, et bientot a la Force. Ces idées prennent des majuscules, parce
qu’elles sont devenues des étres tyranniques et incontrolables. Dans d’autres pays, il n’en est pas
de méme : « En Allemagne ou en Angleterre, ’Argent ne peut pas constituer le chef de I’Etat
puisque c’est la naissance et non ’Opinion qui le crée. » Seule l'autorité de la naissance pouvait
résister a la force de I'argent. En France, plus rien ne résiste a argent. Cette description sinistre
se conclut sur la «défaite de I'Intelligence », titre du dernier chapitre de la troisieme partie.
Maurras décrit une scene finale désespérante, celle d’un « homme d’action brutale » qui prend le
pouvoir et oblige les artistes a se plier « a ses divertissements les plus vils », a ses « priapées sans
golt ni passion'” ».

Cette manicre de noircir le tableau vise a faire accepter « L’Aventure » esquissée par la
conclusion. Celle-ci commence par « A moins que » et se construit selon deux anaphores, des
impératifs, « supposez », « imaginez », « concevez » et des conditionnels, comme « il faudrait »,
répété six fois. La conclusion est donc la partie la plus « poétique » du texte, elle autorise une
lecture verticale, elle invite a imaginer. Sa dernicre phrase se conclut sur une métaphore qui

réveillera des souvenirs de romans d’aventure et de piraterie :

168 .’ Avenir de ['intelligence et autres fextes, éd. cit., p. 619.

169 1" Avenir de I'intelligence et autres fextes, éd. cit., p. 637.

170 Ihid.

L Avenir de Pintelligence et autres textes, éd. cit., p. 639. Ce face a face a la fin de cette « défaite de
I'Intelligence » n’est pas sans rapport avec la fin dune Défaite de la pensée plus récente.

V)
W
(@8]



Devant cet hotizon sinistre, I'Intelligence nationale doit se lier a ceux qui essayent de faire quelque
chose de beau avant de sombrer. Au nom de la raison et de la nature, conformément aux vieilles
lois de l'univers, pour le salut de lordre, pour la durée et les progres d’une civilisation menacée,
toutes les espérances flottent sur le navire d’une Contre-Révolution!72.

On remarque la force rhétorique de cette conclusion, la vigueur de sa construction en
anaphores, sa facon de faire attendre la solution dans un complément du nom final. Cette
conclusion est donc une invitation a ’action, c’est la partie pratique du traité, celle qui conseille la
vie en dehors de la lecture.

Nous voyons donc que le plan n’est pas dialectique. La premiére partie est historique, la
deuxi¢me analytique et la troisiéme est un tableau. Maurras n’a rien concédé a la Troisieme
République. Les arguments adverses ne sont pas pris en compte. Seule la conclusion propose une
ouverture. Ce texte est donc plutot un programme qu’un traité.

Nous pensons néanmoins que Maurras a transformé son texte en lui donnant une préface
et un plan titré, qu’il lui a nui. Cest en 1905 que Maurras fait apparaitre tous les problémes que
nous avons relevés: « traiter I’avenir», adopter un projet psychologique visant a «rendre
confiance » a un petit nombre, organiser son développement en trois parties. La publication en
1903 faisait apparaitre un plan plus souple, sans sous-titre, faisant se succéder librement les trois
manieres d’envisager l'avenir, I’histoire, I'analyse et la poésie. Prenons comme exemple le
développement autour du chapitre XX (anciennement XVIII). Ce chapitre retourne a une
méthode historique pour aborder le role de la presse francaise dans I'unité italienne et la guerre
austroprussienne. C’est 'occasion d’une digression qui va en s’amplifiant a propos de la situation
politique a ’étranger, en Angleterre et en Allemagne. Le début est en effet consacré a une étude
historique, du XVI® siecle au début du XX siecle. La suite est une analyse du présent de 1903 ou

1905 selon les versions. Ia conclusion reste le passage poétique.

La méme analyse peut étre conduite a propos de Kie/ et Tanger, que Maurras définit lors

d’une réédition en 1921 :

Petit traité en 1905, livre de moyenne grandeur en 1910, gros tome en 1913, il n’est plus nécessaire
de le bourrer de preuves nouvelles. Apres 'immense démonstration de la guerre, c’est au public de
dire si, oui ou non, le theme central est acquis.

I1 explique sa maniére d’écrire :

Pour affronter une édition définitive de ce vieux livre, il a bien fallu le relire. J’ai revécu les
inquiétudes qui le firent germer.

Je Pavais congu et écrit, publié en articles et préparé pour le libraire, puis replongé dans le tiroir,
puis décidément imprimé, avec ce sentiment d’hésitation violente que doivent connaitre tous ceux

172 " Avenir de l'intelligence et autres fextes, éd. cit., p. 642.

@)
(@8]
g



qui se sont sentis déchirés entre 'amour et I'horreur d’une vérité claire et sombre, entre les
espérances que suscite le seul nom de notre patrie et I'alarme que donne son gouvernement
détestable.

Le littéraire encore une fois est décu. Maurras minimise le travail de Iécriture. Il n’a relu
son texte que parce qu’il « a bien fallu le relire ». L’angoisse de Maurras ne concerne pas la forme
mais la vérité a exprimer, « 'amour et I'’horreur d’une vérité claire et sombre ». Enfin Maurras
montre une maniere toute nouvelle d’écrire un traité, non pas a la suite de cours, mais a la suite
d’articles.

Nos trois auteurs ont donc bien écrit des traités. Le détour par Antiquité a permis de
revaloriser ce genre, qui n’est pas apparu en premier pour exprimer les idées, mais qui est nourri
de tensions, entre l'oral et I’écrit, entre le rédigé et le lacunaire, entre I'exhaustif et le délimité,
entre les projets initiaux et les réalisations concretes, entre I'expression de la vérité et la recherche
d’ornements. Chaque auteur a sa compréhension du mot, mais plusieurs éléments sont
récurrents : le rapport avec le « trait » et le fait de « traiter », la volonté de rendre le plan apparent,
la difficulté de s’adresser au plus grand nombre. Ftudier leurs traités a confirmé que toute écriture
ne peut se passer d’une réflexion sur la forme, que le traité est bien un genre littéraire, un sujet

d’étude qui ne releve pas de I’évidence et pose des questions pertinentes.

Les dialogues

Abordons a présent les autres genres. Comme genre moins adressé que la lettre mais tout
de méme bien défini, il y a le dialogue. Il existe deux formes de dialogue : les entretiens et les
conversations. La forme de 'entretien est plus classique, c’est celle qu’ont pratiquée Platon et
Cicéron. Dans un entretien, il y a un meneur, un personnage qui en sait plus que les autres. Les
autres lui répondent ou lui posent des questions dans le but de valider sa pensée. Ce personnage
sert de reflet a Pauteur. Dans la conversation, les interlocuteurs sont davantage sur un pied
d’égalité, le dialogue n’est pas construit pour servir de démonstration a la these d’un seul, il se
déroule librement au gré des envies des participants. L.a présence de I'auteur est plus discréte,
mais non pas absente. Les exemples antiques sont moins classiques : le Banguet des sept sages de
Plutarque et les dialogues de Lucien.

On trouve deux dialogues dans notre corpus, un écrit par Maistre et un écrit par Comte. Le
genre du dialogue écrit par Comte parait plus simple a caractériser, ce pourquoi nous le
présentons en premier. Le Catéchisme positiviste, publié en 1852, hésite entre deux genres, celui du
catéchisme et celui de lentretien philosophique tel que nous l'avons défini. Le lecteur

contemporain pense également a I'interview, mais ce genre n’a été constitué que vers 1880'".

173 M-E Thérenty, La Littérature an quotidien, p. 330.

@)
(%)
un



D’aprées nous, ce dialogue a un intérét littéraire supérieur aux catéchismes mais reste en-dega de la
conversation par son manque de naturel.
Comment Comte définit-il son ceuvre ? Il consacre plusieurs pages a réfléchir aux genres

174

dans sa préface. Son objectif est double, il s’agit de chercher la « forme naturelle’™ » de la « vraie

communication'” ». 1l s’agit aussi de viser un large public, et donc de « condenser assez le

76 Cette forme doit étre concise, elle doit

positivisme pour qu’il [devienne] vraiment populaire
permettre I'expression des idées et des sentiments. Ces exigences menent Comte a un genre
imprévu, le seul permettant une « communication parfaite'”” » : le dialogue en vers. D’un c6té le
dialogue est le meilleur genre pour communiquer, parce qu’il intégre 'auditeur dans le texte, de
autre, le texte le plus « esthétique » et « naturel », selon les expressions de Comte, est écrit en
vers. Cependant, la forme du vers demande trop d’effort chez lauditoire, « dont le travail
spontané doit aussit6t combler les lacunes de la concision poétique'”™ ». En attendant que le
peuple soit éduqué au positivisme, la forme du dialogue concis en prose sera donc préférable.

Quels sont les modeles de dialogue disponibles pour Comte » Pour populariser la nouvelle
religion de ’Humanité, la forme du « catéchisme » s’imposait. Cette forme n’est pas antique. Elle
a été créée au XVI® siecle par Luther pour répondre a un désir d’instruction. La forme a été
rapidement récupérée par les catholiques, en direction d’abord des clercs puis des ouailles. Tous
les catéchismes ne se présentent pas comme des dialogues, comme le catéchisme du Concile de
Trente, qui est plutdt un exposé organisé comme un traité'”, mais le Petit Catéchisme de Luther et
le catéchisme catholique de Pierre Canisius se présentent comme une série de questions et de
réponses. L’identité des interlocuteurs n’est pas précisée, parce qu’elle est trop évidente : celui qui
pose les questions est celui qui veut savoir et celui qui répond est celui qui sait. Le genre a été
allegrement travesti aux XVIII® et XIX® siecles avec le Catéchisme du citoyen francais de Volney en 1793
ou le Catéchisme des libéraux de 1821. Le plus proche de Comte est le Catéchisme des industriels de
Saint-Simon.

Comte se démarque de ces catéchismes en donnant une identité aux interlocuteurs. Alors
que dans les catéchismes, les deux interlocuteurs sont, au mieux, nommés par une lettre, « D »
pour demande et « R » pour réponse, Comte fait dialoguer « La femme » et « Le prétre ». Bien des
esprits contemporains trouveront a redire a cette répartition inégalitaire des roles, qui donne a la

femme le réle du disciple et a ’homme le role du maitre, mais Comte donne deux intéréts a cette

174 Auguste Comte, CP, éd. cit., p. 23.

175 Auguste Comte, CP, éd. cit., p. 24.

176 Auguste Comte, CP, éd. cit., p. 21.

177 Auguste Comte, CP, éd. cit., p. 25.

178 Ibid.

179 Notons dailleurs la parution de « catéchismes d’agriculture», en 1773 et en 1836, qui montre la
concurrence entre le genre du traité et celui du catéchisme.

336



répartition : cette ceuvre cherche une plus grande publicité que ses ceuvres ordinaires, notamment
pour instruire les femmes et les prolétaires. Faire intervenir une femme dans ce dialogue est donc
plutot un signe d’ouverture que de misogynie. Le deuxiecme intérét pour Comte est la
complémentarité des roles. La femme encourage 'homme a prendre en compte le sentiment. La
femme ne parait nullement sotte ou statique, mais tres intéressée et tres pertinente dans ses
questions. Son role évolue méme au cours du dialogue, au début du cinquieme entretien :
Pendant toute exposition du dogme, j’ai dd, mon pere, rester envers vous essentiellement passive,
soit d’apres embarras naturellement résulté d’une étude aussi neuve et aussi difficile, soit méme
parce que je ne pouvais encore étre assez convaincue. Mais nos précédents entretiens m’ont déja
rendue positiviste, en me dégageant irrévocablement de la situation contradictoire ou je flottais
entre 'impulsion catholique et la tendance voltairienne. Je viens donc vous demander désormais de
m’apprendre directement a mieux aimer pour mieux servir 'incomparable Déesse que vous m’avez
révélée, et a laquelle j’espere mériter d’étre finalement incorporée. Dés lors, mon attitude change
spontanément, et nos conférences prennent davantage le caractére de véritables entretiens. Au lieu
de vous soumettre des doutes essentiels, exigeant de longues explications, je ne vous interromprai
qu’afin d’éclaircir ou de développer quelques indications insuffisantes. J’espere méme, envers le
culte, devenir assez active pour vous seconder, en devangant certaines explications, de maniere a
rendre votre exposition plus rapide, sans qu’elle soit moins complete. Nous entrons ici dans le

domaine du sentiment, ou I'inspiration féminine, quoique toujours empirique, peut vraiment assister
la construction sacerdotale!80.

Remarquons d’abord la taille de cette intervention. La femme suspend la discussion puis
lance un nouveau théme, c’est elle qui organise exposé de la pensée. Remarquons ensuite la
construction de l'extrait, qui montre le dynamisme de ce role. La femme n’est nullement
condamnée a la passivité. Les précédents chapitres 'ont fait progresser, ils 'ont « convaincue », ils
I'ont « rendue positiviste ». Elle devient donc active et capable de seconder et méme de devancer
le prétre. Les échanges deviennent de « véritables entretiens ».

Cependant, le dialogue n’obtient pas l'intérét littéraire de la conversation par son manque
de vraisemblance. On n’imagine pas quelqu’un demander spontanément: « Puisque le culte
intime devient ainsi la premiere base de toutes nos pratiques sacrées, je vous prie, mon pere, de
m’en expliquer directement la vraie nature'.» Parfois, Comte fait un effort pour rendre les
questions plus naturelles :

Quoique cette explication me semble tres satisfaisante, j’y sens, mon pere, une grande lacune envers

mon propre sexe, dont les besoins moraux m’y paraissent négligés. Notre tendresse spéciale ne
saurait pourtant nous dispenser d’une telle culture habituelle!s2.

Dans cette question, la femme exprime un avis personnel, un sentiment que lui a donné
Pexplication précédente. Cette question présente méme une nuance de reproche. Mais Comte

n’essaie pas d’adapter son style a la voix du personnage. Cette femme a le méme usage inhabituel

180 Auguste Comte, CP, éd. cit., p. 151.
181 Auguste Comte, CP, éd. cit., p. 177.
182 Auguste Comte, CP, éd. cit., p. 179.

ON)
W



des adjectifs que Comte, comme on le voit dans les expressions « tendresse spéciale » ou « culture
habituelle ». L’alternance des apostrophes «mon pére», auxquelles le prétre répond
systématiquement par « ma fille », dans toutes les questions et toutes les réponses acheve de
confirmer cette impression d’invraisemblance. Ce « catéchisme » devenu un entretien ne prend
pas la peine de feindre une conversation.

Pour conclure, ce dialogue nous parait précurseur du genre de Usinterview. La femme a le role
du journaliste, elle fait semblant de ne pas savoir, alors qu’elle pose des questions précises. C’est
elle qui conduit 'entretien, qui organise les questions, qui teste la validité du discours du prétre en
lui opposant des contre-arguments. Son réle est donc plus important que le role des « D » dans

les autres catéchismes.

Autrement plus complexe est le dialogue de Joseph de Maistre, Les Soirées de Saint-
Pétersbonrg. 1’ceuvre est plus ambitieuse et plus longue, elle fait partie des deux plus célebres de
lauteur, a c6té de Du Pape. Elle ressemble plus a une conversation que le Catéchisme, par sa plus
grande liberté de composition et sa répartition plus équitable des réles, mais l'auteur la désigne
avant tout comme un « entretien ». Maistre propose sa propre distinction entre conversation,
entretien et dialogue: la conversation divague entre un nombre illimité d’interlocuteurs,
Pentretien est sage et obéit a des regles, le dialogue est artificiel. Les Soirées sont donc un
« entretien'® ». Un de ses personnages souligne néanmoins le distance entre ses entretiens et le
genre des entretiens pratiqué par Cicéron :

Cicéron introduit un auditeur qu’il désigne tout simplement par la lettre A ; il se fait faire une

question par cet auditeur imaginaire, et lui répond tout d’une haleine par une dissertation réguliere :

ce genre ne peut étre le notre. Nous ne sommes point des lettres majuscules ; nous sommes des
étres tres réels, tres palpables : nous parlons pour nous instruire et pour nous consoler. Il n’y a entre

nous aucune subordination ; et, malgré la supériorité d’age et de lumicres, vous m’accordez une
égalité que je ne demande point!84,

Maistre a donc logiquement arrété le nombre des personnages a trois. Ce nombre permet
une véritable circulation de la parole, sans hiérarchie, sans cours ni déclamation, tout en évitant la
dispersion d’un plus grand nombre. Nous pouvons faire un deuxieme classement: deux
personnages sur les trois du dialogue pourraient étre assimilés a 'auteur, un comte et un sénateur.
Le troisieme personnage, le chevalier, sert plutoét de public, par son jeune age et son manque
d’expérience. Nous verrons que ce personnage a un role bien plus grand que son role apparent.
La critique a déja bien étudié cette ceuvre, mais notre angle d’approche par la réception de

I’Antiquité apporte un éclairage nouveau qui n’a pas été exploré. Avant d’étre un dialogue entre

183 §SP, 8¢ entretien, (Buvres, éd. cit., p. 680.
184 §8P, 8¢ entretien, (Buvres, éd. cit., p. 687.

@)
o
o



trois personnages contemporains, il nous semble que les Soirées sont d’abord un dialogue entre
Maistre et un auteur ancien, Sénéque. Cette these peut étre étayée par I'étude des themes de
I'ceuvre, mais nous pensons pouvoir la prouver par une étude de la genese de I'ceuvre.

Dans son introduction, Pierre Glaudes a établi plusieurs repéres pour comprendre le
contexte de I'ceuvre. Ces dates permettent de caractériser 'ceuvre qui est en tension entre un
aspect philosophique, sur le long terme, et un aspect autobiographique, avec des allusions au
présent. D’un co6té, Pceuvre répond a un besoin de comprendre en profondeur les
bouleversements qui ont suivi la Révolution de 1789 en les reliant 2 un plan divin ; de lautre,
Maistre a vraiment eu un entretien avec un sénateur et un chevalier, en juillet 1809. Cette dualité
est facile a résoudre : Maistre aurait eu une véritable conversation en 1809 puis s’en serait inspiré
pour développer librement sa pensée et ’enrichir par des lectures pour en faire un livre.

Ce qui nous a interpelé dans ce livre, c’est la grande présence du philosophe latin Sénéque :

on trouve 37 évocations de son nom dans ’ceuvre!™®

. Plusieurs pages lui sont consacrées dans les
huitieme et neuvicme entretiens. Le chevalier s’en étonne : Sénéque devait étre « un trés grand
L . . A, 186 . o S
génie, car il est cité de tout coté ™ ». Dans une variante, le comte aurait répondu: «je sais
combien je suis inférieur 2 Sénéque'”’. » En outre, le sous-titre de I'ceuvre « Entretiens sur le
gouvernement temporel de la Providence » fait nettement apparaitre comme théme la

providence, mot auquel Sénéque aurait donné son sens moderne'®®

et auquel il a consacré un
texte. Les citations de Sénéque ne sont donc pas des ornements du texte, ce sont plutot les
sources du texte. Cette intuition est confirmée par une preuve majeure, écrite de la main de
P'auteur dans ses registres de lecture.

Richard Lebrun a en effet remarqué qu’en téte d’une vingtaine de pages titrées « Seneca de

Providentia », on lit la note suivante :

1808.
Premiere pensée de mes
Soirées de St Pétersbourg.
Je préludai par I’analyse suivante de Séneque
et de Plutarque!®.

185 Nous avons trouvé 62 citations de Séneque dans toute 'ceuvre de Maistre.

186 S§P, 9¢ entretien, (Euvres, éd. cit., p. 714.

187 Archives de Savoie, 2]2, vue 77/213, p. 554, cité dans Envres, éd. cit., p. 891.

188 Voir au chapitre 2 notre rapprochement de citations sur le mot de Providence.

189 _Arehives de Savoie, fonds privé, 2J9. Richard Lebrun I'a écrit dans son Joseph de Maistre, 1988, p. 217. La
premiére fois que nous y avons eu accés c’était sur des cd-rom : n°17, vue 271 a 278. Aujourd’hui on peut y accéder
par le site des Archives de Savoie, « Archinoé », 2]9, vue 242/490. Les feuillets contiennent aussi une numérotation
manuscrite : 455 a 469.

339



Le lecteur trouve ensuite seize pages manuscrites, deux contenant des notes sur le De
Providentia de Séneque, douze tirées du De sera numinis vindicta de Plutarque et deux plus mélées,
«autres passages de Séneque », « peines temporelles », « récompenses temporelles ». Ces pages
pleines de citations latines, que nous retrouvons dans I’ceuvre, pleines de commentaires et de
rapprochements avec des auteurs modernes nous paraissent fondamentales pour comprendre la
genese des Soirées. Leur grande densité nous parait justifier que nous les transcrivions en annexe.

Examinons d’abord comment se présentent les notes, avant de chercher les échos entre ces
notes et 'ceuvre imprimée. La date de 1808 souleve plusieurs questions : faut-il comprendre que
Maistre a écrit ces notes en 1808 ou que c’est la remarque de Maistre qui date de 1808 ? Nous
faisons ’hypothese que c’est la premicre proposition qui est correcte, parce que nous ne savons
pas a quel moment le titre de P'ceuvre est apparu. Maistre aurait donc indiqué la date de 1808 en
se souvenant plus tard de ses notes, lorsqu’il avait une idée plus précise des Soirées que celle de
« certains dialogues sur la providence », quil avait envisagés dés 1806'. Ce document permet en
tout cas de dater origine des Sozrées avant la conversation de 1809.

Le développement des notes interroge : pourquoi les notes sur le De sera numinis vindicta
commencent-elles a partir du chapitre VII ? La numérotation des chapitres semble continue entre
le De Providentia et le De sera numinis vindicta. On a 'impression que Maistre avait entre les mains les
deux ceuvres réunies en une seule édition, que nous n’avons pas retrouvée. Cette numérotation en
chapitre cesse dans les dernicres pages, quand Maistre commence a associer d’autres ceuvres, non
pas parce qu’elles seraient dans le méme volume, mais parce que Maistre y voit une proximité
d’idées.

A cette distance progressive par rapport au texte, il faut ajouter les commentaires que
Maistre intercale régulicrement entre les citations de Séneque : « N’y a-t-il pas la un sophisme ? il
ne s’agit point de savoir s’il est plus glorieux pour Regulus de &c. Mais pourquoi Dieu &c. [...] Je
n’en sais rien, ou plutdt je le sais fort bien » ; « ce n’est pas de quoi il s’agit» ; « ceci doit étre
développé » ; « vieilles histoires » ; « chapitre mutilé et confus » ; « Les théories des anciens se
préetaient fort a ces réflexions ». I’ensemble manuscrit est donc en train de croitre et de s’éloigner
des seules notes de lecture. Des références bibliques et des auteurs modernes sont évoqués,
comme les psaumes, saint-Augustin, Leibniz, Berthier et Lessius. Les notes de lecture deviennent
des pensées, elles s’enrichissent de commentaires ; il ne reste plus qu’a les réorganiser pour
produire une ceuvre nouvelle.

Abordons a présent les échos entre les notes de lecture et I'ceuvre finale. Ils sont de

plusieurs sortes, soit des citations référencées de maniere presque universitaire, avec le titre de

190 Lettre du 13 (25) mai a Mgr de La Fare, O.C., t. X, p. 112, citée dans (Eupres, éd. cit., p. 407.

340



Pceuvre et le numéro de page, soit des idées digérées, pour reprendre la métaphore de Montaigne,
C’est-a-dire tellement intégrées a la pensée quun personnage les développe comme si elles étaient
les siennes. Les premicres sont plus faciles a repérer, mais graice aux notes manuscrites, qui
operent déja une sélection dans le texte de Sénéque, les secondes deviennent plus lisibles. Ce qui
nous parait remarquable c’est qu’un grand nombre de notes sur le De Providentia se trouve
réemployé dans les Soirées, au point qu'on peut lire le De Providentia chapitre par chapitre dans les
Soirées.

Le premier chapitre se trouve cité au Neuvieme entretien :

Vous n’avez pas oublié, j’en suis sur, ce que nous disait ’autre jour un homme d’esprit que j’aime de

tout mon coeur'®. Je ne suis pas du tout, disait-il, de ['avis de Sénéque, qui ne s'étonnait point si Dieu se donnait
de temps en temps le plaisir de contempler un grand homme anx prises avec 'adversité’?.

Cette citation est suivie d’une note en latin, qui contient une des premicres notes de
I'ensemble manuscrit. On retrouve aussi la suite de cette citation deux fois dans I'Eclaircissement sur
les sacrifices : utique si et provocavit”. Cette citation latine provient de la fin du chapitre 11 du De
Providentza.

La note suivante se retrouve dans le Huitiéme entretien'™, ot Maistre fait dire 2 Séneque
entre guillemets : « Aimeriez-vous mieux, disait-il, étre Sylla que Régulus, etc.'” ? » Cette phrase
qui n’est pas une citation est accompagnée par le commentaire « Ce ne sont pas les propres mots,
mais le sens est rendu. » En réalité, Maistre ne cite plus Séneque, mais ses propres notes, qui le
dispensent d’aller retrouver le texte d’origine. On retrouve le « &c. » si fréquent dans le manuscrit.
Maistre se rappelle une formule qu’il avait notée et la recopie mot a mot dans son texte.

Les chapitres IV et V se retrouvent étonnamment dans la bouche du chevalier. Voyons
d’abord un passage tres ressemblant du Huitieme entretien :

Je ne sais si je suis dans erreur, mais il me semble qu’il n’y aurait rien de si infortuné qu'un homme

qui n’aurait jamais éprouvé l'infortune : car jamais un tel homme ne pourrait étre sir de lui-méme,

ni savoir ce qu’il vaut. Les souffrances sont pour ’homme vertueux ce que les combats sont pour le
militaire : elles le perfectionnent et accumulent ses mérites. Le brave s’est-il jamais plaint a 'armée

d’étre toujours choisi pour les expéditions les plus hasardeuses ? 1l les recherche au contraire et s’en
fait gloire : pour lui, les souffrances sont une occupation, et la mort une aventure.

I correspond au chapitre IV du De Providentia ou plus exactement aux notes que Maistre en

a prises. Pour plus d’intelligibilité, nous nous permettons de citer un texte de notre fabrication qui

1 Nous n’avons toujours pas trouvé de qui il pouvait s’agir, mais il semble qu’il y ait un quatriéme
personnage auquel ces réflexions sur Séneque s’adressent.

192 §8P, 9¢ entretien, Buvres, éd. cit., p. 712.

193 awres, éd. cit., p. 833 et 834.

194 Te huitiéme entretien ne pourrait-il pas étre le premier entretien, pensé mais non écrit ? Voir dans les
archives 2J2, vue 42/213.

195 §8P, 8¢ entretien, (Buvres, éd. cit., p. 691.

341



contient le francais de Maistre et les traductions en frangais de Séneque. Le lecteur latiniste

pourra retrouver le texte original dans 'annexe :

C. IV. L’on ne peut étre grand sans avoir lutté avec le malheur. Tu es homme de canr ¢ Mais comment le
sanrai-je, si la fortune ne t'offre ancune occasion de manifester ta vertn. ... Ceux qui rentrent indemmnes de la bataille
penvent $'étre tout anssi bien conduits, on n'a pas pour eux les mémes yeux que pour qui en revient blessé ...
Malbenrenx: que tu es, de n’avoir jamais été malheureusc ! 1b. Le malheur est loccasion de la vertu. 11 me semble
que ce n’est pas de quoi il est question. Personne ne nie qu’il y ait de la gloire a traverser le malheur,
il s’agit de savoir pourquoi cette gloire est nécessaire.

Pourquoi Dieu envoie-t-il des malheurs aux bons ? Pour la méme raison qu'a larmée les plus vaillants
regoivent les missions périllenses : c'est a ['élite de ses hommes que le chef s’adresse pour les expéditions les plus
hasardeuses. Awucun de cenx qui partent pour ces expéditions ne dit : Le général m'en veut, mais : 1/ n’honore.
Que cenx qui se voient désignés pour supporter ... disent de méme. ... Dien nous fait honneur en voulant épronver
sur nous la résistance de la nature bumaine'”°.

Le chapitre V du De Providentia se retrouve dans I'ceuvre finale de maniere plus discréte et
paradoxale, dans cette question : « Quel libertin a jamais trouvé 'opulente courtisane, qui dort a
minuit sur ’édredon, plus heureuse que l'austere carmélite, qui veille et qui prie pour nous a la
méme heure'’ ? » On ne s’attend pas a trouver un hypotexte latin sous une question aux allures si
modernes, évoquant des libertins et des carmélites. Pourtant c’est bien Séneque qui compare les
activités des justes et des méchants durant la nuit :

Eh bien quoi ? Il est donc injuste que des braves prennent les armes, veillent la nuit dans les camps,

et couverts de blessures et d’appareils se tiennent debout sur la tranchée, tandis que, dans la ville,

des eunuques, des débauchés de profession vivent en pleine sécurité ? Encore une fois, il est donc
injuste que les plus nobles vierges soient réveillées la nuit pour la célébration des rites sacrés, quand
les prostituées jouissent du plus profond sommeil ?

Le travail réclame I’élite des humains. Le sénat délibére souvent des jours entiers, tandis que les plus

vils citoyens charment leurs loisirs au champ de Mars, ou s’ensevelissent dans une taverne, ou tuent

leur temps dans quelque cercle. 1l en est ainsi de la grande république du genre humain : les gens de

bien travaillent, se sacrifient, sont sacrifiés, et de leur plein gré ; le sort ne les entraine point, ils le
suivent.

Les mots d’« édredon » et de «carmélite » ne sont pas exactement chez Séneéque, qui
évoque des plumfas] et des nobilissimas virgines mais ils se trouvent dans les notes manuscrites.
Régulus aurait dit : « Je veille sur I’édredon et le pauvre dort sur la planche ». Maistre traduit plus
bas « L’austére carmélite se leve a minuit pour lever au ciel ses mains pures ».

Pourquoi les mots de Séneque se trouvent-ils dans la bouche du chevalier ? Nous y voyons
trois raisons. Le chevalier étant un militaire, les métaphores militaires de Séneque correspondent
mieux a sa voix. La deuxiéme raison est que le chevalier est un personnage plus naif et spontané
que les deux autres. Cest lui qui commence son développement par « Je ne sais si je suis dans

Perreur ». Le comte le remarque aussi, lorsqu’il dit au chevalier : « je dois vous féliciter de vous

19 Nous avons mis en italiques les textes qui étaient en latin dans le manuscrit de Maistre et que nous avons
remplacés par la traduction actuelle des passages cités.
197 §8P, 8¢ entretien, (Buvres, éd. cit., p. 690.



étre rencontré avec Sénéque'®». Ce caractére correspond a I'Age paien dans lequel se trouve
Séneque, qui n’a pour lui que le bon sens, qui n’a pas encore bénéficié de la Révélation de
Pexpérience. Clest le role du comte que de rediriger les arguments stoiciens en arguments
chrétiens'”, de souligner la bonté de Dieu, qui ne permet le mal que pour punir, c’est 2 lui de
rappeler que ’homme juste souffre non parce qu’il est juste, mais « parce qu’il est homme™" ». Le
troisieme argument est plus suggestif, mais il nous parait cohérent si I'on accepte les deux
précédents. Le chevalier explique en effet que c’est lui qui écrit les Soirées :
Le plaisir que je prends a nos conversations m’a fait naitre I'idée de les écrire. Tout ce que nous
disons ici se grave profondément dans ma mémoire. [...] Chaque soir avant de me coucher, et dans
le moment ou elles me sont encore trés présentes, j’arréte sur le papier les traits principaux, et pour
ainsi dire la #rame de la conversation ; le lendemain je me mets au travail de bonne heure et j’acheve
le tissu, m’appliquant surtout a suivre le fil du discours et la filiation des idées. Vous ne me

refuserez pas d’ailleurs le plaisir d’entreprendre la lecture de mon ouvrage : et vous comprendrez, a
la largeur des marges, que j’ai compté sur de nombreuses corrections?0l.

Ce texte ressemble a une préface ou l'auteur explique sa manicre d’écrire. Bien avant
Roland Barthes®”, Maistre emploie la métaphore étymologique du texte comme #extus, Cest-a-dire
tissu. L’écrivain établit d’abord une « trame », place les « traits principaux » sur le métier, puis
ajoute des « fils » et des « filiations » pour obtenir un tissu. Tous ces mots sont bien présents dans
la citation. Mais le tissu n’est pas encore le texte, peut-ctre parce que les Soirées sont un vétement
plus qu'un tissu : il reste les marges. Le chevalier a laissé les marges et demande des corrections.
Comme avec Roland Barthes, cette métaphore déplace I'intérét du lecteur de 'auteur vers le texte.
L’auteur du texte-tissu devient tres incertain. Dans la petite fiction établie par les Soirées, qui nous
fait croire que nous lisons une véritable conversation, c’est le chevalier qui déclare étre I’écrivain.
Or nous avons vu tout ce que le chevalier devait a Séneque. On pourrait donc dire que Séneque
aurait ¢tabli la trame des Sozrées, que le chevalier en aurait fait un tissu et que Maistre aurait réalisé

son réve de « robe sans couture », unification de tous les textes anciens et modernes.

198 §SP, 8¢ entretien, Buwres, éd. cit., p. 691.

199 Ta relecture chrétienne de Séneque est un vaste sujet que nous ne pouvons traiter ici. Maistre cite lui-
méme plusieurs lecteurs de Séneque, comme La Harpe ou Juste Lipse. Le meilleur texte que nous ayons lu sur ce
sujet est celui de Jacqueline Lagrée, Juste-Lipse et la restauration du stoicisme, Vrin, 1994. La particularité de Maistre
d’apres nous est sa revitalisation d’arguments du XVI° siecle sur le mode de I'insinuation, sans tomber dans la théorie
du crypto-christianisme de Sénéque. 1l essaie de montrer avec une méthode qui fait penser a de T’histoire des idées
que Sénéque a nécessairement entendu parler du christianisme, parce que I'apotre Paul est passé a Rome au méme
moment que Séneque.

200 §SP, 8¢ entretien, (Buwres, éd. cit., p. 691.

201 §SP, 8¢ entretien, Buwres, éd. cit., p. 685.

202 Nous lisons par exemple « le texte est un tissu de citations, issues des mille foyers de la culture » dans « La
mortt de auteur », Manteia, n°5, 1968, p. 65.

(@8]
I
(@8]



Anthinéa

Maurras n’a pas écrit de dialogue fictif, mais c’est dans son ceuvre qu’on trouve le texte au
genre le plus complexe : Anthinéa, d’Athénes a Florence. Cette ceuvre parue en octobre 1901 ne
ressemble pas a un texte antique : elle n’est ni un traité, ni un dialogue, ni un poe¢me, ni une lettre.
Elle s’inscrit plutot a la suite d’une longue série d’un genre gouté par les romantiques : le récit de
voyage. Elle contient aussi des textes d’un genre nouveau : des articles de journaux. Maurras a
méme utilisé le mot d’essai pour qualifier son ceuvre. Pourtant, c’est dans cette forme nouvelle
que Maurras donne son texte le plus riche sur I’Antiquité. Anthinéa contient en effet les textes que
Maurras a écrits a Athénes, elle contient ses notes sur les Jeux olympiques de 1896, elle contient
ses réflexions sur le musée d’Athenes, sur la définition grecque du beau, sur la « naissance de la
raison » grecque, sur le devenir de la mesure grecque.

Plusieurs générations de lecteurs ont été marquées par la lecture d’Anthinéa, depuis les
premiers lecteurs comme Paul Bourget, Maurice Barres, puis Thibaudet, les Malraux, jusqu’a Jean
Grenier et Maurice Blanchot. Stéphane Giocanti considére 'ceuvre comme un « chef d’ceuvre™ »,
prenant a contre-pied Gide qui affirme, pour rejeter la candidature de Maurras a ’Académie
francaise : « Il écrit tres bien, trop bien méme, mais enfin Anthinéa n’est pas un chef-d’ceuvre. 11
doit son succes a ce qu’il a su taper sur le méme clou toute sa vie*. » Cette citation de Gide

montre qu’ Anthinéa est loin d’étre consensuelle””

mais qu’elle est la principale ceuvre qui peut
faire entrer Maurras a ’Académie francaise. Bien au-dela des appartenances politiques, Maurras
restera pour de nombreux lettrés « Pauteur & Anthinéa™ ».

Face a un texte si riche et complexe, quelle peut étre la pertinence d’une approche
générique ? L’objectif de 'approche générique n’est pas d’étiqueter les textes mais de prendre
conscience des ressemblances entre les textes. Ici il s’agira de montrer la singularité du texte, en
montrant a chaque fois comment le texte se dérobe au classement. Cette approche générique se
doublera d’une approche génétique, parce que nous avons acces a plusieurs états du texte de

Maurras, retravaillés par lui. Nous aborderons le texte selon trois temps, d’abord sa longue

élaboration, puis le moment de sa publication, enfin sa réception par les autres et par Maurras lui-

203 Stéphane Giocanti, Charles Maurras, éd.cit., p. 196.

204 Gide n’a pas écrit directement ce texte, mais il est cité précisément par son secrétaire : Je dois a André Gide,
de Lucien Combelle, 1951, p. 48.

205 On trouve trois reproches contre Anthinéa : son auteur défendrait le classicisme avec tant de passion qu’il
deviendrait romantique malgré lui (Benda) ; son classicisme est un contre-sens parce qu’il cherche la pureté alors que
le classicisme vise la totalité (Gide) ; ses textes ne sont pas acceptables pour des catholiques (Penon et d’autres).

206 Cette expression employée d’abord par Paul Bourget, Maurice Barres et Pierre Lasserre devient une
périphrase courante pour désigner Maurras. Elle désigne I'autorité intellectuelle de Maurras, comme en témoigne
Pierre Chardon en téte du Dictionnaite politique et critique : « Nul actuellement n’entamerait avec auteur d’ Anthinéa
les polémiques qui remplirent jadis les colonnes [des journaux] d’avant guerre.» Paul Mazon lutilise dans une
dédicace a Maurras de son Orestie d'Eschyle, Fontemoing, 1903. Elle est reptise en premiére page du livre d’Ivan
Batko, 1961, p. 11 puis régulierement, p. 51, 105, 153...

344



méme, aussi brillante dans sa montée que dans sa chute. Ces trois moments dans la gen¢se du
texte font attendre trois genres différents. Lors de son élaboration, Maurras a composé les textes
d’Anthinéa comme plusieurs récits de voyage ; pour sa publication, il en a fait une anthologie ;

pour sa postérité, il ’a reléguée en « introduction » a un systeme développé dans d’autres ceuvres.

Du récit de voyage a l'enquéte

Lécriture des articles qui composent Anthinéa s’étend de 1892 a 1901*". Les premiers
textes relévent de la littérature de voyage. On peut les classer en deux ensembles géographiques :
Maurras devenu Parisien revient régulierement dans sa région natale de Provence et en tire des
articles, en 1892, 1894, février 1897, janvier 1901 ; d’un autre co6té, Maurras fait des voyages plus
lointains, aux Jeux olympiques d’Athénes en 1896, a Florence en mars 1897, en Corse en
septembre 1897, au British Museum de Londres en aout 1898. Dans ces textes, on trouve des
descriptions de paysages, des récits de transports, des impressions. Certains textes s’éloignent
légerement du récit du voyage pour s’intéresser aux ceuvres d’art vues, comme lors de la visite des
musées d’Athenes et de Londres ou de la lecture de livres d’art.

Ces textes ne se réduisent jamais a une dimension de journal intime, Maurras ne s’intéresse
pas aux « détails locaux » :

Ne comptez pas sur un récit de ces courses ou de celles qui furent faites le lendemain et le jour

suivant. Erreurs précipitées, stations désordonnées, je n’en écris pas le journal. Ou je fatiguerais par
un docte bruit de paroles, ou j’embarrasserais d’indigestes détails locaux?08.

Méme si Maurras est envoyé en reportage pour un journal, il s’intéresse peu a la petite
histoire. Il oublie ainsi régulierement la raison de sa venue: les Jeux olympiques. Dans sa
troisieme lettre, alors qu’il a assisté au début des Jeux, il n’a parlé que de I'architecture du stade,
de la politique de la Grece et des beaux yeux des Athéniennes, dont « on ne nous patle pas

assez”” ». Ces yeux 'ont empéché de voir les jeux™’ :

Ces yeux m’ont mis en grand retard. Le courrier va partir. Il me faut ajourner la suite de mes
tableaux du Stade. J’ai dit 'aspect du monument. Les jeux vous seront exposés dans la prochaine
lettre2!1,

207 Nous fournissons en annexe un schéma qui détaille les différentes évolutions du recueil a partir des
premiers articles.

208 Deuxieme lettre des Jeux olympiques.

209 Troisiéme lettre des Jeux olympiques.

210 Maurras ne veut pas dire «sport». Il accepte les «exercices violents» qui développent I’ « énergie
physique » amollie par « cent ans de vie bourgeoise et bureaucratique », mais le « sport » est une « étiquette anglaise »,
comme « football », « polo », « croquet », « tennis », qui viennent remplacer des mots frangais qui existaient déja : voir
« Internationale du Sport », GdF, 20 Juin 1894.

211 Thid,

(@8]
n
un



Ce texte montre la contrainte temporelle qui pése sur Iécriture des premiers textes
d’ Anthinéa. Maurras doit écrire vite pour que les lecteurs de la Gagette de France soient informés
avant deux jours. Le journal avait méme annoncé le texte de Maurras comme un « compte-

rendu®?

». On voit que Maurras s’écarte autant qu’il peut de cette contrainte, en écrivant des
« lettres » pour accompagner les télégrammes®”, mais qu’il est bien obligé d’envoyer environ un
texte par jour, entre le 7 et le 20 avril.

Une fois les jeux passés, Maurras bénéficie d’une place plus importante sur la « Une » en
publiant un « feuilleton ». Ce texte, nommé la « ville moderne », décrit ’Athenes moderne, en
insistant sur les changements qui ont eu lieu apres les voyages de Chateaubriand et de Lamartine.
Ce texte parait en deux parties, les 18 et 29 mai 1896.

Le texte principal, celui qui décrit la montée aux Propylées et la beauté de I'art grec, n’est
donc pas encore publié. Son élaboration se fait en trois temps : le premier temps consiste en un
ensemble de notes manuscrites, prises au moment méme du voyage, qu’il ne publie pas. Il en
existe une version imprimée, qui n’a pas été commercialisée, mais distribuée entre connaissances.
Ce texte est instructif sur le déroulement précis du voyage, mais aussi sur les pensées de Maurras
et son écriture. On apprend ainsi que Maurras a préparé sa visite de ’Acropole par I’ « examen de
la priere sur PAcropole » samedi 11 avril. Il en a tiré une réflexion sur 'universalisme :

Les hommes de diverses races, mis ensemble, s’apercoivent que c’est I'empire du monde qu’ils

désirent pour leur langue, peur leur gott, leur sentiment et pour tout ce qui leur est cher. Voila le
fond de tous ces réves d’unité et de concorde universelles?!4.

Le lendemain, 12 avril, il conclut :
La priere sur ’Acropole, écrit qu’il faut savoir lire. Pour qui lit bien, elle porte avec soi sa médecine

et son correctif.
P.S. Plaidoyer ou Excuse pour la folie du genre humain. Voila cette priére ; Renan le savait bien?!>.

Renan n’a pas compris la lecon de la Grece. Il n’en a tiré que de la folie impérialiste et du
« dédain », comme Pécrit Maurras plus tard, en continuant ce début de dialogue avec Renan®'".

Maurras évoque aussi sa lecture d’antiques, comme Pausanias ou Thucydide. On le voit lire
Lamartine. Le 4 mai, il écrit une pensée a un auteur qui nous intéresse particulicrement :

Lundi 4
A Joseph de Maistre

212 «La Gazette de France sera représentée a ces fétes si curieuses par M. Charles Maurras qui nous en
donnera un compte rendu. » GdF, 4 avril 1896.

213 La Gazette évoque des télégrammes venant d’Athenes le 8 avril.

214 Transcription de la liasse manuscrite du « Dossier Athenes », Association des Amis de la Maison du
Chemin de Paradis.

215 Thid.

216 _Anthinéa, Chapitre « Athénes antique », section VII.

346



Oui, les plus divisés a 'intérieur, mais sur des vétilles humaines. Force d’unité magnifique dans les
choses du gout, dans les choses divines.

Nous retrouvons encore ici des échos avec ses réflexions ultérieures. Maurras sait qu’il n’est
pas le premier a parler de la Grece. Il voyage avec un ceil informé et vigilant, cherchant le
moindre sujet pour entamer un dialogue ou une polémique.

Que nous apprennent ces notes sur écriture de Maurras ? Ces notes se situent en-dessous
du journal intime, elles sont a peine rédigées. Elles sont un premier jet, non pas comme les
illuminations de Maistre, mais pour fixer le souvenir. Maurras explique qu’il a « pris la mauvaise
habitude d’assembler et quelquefois de compléter [ses] notes de voyage pendant [ses] repas®’ »,
ce qui lui a valu de passer pour un critique culinaire et de recevoir un bon verre de vin. Le 18
avril, il note « Préface, mon état d’esprit en arrivant ». Le 23 avril est le jour le plus riche du point
de vue de I’écriture, Maurras remplit cinq feuillets, dont un nommé « Chapitre des conformités de
la Greéce et de la Provence », un qui évoque les noms de Fos et de Martigues et un nommé

« chapitre de la beauté » :

Mardi Jeudi 23
Un chapitre de la beauté
La beauté est raison
est ordre
est douceur au ceeur
au sens
a la pensée

Mais ni la nature ni la vie ne sont belles. Le hasard parfois les fait telles. C’est pourquoi il convient
de vivre et de mourir pour la beauté.

Nous pouvons donc dater de cette mi-avril 1896 I'idée d’'une comparaison des paysages qui
vise a définir le beau. Maurras ne pense pas a un article, mais a un vrai livre, commencant par une
« préface » et nouant le dialogue avec les plus grands auteurs. Il confirme cette ambition d’écrire

un livre en écrivant a Penon le 28 juin 1896 :

Je vous ai envoyé ce matin mon article des « processions » et la collection de mes Lettres d’Athenes.
Vous verrez que tout cela est fort misérable. Mes lettres grecques sont incompletes. Je n’ai pas eu le
courage de patler de ce qui m’a le plus ému : ’Acropole, le Musée national, ’'Hymette dont j’ai fait
Pascension et enfin le grave rivage d’Eleusis dont la ressemblance avec nos plages de Martigues, de
Bouc et de Fos a manqué me tirer des larmes. Mais je rapporte un monceau de notes. Peut-étre
vais-je faire un petit livre avec cela. Il est en train ; mais me dégotte?!s.

La derniére note manuscrite qui nous intéresse est celle qui évoque, plus qu’elle ne décrit, la

montée aux Propylées :

Mardi 14 avril.

217 Note du 20 avril.
218 Dien et le Roi, éd. cit., p. 412.



Matin. Visite de Stephanopoli?!®.

Montée a ’Acropole en souliers de bal??
Sisteranos — voie — chapelle St-Nicolas Edepoog??!
petite fille me fait signe du chemin.

Baiser aux Propylées.

Temps couvert [...].

Déjrer. 11 pleut.

Je déjetne [sic] seul. Aréne??? a table a cOté, avec
Toulouse et un consul de ses amis. Je les

joins au café. [...]

Départ pour le stade. Il pleut. [...]

Ecole d’Athénes. Lu Thucidyde [sic].

Causé avec M. Bourguet??? (Hugues Rebell?24)

Nous lisons ici la toute premiere version dun texte promis a une grande postérité.
L’essentiel est completement noyé sous I’accessoire : nous apprenons les moments de la journée,
la pluie, les chemins empruntés, les personnes rencontrées, les lectures, et méme quelle paire de
chaussures portait Maurras lors de la montée. Le travail d’écriture et de pensée n’a pas encore eu

lieu.

Le deuxieme état du texte a été encore plus difficile a trouver, parce qu’il n’a pas été repéré
dans la pourtant trés compléte bibliographie de Roger Joseph et Jean Forges™. 1l faut dire que le
texte ressemble peu a I’état final et qu’il porte un titre obscur : « Le jardin du musée, a propos de
L’Histoire de la sculpture grecque de M. Maxime Collignon ». Il est publié en deux parties, en
feuilleton de la Gagette de France le 11 et le 25 janvier 1897. Ce texte est aussi dense et instructif
que la premicre pensée des Soirées de Saint-Pétershourg, ce pourquoi nous le reproduisons aussi en
annexe.

Que désigne ce «jardin du musée » ? Maurras explique au milieu de la premicre partie : le
«jardin du musée » est le lieu ou les enfants jouent, ignorant gaiement que ce lieu est pour les

grandes personnes un lieu grave. De méme, Maurras vient divaguer en néophyte autour du livre

219 Stephanopoli : on sait peu sur sa personne, sinon qu’il est le directeur du journal francophone Le Messager
d’Athenes, qu’il vient de Corse, que Maurras le voit aussi le 17 avril 1896, qu’il le décrit au début d’« Une ville grecque
et francaise » (1919, 91) et qulil le recommandera a Barrés pour son voyage a Athénes (lettre d’avril 1899, La
Républigue on le Roi, Plon, 1970, p. 237-239). Stephanopoli serait mort en 1913 d’apres une notice nécrologique parue
dans le Gaulois du 23 février 1913.

220 Nous n’avons toujours pas trouvé I'explication de ce détail.

221 Certains mots difficiles a déchiffrer sont mis en italiques. Le fac-similé de cette page est reproduit en
annexe.

222 Peut-étre Paul Arene, pocte provencal ami de Maurras.

223 Emile Bourguet (1868-1939), archéologue présent a 'Ecole francaise d’Athénes.

224 Hugues Rebell (1867-1905) est un auteur de romans érotiques et pafens, proche de I'Action frangaise des
débuts. Maurras lui dédie un chapitre d’Anshinéa. Rebell a répondu a /’Enguéte sur la Monarchie.

225 11 est présent dans la liste des articles de Maurras Nowvelle bibliographie, t. 11, p. 41, mais pas dans la liste des
versions antérieures d’Anthinéa. Michael Sutton a remarqué ce texte dans Charles Maurras et les catholiques frangais,
Beauchesne, 1994, p. 28.

348



de Maxime Collignon, grave archéologue®

. La premiere partie n’évoque presque pas le livre de
Collignon, tant Maurras bouillonne d’impatience de raconter sa propre expérience. On a méme
I'impression que Maurras I'a a peine feuilleté puis refermé, information la plus précise qu’il
donne étant la couleur « vert-pré » du volume. Maurras évoque d’abord la posture de Collignon,
en tant qu’archéologue sérieux. Il s’étonne qu’il ne se soit pas livré plus personnellement dans son
texte et en propose une explication :

Il y a trop cédé. 1l a trop senti cette grace. Et, il n’en montre rien, c’est peut-étre qu’il se raidit,

dans un parfait désespoir de rien écrire qui ne soit inégal a son sentiment. Rien de plus naturel que
de désespérer a ce point.

Ces divagations psychologisantes disparaissent évidemment de I’état final. Dans la suite du
texte, on comprend que le commentateur se projette dans ce qu’il commente, au point de le

remplacer peu a peu :

Je I'imagine, je le vois, s’embarquant tout joyeux pour la Grece sainte. Je I'entends répandre a mi-
voix, dans le silence de la nuit, sur le pont solitaire, les plus belles paroles que nous ait léguées I’ame
antique. Les mémes étoiles que vit Homere apres Ulysse et qu’admirérent avant nous Phidias,
Sophocle et Platon jetaient leur image brillante sur les flots de la méme mer. Ah ! comment ne se
point sentir, a des heures pareilles, 'un ou 'autre de ces grands hommes, ou, tout au moins, leur
proche, leur ami, leur familier, leur contemporain ?

Au paragraphe suivant, le « je » se dévoile enfin, apres une citation latine : « Te Dea, fe fugiunt
vents, te nubila cael”. J’ai connu cette immense ivresse | » Le témoignage intime est donc difficile
pour Maurras, qui recourt a plusieurs subterfuges avant de se livrer.

Plus bas, il explique son écriture, aprés une nouvelle politesse :

Sl est permis de comparer a un voyageur comme lui, si plein de science, un autre voyageur qui

n’abondait que d’ignorance, je rappellerai, le lecteur s’en souvient peut-étre, que, de mes lettres

d’Athénes ni des impressions athéniennes que je rédigeai a Paris, aucune ne livra rien qui elt trait
aux cinq merveilles de DI’Acropole (jappelle ainsi les Propylées, I’édicule de la Victoire,

I’Erechthéion, le divin Parthénon et le Musée blotti dans un pli de la roche) ni non plus a cet

incomparable Musée national qui, dans Athénes méme, presque au bout de la rue Patissia, garde

tant de trésors. Cependant, durant pres d’un mois je n’ai pas manqué d’aller faire mes dévotions
chaque matin sur ’Acropole et, chaque apres-midi, au musée de Patissia.

Maurras construit peu a peu son volume : il y a eu des lettres, puis des impressions, mais il
n’y a rien sur les merveilles d’Athenes. Maurras comble donc le manque par cet article. Nous
lisons ici la premicre version rédigée de la description de la colonne des Propylées, qui a fait

couler tant d’encre :

226 Maxime Collignon, 1849-1917, est un historien et archéologue, normalien, membre de 'Ecole francaise
d'Atheénes, professeur d'université.
227 Lucrece, De Natura Rerum, 1, 6, hymne de Vénus.

349



La premiere colonne des Propylées se tenait debout devant moi, toute blanche, toute dorée, comme
une jeune femme enveloppée, moulée dans un grand voile transparent dont on ne sait pas la
couleur.

L’image de la jeune femme va aussi disparaitre de la version suivante, peut-étre parce
qu’elle met trop en valeur le caractere érotique d’une colonne dont il voudrait faire un symbole
métaphysique.

Le dernier intérét de ce texte est de montrer la grande actualité de la question. Athénes
n’est pas une périphérie touristique, elle est un centre pour de nombreux contemporains. A coté
de I'archéologue Maxime Collignon, Maurras cite d’autres auteurs contemporains qui évoquent
Athénes dans leurs ceuvres, comme le romancier Eugéne-Melchior de Vogiié*® et le philosophe
Emile Boutmy®, qui sont publiés tous deux en 1897. 1l relaie aussi une médisance contre
I'archéologue Salomon Reinach dont il souligne la judéité qui se serait attribué la gloire de
larchéologue grec Panagiotis Cavvadias, et évoque ’ceuvre d’un M. Boulé™. Les Jeux olympiques
avaient déja suscité beaucoup de curiosité en 1896, Maurras se place avec cet article dans la plus
grande actualité.

Le troisitme temps de Délaboration de ce texte est un recueil nommé «Le Voyage
d’Athénes » et paru en 1900. Ce recueil semble avoir répondu a une demande du public. L’abbé
Penon, avec lequel Maurras a une correspondance soutenue dans ces années, évoque le succes
qu’ont rencontré les lettres des Jeux olympiques. En juin 1896, Penon manifeste le désir de lire
I'ensemble des textes qui ont paru a des dates espacées : « La renommée aux Cent Voix a porté
jusqu’a moi comme vous pouvez penset, I’écho du succes de vos correspondances olympiques
dans La Gazgette de France”’.» Penon a entendu un écho trés élogieux : « vos atticles étaient le
tableau le plus complet, le plus littéraire surtout qu’on ait publié sur la résurrection des Jeux
olympiques ». Cela lui a donné envie de «lire la collection de ces Chroniques helléniques ».
L’intérét du texte commence a dépasser celle du contexte. Il ne s’agit plus de relater la derniére
actualité mais de faire le « tableau » d’un phénomene.

La version du texte est presque fixée. La description de la colonne est presque la méme que

celle &’ Anthinéa

228 « M. de Vogué patle, dans ce curieux roman de Jean d’Agréve, qui est en cours de publication??, d’un jeune
ami enthousiaste qu’il trouva un jour a genoux, en priere, devant les six jeunes vierges de marbre doré qui portent la
tribune du Temple d’Erechthée, sur I’Acropole. »

229 « Jai telu, ces temps-ci, comme tout le monde, le beau livre de M. Boutmy, publié, avec une intéressante
préface sous un titre nouveau, Le Parthénon et le génie grec. De dire convenablement a quel point cette lecture m’a été
profitable, c’est ce que je n’essaierai pas. L’objet passe trop mon pouvoir, quand j’y mettrais tout un article. »

230 S’agit-il du paléontologue Marcellin Boule ?

231 Dien et le Roi, éd. cit., p. 411, lettre du 27 juin 1896.



... Lorsque, au plus haut de I’escalier, j’ouvtis les yeux, la premiere colonne des Propylées se tenait
debout devant moi, toute dorée, mais toute blanche, jeune corps enroulé d’une étoffe si
transparente qu’on n’en saisit point la couleur, la chair vive y faisant, d’elle-méme, de la lumiére.

11 reste deux évolutions avant Anthinéa : définir le corpus et le titre. Le recueil nommé « Le
Voyage d’Athenes » répond seulement a une des deux ambitions de Maurras : mettre en forme
ses notes de voyages a Athenes. La deuxiéme ambition était d’étudier le beau en comparant
plusieurs paysages. Les « Notes du musée britannique » sont inclues dans le « Voyage », mais pas
les autres textes sur Florence, la Provence et la Corse. Ce deuxieme ensemble de récits de voyage
en dehors de la Grece est rassemblé par L Action francaise, qui n’est pas encore un quotidien mais
une revue bi-mensuelle, du 1¢ septembre 1900 au 15 janvier 1901.

Il ne manque plus que le titre. Penon évoquait des « chroniques helléniques » en 1896, la
parution de 1900 se nommait « Le Voyage d’Athénes ». Un troisieme titre est évoqué dans les
années 1900 par L’Action frangaise : « Promenades », « Promenades paiennes » ou « Impressions
paiennes™ ». 1.’abbé Penon réagit vivement a ce dernier titre pour en dissuader Maurras :

J’avoue qu’un volume de forte et belle philosophie politique me plairait autant que Les Impressions

paiennes que vous allez publier, m’a dit le P. H. Bremond, trés édifié de la docilité avec laquelle vous

acceptez les conseils littéraires d’amis. Que ne lui donnez-vous aussi le droit d’exercer un peu de
censure préventive au point de vue moral et philosophique. Ces Impressions paiennes (est-ce bien le

titre ? Mais c’est quelque chose de semblable) m’effraient un peu. J’espere bien que ce ne sera pas
un pendant du Chemin de Paradis que vous m’avez envoyé pour mon enfer et qui y reste233.

Penon est donc « effrayé » par cette annonce. Pour cette fois, Maurras suit son conseil et
cherche un autre titre. La premiere mention publique du titre a lieu le 1 juin 1901. L ’Action
frangaise évoque un « extrait du Voyage d’Athénes, un des chapitres d’Anthinéa (a paraitre chez

Juven, éditeur). »

A partir de cette importante documentation sur la genése d’Anthinéa, on peut tenter de
répondre a notre premiere question. Ce texte reléve-t-il d’un recueil de récits de voyage ? Il faut
d’abord s’entendre sur ce que désigne le « récit de voyage », ce qui est une premicre difficulté. On
ne peut définir ce genre de maniére théorique™, parce ce genre est hétéroclite dés Porigine, parce
que, du point de vue narratif, il méle des récits, des descriptions de paysages et d’ceuvres d’art, des

conversations. Aux XVII® et XVIII® siécles, on pouvait nettement distinguer entre les voyages

232 On trouve ces titres respectivement dans L Action francaise bi-mensuelle, le 15 décembre 1900,
puis la méme revue, le 15 janvier 1901, puis dans une lettre de Penon du 8 février 1901, dans Diexn et /e Ro;,
p- 461. Le 15 mars 1901, L Action frangaise patle a nouveau de « Promenades ».

233 Dien et le Roi, p. 461, lettre du 8 février 1901.

234 Nathalie Solomon a écrit : «le genre reste irréductible a toute définition : si 'on renonce a chercher le
programme natratif, chaque Voyage devient une aventure littéraire unique dont chaque auteur devrait inventer la
formule ». Voyages et fantasmes de voyages a I'époque romantigue, Toulouse, PUM, 2014, p. 14.

@)
o
—



scientifiques et les voyages fantaisistes, mais le XIX® siécle a brouillé ces reperes. Il n’est méme pas
sur que le récit de voyage ait un quelconque rapport avec la réalité d’un voyage, tant il existe de
voyages a travers les livres ou autour de sa chambre. Ce que I'on peut dire de plus sar concerne
I'intention du voyage. On voyage ordinairement pour s’ouvrir et découvrir des nouveautés. Les
paysages se succedent et ne se ressemblent pas. Comme dans un roman, une marquise peut sortir
d’une maison a cinq heures, sans que I'on sache ni ses motivations, ni le lien entre I’heure de
sortie et le fait de sortir. Or Maurras vient pour étudier et s’imprégner, cartographier et classer.

L auteur d’Anthinéa n’expose le récit du voyage que lorsqu’il est significatif :

Je me suis réjoui des merveilles de la ruse et de I'industrie qu’ont di multiplier dans les pas?3

difficiles les conducteurs du chemin de fer corse. Grice a eux, sans bouger de leur wagon

[orthographe jusqu’a 1919 comptis : vagon], j’ai entrevu Iessentiel de la charpente du pays. Bien

quil n’y edt que 157 kilomeétres a parcourir, une centaine en montée presque continue, le reste en

descente furieuse, ma séance a duré sept heures ; mais la machinerie de la Compagnie des chemins
de fer départementaux m’a paru assez primitive, et ’étrangeté de la voie modérait I'allure du train?3°.

Le voyage prend son sens lorsqu’il permet une enquéte, lorsque le voyageur trouve du sens
dans le paysage. Le train n’est plus un moyen de transport mais un poste d’observation, qui
permet de voir le paysage depuis sa fenétre et de se faire une premicre idée de ’administration
locale.

Le récit de voyage cherche aussi la variété. Or Maurras cherche partout et toujours la méme
chose : le beau pur. Il ne s’agit pas de traverser le plus grand nombre de lieux a la plus grande
vitesse, mais de choisir quelques destinations et de s’en imprégner. Le voyage initial de Maurras
supposait un tour, comprenant Delphes, Olympie, Corinthe et Argos, mais Maurras en a décidé
autrement :

Tout était préparé pour cette course en Phocide, et autour du Péloponnése. Mais, soudain

[correction de 1912 : Mais, au dernier moment], le cceur me manqua et les charmes athéniens furent

les plus forts. Je défis ma valise, ne pouvant me résoudre a quitter la face d’Athénes. J’en avais trop

a voir ou plutot a revoir [correction 1912 : J’avais trop a revoir], car le premier tour avait été vite
fait. Il me plaisait de le refaire chaque jour?.

Les corrections de Maurras soulignent la rationalité de cette répétition : «au dernier
moment » plutot que « soudain » indique que le changement a eu lieu tard, mais non pas qu’il a
lieu par impulsion. « Revoir » employé une fois montre plus de détermination que « voir ou plutot
revoir ».

Dans son élaboration, Anthinéa est donc autant, sinon plus, une enquéte qu’un récit de

voyage. Le genre de ’enquéte nous renvoie a un genre antique : les Histoires d’Hérodote, avec

235 « pas » a ici le sens de « passage ».
236 Livre 111 « Figures de Corse », section 111.
237 Chapitre « Athénes antique », section 1.

@)
o
[\



lesquels la comparaison est instructive®®

. On se rappelle qu’istoriai signifie « enquétes ». Le récit
des Histoires obéit en effet a un schéma d’enquéte, c’est une recherche des causes, motivée par un
¢tonnement face au présent. Hérodote a quitté la bibliotheque et est allé sur les lieux mémes qu’il
voulait étudier, pour comprendre les causes du conflit actuel entre Grecs et Barbares et prendre
de la distance envers les préjugés de son pays. En chemin, il tombe sur des merveilles humaines
et naturelles qu’il décrit. De méme notre Provencal s’¢éloigne de sa petite patrie qu’est la Provence
pour parcourir les pays qui ont un lien avec elle, qui permettent d’expliquer sa beauté. Il
questionne les habitants qu’il rencontre et cherche a vérifier les pensées de ses contemporains. 1l
confronte les sources pour se faire son avis propre.

Cela ne veut pas dire que Maurras n’ait obtenu que ce quil est venu chercher.
Réguliecrement Maurras souligne son ignorance et sa naiveté. Il arrive méme que ses attentes
solent décues. Dans un dialogue qu’il recompose, un interlocuteur souligne son erreur :

[...] je voulus savoir §’il était survenu beaucoup d’unions mixtes.

— S’il y en a, me dit quelqu’un, ces unions ne fournissent pas I'explication que vous cherchez.2%

Maurras est parti en voyage avec des questions. On le voit dans sa note manuscrite

yag
nommée « Avant de partir », qui n’est pas dans le « Dossier Athenes », parce que Maurras I'a
écrite avant son voyage™. On y apprend que Maurras a lintention d’étudier les systémes
. . ,: . ) - . . .
politiques locaux, la religion, d’interroger des témoins. Il a prévu d’interviewer un tricoupiste et
un delyaniste*, d’aller sur les traces de Chateaubriand, de vérifier la situation du socialisme en
Grece, de la religion de la bourgeoisie. Le voyage en Grece est pour Maurras une « occasion |...]

242

pour essayer de distinguer »**. A Barres qui lui reproche un rationalisme excessif, il résume sa

méthode :

On veut construire un pont. Je fais des sondages, j’éprouve le terrain, j’analyse les roches. L’étude faite,
je réponds : - Voila le bon endroit, ou peut-étre le seul endroit. Ici le support manquerait?#. ..

Il n’est donc pas un voyageur en quéte de sensations, mais un penseur en formation. Une

question s’impose a présent : que cherche Maurras a travers ces voyages ?

238 Maurras a été inspiré par Hérodote a plusieurs reprises, il le cite dans son Enguéte sur la Monarchie,
il lui a consacré un article, « Chez le Pere de lhistoire », L. Action frangaise, 29 aott 1912, texte repris dans le
Dictionnaire politique et critique.

239 Livre II « Une ville grecque et francaise », section VI.

240 Nous avons déja reproduit ce document, ce pourquoi nous ne le reproduisons pas ici. Nous remercions a
nouveau Nicole Maurras qui nous a montré ce document si étonnant.

241 Tricoupiste et delyaniste : pattisan respectivement de Tricoupis et de Delyanis, hommes politiques grecs de
la fin du XIX¢ siecle.

242 Quatrieme lettre des « Lettres aux Jeux olympiques ».

243 La Républigue on le Roi, p. 349.

OS]
U
(@8]



D catalogue de fleurs a l'anthologie poétique

Un des premiers fragments d’Anthinéa s’interrogeait sur le beau. Maurras veut voir et
comprendre le beau. Mais comment le trouver ? comment le définir ? Nous avons déja évoqué le
probleme que posent le mot et le concept d’esthétique dans le chapitre 2 sur le vocabulaire.
Maurras refuse approche de Iesthétique, parce que l'esthétique n’est pas une science, qu’elle
réduit le beau a une sensation, qu’elle ne permet pas de classer et évaluer les ceuvres. Maurras
pense que le beau n’est pas relatif, ne se définit pas en fonction de chaque ceuvre, de chaque
époque, de chaque personne, mais qu’on peut I’évaluer par rapport a une norme universelle dont
les Grecs ont trouvé la formule. Dans cette partie, nous allons analyser la pensée de Maurras sur
le beau, mais aussi son style, parce que 'auteur d’Anthinéa essaie de rendre compte des beaux
objets par de belles phrases. Dans un premier temps nous comparerons les différentes fleurs
présentes dans le recueil, pour montrer que la fleur est une métaphore de la conception
maurrassienne du beau. Nous verrons enfin que la fleur structure le texte, qui devient une
anthologie.

Maurras n’explique pas tout de suite ce qu’il veut dire par le beau. Nous lisons dans la
préface d’Anthinéa, texte écrit en 1901 pour expliquer le lien entre les chapitres, la description
d’un paysage attique :

Ce paysage d’un trait léger et presque aérien répond parfaitement aux lignes que je trouve gravées

sous ma paupiere quand je ferme les yeux. Si 'on en veut le nom précis, c’est toute la portion

palustre et maritime de I'arrondissement d’Aix. L’indication servira de peu aux touristes. 1l est aisé
de faire cette course sans y rien voir ; la vraie beauté ne touche que les ames qu’elle a choisies.

[...] Tout en courant, prenons garde de distinguer, en Grece et hors de Grece, que la flamme, moins
pure, eut quelquefois un moindre éclat.

Notons plusieurs termes clés pour comprendre la définition maurrassienne de la beauté :
« trait 1éger et presque aérien », «lignes », « vraie beauté », « ne touche que les ames qu’elle a
choisies ». Il utilise enfin une métaphore, celle de la flamme : «la flaimme, moins pure, eut
quelquefois un moindre éclat ». La flamme fascine, elle peut cuire ou détruire, elle est éphémere.
La « pureté » de la flamme désigne peut-étre sa couleur ou le fait qu’elle provoque de la fumée ou

244

non, en fonction de la qualité du matériau qui brile™. Mais le caractére dangereux de la flamme

lui fait préférer une autre métaphore pour parler des belles choses : celle de la fleur.

244 Lors du voyage, Maurras s’intéresse a un volcan italien, parce qu’on lui a promis une belle flamme. Mais il
est décu a cause de la fumée excessive : « On nous vante l'effet de sa fumée rougeitre et de sa flamme étincelante
quand on navigue ici dans la nuit ; on ajoute que, par les jours clairs, sur un ciel bleu, cette fumée opaque fait une
tache curieuse. Et je le crois, puisque je ne le vois pas. Par malheur, il ne fait pas nuit, il fait méme plein jour ; mais
c'est un petit jour grisatre sous lequel le panache du Stromboli ne semble qu'un nuage parmi ceux qui trainent au
ciel. » Premiére lettre des Jeux olympiques.



La fleur est un motif a la fois récurrent et structurant dans le texte. Elle est récurrente parce

qu’elle est présente dans I’étymologie du titre”

et dans de nombreux chapitres. La plupart des
métaphores de fleurs étaient méme déja présentes dans les versions pré-originales des chapitres.
Maurras n’a pas eu a ajouter ces métaphores pour donner une unité factice au recueil, mais
seulement a recueillir les fleurs déja présentes et a souligner leur récurrence. Pour la publication
en recueil, Maurras a cependant ajouté deux références structurantes, qui étaient absentes de la
premicre publication, en référence a une anthologie. La premiere citation se trouve au début du
premier livre :

Deux visages des plus délicats montrent la couleur de lolive parfaitement mure, on leur dirait

volontiers Iépigramme d’Asclépiade a cette belle Didymé, fleur de I’ Anthologie : « Elle est noire et

quimporte ? Les charbons aussi sont noirs, mais quand ils sont en feu, ils sont brillants comme des
calices de rose?40. »

Ia seconde citation se trouve dans le dernier livre :
« Pampres de Bacchus, pourquoi m’étreignez-vous ? Otez vos raisins, je suis vierge, et ne m’enivre

point. » Ainsi, se plaint chez un poete de I Anthologie le chaste et sauvage olivier qu’on voulait
charger de présents?+.

Ces deux citations ne changent pas le sens du texte dans lequel elles sont ajoutées. Elles ont
une autre fonction. Ces deux références se trouvent au tout début et a la toute fin du recueil,
C’est-a-dire dans des seuils. Maurras a encadré son livre par cette référence. Pour Maurras,
U Anthologie n’est pas un nom commun, c’est le titre d’une ceuvre. Le recueil a donc été élaboré
non comme un catalogue d’articles, mais comme le premier livre qui a porté le nom d’anthologie,
qui est une sélection de poémes grecs.

Comme le genre du traité, 'anthologie n’existe pas de toute éternité. Elle a des modcles
génériques antiques, comme U Anthologie grecque qui contient des poémes écrits entre le V° siccle av.
J.-C. et le V¢ siecle ap. J.-C. 1l est sar que Maurras connait I Anthologie grecgue, qu’il cite deux fois

dans Anthinéa et qu’il possede dans sa bibliothéque248

. Dans un article tardif pour notre corpus, il
montre méme une connaissance tres précise du genre de l'anthologie, genre qu’il lie a André

Chéniet™ : U Anthologie grecgue est « un livre qui portait des milliers de petits poémes grecs, les uns

245 Nous avons déja expliqué le titre dans le chapitre 2.

246 Troisieme lettre des Jeux olympiques, telle qu’elle est publiée dans Anshinéa de 1901, mais non dans la GdFY
de 1896. La citation est extraite de 1’Anthologie grecque, Hachette et Cie, 1863, t. I, p. 49.

247 Chapitre « I’ame des oliviers », Anthinéa, 1901, qui cite I’ Anthologie grecque, Hachette et Cie, 1863, t. I, p.
263. Cette citation n’est pas présente dans la premiére version du texte, écrit en provencal en 1892.

248 Maurras a dans sa bibliotheque I Anthologie grecque de Friedrich Jacobs, Hachette et Cie, 1863 ['inventaire
indique sirement par erreur 