Université de Toulouse Jean Jaures, UFR Lettres, Philosophie, Musique — Département de

Philosophie.

LES CONCEPTS PHILOSOPHIQUES DANS LA PHILOSOPHIE POUR LES
ENFANTS: UNE APPROCHE PHENOMENOLOGIQUE DE L’IMAGINATION ET
LA CONCEPTUALISATION.

Mémoire présenté par M. GUTIERREZ Jeferson, pour I’obtention du Master « Philosophies
contemporaines et plurielles ».

Sous la direction de Mme. SERBAN Claudia

Toulouse, Juin, 2025



Remerciements

Je remercie ma directrice du Mémoire, Madame Claudia Serban, pour son soutien et
sa patience a chaque étape.

Je remercie également mon mari Xavier Laguerre, qui a passé de nombreuses nuits a
lire pour que je sois satisfaite.

A ma famille qui, bien qu'éloignée, m'envoie la force nécessaire pour continuer a
aimer la philosophie.

A Julian, pour qui j'écris vraiment ce mémoire, le petit enfant qui, je I'espére, pourra
lire a I'avenir ce que son oncle a voulu mettre en pratique pendant son enfance.

Enfin, & I'Ordre des Précheurs, qui m'a enseigné l'amour a la vérité et 1'éducation

comme pilier fondamental.



Table de matiéres

L. INErOdUCHION.....uueiiiniiiitieittncnteecssnencssneecssstecsstesssnessssessssssessssessssssesssssssssssssssssssssasssssnssansass 2
I1. Philosophie pour les enfants.......c..ccceeveeecsrencsssnncsssnncssnisssanssssanssssssssssassssssssssssssssssssssnsssses 18
A. Les nouvelles tendances de 1a PPE.............cooiiiiiiiiiiieeeee e 23

B. Communauté de recherche en philosophie pour les enfants: Peirce et J. Dewey.......... 25

1. Dialogue philoSOPhIQUE.........eiiiiiieiiecieeeee e e e eaae e 29

2. PENSET PAr SOT-INEIMEC. ... .eeeuiieeeiieeitieeiteeeiteeeieeesteeesteeessseeensseeesaeeessneessseesssseesnsses 32

3. Rigueur dans le dialogue philosophique : concept et image...........ccceeeveerveerveennnnn. 45

ITI. L'imagination dans 1a Phénoménologie...........cueenuennueeneensennsnensecnsnensenssaenssecssneeanes 56
C. L’imagination chez HUSSETL..........cccuiieiiiieiie ettt 57

B. L'imagination est conscience de quelque chose : Jean-Paul Sartre..........ccceeeeveennenn. 71

1. Synthése des points 1 et 2 de la deuxi€me partie..........cccueecveereeerieeniieeieeriienveeieens 76

C. Contribution de Maurice Merleau-Ponty au concept d'imagination................cccecueenee. 77

1. L'imagination dans Phénoménologie de la perception de 1945...........ccvveevveenneen. 77

2. L’imagination : Cours de 1949-1960...........c.ccooviiieiiiieiiieeiiiecee et 80

3. L'imagination dans L’ceil et I’esprit et Le visible et I' invisible (1964).................... 88

IV. Relecture de la philosophie pour les enfants depuis I’acte imaginatif et la

conceptualisation 91

A. Imaginer dans les communautés de recherche depuis une approche phénoménologique

de I’imagination et de la conceptualiSation...........cceevueeeiieriieiiieniienie et 92

1. Phantasie et conscience de image dans la mise en ceuvre des communautés de

recherche philoSOPIGUE.........ccuiiiiiiiiieiiee e e 92

2. Le phénomene de constance exposé par Merleau-Ponty comme un nouveau

paradigme de COMPIENENSION. ........ceiuiiiiieiiieiiieiie ettt 96

B. Communautés de recherche comme communautés d’incarnation............c.cceeeeerveenennne 99

V. CONCIUSION....uueeiiniiiittiintiecitnecineeisniecsteesssessssnesssssesssssessssssssssesssssasssssasssssassssanssssassssas 105
VL. REMETEICES...cuuueineiieiiirinniiseictecsnicsnnisnissseesssssssessssnsssesssssssssssssssssessssssssssssassssasssssssssss 109
VIL ADDEXES.cccruerrsreesnessaecsannssancsansssansssnsssassssnssssssssssssassssssssassssssssassssssssassssssssasssassssassssasssases 114



I. Introduction

Parler de l'enfance depuis la philosophie peut étre considéré comme une entreprise
vague et sans importance. Soit parce que, lorsqu'on se réfere aux sujets de cette étude, a
savoir les enfants, ils sont, pour certains, dépourvus de maturité ou méme car a premiére vue,
'enfant apparait comme étranger a la raison philosophique. Jeffner Allen dit que «la raison de
cette négligence réside dans le fait que le phénoméne de I'enfant est particulierement
réfractaire a l'investigation phénoménologique. Cette résistance particuliere est mise en
évidence par le constat tout a fait naturel que, si d'une part l'enfant n'est certainement pas un
petit adulte, d'autre part 1'enfant participe bel et bien au monde humain, dont 1'adulte fait bien
entendu partie intégrante! ». Il est également clair que dans I'enfance, de nombreux éléments
sont en jeu, les systemes de valeurs, le langage, les relations sociales, efc. Bachler dans La
philo au berceau affirme que « I’enfant doit apprendre a saisir cette complexité du monde a
travers ces valeurs qui cohabitent dans une certaine tension »*. C'est pourquoi re-valoriser la
question de l'enfance depuis une perspective philosophique permet de se confronter a d'autres
types de questions, a d'autres logiques. S'interroger sur 1'enfance correspond dans une certaine
mesure a comprendre la réalité de 1'étre humain, anthropologiquement, psychologiquement et
socialement. Grace au contexte de l'enfant qui est une ambiance paradoxale, de
questionnement, de contradictions, la réflexion philosophique peut trouver un large champ de
recherche.

Lorsque nous parlons de I’enfance, nous nous référons immédiatement a 1'enfant, et
pourtant ces deux notions sont totalement différentes. « L’enfance est un monde qui se loge et
se développe plutdt dans I'esprit et la pensée de ceux qui ne sont plus enfants® ». L'enfance, ce
sont des images, des souvenirs subjectifs, une subjectivité qui, comme le dit Bachler, donne
de la valeur a l'enfant. Cette approche de l'enfance, bien qu'elle ne soit pas la seule possible,
permet de proposer une nouvelle compréhension de ce stade de développement. Adopter une
perspective subjective semble en effet permettre d'appréhender 1l'enfance sous un nouvel
angle. Ainsi, ce monde de 'enfance est un tissu de subjectivité, ou 'on trouve des croyances
et des représentations, sur ce qu'est un enfant, ce qu'il devrait étre et ses besoins. « L’enfance
est aussi un ensemble de désirs, d’attentes et d’espoirs, voire d’espérances, parfois immenses,

souvent décues® ». L'une des catégories de ce monde de l'enfance qui nous intéresse est sa

" ALLEN, Jeffner, « A husserlian phenomenology of the child », Journal of Phenomenological Psychology, n°2,
1976, p. 164.

2BACHLER, Laurent, La philo au berceau, Coll. 1001 BB, Toulouse, érés, 2021, p.8.

*BACHLER, Laurent, L enfance, une grande question philosophique, Toulouse, érés, 2021, p. 17.

‘Id., p.18.



non-soumission aux exigences de la vérité. La rencontre du réel et de I'imaginaire fait que ce
monde échappe a la logique et a la rationalité. Bachler, a cet égard, déclare que l'enfant est
comme une sorte de « métaphysicien naturel spontané’ », qui pense d'une certaine maniére, et
qui selon les termes mémes de 'auteur, est un penseur existentiel sincére. Ses interrogations
sur la vie, la société, la culture et son environnement, l'introduisent dans un véritable état
philosophique. Comme le dit Talia Welsh, « l'expérience de I'enfant est un site idéal pour
travailler sur la complexité de la maturation psychophysique et de la culture qui fagonnent le
développement. Chez I'enfant, nous trouvons également une capacité spontanée a réagir, a se
modeler et a changer® 7 ».

Matthew Lipman (1923-2010) et Ann Margaret Sharp (1942-2010), ( initiateur (e) et
co-fondateur (trice) de la Philosophie pour les enfants) n'étaient pas étrangers a cette réalité
de l'enfance. C’est a partir de 1a qu'ils proposent une maniere différente de comprendre la
relation entre l'enfance et la philosophie. Leur proposition repose sur l'idée que 1'enfant, en
tant qu'individu, est capable de philosopher et que ce chemin doit étre guidé pour que les
enfants puissent penser par eux-mémes. Il est important de souligner que d’abord il y a un
probléme lorsqu'on parle de faire de la philosophie avec les enfants, a savoir que « peu de
penseurs pensent que c'est nécessaire (et disent parfois que ¢a ne l'est pas, que la chouette de
Minerve prend son envol au crépuscule, et que ce n'est qu'en tant qu'adulte que 1'on peut avoir
accés a la philosophie)® ». Dans cette perspective, il ne s'agit pas d'enseigner I'histoire de la
philosophie, « il ne s'agit pas de donner aux enfants une philosophie traditionnelle. Je le
répete d'autant plus que 1'on nous demande sans cesse comment il est possible d'enseigner la
philosophie aux enfants, ce qu'ils pourraient comprendre de Kant, par exemple. Ceux qui
posent ces questions imaginent un professeur qui fait un cours, des enfants qui écoutent, puis
un examen ou quelque chose de similaire’ ». Bien au contraire, la philosophie pour enfants
qui est congue comme la création de possibilités a partir de la condition de l'enfance

« permettant aux enfants de penser par et pour eux-mémes avec rigueur, cohérence et

’1d., p.19.

8 “The child’s experience is an ideal site from which to work through the complexity of how psychophysical
maturation and culture shape development. In the child, we also find a spontaneous ability to respond, mold,
and change”. [Traduction libre].

" WELSH, Talia, The Child as Natural Phenomenologist. Primal and Primary Experience in Merleau-Ponty's
Psychology, llinois, Northwestern University Press, p. 23.

8 ACCORINTLStella, Filosofia para Nifios. Introduccion a la teoria y la practica, Buenos Aires, Manantial,
p.70.

°1d.



originalité'” ». Congue a la fin des années 1970 par Matthew Lipman et Ann Margaret Sharp'!
a partir de la construction de communautés de recherche, la philosophie pour enfants a pour
but que « les individus, avec leurs expériences diverses, leurs idées et leurs préoccupations,
se rassemblent dans un dialogue autour d’une question partagée'? ». Cette approche s'inscrit
dans une démarche pragmatique, notamment lorsqu'on la met en relation avec le concept de
communauté tel qu'il est formulé par Dewey". En outre, elle rejoint les travaux de Sanders
sur la consolidation des communautés de recherche philosophique. Selon Sanders, c’est « aux
méthodes de recherches scientifiques que I’on peut trouver un moyen de fonder les croyances
et opinions de fagon objective et raisonnée'* ». Pour Dewey également, c'est exclusivement a
1'école que les éleves peuvent développer leur capacité a penser. C’est pour cela que « nous
devrions remplacer nos assertions simples, nos arguments et méme nos raisons a priori par la
recherche empirique réflexive et la défendre comme étant /a méthode de construction des
croyances a promouvoir dans les écoles' ». Cependant, s'il y a une communion, il y a aussi
un point de séparation, puisque « reformulant en miniature la conception de la Grande
Communauté exprimée par Dewey, Lipman et Sharp voulaient faire de la classe une
communauté de recherche. Seulement, contrairement a Dewey qui pensait que la science de
I’éducation était le fer de lance d’une approche inductive de 1’enseignement et de
I’apprentissage, Lipman se tourna vers la philosophie elle-méme'®». Ainsi, pour les
fondateurs de la philosophie pour enfants, il ne suffit pas de consolider les croyances par un
dialogue commun, mais de faire de la philosophie, dans son sens le plus large. Penser a partir
de la communauté est donc un engagement éthique autant que épistémologique. Ainsi alors
que Peirce et Dewey promeuvent une méthode de construction de croyances et que Sharp et
Lipman défendent les vertus de la quéte philosophique, « c'est un prolongement de la méme
proposition'” ». Cela devient évident lorsque Sharp parle d'éducation dialogique, dans
laquelle les enfants construisent leur expérience en utilisant des outils philosophiques. Pour la

philosophe, ce dialogue dans les communautés de recherche se fait a partir du collectif sur la

' FAWER, Christine, «La philosophie pour enfants un moyen pour répondre aux grandes questions des
tout-petits? », Revue Pédagogique HEPL, n°11/2009, pp. 27-29, p. 28.

" LELEUX, Claudine, La philosophie pour enfants. Le modéle de Matthew Lipman en discussion, Paris, De
Boeck Supérieur, 2008.

2 ROLLINS, Maughn, LAVERTY, Megan, Aux sources de la philosophie pour enfants, trad. Johanna Hawken,
Paris, VRIN, 2023, p. 27.

3 DANIEL, Marie-France, « Chapitre 11. Une coopération de haut niveau : I'exemple de la philosophie pour
enfants », Emmanuéle Auriac-Slusarczyk ¢éd., Je parle, tu parles, nous apprenons. Coopération et
argumentation au service des apprentissages, De Boeck Supérieur, 2003, pp. 239-250, p. 240.

“Id., p. 74

1 Ibid.

'® CAM, Philip, « Matthew Lipman (1923-2010) », Diogéne, n® 4/ 2010, pp. 163-166, p. 164.

"DANIEL, p. 75.



base de la contribution de chacun, qui devient au fil du temps beaucoup plus rigoureuse,
compte tenu des préoccupations philosophiques.

Or, lorsque nous parlons de philosophie dans la perspective de la philosophie pour les
enfants, nous le faisons en partant de l'idée que la philosophie « désigne la tentative
permanente de trouver un sens global a notre monde et a nos vies — une initiative a laquelle
nous participons toutes et tous, d’une fagon ou d’une autre' ». D’autre part, ce que nous
trouvons dans la proposition de Sharp et Lipman, c'est le dialogue socratique qui apparait
comme possibilit¢ de construction de la pensée'®. Lorsque les enfants participent a une
communauté de recherche, ils échangent philosophiquement sur leurs expériences, leurs
idées, leurs conceptions, leurs réalités et leurs histoires. Sharp nous dit que « la participation
a une communauté de recherche permet aux enfants de percevoir le point de vue de l'autre et

2021, Enfin, comme le

d'en tenir compte dans la construction de leur propre vision du monde
dit Rollins (Professeur de fondements pédagogiques a l'université d'Etat de Montclair), « la
philosophie est la théorie a laquelle I'éducation correspond en tant que pratique, de sorte que
la communauté de recherche philosophique est I’incarnation de la théorie de 1'éducation® ».
A ce stade, le dialogue de la philosophie pour les enfants peut étre considéré comme une
sorte de dialogue relativiste et subjectif. Toutefois, Sharp considére que ce dialogue est
objectif, c'est-a-dire qu'il s'agit d’ « une vérité inter-subjective a laquelle les étres humains

23245, Alinsi,

parviennent par l'enquéte, l'expérimentation, l'examen des preuves et le dialogue
la philosophie pour les enfants est circonscrite par le dialogue dans les communautés de
recherche, dans une phénoménologie de 1'éducation. Ou « apprendre a connaitre pour I'enfant
est autant un processus de refonte que de rapport sur ce qui est 1a* ». Cela signifie qu'il n'y a
pas de monde extérieur a découvrir, mais un monde réinventé par l'expérience.

De fait, 1'éducation vue sous l'angle de la philosophie pour les enfants doit favoriser la
réflexion en communauté, dans laquelle les enfants peuvent témoigner de leurs découvertes,

mais aussi permettre d’obtenir, grace aux outils de la philosophie, les outils nécessaires pour

pouvoir recréer leur monde. Pour atteindre l'objectif des communautés de recherche, trois

'8 Ibid.
1d., 241.
2 “participation in a community of inquiry allows children to perceive the others point of view and to take it
into account in constructing his/her own world view”. [ Traduction libre].

2l SHARP, Margaret, « What is a ‘Community of Inquiry’? », Journal of Moral Education, n°1/ 1987, pp.
3745, p. 14.

2ZROLLINS, 2023, p. 78.

B “inter-subjective truth arrived at by human beings through inquiry, experimentation, consideration of the
evidence and dialogue”. [ Traduction libre].

2 SHARP, 1987, p. 15.

3 “coming to know for the child is as much a process of remaking as reporting on what is there”. Ibid.



aspects doivent étre pris en compte : l'altérit¢ comme base de la découverte de soi,
'expérience comme matieére premiere du dialogue philosophique et la rigueur du dialogue
dans les communautés de recherche. Tout d'abord, nous constatons que pour Sharp, autrui est
fondamental dans la construction de notre identité et de notre réflexion philosophique. Pour
elle, « comprendre une autre personne, c'est montrer, en tant qu'auditeur, que I'on peut a juste
titre attribuer une idée a une autre personne en tant que locuteur®?’». Ce n'est pas seulement
l'utilisation du langage comme moyen de communication, mais aussi le fait que c'est grace au
langage que nous sommes des individus. Parler aux autres, c'est en quelque sorte se
construire en tant que personne et, a partir de 13, poser les bases de l'existence. A cet égard,
Sharp affirme qu'au début, le langage des enfants peut étre considéré comme une sorte de
chaos. En effet, ils ont tendance a parler de tout en méme temps, et ils le font sous le coup de
I'émotion. Mais ce sont eux qui réalisent qu'ils doivent s'ouvrir au monde et partager avec
l'autre qui se situe comme une possibilit¢ de compréhension. Et c'est a ce moment de la
recherche que l'enseignant intervient en tant que guide et batisseur de réalités. Depuis le
centre des communautés de recherche, les enfants apprennent a parler mais aussi a écouter, a
reformuler leurs hypothéses, a partager et a s'ouvrir au monde. Il ne s'agit pas d'une simple
situation spontanée, mais d'une situation méthodologique ; il est important de passer d'un état
de doutes et de sentiments a un état de réflexion et d'écoute. En d'autres termes, passer de
l'expérience a la réflexion philosophique.

Pour que cette étape soit franchie, il est important qu'il y ait, entre autres, la guestion.
« Les questions les incitent a se renseigner, a chercher des solutions. Les réponses les incitent
a argumenter leur point de vue de maniére cohérente et compléte auprés de leurs pairs™ .
De méme, il est important de rappeler que l'erreur est la pierre angulaire de la vérité, comme
le dit Sharp®, puisque c'est a partir de son dévoilement que se constitue le point culminant de
'éducation. L'éducation est donc congue comme un processus dans lequel la capacité a
reconstruire sa propre expérience est développée, afin de vivre de manicre plus authentique,
plus heureuse et plus compléte. Mais reconnaitre ce chemin vers la philosophie, c'est aussi
reconnaitre que l'expérience en est un élément essentiel. La capacité de raisonner nous

permet, entre autres, de revenir sur nos propres conceptions et de juger si elles sont vraies ou

% “to understand another person is to show as hearer that you can rightly assign an idea to another as

speaker”.[ Traduction libre].

7d.,p. 19.

2B “Ouestions prod them to inquire, to look for solutions. Answers prod them to argue their point of view
consistently and comprehensively to their peers”. [ Traduction libre].

¥, p.17.

0 Ud.



non, et a partir de 1a, de recréer notre monde. C'est ce que nous dit Sharp : « cette capacité
implique notre pleine capacité d'imaginer et de ressentir, notre pleine sensibilité® ** », et elle
ajoute que « ces caractéristiques ne sont pas données a la naissance. Ils se développent par la
pratique, en vivant raisonnablement et de manicre imaginative les uns avec les autres au sein

de la communauté? 3*

». Ainsi, l'expérience n'est pas seulement la matiére mais le fondement
de toute réflexion philosophique. En d'autres termes, sans expérience, il n'y a pas de
philosophie.

Il est nécessaire de comprendre 1'expérience dans une double perspective. D'une part,
I'expérience est comprise comme la réalit¢é de chaque individu, et les conditions de la
communauté de recherche permettent une expérience transformée de cette réalité. Cette
transformation se fait a partir d'une dimension affective, dans laquelle I'autre devient un autre
soi-méme. « Lorsqu'ils collaborent vraiment, c'est une question de nous, et pas seulement de
réussite personnelle. Il s'agit de nos idées, de nos réalisations et de nos progres (...) ils
commencent a penser en termes de nous. La transition est un processus merveilleux * %y,
C'est donc par l'expérience que les individus peuvent se reconnaitre dans l'autre et
comprendre ses limites. C’est par le dialogue que cet acte de métacompréhension devient
effectif. Il est important de rappeler ici que pour Sharp et Lipman, le point principal de
l'expérience dans la communautés de recherche est I'imagination, c'est-a-dire que c'est par cet
acte, qui se manifeste soit dans le dialogue, soit dans l'écoute, que les sujets prennent
conscience d'eux-mémes. Imaginer est donc un acte primordial dans la compréhension de
l'altérité, de soi-méme, de I'environnement, de la société, de la politique, de 1'économie, de la
morale, efc. Le développement de l'imagination en tant qu'acte rigoureux est I'une des taches
de la philosophie pour les enfants.

Pour comprendre 1'acte d'imagination dans la perspective de la philosophie pour les
enfants, il est important, comme le dit Accorinti, de se tourner vers la théorie de la métaphore

de Paul Ricceur. A cet égard, « nos images sont parlées plutot que vues [...] il ne s'agit pas

d'images comme une chose de 1'esprit, ni comme une copie de la réalité®’ ». La métaphore est

31 “this ability insolves our full capacity to imagine and feel, our full sensibility” [Traduction libre].

21d

31d.

3% “these traits are not given at birth. They are developed through practice-living reasonably and imaginatively
with one another in community”. [Traduction libre].

31d.,p. 18.

3% “When they truly collaborate, it’s a matter of we, not just personal success. It’s a matter of our ideas, our
achievements and our progress (...) they begin to think in terms of we. The transition is a wondrous process”.
[Traduction libre].

7d., p. 44.



congue ici comme le conflit entre deux interprétations d'un méme énoncé, c'est pourquoi,
comme le dit Accorinti (formatrice de formateurs dans le programme Philosophie pour
enfants et directrice du Centre de recherche en philosophie pour enfants CIFiN en Argentine),
Ricceur parle d'énonciation métaphorique et pas seulement de noms. L'imagination, quant a
elle, entre comme médiation entre la prédication littérale et la naissance d'un nouveau sens.
« Des domaines sémantiquement différents sont rapprochés et le choc des métaphores se
produit. Nous pouvons créer du sens (par une tournure verbale) 1a ou l'interprétation littérale
n'a pas de sens. L'imagination est une mani¢re de construire la pertinence dans
l'impertinence® ». Ainsi, l'acte d'imaginer est avant tout une restructuration des champs
sémantiques. L'imagination se consolide comme un état de non-engagement a la perception
ou méme a l'action. Elle nous permet de nous ouvrir a de nouvelles facons d'étre au monde.
De méme, dans cette perspective, I'acte imaginatif ne consiste pas a abstraire des images de
I'expérience des sens, mais a produire de nouvelles significations. Grace a I'imagination, les
choses apparaissent et de nouvelles configurations de sens sont produites. Comme 1'indique
Fournel, « l'imagination joue donc un rdle crucial dans une communauté de recherche
philosophique, en permettant aux participants de créer un (nouveau) sens, de penser de

maniére critique et créative et de préter attention aux différences® *°

». Cependant, un tel acte
n'a pas été étudié en profondeur, et la philosophie pour les enfants a été critiquée pour son
manque de rigueur philosophique en ce qui concerne la conceptualisation. Nous devons
rappeler que dans un premier temps, la rigueur exigée par la communauté de recherche est
basée sur l'apprentissage de la pensée par soi-méme, dans la poursuite de
l'auto-transformation. Comme le soutient Sharp, « I'enquéte communautaire implique une
méthode permettant aux éleves de “comprendre les choses”, de remettre en question leurs

4142, Au fond, ce que l'on trouve dans la proposition d'une

jugements naifs et irréfléchis
transformation authentique, dans laquelle une nouveauté se présente a 1'étre et le transforme
en quelque chose de différent. « Cette nouveauté implique de cultiver les capacités de
raisonnement, de recherche, de formation de concepts et de traduction, conditions nécessaires

pour que nous devenions un sol fertile capable de produire ce que la vie choisit de produire a

®1d., p. 46

¥ MIRAGLIA, Maria, « Analytic Teaching and Philosophical Praxis », dnalytic Teaching and Philosophical
Praxis, n°2/2024, pp. 19-38, p. 22.

4 “Smagination therefore plays a crucial role in a Community of philosophical inquiry, enabling participants to
create (new) meaning, to think critically and creatively and pay attention to differences”. [Traduction libre].

* SHARP, Margaret, « Self-transformation in the Community of Inquiry », Inquiry: Critical Thinking Across the
Disciplines, n°1/ 1996, pp. 36-47, p. 37.

2 “communal inquiry involves a method for students to be able to 'figure things out,’ to challenge their naive,
unreflective judgments”. [ Traduction libre].



travers nous® #

». Mais cette transformation du moi exige que le dialogue philosophique
engendre une autre fagon d'exister dans le monde, caractérisée par «la disposition a
s'émerveiller, a se soucier des autres, a sympathiser, a s'informer, a expérimenter, a

s'aventurer dans l'inconnu et a grandir®

». C'est 1a que réside la rigueur des communautés de
recherche, dans le fait que d'une part, il faut apprendre a mettre l'ego entre parenthéses, et
d'autre part, que le raisonnement doit étre guidé par une méthodologie propre afin de ne pas
tomber dans le relativisme. C'est a partir de 1a que I'on peut comprendre I'objectif de la
philosophie pour les enfants, qui n'est autre que « prendre la discipline de la philosophie et la
reconstruire pour les enfants de maniére a ce qu'ils puissent s'approprier les concepts et les
méthodes et en venir a penser par eux-mémes sur des sujets importants, tout en se souciant de
le faire*” *.
Ainsi, la philosophie offre aux enfants une méthodologie rigoureuse d'analyse logique
et linguistique, sur laquelle ils peuvent fonder leur prise de décision dans la société. Et pour
qu'une telle méthodologie soit utile, il est important, comme le dit Sharp, que les enfants se
familiarisent avec les concepts philosophiques. Et a partir de 1a, de refonder leurs
conceptions, leurs visions du monde, efc. En définitive, il s'agit d'émanciper les enfants en
développant leurs capacités de réflexion. Pour ce faire, la méthodologie utilisée doit étre
rigoureuse et axée sur le dialogue philosophique. Dans cette perspective, I'enfant sont
considérés comme « les penseurs, les créateurs de sens, les communicateurs et les agents
moraux ; c'est une idée philosophique en soi*’ *%».

La proposition de philosophie pour les enfants peut également €tre interprétée comme
un programme éducatif. A cet égard, le programme de philosophie pour les enfants repose sur

a. un ensemble de contes philosophiques qui servent de textes de lecture de base et de

déclencheurs de discussions philosophiques ; b. des livres d'accompagnement pour les

“Id., p.38.

4 “This something new involves the cultivation of the skills of reasoning, inquiry, concept-formation and
translation- necessary prerequisites to our becoming fertile soil capable of producing what life chooses to
produce through us”. [Traduction libre].

“Id., p. 39.

¥ “the disposition to wonder, to care, to sympathize, to inquire, to experiment, to step into the unknown and
grow”. [Traduction libre].

47 SHARP, Margaret, « Philosophy for Children and the Development of Ethical Values », Early Child
Development and Care, n°. 1/1995, pp. 45-55, p. 45.

8 “to take the discipline of philosophy and reconstruct it for children in such a way that they can appropriate
the concepts and methods and come to think for themselves about matters of importance, while at the same time,
care about doing so”. [Traduction libre].

4 KENNEDY, David, « Lipman, Dewey, and the Community of Philosophical Inquiry ». Education and Culture,
n°2/2012, pp. 36-53, p. 37.

30 “thinkers, meaning makers, communicators, and moral agents; it is a philosophical idea itself”. [Traduction
libre].

10



enseignants qui leur fournissent une variété de plans de discussions et d'exercices qui
facilitent la réalisation des objectifs proposés ; c. un programme de formation pour les
enseignants, qui leur permet d'extraire toutes les possibilités des contes philosophiques ; d. un
programme de formation pour les enseignants, leur permettant d'exploiter pleinement le
potentiel des contes et d'assurer un développement séquentiel des compétences proposées ; et,
e. une méthodologie pédagogique visant a transformer la salle de classe en une communauté
de recherche’. Pour Lipman et Sharp, il était également nécessaire de trouver un nouveau
format pour la représentation des questions philosophiques : un format qui, tout en étant
accessible et agréable pour les enfants, permettrait de présenter les disciplines philosophiques
de manicre intégrée, autoriserait diverses formes d'approche et d'exploration et, surtout,
resterait ouvert & une multitude de significations. Ce « nouveau format » est devenu le roman
philosophique®®. Ainsi, le matériel créé par Lipman et Sharp se compose de sept guides
pédagogiques et de sept romans philosophiques destinés aux enfants de 6 a 15 ans : Elfie, Kio
et Augustine, Pixie, Harry, Lisa, Suki, Marc. Il vise, « le développement chez les jeunes
générations du bien-penser, appelé pensée critique ou complexe ou multimodale™ ». Ce
programme a, a son tour, quatre objectifs de base et deux méta-objectifs ; le premier d'entre
eux est le développement des capacités de raisonnement, au sujet duquel Pineda (Formateur
de formateurs dans le cadre du programme Philosophie pour enfants en Colombie et
professeur de philosophie a l'université Javeriana), nous dit :
C'est certainement 1'objectif de base - en ce sens qu'il est la condition sans laquelle tous les
autres ne pourraient étre atteints - que le programme de Lipman se propose d'atteindre. Ce qui
est recherché ici n'est pas simplement que I'¢léve apprenne quelques régles ou quelques
techniques d'analyse logique, mais quelque chose de plus fondamental : qu'il cultive sa
capacité de raisonnement a différents niveaux (celui de la vie quotidienne, celui du travail
intellectuel, celui de I'action morale, celui des taches créatives, celui des interactions sociales)
et qu'il le fasse en appliquant différents types de logique : la logique formelle, la logique
informelle (ou logique des “bonnes raisons™) et la logique de 'action rationnelle™.
Le deuxiéme objectif fondamental est le développement de la compréhension éthique
qui, loin du dogmatisme et du relativisme, vise a « développer chez I'enfant la capacité d'un

bon jugement en mati¢re morale, ce qui implique de cultiver un bon raisonnement moral et la

31 ACCORINTI, Stella, Filosofia para Nifios. Introduccion a la teoria y la prdctica, Buenos Aires, Manantial,
2015.

S2PINEDA, Diego, Filosofia para nifios: el ABC, Bogota, Beta, 2004, p. 42

SSLELEUX, p. 32.

S*PINEDA, 2004, p. 46.

11



capacité d'analyser les situations morales dans lesquelles nous sommes impliqués® ». Cet
objectif n'est pas atteint en chargeant les relations morales de valeurs ou de droits et de
devoirs, « mais en fournissant a l'enfant un ensemble d'outils qui lui permettent de faire une
recherche éthique® ». Pour y parvenir, il faut former des habitudes morales, développer la
réflexion morale et procéder a un examen critique des exigences morales reconnues comme
des vertus.

Un troisiéme objectif est le développement de la capacité a découvrir le sens de
l'expérience, ce qui est conforme a ce qu'Accorinti’’ a mentionné plus haut. Ainsi, puisque les
enfants sont en quéte permanente de sens, la philosophie pour les enfants souligne la
nécessité de « permettre aux enfants de reconnaitre les différences et les similitudes, d'établir
différents types de relations, d'apprendre a décrire de manicre précise et significative les
situations dans lesquelles ils sont impliqués, de s'entrainer a analyser les stratégies mentales
et les jeux de langage® ». Enfin, le quatriéme objectif correspond au développement de la
créativité, qui vise a générer la « capacité a développer des modes de pensée alternatifs, la
créativité n'étant ni une simple “inspiration”, ni le patrimoine exclusif d'un groupe particulier
de personnes, par exemple les artistes™ ». Il s'agit pour l'enfant de rechercher en lui sa
capacité a créer et a réinventer, qu'il s'agisse de sa réalité, comme la société, la politique et les
jugements moraux, entre autres. Ces quatre objectifs ont

la particularité de donner lieu a des stratégies de mise en ceuvre qui s'expriment dans des

« programmes » spécifiques (chaque roman philosophique pour enfants est un programme

complet, accompagné de son manuel : Harry, par exemple, est un programme de logique

formelle, tandis qu'Elise est un programme de recherche éthique et Susy un programme
d'écriture axé sur la production poétique) et qui peuvent étre évalués en recourant a certains
tests ou examens.*

Quant aux méta-objectifs, ils ne peuvent pas tre évalués de manicre aussi directe ni
étre facilement identifiés a un programme spécifique, ils constituent ce que l'on cherche a
développer comme l'effet que 1'on espére obtenir a plus long terme. En ce qui concerne la
philosophie pour les enfants, Diego Pineda met en évidence deux méta-objectifs, a savoir
'épanouissement personnel et interpersonnel et la formation de valeurs démocratiques pour la

coexistence civique. En ce qui concerne le premier, l'objectif est que «les individus

SId., p. 47.

% Ibid.

57 ACCORINTI, 2015.
$1d., p. 48

5 Ibid.

8 Ibid.

12



parviennent a une meilleure compréhension d'eux-mémes et, partant, & une plus grande
conscience de leurs émotions, de leurs attitudes et de leurs intéréts®' ». Il convient de préciser
que I'hypothése fondamentale sous-jacente est que cela est possible parce que le processus est
médiatisé par la participation a une communauté de recherche. Toutefois, ce méta-objectif
n'est pas suffisamment développé, comme le dit 1'auteur, car « la maniére dont le programme
favorise la maturité émotionnelle, I'estime de soi et la compréhension de sa propre vie doit
encore étre étudiée plus en détail® ».

Enfin, le méta-objectif de la formation des valeurs démocratiques pour la coexistence
civique, comme mentionn¢ précédemment, la philosophie pour les enfants a une forte
intention éthico-politique, bien plus qu'une intention cognitive-instrumentale, de sorte que ce
biais politique est médiatisé¢ par l'option radicale du mode de vie démocratique. Pour cette
raison, il s'agit avant tout, comme le dit Pineda, d'un « programme de formation pour une
coexistence civilisée entre des citoyens libres et égaux® ». Ainsi, les objectifs et
métaobjectifs ci-dessus sont atteints dans un programme philosophique clairement gradué et
en méme temps spiralé qui est congu pour accompagner les enfants depuis 1'age préscolaire
(plus ou moins trois ans) jusqu'a l'adolescence (dix-huit, dix-neuf ans et plus, car certains
supports peuvent étre adaptés a l'enseignement universitaire) dans leurs efforts pour
reconstruire I'expérience quotidienne de manicre significative, car ils sont capables de poser
des questions pertinentes, de déconstruire des arguments cohérents, de donner des raisons a
leurs actions, de remettre en question leur utilisation de la langue ; en un mot, de réfléchir sur
leur vie quotidienne a la lumiére des habitudes cognitives et sociales qui se forment chez les
individus qui entrent en contact avec les problémes et les méthodes de la réflexion
philosophique®.

Ainsi, pour mener a bien un tel programme, Lipman propose trois étapes
fondamentales : la lecture, le questionnement et la discussion. Par la lecture, les individus
participent activement, consolidant ainsi le partage d'idées. Ainsi, a partir de la communauté
de recherche, une construction de connaissances significatives est réalisée. De cette manicre,
l'individu est amené a se questionner, a entrer dans un processus de recherche, base de toute

réflexion critique. Il est important de le souligner que cette deuxiéme étape
Suppose que 1’¢éléve apprenne non seulement a formuler une question, mais une question

d’ordre philosophique. [...] En somme, la formulation de questions philosophiques, du fait

6 PINEDA, p. 51.
214, p. 49

& PINEDA, p. 49.
“PINEDA, p. 47-51

13



qu'elle place 1’éléve dans une position de recherche active du sens, répond aux principes du

postulat constructiviste relatif & la construction des connaissances, et du fait qu’elle fournit

aux éléves 1’occasion de s’engager dans le questionnement des acquis et des croyances, elle
représente déja un pas vers le postulat relatif a la viabilité des connaissances®.

Enfin, la troisiéme étape, ou étape du dialogue, vise, entre autres, a ce que les
individus s'engagent dans un dialogue dans une perspective de coopération. Chacune de ces
interventions est précieuse et repose sur l'autorité en tant que principe de métacompréhension.
En fin de compte, « 1’objectif de la troisiéme étape est de stimuler entre les éléves un échange
qui est considéré comme philosophique dans la mesure ou il s'élabore comme une
construction pyramidale échafaudée & I’aide de critiques® ». A partir de 13, nous pouvons
considérer les communautés de recherche comme des lieux ou 1'on fait de la philosophie et ou
I'on conceptualise la réalité. Cependant, nous pensons qu'il est important de s'attarder sur la
deuxieme étape de ce chemin philosophique, ou les individus conceptualisent, ou selon les
mots de Lipman, commencent & penser par eux-mémes. Pour Lipman et Sharp, la personne
qui pense par elle-méme est engagée dans l'ensemble du processus de recherche, un
processus qui implique l'autocorrection et le rapprochement de différentes perspectives.
Ainsi, « 1'un des objectifs du projet est de rendre I'apprenant plus attentif au discours, plus
réfléchi, plus raisonnable, c'est-a-dire de lui fournir les outils qui lui permettront d'améliorer

sa capacité de jugement®’

». Ainsi, penser par soi-méme, c'est « avoir la capacité de réfléchir
et de formuler ses propres explications et hypotheses sur ce que ses expériences lui présentent
[...] 1l s'agit pour les enfants d'étre capables de transformer en questions les problémes qui les
concernent dans leur vie quotidienne et qu'en écoutant différents points de vue, ils peuvent
prendre leur propre position® ». Ainsi, « penser par soi-méme implique la recherche de
critéres de plus en plus fiables, afin que ses propres jugements puissent reposer sur une base
ferme et solide® ». Cette caractéristique est donc essentielle & la communauté de recherche
que propose la philosophie pour les enfants, dans laquelle les membres s'expriment par le
dialogue et la discussion, avec des critéres, et construisent des connaissances pour

eux-mémes. Mais ce n'est pas tout, car « la classe en tant que communauté est bien plus qu'un

outil d'enseignement de la pensée. C'est un mode de vie pour les enfants qui y participent, qui

1d., p. 34.

d., p. 36.

87PUIG, Irene, « Filosofia para Nifios », Voces de la Educacién, n°6/2018, pp. 77-84, p. 78.

8 ARTIDIELLO, Mabel, « Filosofia para Nifios y Nifias (FpNN): Una oportunidad diferente para pensar en la
escuela », Ciencia y sociedad, n°3/ 2018, pp. 25-38, p. 30.

8 SPLITTER, Laurence, & SHARP, Ann, La otra educacién. Filosofia para nifios y la comunidad de
indagacion , Buenos Aires, Manantial, 1996, p. 34.

14



peut méme contraster fortement avec leur vie en dehors de la classe’™ ». D'ou I'importance de
ce que Diego Pineda et Accorinti soutiennent : que la philosophie pour les enfants est avant
tout une proposition qui tend vers une perspective socio-herméneutique, ou l'individu
transforme la connaissance rationnelle en connaissance pratique. C'est pourquoi le
programme est €également considéré comme un moyen d'éduquer a la démocratie, comme
l'affirme Puig, « il peut sembler que la réponse consistant a améliorer les compétences n'a
rien & voir avec 1'éducation a la démocratie. Mais nous soutenons que c'est précisément
'éducation a la démocratie qui a trait a la rationalité. L'argumentation en tant que forme de
raisonnement doit étre présente dans la salle de classe afin de garantir la capacité a accepter
d'autres points de vue, ainsi que la reconnaissance de la variété des alternative’' ». Ainsi, le
programme de philosophie pour les enfants est orienté dans la perspective de la communauté
de recherche, qui essaie a donner a ses membres la possibilité de penser par eux-mémes et de
développer des compétences d'argumentation, consolidant ainsi les critéres qui leur serviront
a construire des entités sociales, politiques et morales, a travers la réflexion sur les romans
philosophiques. Selon Splitter et Sharp, ces romans - expliqués ci-dessus - constituent le
programme d'é¢tudes original de la philosophie pour les enfants et sont le moyen « pour les
étudiants d'accéder au domaine de la recherche philosophique™ ».

Apres le questionnement de la lecture, et les formes existentielles de chaque individu,
il faut conceptualiser. Leleux nous dit que « penser, selon la définition courante reprise au
début de cette contribution, c’est aussi concevoir des notions. Apprendre a penser, c’est donc
apprendre a concevoir” ». La question qui se pose est de savoir comment amener 1'enfant
vers ce type de connaissance, si a son age il n'a pas de pensée abstraite et conceptuelle ? Mais
cette question cache une vision négative de l'enfant, comme le dit Leleux : « raison souvent
invoquée d’ailleurs pour disqualifier la philosophie pour les enfants, voire méme pour écarter
les enfants d’une initiation a la réflexion philosophique™ ».

Pour répondre a ce probléme, la philosophie pour les enfants a eu, si I'on se référe a la
conceptualisation, deux influences; d'une part celle de Jean Piaget et d'autre 1’autre, celle de
Lev Vigotsky. En résumé, « I’enfant abstrait les propriétés (les attributs essentiels) d’un
objet ou d’une situation empiriques. [...]. L’enfant « abstrait » les propriétés (attributs

essentiels) d’une action : il abstrait et intériorisé sous forme d'opérations a partir des

d., p. 39.

7' PUIG, p. 80.
2SPLITTER, p. 145.
B1d., p. 120.

“Id., p. 121.

15



actions et non pas des objets le résultat des actions : par exemple, ordonner, réunir ou
dissocier, mettre en correspondance” ». Depuis Piaget, le concept d'intelligence
spontanée pose un probléme, car 1'éducation n'aurait alors pas de sens. En effet, quelle
serait la fonctionnalité de I'éducation si le développement de l'intelligence serait spontané
? Si la fagon dont I'enfant comprend le monde a travers ses actions peut étre spontanée,
'"dée de conceptualisation mérite une approche différente. C'est pourquoi la pensée de
Lev Vygotsky intervient pour soutenir l'importance de l'apprentissage scolaire, qui
témoigne de la maturation des concepts scientifiques. Comme il I'affirme :

Il apparait qu’avec de 1’aide, en collaboration avec un adulte, en suivant ses indications, 1’un

d’eux résout jusqu’a des problémes correspondant a 1’age de douze ans et 1’autre des

problémes correspondant a 1’age de neuf ans. Cette disparité entre 1’Age mental, ou niveau

présent de développement, qui est déterminé a 1’aide des problémes résolus de maniere
autonome, et le niveau qu’atteint 1’enfant lorsqu'il résout des problémes non plus tout seul
mais en collaboration détermine précisément la zone prochaine de développement’®.

Ainsi, la philosophie pour les enfants peut devenir un outil ayant un role important a
jouer en tant que « accélérateur dans I’acquisition des compétences cognitives supérieures,
comme la conceptualisation, la réflexion et la pensée abstraite’’ ». Cependant, dans les
travaux de Lipman et Sharp, la conceptualisation n'est pas largement abordée et se confond
parfois avec l'acte d'imagination susmentionné. Or, comme nous l'avons vu, la
conceptualisation est importante dans la consolidation des communautés de recherche,
puisque c'est en quelque sorte a partir d'elle que la rigueur et I'objectivité de la philosophie
pour les enfants peuvent €tre argumentées. Si, d'une part, il est clair que l'acte d'imagination
existe, au sens de Paul Ricceur, il est également clair qu'il faut déterminer l'acte par lequel le
concept nait. En effet, a partir de 1a, la proposition de philosophie pour les enfants peut étre
enrichie et la méthodologie des communautés de recherche peut se rapprocher de 1'idéal de
Lipman et Sharp. Cette entreprise part du principe que les enfants peuvent philosopher et que
leur pensée peut étre faconnée dans le sens d'une réalité¢ différente. En d'autres termes, les
enfants peuvent donner un sens a la réalité a partir de leurs expériences par le biais d'un
dialogue philosophique. Cependant, a ce stade, nous rencontrons un probléme que nous
considérons personnellement comme essentiel : comment l'acte imaginatif se développe-t-il
chez les enfants, et a quel moment la conceptualisation devient-elle présente, conférant un

sens a leurs expériences ? Fondamentalement, il est possible de répondre a cette question a

3 Ibid.
VYGOTSKI, Lev, Pensée et Langage, trad. Séve Francoise, Paris, La Dispute, 2019, p. 351.
""LELEUX, p. 123.

16



partir de deux perspectives, d'une part la psychologie et d'autre part la phénoménologie. Dans
le domaine de la psychologie, il est bien connu que la philosophie pour les enfants a été
principalement influencée par Piaget. Mais en ce qui concerne la phénoménologie, la
philosophie pour les enfants n'a pas fait 'objet d'une discussion approfondie. Cette négligence
peut étre due, dans une plus large mesure, a ce que nous avons mentionné plus tot lorsque
nous avons parlé du manque de rigueur philosophique.

D'apres les lectures de Sharp et Lipman, nous constatons que les communautés de
recherche souhaitent étre des écoles de sems. Par conséquent, l'acte d'imagination et de
conceptualisation ne sont pas seulement des moments de dialogue ou de didactique
philosophique. Concevoir a partir de communautés de recherche doit se faire a travers une
méthode rigoureuse et organisée. Mais alors, quel est 1'acte par excellence de la philosophie
pour les enfants : imaginer ou conceptualiser ? La réponse a cette question est double : d'une
part, les deux sont importants et, d'autre part, il existe une dépendance ontologique de chacun
d'eux. L'acte d'imaginer et l'acte de conceptualiser deviennent évidents au moment du
dialogue philosophique et on ne peut pas conceptualiser I'inimaginable. C'est pourquoi nous
pensons qu'il est nécessaire de répondre a ce vide qui existe dans la philosophie pour les
enfants a partir de la perspective de la phénoménologie. Il s'agit d'entrevoir les limites de
chacun de ces actes et leur rapport avec la construction du monde. Cette entreprise nous met
en contact avec une approche phénoménologique de l'enfance, cette derniére étant entendue
comme la méthode qui « prend contact avec les faits, [afin] de les comprendre en eux-mémes,
de les lire et de les déchiffrer d’une maniére qui leur donne un sens’ ». Une autre définition
possible de la méthode phénoménologique est celle qui y voit la « méthode par laquelle on
tente de saisir la nature fondamentale de notre conscience, non par I’introspection, comme le
ferait une approche psychologique, mais en étudiant comment la conscience sort de soi, et se
rapporte a ce qui n’est pas elle-méme” ». Ainsi, sur la base de la phénoménologie, parler de
'enfance, comme Merleau-Ponty le précise lorsqu'il parle du langage, ne revient pas a parler
de l'enfant de maniére causale ou par induction, mais a analyser les faits pour donner un sens
aux mémes faits. Comme l'affirme Merleau-Ponty, « la phénoménologie établit que le savoir
effectif, n'est pas seulement le savoir mesurable, mais aussi la description qualitative® ». Ce

savoir qualitatif est intersubjectif; il décrit ce qui est observable par tous.

® MERLEAU-PONTY, Maurice, Psychologie et pédagogie de [’enfant, Cours de Sorbonne 1949-1952,
Lagrasse, Verdier, 2001, p.13.

" BACHLER, Laurent, La philo au berceau, p.80.

S MERLEAU-PONTY, p.14.

17



Pour d’autres, la méthode phénoménologique depuis Merleau Ponty est basée sur
I'étude des « prémices de notre rapport au monde® ». Pour lui, notre premier rapport au
monde passe d’abord par le corps, c’est par le corps que nous faisons l'expérience du monde.
Ainsi, le monde est vécu avant d'étre compris, sujet qui n'est pas totalement étranger a la
proposition de Lipman et Sharp. Cette notion de vécu issue de la phénoménologie présuppose
que le sujet est dans une disposition existentielle d'ouverture et que c'est a partir de 1a qu'il
fonde sa réalité. C'est donc le point central de ce mémoire : présenter les caractéristiques de
l'acte de l'imagination et la conceptualisation du point de vue phénoménologique, créant ainsi
un lien entre la philosophie pour les enfants et la consolidation des communautés de
recherche. D'autre part, l'intérét de répondre a cette question se fonde sur le fait qu'une
¢ducation philosophique basée sur la proposition de la philosophie pour les enfants permet de

s'ouvrir au monde d'une maniére différente.

S BACHLER, Laurent, La philo au berceau, p.98

18



II.  Philosophie pour les enfants

Dans les années 1970, Matthew Lipman s'est interrogé sur l'importance de
I'enseignement de la philosophie aux enfants. Cette question découle de la nécessité de
donner aux él¢ves, avant leur entrée a l'université, les outils nécessaires a la construction de la
pensée. Ainsi, « Lipman en est venu a I'idée de faire de la philosophie avec les plus jeunes en
observant ses étudiants a 1'Université de Columbia (New York) : pour que les étudiants
intégrent la pensée critique, l'enseignement de celle-ci devait commencer bien avant
I'université. C'est donc pour développer la pensée critique des jeunes que Lipman s'est
intéressé a l'enseignement de la philosophie préuniversitaire, car il voyait en celle-ci la
discipline a privilégier pour la développer chez les individus® ». Il quitte l'université de
Columbia pour poursuivre le développement d'un programme de philosophie pour enfants au
« Montclair State University ou il dirigera The Institute for the Advancement of Philosophy
for Children (IAPC) de 1974 4 2002 (IAPC, s.d.)® ». 1l faut maintenant délimiter ce que nous
appelons l'approche Lipman qui, en France, est connue sous le nom de la PPE, traduction de
P4C (Philosophy for children). 11 y a deux acceptions lorsque 1'on parle de la PPE du point
de vue de Lipman, d'une part comme une manicre de faire de la philosophie avec les éléves
des écoles primaires et d'autre part comme un programme académique en vue d'une formation
en PPE. Bien qu'elle ait conservé son nom, le spectre de la PPE a été élargi et cette formation
s'adresse a tous les individus, quel que soit leur age. « Dans ce sens, la PPE est plus une
maniere de faire de la philosophie, qu'on pourrait sommairement définir comme le rejet de
son enseignement magistral et, donc, 1'idée que la philosophie est une activité : il ne s'agit pas
d'apprendre la philosophie, mais de philosopher® ». Cependant, si 1'on peut parler d'une
origine et d'un fondateur de la PPE, il est nécessaire de clarifier qu’il ne s’agit pas d’un
mouvement unifié, comme le dit Sasseville :

Premiérement, ce programme a ¢été développé par différentes personnes sur une période

d'environ 45 années. On parle ainsi réguliérement de "différentes vagues" de théoriciens de la

philosophie pour enfants. De plus, la PPE a évolué non seulement a travers le temps, mais
aussi parce qu'elle s'est implantée dans différents pays. On compte en effet des centres affiliés

a I'APC dans 67 pays. En somme, la PPE est composée d'un ensemble de pratiques pour faire

de la philosophie avec les plus ou moins jeunes et qui trouve son origine dans le programme

82 SASSEVILLE, Michel, « Introduction a la philosophie pour enfants: l'approche Lipman », Diotime,
n°17/2017, pp. 1-6, p. 1.

8 Ibid.

8 Ibid.

19



créé par Matthew Lipman.*

Si nous voulons aborder la question de la PPE a partir de la proposition de Lipman,
nous devons le faire en nous concentrant sur deux axes : le programme d'études (curriculum)
et la pédagogie. Tout d'abord, Matthew Lipman, selon De Puig, « a eu l'intuition que la
philosophie ne devait pas étre une discipline réservée a l'enseignement supérieur ou a
lI'université. Le potentiel de la méthode et les questions traitées par les différentes branches de
la maticre : logique, éthique, esthétique, épistémologie, philosophie du droit, etc, présentent
un intérét pour tous les ages™ ». Cette idée que tout le monde peut s'intéresser aux domaines
de la philosophie repose sur le fait que chaque homme et chaque femme, chaque gargon et
chaque fille, tend vers le questionnement comme situation d'étre 1a, qui lui permet de donner
un sens a sa réalité. Constatant cela, Lipman « a développé un programme, un curriculum,
qui a permis aux enfants de réfléchir a ces questions au sein de la communauté, des questions
qui pouvaient étre soulevées a 1'école et qui pouvaient étre débattues par tous® ». Cette
proposition pédagogique contient elle-méme des objectifs et des intentions clairs que Lipman
et Sharp (sa collaboratrice), ainsi que d'autres auteurs, ont élaborés au cours de leurs

recherches. Comme le montre Sasseville,

le curriculum traditionnellement utilis¢ en PPE est composé¢ de romans et de guides
d'accompagnement qui ont d'abord été écrits par Lipman et sa collaboratrice Ann Sharp. Les
romans sont écrits pour des éleves de différents dges et abordent différents thémes
philosophiques : éthique, logique, esthétique, etc. On y observe des personnages qui abordent
différents thémes philosophiques et s'engagent a réfléchir individuellement et avec d'autres
sur ceux-ci. Ces romans servent de stimulus en ce qu'ils visent d'abord a conduire les enfants a
poser des questions philosophiques. Mais, pour Lipman, ces romans donnent aussi un modele
de dialogues philosophiques aux enfants qui les lisent, puisque qu'on y voit des individus

s'engageant dans différentes formes de communautés de recherches philosophiques.®®

Dans cette optique, la PPE ne peut étre comprise comme une méthode d'enseignement
de la philosophie, mais comme « un projet d'éducation philosophique qui cherche a créer les
conditions d'un apprentissage plus significatif, plus ouvert aux perspectives des autres, plus
démocratique® ». Par conséquent, lorsqu'une institution décide de mettre en ceuvre ce

programme, il ne s'agit pas simplement pour elle de mettre en place une maticre

81d.,p. 2.

% DE PUIG, p.78.

87 Ibid.

% SASSEVILLE, 2017, p. 2
% PINEDA, 2004, p. 8.

20



supplémentaire dans le programme d'études, mais elle se base sur le fait que les enfants
peuvent s'approprier de maniere critique leur/ce processus, a la fois personnellement,
socialement, politiquement et moralement. Ainsi, la PPE est médiatisée par la question
suivante : « pourquoi considérer que la philosophie doit toujours s'occuper de concepts tout
faits, aussi dynamiques soient-ils (comme c'est le cas dans chacune des disciplines
philosophiques et chez chacun des auteurs) et non pas d'accompagner la formation de ces
concepts 7% ». C'est la question qui résume une partie du projet de la PPE et qui laisse
plusieurs possibilités ouvertes. Ainsi, nous parlons d'abord de la PPE comme d'un programme
¢ducatif congu et construit par Matthew Lipman et Ann Sharp vers 1970, basé¢ sur des
histoires ou des romans qui cherchent a générer un dialogue philosophique au sein d'une

communauté de recherche. Pineda nous dit a ce propos :

il ne suffisait pas de redéfinir les concepts. Il fallait également trouver un nouveau format de
représentation des questions philosophiques : un format qui, tout en étant accessible et
agréable pour les enfants, permette de présenter les disciplines philosophiques de manicre
intégrée, autorise diverses formes d'approche et d'exploration et, surtout, reste ouvert a une

multitude de significations. Ce "nouveau format" est devenu le roman philosophique.’!

Ainsi, le projet congu par Matthew Lipman et Ann Sharp est consolidé par
« I'¢laboration de matériel, la définition de principes théoriques, la création de propositions et
de stratégies pour la formation des enseignants, la recherche de moyens de diffusion et de
financement, etc® ». La premiére tiche consistait donc a donner un sens aux romans écrits et,
en commengant par La découverte de Harry (en anglais Harry's Discovery), ils ont construit
le premier modele qu'ils recherchaient. Aprés ce roman, d'autres romans sont venus
poursuivre l'intrigue entamée dans La découverte de Harry, mais en lui donnant de nouvelles

orientations.

La recherche éthique, qui a donné lieu a un roman comme Elisa ; I'expression de la pensée par
I'écriture, qui a donné lieu a un texte comme Susy ; la réflexion sur la société et la pensée
politique, qui a donné lieu a une histoire comme Marcos. Viennent ensuite des romans plus
petits (Elfie, Pio y Mechas et Pixie) jusqu'a un programme de base de sept romans
philosophiques pouvant couvrir les premieres années jusqu'a la fin de 1'éducation de base, et

pouvant méme étre utilisés a l'école secondaire.”

% Id. p. 32.
N Id., p. 42.
21d., p. 4.

% Id., p. 43.

21



Age Romain Theéme philosophique
3-5 Clinique de poupées Ethique
5-6 Elfi Langage
6-7 Pixie Communication
7-8 Nous Les valeurs

9-10 Kyo y Gus La connaissance

11-12 Harry La logique

13-14 Lisa Ethique

15-16 Suky Esthétique

16-17 Mark Politique

17-18 Harry prime Recherche philosophique

Programme de philosophie pour les enfants.’

Deuxieémement, nous trouvons/avons la PPE en tant que pédagogie. En bref, « I’éveil
a la philosophie dés le plus jeune age dépasse largement la seule nécessité de démocratiser
I’acces a une discipline scolaire — et donc les questions de pédagogie et didactique — mais
interroge profondément les conditions d’une éducation émancipatrice® ». La proposition de
la PPE est orientée vers la formation des enfants, sur la base d'une réflexion personnelle et
communautaire ; pour leur part, ils construisent leur propre définition et donnent un sens aux
énigmes qui leur sont présentées. Ainsi, dans cette recherche de soi-méme, l'enfant est
confronté tant « aux raisons qui lui permettent de rendre compte de ses actions quotidiennes
ainsi qu'aux raisons plus larges qui lui permettent d'expliquer ses idées et aux raisons qui
visent a justifier son action®® ». De fait, la construction des bonnes raisons, selon les termes
de Pineda, est un point sur lequel Lipman insiste fréquemment et qui s'inspire a son tour des

nouveaux développements des logiques non formelles.

Cependant, la question se pose de savoir comment un enfant peut évaluer ses raisons
en catégories bonnes ou mauvaises ; Pineda met donc en évidence deux outils de base, a

savoir les arguments et les critéres. A cet égard, Pineda nous dit :

* ARTIDIELLO, pp. 23-58.

% CHIROUTER, Edwige., OLIVIER, Alain Patrick, La philosophie avec les enfants Un paradigme pour
I'émancipation, la reconnaissance et la résonance, Paris, Editions Raison publique, 2022, p. 15.

% PINEDA, p. 4.

22



La construction d'arguments corrects est ['une des tiches essentielles du travail philosophique,
et les enfants sont capables d'identifier les reégles générales d'un bon raisonnement et de les
appliquer dans des situations quotidiennes, tout comme les enfants le font lorsqu'ils sont
engagés dans une discussion argumentée telle que celles qui apparaissent dans des textes
comme FElisa ou Harry's Discovery. Un bon raisonnement implique une argumentation
soignée, mais aussi une forte sensibilit¢ aux besoins du contexte, ainsi que l'exercice

permanent de 1'autocorrection.”

Pour ce faire, il est nécessaire, comme l'affirme Pineda, que 1'enfant soit « formé des
son plus jeune 4ge a la construction de critéres lui permettant de porter un bon jugement®® ».
Pour Lipman, ces critéres constituent un type particulier de bonnes raisons et sont a la base
de la pensée critique, qui se caractérise par trois €léments, a savoir « a. sa capacité¢ a
développer et a appliquer des critéres, b. son caractére autocorrectif et c. sa sensibilité au
contexte’ ». Sur ce point, Pineda soutient que pour que cette proposition se réalise, il est
nécessaire que les enfants retrouvent la capacité de penser par eux-mémes, mais aussi que les
enseignants se laissent toucher par les questions et les interrogations des enfants, qu'ils soient
préts a repenser le fait philosophique lui-méme. Pour atteindre cet objectif, la PPE est mise en
ceuvre par le biais de communautés de recherche (CRP), ce qui, en d'autres termes, constitue

la pédagogie des sessions de la PPE. C’est pourquoi

la communauté de recherche (CR) apparait comme un moyen a utiliser quand un groupe
d'individus fait face a un probléme qu'ils n'arrivent pas a résoudre ou une question a laquelle
ils n'arrivent pas a répondre. En somme, il s'agit d'un dialogue raisonnable entre divers
individus afin qu'ils déterminent quoi penser, quoi croire, quoi faire. Les individus engagés
dans une communauté de recherche ont par exemple a avancer des raisons pour soutenir leurs

assertions, a écouter les assertions des autres membres de la CR, a regarder un probléme selon

différents angles, etc.'®

Lorsque nous parlons de la PPE, nous nous référons a la fois au programme et a la
pédagogie congus et ¢laborés par Matthew Lipman et Ann Sharp en réponse a un besoin
¢ducatif, et qui, au fil du temps, ont pris de nombreuses formes et interprétations différentes.
Nous pensons qu'il est nécessaire a ce stade de montrer quelques contributions de la PPE en
France et dans certains pays francophones comme le Canada, ou différentes manic¢res de

mener la PPE ont été développées.

TId., p. 6.

% Ibid.

? Ibid.

1 SASSEVILLE, 2017, p. 3.

23



A. Les nouvelles tendances de la PPE
Depuis sa création dans les années 1970, la PPE a eu un impact considérable sur
I'enseignement de la philosophie, en particulier dans les pays d'Amérique Latine. Les
différents instituts ou centres créés dans le but de mettre en ceuvre I'enseignement selon les

" montre qu'en Amérique

perspectives de la PPE en sont la preuve. A cet égard, Artidiello
Latine, des contributions ont été apportées au projet, comme le montre l'exemple de
Guadalajara, ou il existe un centre PPE qui offre ce programme aux enseignants et aux
¢ducateurs depuis 10 ans ; en République Dominicaine, par le biais de la Principauté des
Asturies, ce programme a €té consolidé en mettant I'accent sur la stabilité¢ des valeurs ; de
méme, plusieurs centres académiques tels que I'Université autonome de Saint-Domingue ont
approuvé le projet PPE. L'Argentine est également un autre endroit ou des tentatives ont été
faites pour développer la PPE, comme en témoignent les documents fournis par Stella
Accorinti, qui sont également utilisés dans cette recherche pour le développement du
programme PPE. Mais c'est surtout au Canada que ce modele a eu un impact, notamment au
Québec par des chercheurs de 1'Université Laval, Michel Sasseville et Natalie Fletcher de
I'Université de Montréal. Lenoir nous dit que «le travail de Lipman (décédé en 2010)
continue de se développer a travers 'lAPC ( Institut pour 1’avancement de la philosophie
pour enfants) et sa méthode a été transposée au Québec par des chercheurs de I’université de
Laval, dont Michel Sasseville, qui I’a affinée et enseignée dans plusieurs écoles a travers le
monde francophone'® ». En France, cependant, les pédagogues accueillent favorablement la
proposition d'une philosophie pour les enfants, mais prennent leurs distances avec les textes
de Lipman, « méme si nombre d’entre eux préconisent de commencer I’atelier par un lecture
de texte, pouvant provenir, par exemple, de la littérature jeunesse'™ ».

En France, on peut citer le travail des ateliers de philosophie de I'AGSAS initiés en
1996 par Agnes Pautard et Jacques Lévine, « qui part d’un théme a travers un mot inducteur
et invite les enfants a parler librement en s’échangeant un bdton de parole, devant la présence

t'%». De méme, Michel Tozzi a fondé en 1998 un centre de

silencieuse de 1’enseignan
recherche a 1'Université de Montpellier. Dans cette appropriation, on retrouve également le
travail de I'lUFM de Créteil avec les publications dans Pomme d’Api initiée par Alain Delsol
et Sylvain Connac et développée notamment par Jean-Charles Pettier. Cette méthode cherche

a articuler « un cadre de discussion démocratique avec une répartition entre les €éléves de

11 ARTIDIELLO, p. 23-58.

12 LENOIR, Frédéric, Philosopher et méditer avec les enfants, Paris, Albin Michel, 2016, p. 46.
193 1bid.

04 14 p. 47.

24



plusieurs réles (président de séance, reformulateur, synthétiseur, discutants, observants) et la
fonction centrale de I’enseignant-animateur, qui accompagne 1’animation collective par des
interventions ciblées (définitions de notions, distinctions conceptuelles, etc.)'® ».

De méme, nous pouvons mentionner les travaux d'Oscar Brenifier, inspirés de la
maieutique socratique et diffusés par I'Institut des pratiques philosophiques (IPP), ainsi que
les travaux de Isabelle Millon, qui « vise de maniére plus générale a diffuser la pratique de la
philosophie dans la cité (écoles, médiathéques, prisons, etc)'® ». Finalement, l'association
SEVE'? (Savoir étre et vivre ensemble) cherche a faire grandir les enfants en discernement et
en humanité. Pour ce faire, elle organise des ateliers de philosophie visant a développer
l'esprit critique des enfants et des adolescents. Pour atteindre cet objectif, I'association SEVE
se présente sous deux formes, d'abord comme un programme de préparation et de formation
auquel ont participé plus de 4000 personnes, selon son site web, provenant de plus de 20
villes en France. Dans un deuxiéme temps, dans le développement des ateliers de philosophie
a travers la France avec l'aide de collectifs locaux, d'écoles et de bibliothéques. Dans cette
dynamique, nous trouvons Frédéric Lenoir qui présente la philosophie avec/pour les enfants
comme un moyen d'aider ces derniers a « développer une pensée personnelle, un esprit
critique, une capacité, au-dela des croyances et d’opinions, a raisonner. Et comme ce sont des
ateliers de groupe, I’enfant apprend a écouter les autres, a dialoguer, a argumenter'® ».

En résumé, comme le dit Lenoir, « ces méthodes ont pour principal objectif de
permettre a I’enfant de développer sa pensée personnelle et d’apprendre a discuter avec
d’autres. Certains, comme les ateliers AGSAS, insistent davantage sur 1’utilité pour 1’enfant
de découvrir qu’il est a la source de sa pensée, tandis que la méthode Tozzi vise plutot a
provoquer une discussion démocratique entre les enfants. Le réle du maitre est différent
d’une méthode a l'autre, ainsi que la souplesse ou la rigidité du cadre, et le point de

départ'®” ».

B. Communauté de recherche en philosophie pour les enfants: Peirce et J.

Dewey

Nous voudrions nous concentrer sur la particularité de la mise en ceuvre de la PPE a

195 Ibid.

106 14, p. 48.

197 Voir: https://asso.seve.org/.
19 1. p. 39.

9 4., p. 48.

25



travers les communautés de recherche. Bien que le format ou le programme ait changé au fil
des années et des interprétations, il est également vrai que la forme dans laquelle il est
développé est restée intacte. En d'autres termes, les communautés de recherche sont la base
de la philosophie avec les enfants, elles sont la méthode et les moyens par lesquels elle est
rendue possible. Mais qu'est-ce qu'une communauté de recherche, d'ou vient cette idée,
s'agit-il d'une nouveauté ou d'une relecture ? Pour répondre a cette question, il nous semble
nécessaire de nous appuyer sur les documents/travaux de Lipman et Sharp afin de retrouver la
source originelle. Lorsque nous parlons de communautés de recherche ou, dans certains pays,
d'enquétes, nous ne considérons pas ces derniéres comme propres a la philosophie. En
d'autres termes, une telle communauté ou enquéte

peut étre utilisée dans toutes les disciplines ou différentes situations et questions. L'intérét de

la philosophie par rapport a d'autres disciplines est qu'elle permet naturellement de faire des
communautés de recherche. En effet, les concepts philosophiques sont essentiellement ouverts
aux questionnements et, de ce fait, aux communautés de recherche : devant une question
philosophique, une question pour laquelle on ne posséde pas une réponse définitive, on n'a
pas le choix ; il importe d'entrer en processus de recherche. Cela dit, la philosophie offre aussi
'opportunité de réfléchir sur la pensée et les critéres de la rationalité : qu'est-ce qu'une bonne
raison, d'apres quelles régles devrais-je diriger ma pensée, comment puis-je distinguer le vrai
du faux, sont des questions qui pourront émerger de communautés de recherche
philosophique. Ajoutons que la PPE ne cherche pas seulement a développer la pensée critique
des individus, mais aussi leur pensée créative la capacité a utiliser leur imagination - et la
pensée attentive - savoir traiter les autres participants de maniére respectueuse.''’

Pour Matthew Lipman, le terme communautés de recherche est inspiré des
propositions de Charles Sanders Peirce et de John Dewey. De son coté, Peirce a élargi I'idée
de recherche, non seulement en tant que tache de la science, mais aussi de toute forme
rationnelle de recherche de la vérité.!"! Nous pouvons donc, « parler de transformer la salle de
classe en une communauté de recherche, dans laquelle les éléves s'écoutent les uns les autres
pour justifier des opinions qui ne seraient pas étayées, s'aident mutuellement a tirer des
conclusions de ce qui a été dit, et cherchent a identifier les hypothéses des uns et des

112113

autres ». Ainsi, cette communauté de recherche « désigne a l'origine l'activité scientifique

"°SASSEVILLE, 2017, p. 3.

WPEIRCE, C, S, Philosophical writings of Peirce, New York, Dover Publications, 1940, p. 19-22.

12 LIPMAN, Matthew, Thinking in education, Cambridge, Press syndicate of the University of Cambridge,
2003, p. 20.

13 “speak of converting the classroom into a community of inquiry, in which students listen to one another to
supply reasons for otherwise unsupported opinions, assist each other in drawing inferences from what has been

said, and seek to identify one another s assumptions”. [Traduction libre].

26



ou plus exactement une démarche pragmatiste''

». Le pragmatisme vise 1’adaptation de la
rigueur rationnelle de la science aux réflexions quotidiennes,. En effet, comme le dit
Agostini, « Peirce démontre ainsi que la philosophie, quand elle est pragmatique, peut étre
appliquée de maniere intelligente aux problémes humains et, ainsi, avoir une efficacité
propre'’® ». Pour Peirce, il existe une autre facon d'appréhender la réalité, distincte de la
déduction et de 'induction, a savoir 1'abduction. Celle-ci est comprise comme un processus «
pendant lequel une hypothése est générée, de sorte que des faits surprenants puissent étre
expliqués''® ». Or 1'abduction n'appartient pas seulement a la science mais a toute activité
humaine, « d'ou la possible efficacit¢ de la philosophie comme démarche scientifique de
clarification au coeur du quotidien, puisque nous sommes tous en mesure de produire des
abductions'” ».

Pour Peirce comme pour Lipman, lorsque la pensée spontanée est confrontée a un
probléme, elle « procéde par abduction pour améliorer cette situation. Seulement, du fait
qu'elles sont le fruit de notre seule connaissance de la situation, nos abductions sont partielles
et peuvent se révéler inefficaces. D'ou la nécessité d'une “communauté” de recherche, pour
confronter nos abductions a celles d'autres chercheurs et déterminer, ainsi, quelle est la plus
appropriée a la résolution d'un probléme'"® ». En conséquence:

La philosophie pragmatique de C. S. Peirce vise la clarification d'une situation problématique
a l'aide d'une clarification conceptuelle. Le lieu privilégié, pour cette clarification
conceptuelle, est donc la "communauté de recherche", car ce n'est quau sein de la
communauté que peuvent émerger des différents conceptuels qui a leur tour exigent une
clarification scientifique, clarification d'autant plus rigoureuse que différents points de vue s'y
engageront. (...) Cette communauté est un espace consacré a la philosophie pragmatique,
c'est-a-dire un processus, une démarche dont le but est de résoudre des situations et des
problémes philosophiques en procédant avec la méme rigueur logique a l'oeuvre dans les
sciences. La "communauté", en tant que divergence et multiplicité des points de vue, devient
alors un garant de rigueur et de précision de la pensée.'"’

En second lieu, nous trouvons les prémisses de l'idée de la communauté de recherche

chez J. Dewey, pour qui le but de cette derniére est de « mener des enquétes de sens

14 AGOSTINI, Marie, « Généalogie du concept de “communauté de recherche” : C. S. Pierce, J. Dewey et M.
Lipman », Diotime, n°33/2007, pp. 1-8, p. 1.

S1d., p. 2.

116 Ibid.

7 Ibid.

18 Ibid.

" Id., p.3.

27



commun'?® ». Ces derniéres ont la caractéristique que « se présentent continuellement dans la
conduite de la vie et l'organisation du comportement quotidien'?' ». Cependant, lorsque
Dewey utilise le terme d'enquéte (inquiry) , il le fait dans le but « de désigner non pas
uniquement la démarche scientifique telle qu’elle se pratique dans le domaine des sciences
expérimentales, mais, plus largement, toutes les situations de la vie dans lesquelles 1’individu
est amené a adopter une conduite réflexive et a élaborer de nouvelles connaissances a cette
occasion'? ». Ainsi, I'étre humain est capable de développer son expérience a partir du
moment ou il est confronté a un probléme, a quelque chose qui fait irruption, « qui introduit

3 ». 1l convient de préciser que pour Dewey, il existe

une discontinuité dans 1’expérience'
deux types de recherches : d'une part, les recherches de bon sens qui « nécessitent la
connaissance de certaines choses, mais dans le but de résoudre des problémes d'usage et de
jouissance'** », et d’autre part l'enquéte scientifique, qui vise la connaissance pure. Ainsi, la
différence entre 1'une et l'autre réside dans la motivation qui les rend possibles, la premiére
étant pratique et la seconde purement cognitive. « Méme si les connaissances apportées par
les enquétes scientifiques peuvent avoir une efficacité pratique dans l'avenir, c'est avant tout
le désir de comprendre qui motive les enquétes scientifiques' ».

Ce qui les met sur un pied d'égalité, c'est la logique, dans la mesure ou elle est
commune aux deux. On parle ainsi de logique du sens commun et de logique formelle. C’est
pourquoi « on peut donc considérer que, pour J. Dewey, la communauté de recherche
s'engage tantot dans une enquéte du sens commun, tantdt dans une enquéte scientifique, selon

'age et les capacités des membres de la communauté de recherche'?

». Pour Dewey, la
science n'est pas ¢loignée de la vie quotidienne ; au contraire, c'est de la qu'elle tire ses
racines. La vie sociale est en relation constante avec la science, et la science a son tour
structure l'expérience a travers la logique scientifique. C'est ainsi qu’ « il devient donc
nécessaire d'initier chacun aux rudiments, d'abord de la logique du sens commun, puis a ceux
de la logique formelle. Nous voyons que, pour J. Dewey, la science et la philosophie opérent

vers un méme but, le développement d'une pensée autonome, critique et raisonnable a travers

une initiation a la logique scientifique'?’ ». Bien qu'il y ait une différence entre les approches

120 Ibid.

2! DEWERY, John, Logique, la théorie de l'enquéte, Paris, PUF, 1993, p. 122.

12 THIEVENAZ, Joris, « La théorie de I’enquéte de John Dewey : réexplorations pour la recherche en sciences
de I’éducation et de la formation », Recherche & formation, n°92/2019, pp. 19-38, p. 20.

12 Ibid.

124 AGOSTINI, p. 3.

125 Ibid.

126 Ibid.

2 Id., p. 4.

28



de Lipman et de Dewey, pour ce dernier c'est grace a la science que l'on peut accéder a une
connaissance significative, et il s'agit seulement d'une différence de contenu par rapport a la
philosophie. En d'autres termes, « la communauté de recherche selon J. Dewey s'intéressera a
des thémes liés a la science, alors que la communauté de recherche selon C. S. Peirce et M.
Lipman peut aborder une multitude de problémes pratiques ou philosophiques, mais la
méthode et les objectifs demeurent inchangés'®® ». Ainsi, nous pouvons comprendre que les
communautés de recherche de Dewey, selon ce dernier, initient « chacun de ses membres aux
rudiments de la logique, d'abord de la logique du sens commun, puis de la logique formelle,
en les confrontant a des problémes scientifiques qu'il s'agit de résoudre par une collaboration.
(...) Nous le voyons apparaitre clairement a l'issue de cette formulation, pour J. Dewey, la
communauté de recherche est plus scientifique que philosophique'® ».

La proposition de Lipman est fortement influencée par Peirce et Dewey dans sa
forme, son contenu, ses objectifs et ses perspectives. Pour sa part, il congoit la recherche
comme une « pratique autocritique et autocorrective’® » et de méme, « l'enquéte, quant a elle,
met l'accent sur le fait d'aller de 1'avant pour enquéter sur une situation problématique, et elle

cherche également a obtenir un produit®' '**

». Tout comme 1'enfant cherche des réponses a sa
réalité¢, a l'environnement qui l'entoure, les participants a la communauté de recherche
construisent spontanément une pensée structurée. Dans cette perspective, 1'objectif est de
trouver des réponses, des solutions et des raisonnements basés sur la discussion et la logique.
« Il s'agit donc bien d'opérer, par le biais de la discussion philosophique, une clarification des
concepts, de sorte que les conséquences de l'action apparaissent plus clairement, et

permettent de déterminer si le but fixé en commun pourra étre atteint'*?

». Cette logique a
laquelle tend la communauté de recherche de la PPE est la logique du sens commun, dont
nous avons parlé selon Dewey. En effet, « pour Lipman la logique formelle est trop
spécialisée pour constituer la méthode de la communauté de recherche en situation scolaire,
elle se révélerait inefficace a la résolution de situations problématiques ordinaires'>* ». A

partir des communautés de recherche, les participants peuvent réagir a la vie quotidienne par

la logique, 1'argumentation, le débat et la confrontation.

"B 1d.,p. 5.

129 Ibid.

B, p. 7.

3 LIPMAN, 2003, p. 119.
132 “inquiry, in turn, emphasizes moving forward to investigate a problem situation, and it also seeks to bring
about a product”. [Traduction libre].

133 Ibid.

134 Ibid.

29



1. Dialogue philosophique

Nous constatons que pour Lipman, bien qu'il soit important de construire des
arguments et une pensée critique a travers la création de communautés de recherche, celles-ci
doivent étre organisées par le biais du dialogue. Lipman dans son ouvrage Thinking in
education (2003) nous dit que lorsqu'on parle de communautés de recherche, il est inévitable
de ne pas « noticing the contrast between the emphasis on the personal in the concept of

community and the emphasis on inquiry on a logic that transcends the personal'®® '3

»Ilya
donc un contraste entre la conversation et le dialogue : dans la conversation, le personnel est
¢vident mais la logique est faible, alors que dans le dialogue, le personnel s'estompe et cede
la place a une logique structurée. Lorsque nous parlons de dialogue, nous faisons référence a
une certaine instabilité, qui n'existe pas dans la conversation.
Dans un dialogue, en revanche, le déséquilibre est imposé afin de forcer le mouvement vers
I'avant. On ne peut s'empécher de penser a I'analogie avec la marche, ou l'on avance en se
déséquilibrant constamment. Quand on marche, on n'a jamais les deux pieds sur terre en
méme temps. Chaque pas en avant rend possible un autre pas en avant ; dans un dialogue,

chaque argument évoque un contre-argument qui se pousse lui-méme au-dela de l'autre et

pousse l'autre au-dela de lui-méme. 73

Le dialogue est donc une exploration multiple, « an investigation, an inquiry"*’ ». En
conséquence, « when the classroom has been converted into a community of inquiry, the
moves that are made to follow the argument where it leads are logical moves, and it is for this
reason that Dewey correctly identifies logic with the methodology of inquiry'*® ». Mais quel
est I'objet de ce dialogue ? En d'autres termes, qu'est-ce qui est au cceur du dialogue ? Comme
nous l'avons vu plus haut, les communautés de recherche ne relévent pas de la philosophie en
tant que telle et peuvent donc étre menées a partir de n'importe quel centre d'intérét.
Cependant, la proposition de Lipman est développée dans le but de faire de la philosophie
une expérience de recherche. D'ou la nécessité de créer des communautés de recherche

philosophique. Au coeur de ces communautés, on trouve donc de la philosophie, mais celle

135 LIPMAN, 2003, p. 87.

136 “noticing the contrast between the emphasis on the personal in the concept of community and the emphasis
on inquiry on a logic that transcends the personal”. [Traduction libre].

37 Ibid.

38 In a dialogue, on the other hand, disequilibrium is enforced in order to compel forward movement. One
cannot help thinking of the analogy with walking, where you move forward by constantly throwing yourself off
balance. When you walk, you never have both feet solidly on the ground at the same time. Each step forward
makes possible a further step forward; in a dialogue, each argument evokes a counterargument that pushes itself
beyond the other and pushes the other beyond itself. [ Traduction libre].

39 1d., p. 88.

40 Id., p. 92.

30



des auteurs ou une autre ? Lipman dit :

Il ne conviendrait pas de conclure hativement que l’investigation ne saurait étre que

scientifique ; il en existe d’autres formes. La philosophie en est un exemple. Son objet est de

rechercher les caractéristiques génériques de la justesse du raisonnement. Elle s’intéresse aux
problémes généraux de définition, de classification, de déduction, de vérité et de signification,
et non a ces problémes tels qu’ils se manifestent dans des disciplines particuliéres comme

I’histoire, la psychologie ou la physique. Dans la mesure ou la meilleure méthode de les

aborder consiste a partir du général pour examiner ensuite des exemples plus précis relevant

de domaines d’étude particuliers, la philosophie est, par excellence, la discipline la mieux a

méme de poser les questions génériques permettant de nous initier a d’autres disciplines et de

nous préparer a y réfléchir.'!

Ainsi, la philosophie est présentée ici comme le moyen par lequel un bon jugement et
un bon raisonnement sont rendus possibles. Cependant, Lipman souligne qu'en parlant de
philosophie, nous nous trouvons dans une impasse parce que « la formation cognitive est
impossible sans la philosophie, mais elle I’est également avec celle-ci'*? ». C'est pourquoi il
nous présente quelques idées de ce qu'il faut entendre par philosophie au sein des
communautés de recherche. Il nous dit que le dialogue doit étre impartial vis-a-vis des
différentes conceptions philosophiques, « tout en restant représentatif de la philosophie dans

son ensemble'*

». Le dialogue ne peut se fonder sur le dogmatisme, mais doit au contraire
faire preuve d'ouverture philosophique. De méme, les participants sont appelés a comprendre
les concepts philosophiques et doivent les utiliser avec la rigueur qui leur est propre, et a cette
fin, la littérature doit étre utilisée comme ressource premiere de la philosophie. Ainsi, sur la
base du dialogue, l'objectif est de « stimuler entre les ¢éléves un échange qui est considéré
comme philosophique dans la mesure ou il s’élabore comme une construction pyramidale
¢chafaudée a 1’aide de critiques. En effet, c’est seulement le dialogue critique qui crée un
déséquilibre cognitif suffisant pour déclencher chez les éléves un processus réflexif
susceptible de conduire a la modification des perspectives'* ».

Force est donc de constater que la conception de la philosophie a laquelle se référe

Lipman n'est a aucun moment la lecture ou l'approche des philosophes. En d'autres termes,

1“4 LIPMAN, Matthew, « Chapitre 1. Renforcer le raisonnement et le jugement par la philosophie », Dans
Leleux, C. (dir.), La philosophie pour enfants, Le modeéle de Matthew Lipman en discussion, Louvain-la-Neuve,
De Boeck Supérieur, 2008, pp. 11 -24, p. 12.

2 1d., p. 13.

3 Ibid.

14 DANIEL, Marie-France, « Chapitre 2. Présupposés philosophiques et pédagogiques de Matthew Lipman et
leurs applications », In : La philosophie pour enfants Le modele de Matthew Lipman en discussion. op. cit.,
pp.25-45, p. 36.

31



« la PPE n’introduit pas les jeunes aux traités ou aux doctrines philosophiques. Au sortir des
sessions philosophiques, les jeunes ne connaitront pas les idées de Descartes ni les théses de
Kant ou de Heidegger. Ce qui n’enléve pas a la PPE sa valeur philosophique puisqu’une
tradition séculaire corrobore la pertinence de la relation philosophie — pensée complexe' ».
C'est pourquoi les communautés de recherche philosophique de la PPE vont au-dela de la
recherche de la compréhension d'une doctrine, d'un penseur, ce qu'elles cherchent c'est a
stimuler la pensée « des jeunes vers la conceptualisation, la transformation, la catégorisation
et la correction, au moyen d’une praxis philosophique réguliére, continue et idéalement
transversale (a travers les disciplines scolaires). La praxis philosophique fait appel a une
compétence socratique chez les enseignant-e-s qui consiste a faire accoucher les éleéves de
leurs idées par des questions'*® ». Finalement, la PPE « sera un moyen pour les préparer a
affronter les défis du XXlIe siecle en stimulant chez eux des compétences reliées au dialogue,

a une pensée critique, a une recherche en communauté de pairs'’ ».

2. Penser par soi-méme

Apres avoir délimité ce que I'on entend par philosophie et dialogue philosophique
dans la PPE, et d’avoir présent¢ le pragmatisme comme la base des communautés de
recherche, nous pensons qu'il est approprié¢ d'aborder ce que Lipman entend par penser par
soi-méme. Pour Lipman, l'objectif des communautés de recherche philosophique est « le
développement chez les jeunes générations du bien-penser, appelé pensée critique ou

complexe ou multimodale'*®

». Cependant, comment Lipman comprend-il I'acte de penser ?
Quelles sont ses perspectives et ses limites ? La pensée est un acte qui peut étre développé et
perfectionné. Pour Lipman, cet « improvement of thinking involves reflection'® », et c'est a
partir de 1a que nos convictions et nos jugements ont une valeur morale, sociale, politique,
etc. « Pratiquement tout le monde connait la distinction entre le fait d'avoir des convictions
solides sans connaitre les raisons ou les fondements sur lesquels reposent ces convictions et le

fait d'avoir de telles convictions tout en étant conscient des raisons et des fondements qui les

soutiennent. La deuxiéme fagon est plus réfléchie et, a long terme, c'est la forme de pensée la

S 1d., p. 43.

6 14 p. 42.

W 14, p. 44,

148 DANIEL, Marie-France, p. 32.
149 LIPMAN, 2003, p. 27.

32



130151y, Cette réflexion est consciente a la fois de ses hypothéses et de leurs

plus excellente
implications, et peut trouver et formuler des raisons et des preuves pour soutenir ou réfuter
différentes conclusions. Lipman, par exemple, nous dit :

Lors d'une discussion au sein d'un corps 1égislatif, il faut étre constamment conscient de la
procédure parlementaire pendant toute la durée de I'examen des questions de fond. De méme,
dans le cadre d'une enquéte délibérative en classe, il faut étre constamment conscient de
l'importance de la méthodologie d'une telle enquéte pendant toute la durée de l'examen des
questions de fond. C'est parce que c'est rarement le cas que les préjugés et l'auto-illusion ont
si souvent libre cours dans l'argumentation en classe. La conversation est une ventilation des
préjugés plutdt qu'une enquéte délibérative'** ',

Pour Lipman, un lien doit étre établi entre la forme procédurale de la pensée et sa
forme substantielle. « Penser a la logique ou aux mathématiques — ou mieux, penser
logiquement a la logique ou mathématiquement aux mathématiques — est un exemple de
pensée purement procédurale ou méthodologique. Penser uniquement au contenu, en
considérant la procédure comme allant de soi, est une pensée purement substantielle. Le
mode mixte créé par le chevauchement de ces deux formes simples est la réflexion'* 'y, 11
est important de préciser que lorsque nous parlons ici de pensée réflexive, Lipman fait
référence a toutes les formes de pensée qui impliquent une réflexion sur sa propre
méthodologie et sur le sujet d'é¢tude, comme par exemple, « la pensée récursive, la pensée
métacognitive, la pensée autocorrective et toutes ces autres formes'® '’ ».

Au fond, ce que Lipman essaie d'entrevoir, c'est I'importance du développement de la

pensée a partir de I'expérience individuelle et collective. Penser correctement par soi-méme et

150 1bid.

U “Virtually everyone is familiar with the distinction between holding sound convictions without knowing the
reasons or grounds on which such convictions rest and holding such convictions while being aware of the
reasons and grounds that support them. The second way is more reflective, and in the long run it is the more
excellent form of thinking”. [ Traduction libre].

132 Ibid.

%8 In a discussion that takes place in a legislature there must be constant awareness of parliamentary procedure
all the while that there is consideration of matters of substance. Likewise, in deliberative inquiry in the
classroom there must be continual awareness of the importance of the methodology of such inquiry all the while
that matters of substance are being discussed. It is because this is so seldom the case that bias and
self-deception so frequently have free rein in classroom argumentation. The conversation is a ventilation of
prejudices rather than a deliberative inquiry. [Traduction libre].

54 1d., p. 26.

155 “Thinking about logic or mathematics — or better, thinking logically about logic or mathematically about
mathematics — is an instance of purely procedural or methodological thinking. Thinking solely about content,
taking procedure wholly for granted, is wholly substantive thinking. The mixed mode created by the overlapping
of these two simple forms is reflective”. [ Traduction libre].

3 1d., p. 27.

157 “yecursive thinking, metacognitive thinking, self-corrective thinking, and all those other forms”. [Traduction
libre].

33



avec d'autres est 1'élément structurant de la CRP. Accorinti souligne que ce qui est en jeu,
c'est la formation d'individus libres, critiques et réfléchis, et que la PPE répond donc a ces
exigences. « Nous pouvons faire des étudiants de meilleurs citoyens, mais surtout de
meilleurs étres humains, en introduisant 1'utilisation de 1'émotionnel et du raisonnable dans

t158

'enseignement>° ». Cette proposition de

parvenir a une pensée multidimensionnelle (bienveillante, créative et critique) [...] suppose
que pour devenir pensants, bienveillants et libres, les enfants doivent apprendre a devenir
pensants, bienveillants et libres dans un processus ou nous montrons ce que c'est que de
penser par soi-méme dans des communautés de recherche, ce que sont la solidarité et la
liberté, un cadre qui constitue la forme et le contenu de l'apprentissage de la pensée par
soi-méme. C'est dans ce processus que I'on parvient a une pensée critique, créative et prudente

(I'hypothése ici est que la pensée s'apprend en pensant).'*’

De plus, pour Splitter et Sharp, la communauté de recherche est structurée a partir
d'un double aspect basé¢ sur une composante qui « évoque un esprit de coopération, de
bienveillance, de confiance, de sécurité et un sens de 1'objectif commun'® » et « d'enquéte,
évoquant une forme de pratique autocorrective dictée par la nécessité de transformer ce qui
est intrigant, problématique, confus, ambigu ou fragmentaire en une sorte de totalité
unificatrice qui satisfait les personnes impliquées, et qui culmine, méme provisoirement, dans

le jugement'®!

». De méme, nous trouvons dans cette proposition « 'application délibérée et
; ' : - : : 1162

auto-consciente d'un ensemble croissant de stratégies de réflexion® », permettant aux

membres de développer des compétences qui leur octroient la capacité de penser par

eux-mémes.

Cette catégorie de penser par soi-méme'® ou bien penser se retrouve dans l'un des
romans philosophiques de Lipman, La découverte de Harry. « Penser par soi-méme suggere
une réflexion libre et indépendante, de sorte qu'une personne qui pense par elle-méme est
libre, dans un sens important. Elle est capable de réfléchir a sa propre existence et a sa

164

situation dans le monde™™ ». En fin de compte, la personne qui réfléchit sur et par elle-méme

est engagée dans un processus d'enquéte, qui implique une autocorrection et le

138 ACCORINTIL, 2015, p. 15.

159 Id

160 SPLITTER, Laurence, & SHARP, Ann, La otra educacién. Filosofia para nifios y la comunidad de
indagacion , Buenos Aires, Manantial, 1996, p. 36.

15! Ibid.

12 1d., p. 38.

163 Cette categorie a aussi une histoire on peut la faire remonter au moins jusqu’aux philosophes des Lumiéres,
comme Kant dans son texte Qu ‘est-ce que les Lumieres?.

% 1d., p. 34.

34



rapprochement de différentes perspectives, « I'un des objectifs du projet est de rendre les
¢tudiants plus attentifs au discours, plus réfléchis, plus raisonnables, c'est-a-dire de leur
fournir des outils pour améliorer leur capacité de jugement'® ». Penser par soi-méme est
« avoir la capacité de réfléchir et de formuler leurs propres explications et hypothéses sur ce
que leurs expériences leur présentent. [...] L'objectif est que les enfants soient capables de
transformer en questions, des sujets qui les concernent dans leur vie quotidienne et d'adopter

leur propre position en écoutant différents points de vue'® ».

De cette maniére, « penser par soi-méme implique la recherche de critéres de plus en
plus fiables, afin de fonder son propre jugement sur des bases solides'®’ ». Cette
caractéristique est donc essentielle a la communauté de recherche proposée par la PPE, dans
laquelle les membres s'expriment par le dialogue et la discussion, avec des critéres, et
construisent des connaissances pour eux-mémes. Mais ce n'est pas tout, car « la classe en tant
que communauté est bien plus qu'un outil d'enseignement de la pensée. C'est un mode de vie
pour les enfants qui y participent, qui peut méme contraster fortement avec leur vie en dehors
de la salle de classe'®® ». D'ou l'importance de ce que Diego Pineda et Accorinti soutiennent, a
savoir que la PPE est avant tout une proposition qui tend vers une perspective
socio-herméneutique, ou l'individu transforme la connaissance rationnelle en connaissance
pratique. Pour cette raison, le programme est également considéré comme un moyen

d'éduquer a la démocratie, comme l'affirme De Puig :

Il peut sembler que I'amélioration des compétences n'ait rien a voir avec l'éducation a la
démocratie. [...] L'argumentation en tant que forme de raisonnement doit étre présente dans la
salle de classe afin de garantir la capacité a accepter d'autres points de vue, ainsi que la

reconnaissance de la variété des alternatives'®.

Le programme de la PPE est orient¢ dans la perspective d'une communauté de
recherche qui cherche a donner a ses membres la possibilité de penser par eux-mémes et de
développer des compétences d'argumentation, consolidant ainsi les critéres qui les aideront a
se construire en tant qu’entités sociales, politiques et morales, par le biais d'une réflexion sur
les romans philosophiques et de 1'expérience personnelle et communautaire. Pour Lipman,

l'expérience est donc une source de connaissance, qui est re-signifiée en passant par le spectre

165 DE PUIG, 2018, p. 78.
166 ARTIDIELLO, p. 30.
167 SPLITTER, p. 34.

18 1d., p. 39.

19 DE PUIG, p. 80.

35



de la raison et de la logique. La pratique en tant qu'expérience peut étre pergue comme une
simple routine ou comme un acte mécanique ; cependant, lorsqu'elle est traversée par une
pensée critique, « la simple pratique devient une pratique auto-correctrice et la pratique

170 171

auto-correctrice est une enquéte ». Pour améliorer la pensée, il est nécessaire de cultiver

les dimensions critique, créative et charitable de la pensée.

Le prototype du penseur critique est le professionnel, I'expert, le modéle de bon jugement. Le
prototype du penseur créatif est l'artiste. Certains prototypes du penseur bienveillant sont le
parent attentif, le planificateur environnemental prévenant, 1'enseignant réfléchi et soucieux.
Dans chacun des trois cas, on supposera que la pédagogie impliquera la communauté de
recherche, tandis que 1'épistémologie de cette communauté sera celle de I'équilibre réflexif.
Cet équilibre doit étre compris dans le sens faillibiliste ou, dans la classe de la communauté
de recherche, 1'objectif n'est pas de trouver un fondement absolu de la connaissance, comme
un socle rocheux. Au contraire, il s'agit de refaire, d'améliorer et de réviser constamment
toutes les parties défaillantes afin de maintenir I'équilibre. Elle ne repose pas sur une notion
de vérité absolue. C'est pourquoi l'autocorrection doit toujours faire partie du processus
d'enquéte. Dans la mesure ou le processus d'enquéte comporte une dimension d'attention, il
vise & protéger et a maintenir 1'équilibre. Et dans la mesure ou il comporte une dimension
créative, il s'agit de rechercher de nouvelles solutions et de nouveaux moyens de maintenir cet
équilibre.'”? '

La pensée se présente donc sous de multiples formes, et la réflexion permet d'élever
cette pensée a un niveau supérieur. Ainsi, « la pensée implique une interpénétration et un
métissage de différentes formes de comportement mental, que nous sommes libres de

conceptualiser comme étant la raison, la créativité et l'attention. Chacune de ces formes de

comportement est une forme d'enquéte ; mises ensemble, le résultat n'est pas simplement

" LIPMAN, 2003, p. 49.

" “mere practice becomes self-correcting practice and self-correcting practice is inquiry”. [ Traduction libre]

" Id., p. 197.

'3 A prototype of the critical thinker is the professional, the expert, the model of good judgment. A prototype of
the creative thinker is the artist. Some prototypes of the caring thinker are the solicitous parent, the considerate
environmental planner, the thoughtful and concerned teacher. In each of the three cases, it will be assumed that
the pedagogy will involve the community of inquiry, while the epistemology of that community will be that of the

reflective equilibrium. This equilibrium should be understood in the fallibilistic sense that, in the classroom of
the community of inquiry, the aim is not to find an absolute foundation of knowledge, like a bedrock. Instead,

there is a constant remaking, improving, revising of all its failing parts in order to maintain the equilibrium. It is
not based on a notion of absolute truth. That is why self-correction has to be always part of the inquiry process.

Insofar as the inquiry process includes a caring dimension, it is concerned to protect and maintain the

equilibrium. And insofar as it includes a creative dimension, it is concerned to look for new solutions and ways
to maintain this equilibrium. [ Traduction libre].

36



additif mais multiplicatif'’* ">

». La pensée critique, selon la proposition de Lipman, est une
forme de recherche autocorrective, qui émane du contexte et le transforme d'une certaine
manicre, et qui, pour ce faire, utilise des critéres, c'est-a-dire des « raisons extrémement
fiables'’® », et vise a obtenir ainsi, comme produit, I'émanation de jugements. Lipman nous
dit : « la réflexion critique est un mode de réflexion autocorrectif perméable au contexte et

s’appuyant sur des critéres en vue d’émettre des jugements'”’

». Or, si le but de la pensée est
de créer et de porter des jugements, il est entendu qu'avant de les portes, il faut les
comprendre. C'est pourquoi penser, a partir de cette proposition, c’est « aussi concevoir des
notions. Apprendre a penser, ¢’est donc apprendre a concevoir!”® ».

Or, lorsque nous concevons des choses, nous pouvons le faire a la fois de manicre
pratique et de manicre abstraite et conceptuelle. L'enfant congoit a partir de son expérience
immeédiate mais il est aussi en quéte permanente de sens. En d'autres termes, I'enfant remplit
son expérience de ce qui peut étre une sorte de concept. C'est le point le plus difficile auquel
la PPE a di faire face, comme le dit Leleux, « la question qui se pose est celle de savoir
comment amener 1’enfant a concevoir, lui qui n’a pas acces, a cet age, a une pensée abstraite
et au concept ? Raison souvent invoquée d’ailleurs pour disqualifier la PPE, voire méme pour
écarter les enfants d’une initiation a la réflexion philosophique'” ». Comment amener I'enfant
au concept abstrait ? Pour cela, il est important de revenir a la base de la compréhension par
Lipman du processus cognitif de la pensée.

Comme nous l'avons dit, la proposition de la PPE vise a amener les participants a
penser par eux-mémes, a construire des critéres et a émettre des jugements personnels et
communautaires. Pour cela, chacun des membres doit développer une pensée critique, qui
doit étre en méme temps corrélée a une pensée créative et caritative. La mise en place de
communautés de recherche philosophique est née comme une proposition pour chacun des
individus de penser de maniére logique, structurée et méthodologique. Au sein de cette
communauté de recherche, il existe une méthodologie basée sur la lecture de romans
philosophiques, dans laquelle un sujet philosophique est proposé comme théme. Cependant,

lorsque les membres sont confrontés a ce contenu, ce qu'ils analysent en tant qu'objet de

" Id., p. 198.

'S “thinking entails an interpenetration and interbreeding of different forms of mental behavior, which we are
free to conceptualize as reasonableness, creativity, and care. Each form of these behaviors is a form of inquiry;
put together, the result is not merely additive but multiplicative”. [ Traduction libre].

76 LIPMAN, 2008, p. 23.

77 Ibid.

18 LELEUX, Claudine, « Chapitre 6. Apprendre a penser dés 5 ans a I'épreuve du modéle de Matthew Lipman ?
», In : La philosophie pour enfants Le modeéle de Matthew Lipman en discussion, p. 120.

" Id., p. 121.

37



recherche, ce sont les concepts. Ces concepts sont présentés comme la source et le contenu de
la discussion, et donc ils sont ce dont dépend la possibilité de réaliser la proposition de
Lipman. Les concepts sont donc une partie fondamentale de I'élaboration de la PPE. En
d'autres termes, avec Lipman, le paradigme philosophique de 1'enfance ne se présente pas
comme une vision du monde mais comme un engagement réel dans le monde. Les membres
des communautés de recherche, selon la proposition de Lipman, ont affaire a des concepts,
qui sont la source premiére. Ainsi, l'expérience est un concept et le concept est une
expérience.

La proposition de Lipman repose sur deux points : dune part le rejet des propositions
de Piaget et d'autre part la relecture des travaux de Vigotsky. « En prétant a Piaget une
conception mutilante de 1’enfance, Lipman suggére que Piaget enferme 1’enfance dans une
sorte de fatalisme'® ». Cela s'explique par le fait que les états de développement « nous
inviterai[en]t plutot a ne pas faire sauter a I’enfant des étapes et, en tout cas, a ne pas vouloir

181

lui faire acquérir une pensée formelle avant une pensée concrete™®' ». Ce rejet de Piaget a été

fortement critiqué au fil des années, comme le montre Fedi dans son texte « Lipman contre
Piaget : une mauvaise querelle a propos de la philosophie pour enfants » :

[Jean Piaget], lorsqu’il est cité, il apparait comme un trouble-féte, au motif que dans la

conception de I’enfant qu’il développe, la mentalité pré-opératoire caractérisant I’enfant de

moins de sept ans le rendrait difficilement accessible au raisonnement philosophique et méme

a I’échange réciproque. Cet argument est invoqué par Lipman au cours de sa justification de

la philosophie pour enfants. Si I’on suivait Piaget, explique-t-il, on ne mettrait jamais les

jeunes individus en situation de discuter d’une question philosophique, car toute son existence

a été consacrée a soutenir que la vie mentale des jeunes enfants était concréte et que, si ’on

essayait de leur inculquer des idées abstraites, ils les comprendraient mal et les

déformeraient'®.

Lipman doit donc adopter une position différente, qui lui permette d'étayer le fait que
philosopher est possible des l'enfance. C'est pourquoi il se tourne vers Vigotsky, comme
source philosophico-pédagogique. Ce dernier met « clairement en évidence le rdle
accélérateur des apprentissages scolaires qui expliquent, selon lui, la maturation précoce des

concepts scientifiques jusqu’a devancer dans certains cas le développement des concepts

spontanés' ». Lipman nous montre comment, a partir de la théorie de Vigotsky, I'enfant

180 FEDI, Laurent, « Lipman contre Piaget : une mauvaise querelle a propos de la philosophie pour enfants », Le
Télémaque, n° 42/2012, pp.149-162, p. 154.

8 LELEUX, p. 122.

82 FEDI, 2012, p. 151

183 Ibid.

38



pense d'abord par une image syncrétique, puis par des complexes et enfin par des
pseudo-concepts. Leleux nous montre que « ’enfant tend a lier sur la base d’une impression
unique les ¢éléments les plus différents et dépourvus de liaison interne, les fusionnant en une
image indifférenciée'®* ». De fait, & partir de l'expérience perceptive, l'enfant crée des
archétypes de concepts qu'il associe a des images.

L'enfant « ne réunit plus, comme au premier stade, des éléments dépourvus de liaison
interne sur la base des seules liaisons subjectives, mais les réunit sur la base des liaisons

objectives qui existent entre ces éléments'®

». Cette construction, comme le dit Leleux, se
fait par association, il est capable d'organiser, de délimiter, soit par la taille, soit par la
couleur, soit par la forme, entre autres. Enfin, l'enfant construit sa pensée a partir de
pseudo-concepts a l'aide de 1'expérience ou d'une réalité interprétée. « Un jeune enfant, par
exemple, parlera de la solidarit¢ (comme Qurson qui aide Julie), d’injustice (comme
Calimero qui est maltraité)...'>® ». Ce pseudo-concept est un mélange d'un début de concept
adulte et d'un concept complexe. « We call this type of complex the pseudoconcept because
the generalization formed in the child's mind, although phenotypically resembling the adult
concept, is psychologically very different from the concept proper; in its essence it is still a
complex'®” ». Cependant, nous nous heurtons ici a un dilemme : dans les travaux de Lipman,
la conceptualisation n'a pas fait l'objet de recherches plus approfondies. Lipman part du
principe que c'est grace a la conceptualisation telle qu'elle est vue par Vigotsky que les
communautés de recherche peuvent étre réalisables et avec elles la conceptualisation. Mais il
n'analyse pas ce que l'on entend par concept ou conceptualisation dans le dialogue
philosophique des communautés de recherche. Nous savons que, comme le dit Leleux,
« Matthew Lipman indique d’ailleurs, bien qu’implicitement, que la conceptualisation
s’apprend par analogie (I’exemple, la métaphore), classification et relation'® ». 1l existe donc
une lacune dans la fondation de la PPE par Lipman que chacune des nouvelles relectures a
tenté de combler a sa maniére. Ainsi, par exemple, Leleux a utilisé les travaux de Britt-Mari
Barth et Tozzi a eu recours a la maieutique socratique.

Ann Sharp et Splitter, en revanche, nous indiquent qu'il est important de mettre en
¢vidence l'importance des concepts et de la notion de conceptualit¢ chez les enfants.

« Personne ne doute de la capacité de l'enfant a comprendre des entités concretes et a penser

74 p. 123.

185 Ibid.

186 Ibid.

7 VYGOTSKY, Lev, Thought and Language, London, The mit press, 1986, p. 119.
'8 LELEUX, p. 123.

39



de manicre empirique. Ce qui n'est pas aussi bien compris, en revanche, c'est leur capacité a
comprendre des entités abstraites et a penser de maniére conceptuelle. Nous voulons
souligner non seulement que les enfants peuvent penser en termes abstraits et qu'ils le font,
mais aussi que la pensée abstraite est si étroitement liée a la pensée concrete qu'ils doivent
faire appel a leur compréhension de l'abstraction lorsqu'ils interprétent une expérience

concréte'®’

». Cette pensée abstraite est évidente lorsque « I'objet immédiat de la pensée est
une autre pensée, plutdt que quelque chose de concret'”® » . Ainsi, pour les enfants comme
pour les adultes, la pensée abstraite est «partie intégrante de leur facon habituelle de penser le
monde. En ce sens, le concret et 'abstrait représentent tous deux des modes de pensée liés a
l'expérience™ ». De méme, penser qu'aucune abstraction d'aucune sorte ne réside dans
l'expérience, c'est, comme le dit Splitter, se ranger parmi les sceptiques « qui prétendent que
la pensée abstraite est au-dela des capacités du jeune enfant'®? ».

Il faut repenser 1’acte de la pensée chez les enfants ; comme le répétent Splitter et
Sharp, nous croyons que les enfants pensent a des objets concrets de leur expérience et qu'ils
n'ont pas de valeur épistémologique, mais au contraire, cette pensée est nécessairement une
possibilité d'abstraction. « A quoi pensons-nous vraiment lorsque nous évoquons les
mascottes, la nourriture et le football ? Probablement pas a tel ou tel animal, au hamburger
d'hier ou au ballon qui a été utilisé lors de la finale du championnat de 1994. 1l est plus
probable que nous sélectionnons mentalement un certain nombre d'expériences passées, que
nous les extrayons de notre mémoire et que nous les présentions comme des objets pour nos
pensées actuelles'” ». Cette activité complexe de la pensée est possible méme lorsque nous
sommes orientés vers des objets particuliers. C'est pourquoi comprendre cela, c'est réaliser
des «concepts, et qu'un autre terme pour pensée abstraite est pensée conceptuelle’ ».
Disons-le, les enfants sont capables de construire « une pensée abstraite, de la développer et
de la relier a I'expérience'®® ». Or, ces concepts se présentent d'une part comme ce qui relie la
pensée a l'expérience et d'autre part comme ce qui, a son tour, « ordonne, modélise, intégre,
exclut, quantifie et relie ou unit nos pensées et nos expériences'®® ». En fin de compte, les

concepts sont des connecteurs, des ponts qui rendent la pensée possible. Des ponts entre les

différents ¢éléments de l'expérience d'une personne et ceux d'une autre personne, entre les

1 SPLITTER, p. 27.
19 7hid.

91 Ihid.

192 Ihid.

1 Id., p. 28.

19 Ihid.

195 Ihid.

19 Ihid.

40



limites spécifiques de l'expérience et les principes généraux, et enfin, entre ce que nous
pensons dans un contexte et ce que nous pensons et faisons dans un autre contexte. C'est en
comprenant les concepts que nous pouvons « connecter, penser et, par conséquent, donner un
sens a ce qui nous est présenté'’ ».

Splitter et Sharp indiquent clairement que, dans le cadre de la PPE, les concepts sont
des entités abstraites et que, pour y accéder, il est important de les établir a partir de différents
niveaux d'abstraction. « Des concepts tels que I'amour, la vérité et la justice semblent plus
abstraits que des concepts tels que, par exemple, les animaux domestiques, la nourriture ou le
football : mais cela ne signifie pas qu'ils sont plus ¢éloignés de l'expérience quotidienne. Les
enfants font lI'expérience de la justice (ou de son contraire) dans les histoires et dans la vie
réelle, [...] méme s'ils ne sont pas capables d'articuler ou de verbaliser leur expérience'® ».
Ainsi, travailler sur l'articulation communautaire des concepts importants pour les enfants est
un objectif des communautés de recherche.

La proposition de la PPE est tres éloignée des propositions conservatrices de Piaget
concernant la compréhension conceptuelle des enfants. Elle soutient au contraire que les
enfants « peuvent s'engager et s'engagent effectivement dans une réflexion abstraite (y
compris en établissant des liens entre la pensée concréte et la pensée abstraite), comme en
témoignent leurs interactions sociales et linguistiques avec leurs pairs'® ». Cependant, il est
important de savoir qu'il y a une vérité dans la proposition de Piaget qui ne doit pas étre
ignoré : « les enfants n'ont pas intérét a étre bombardés de mots et de théories adultes qui
n'ont que peu de sens pour eux et (tout comme le reste d'entre nous) il est peu probable qu'ils
saisissent des concepts qui ne peuvent pas étre illustrés dans le cadre de leurs propres
expériences®® ». C'est pourquoi, dans les communautés de recherche, il doit y avoir un lien
entre l'expérience et les concepts, qui émanent de I'expérience et la re-signifient. La
méconnaissance de cette capacité chez les enfants « a produit des générations de jeunes
adultes dont les compétences conceptuelles en matiere de raisonnement et de recherche sont
terriblement déficientes® ». C'est a partir de 1a que Lipman et de nombreux penseurs de la
PPE se sont tournés vers les conceptions de Vygotsky, qui « sont plus conformes a I'idée

202

générale de transformer la classe en une communauté de recherche™ ». En bref, c'est a

travers les concepts que les enfants construisent le sens, comprennent le monde, donnent un

9714, p. 29.
1% Ihid.
19 1d., p. 41.
20 1pid.
2 g. p. 43,
22 1pid.

41



sens a leurs expériences et a leur langage. « En ce qui concerne notre capacité a construire du
sens et a comprendre le monde, c'est I'imbrication d'objets et d'expériences concrets, ainsi que

de pensées et de concepts abstraits, qui compte*”

». Comme l'affirme Splitter, c'est 1a le sens
méme de la communauté de recherche et c'est a partir de 1a que sa validité et sa nécessité sont
¢tablies. Dans le dialogue de la communauté philosophique, les enfants sont autorisés a
explorer leurs pensées, leurs idées, leurs abstractions et leurs expériences concretes, ce qui
leur permet, entre autres, de reconnaitre dans l'autre une expérience différente, une vision du
monde que, d'une certaine mani€re, nous partageons.

Cependant, le traitement d'un concept dépend dans une large mesure du contexte dans
lequel il est révélé. En d'autres termes, les concepts utilisés en mathématiques ne sont pas les
mémes qu'en littérature, et encore moins en philosophie. Pour leur part, ces derniers concepts
sont « intégré[s] dans toutes les disciplines®™ ». Cependant, lorsque nous nous interrogeons
sur des concepts tels que la cause, I'espace ou I'hypothése, nous nous séparons en quelque
sorte de l'expérience individuelle, laissant place a une enquéte qui doit utiliser des modes
scientifiques. « Lorsque les enfants s'interrogent sur la signification des concepts
scientifiques — en plus de chercher a savoir comment ces concepts sont appliqués dans la
pratique — ils font de la philosophie (dans ce cas, de la philosophie des sciences)*® ». Ces
concepts ont la caractéristique d'étre polémiques, et sont « le seul indicateur d'un dialogue ou
d'une enquéte philosophique™® ». C'est pourquoi, lorsque l'enseignant de la communauté de
recherche demande des raisons ou demande si les raisons proposées sont bonnes, il ou elle
invite « les éleves a réfléchir plus profondément aux concepts philosophiques (au sens précisé
ci-dessus) et a examiner les distinctions et les liens qui contribuent au sens*”’ ». Lipman et
Sharp ont d'abord considéré que I'apprentissage et la re-signification de concepts
philosophiques par le biais de la réflexion au sein de communautés d'enquéte constituaient la
quintessence de la PPE :

Trying to make sense of these philosophical concepts was the specific aim of a classroom

community of inquiry. According to Sharp, these concepts shared certain characteristics,

capable of stimulating classroom dialogue: (1) They are related to our daily experience and
usually taken for granted, (2) They have been talked about and written about by philosophers

for over 2500 years. As a result, there are alternative views on the issue, (3) They are

23 14 p. 121.
204 14, p. 180.
25 Ipid,
206 14, p. 182.
27 Ipid.

42



controversial, that is, they are open for inquiry within the classroom community.?*2%

Kennedy, dans le chapitre deux « Philosophical dialogue across the school
curriculum: the case of mathematics », aborde la question de la problématisation des concepts
dans la recherche philosophique. A cet égard, il affirme, & l'instar de Lipman et Sharp, que
« l'enquéte philosophique est une enquéte sur les concepts » et ces concepts sont compris
comme

ces assemblages d'hypothéses, de propositions implicites ou explicites, de théories de travail,
de croyances vagues ou précises, de souvenirs et d'attentes (dans les termes de Husserl,
rétentions et protensions) rassemblés autour d'un théme, tel que la justice, 'amour, le temps
ou l'infini, qui influencent la maniére dont nous agissons et réagissons dans nos rapports avec
le monde et la maniére dont nous comprenons ces actions et ces réactions. Les concepts se
développent ou devraient se développer a la suite de l'expérience et de la réflexion. Mon
concept d'amitié, par exemple, émerge assez tot dans la vie, subit toutes les vicissitudes
relationnelles qui s'ensuivent et les influence également.?'%2!!

L'auteur souligne 1'existence de deux types de concepts, a savoir les concepts éthiques
et les concepts ontologiques ou métaphysiques. Les premiers répondent a la logique
normative, du devoir-étre ou du devoir-faire. En revanche, les concepts ontologiques
«refletent la facon dont le monde est objectivement, ce qui est une question aussi

insaisissable que la fagon dont le monde devrait étre*'* 2"

». En bref, les concepts sont une
possibilité de reconstruction du sens et, de méme, l'ouverture entre « entre le naif et le

scientifique, l'individuel et l'universel, le subjectif et intersubjectif, ou l'individuel et le

28 FRANZINI, Roberto, Matthew Lipman, and Ann Margaret Sharp. Philosophy for Children’s educational
revolution, Cham, Springer, 2023, p. 83.

29 Trying to make sense of these philosophical concepts was the specific aim of a classroom community of
inquiry. According to Sharp, these concepts shared certain characteristics, capable of stimulating classroom
dialogue: (1) They are related to our daily experience and usually taken for granted, (2) They have been talked
about and written about by philosophers for over 2500 years. As a result, there are alternative views on the
issue, (3) They are controversial, that is, they are open for inquiry within the classroom community. [ Traduction
libre].

210 KENNEDY, Nadia & KENNEDY, David, Philosophy For, With, and Of Children, UK, Cambridge Scholars,
2013, p. 25.

2 those assemblages of assumptions, implicit or explicit propositions, working theories, vague or precise
beliefs, memories, and expectations (in Husserl’s terms, retentions and protensions) gathered around a theme,

such as justice, love, time, or infinity, that influence how we act and react in our dealings with the world and
how we understand those actions and reactions. Concepts develop or should develop as a result of both

experience and reflection. My concept of friendship, for example, emerges quite early in life, undergoes all the
relational vicissitudes that follow, and influences them as well. [ Traduction libre].

M., p. 26

23 “reflect how the world objectively is, which is as elusive a question as how the world should be”. [Traduction
libre].

43



214 215

communautaire, c'est 1a que se trouve la question ». Il est nécessaire de délimiter les

concepts ; comme nous l'avons dit, I'objectif est de créer une philosophie, non pas de
l'apprentissage et de la mémorisation, mais de I'expérience, d’ implication et de réflexion. Les
concepts philosophiques dont nous avons parlés correspondent aux idées générales et
abstraites dont la philosophie classique a fait usage et qui doivent étre liées aux trois types de
pensée : la critique, la créative et la caritative (CCC). C’est pourquoi
les concepts de croyance, de concept, de vivant, d'amitié, de temps, de vérité, de corps, de jeu,
d'esprit, de mesure, d'infini, de nombre et d'ordre se distinguent des autres concepts en ce
qu'ils sont CCC. Ils sont communs parce que, par exemple, nous avons tous - méme le voyou
le plus brutal ou le solitaire le plus individualiste - un concept d'amitié. Elles sont centrales
parce que la fagon dont nous les construisons est importante pour la fagcon dont nous pensons
notre vie, et elles sont contestables, d'abord parce qu'il y a autant de versions qu'il y a de
personnes et ensuite parce qu'elles sont, ou devraient étre, continuellement révisées en raison
de l'expérience en cours.”'*!

Une communauté de recherche philosophique, qui peut étre pratiquée a tout age, est

donc une forme de dialogue communautaire « se consacre a la reconstruction permanente des

218 219

concepts du CCC qui constituent nos systémes de croyance ». La reconstruction d'un

concept commence par sa problématisation, par une approche dans son ouverture et a partir
de laquelle, grace au descriptif et au normatif, des questions se posent. Pour la PPE, cette
étape est en quelque sorte déja dépassée, car « Les concepts CCC sont de toute facon déja
problématisés dans notre propre vie intérieure, a travers les contradictions qui émergent de
I'expérience, et nous sommes préparés a ces moments au cours de notre

t220 221

développemen ». Ainsi, les participants d'une communauté de recherche philosophique

analysent des concepts, et pour ce faire, ils les déconstruisent en commun, les définissent, les

240, p. 26

25 “how it is and how it might be — between the naive and the scientific, the individual and the universal, the
subjective and the intersubjective, or the individual and the community — is where the question lies”. [Traduction
libre].

218 Ibid.

2" the concepts of belief, concept, alive, friendship, time, truth, body, play, mind, measurement, infinity, number,
and order can be distinguished from other concepts in that they are CCC. They are common because, for
example, we all—even the most brutish thug or the most individualistic loner—have a concept of friendship.
They are central because how we construct them is important to how we think about our lives, and they are
contestable, first because there are as many versions of them as there are people and second because they are,
or ought to be, under continuous revision as a result of ongoing experience. [ Traduction libre].

8., p. 28

29 “dedicated to the ongoing reconstruction of the CCC concepts that constitute our systems of belief .
[Traduction libre].

20 Ibid.

21 “CCC concepts are already problematized in our own inner lives anyway through the contradictions that
emerge through experience, and we are developmentally primed for these moments”. [ Traduction libre].

44



exemplifiant, bref, les chargent de sens. Ils ¢liminent et clarifient ainsi le concept et, avec lui,
l'expérience qu'ils en ont. Conceptualiser, c'est donc, selon la PPE, donner du sens a une
expérience, clarifier un sens et reconstruire notre relation au monde.

Lorsque nous parlons de reconstruction, nous le faisons a partir de la notion d'un
conflit d'idées, d'un conflit communautaire et individuel, qui n'a pas de fin déterminée. En
d'autres termes, les concepts « jamais complétement reconstruite ou, si ils le sont, uniquement
sous la forme d'une construction provisoire ou d'une conclusion justifiée qui suppose que les
justifications sont toujours susceptibles d'€tre révisées. En tant que telle, elle représente un
changement qualitatif dans la perspective épistémologique. Cette nouvelle relation a la
certitude et cette volonté de suspendre indéfiniment le jugement constituent en fait les

2222235, Dans une communauté

fondements épistémologiques essentiels de la pensée critique
de recherche, le concept s'effondre et le groupe le reconstruit. Ainsi, « chaque fois que nous
nous levons et quittons une séance, nous emportons avec nous une notion légérement révisée
du concept et de la maniére dont les concepts fonctionnent pour nous, ce qui nous amene

224 2255, Comme

généralement a réfléchir en termes de notre propre expérience individuelle
nous l'avons dit plus haut, le travail de Lipman et Sharp a été consolidé par la construction de
romans philosophiques. Nous voudrions a présent montrer un exemple de ce que Lipman
entend par conceptualisation en nous appuyant sur le manuel Mark: Recherche sociale’’, qui
s'adresse a un public de 16-17 ans. Dans ce texte, on trouve un plan de discussion, c'est-a-dire
une série de questions qui permettent de reconstruire certains concepts. Dans la section sept,
nous pouvons lire, Idée directrice 7 : Qu'entend-on par démocratie ? D'emblée, nous
reconnaissons que le concept a déconstruire. Ainsi, comme le souligne Leleux, Lipman « vise
a reconstruire le concept de démocratie par le biais de la présence ou non du multipartisme,
d’une éducation scolaire, d’une égalité devant la 1oi**’ ». Dans ce travail, nous pouvons voir

la complexité¢ a laquelle Lipman fait référence. Enseigner a bien penser, c'est-a-dire de

mani¢re CCC, n'est pas une tache simple, cela nécessite une méthodologie, une rigueur

221d., p. 29.

23 “never completely reconstructed or, if it is, is only as a provisional construct or warranted conclusion that
assumes the warrants are always open to revision. As such, it represents a qualitative shift in the
epistemological outlook. This new relationship to certainty and this willingness to suspend judgment indefinitely
are, in fact, key epistemological bases for critical thinking”. [Traduction libre].

24 Ibid.

225 “eqch time we get up and walk out of a session, we take a slightly revised notion of the concept and of how
concepts work with us, which we tend to reflect about in terms of our own individual experience”. [Traduction
libre].

26 IPMAN, Matthew & SHARP, Ann, Mark: Recherche sociale, Bruxelles, 2009, p. 62.

27 LELEUX, Claudine, « Lipman Matthew. Mark. Recherche sociale [manuel par Matthew Lipman et Ann
Margaret Sharp ; trad. et adaptation de Nicole Decostre », Revue frangaise de pédagogie, n°172/2010, pp.
141-143.

45



philosophique.

3. Rigueur dans le dialogue philosophique : concept et image

Comme nous l'avons déja dit a plusieurs reprises, le projet de Lipman et Sharp est
avant tout une proposition communautaire. On ne peut pas bien penser si ce n'est du point de
vue de l'autre, de ses conceptions, de ses expériences. Bien qu'au fil du temps, ce projet se
soit orienté vers une vision beaucoup plus éthico-pragmatique, il est également vrai que pour
Lipman, avant d'agir, il faut reconnaitre une réalité supérieure dans le concept. C'est peut-étre
la que Sharp s'éloigne quelque peu de 1'idée originale de PPE. D'une part, nous avons une
position pragmatique et, d'autre part, une position beaucoup plus théorique et conceptuelle.
Lorsque nous parlons de PPE, nous I'associons inconsciemment a des pratiques discursives
sur l'expérience en vue de la maniére dont nous nous situons dans la société. D'ou la
composante démocratique, pédagogique et éthique des communautés de recherche.
Cependant, cette vision peut faire perdre de vue la rigueur du dialogue philosophique évoqué
plus haut. On peut, par exemple, parler de démocratie a partir de 'ouvrage Recherche sociale,
et considérer que toutes les idées et commentaires qui s'y trouvent font partie d'un dialogue
philosophique. Cela peut remettre en cause la véracité et les limites de la proposition de
Lipman. Si le dialogue avec l'autre nous fait reconnaitre l'importance d'une expérience
extérieure, il est vrai aussi que toute réflexion sur cette expérience n'est pas philosophique.
Alors, s'il s'agit de reconstruire des concepts a partir d'une relation entre l'expérience et la
discipline philosophique, a quelle rigueur peut-on s'attendre ? Sharp nous dit a ce propos :
« these teachers must help children to think critically, in an open yet rigorous way, building
upon one another’s ideas as they live the life of inquiry**® ». Sharp, faisant le lien avec la
philosophie d'Arendt, affirme :

Bien que de nombreux philosophes contemporains aient affirmé que la pensée critique

implique la stimulation de l'imagination, la vision traditionnelle met l'accent, au nom de la

rigueur et de la bonne argumentation, sur l'abstraction et la distanciation. Cette rigueur ne peut

étre satisfaite que dans la mesure ou l'individu est détaché de ses intéréts particuliers. Ce

désintérét personnel leur permet de penser a ce qui est bon pour tous - pour toute personne. Et

c'est 1 qu'ils commettent leur grande erreur.”” >

28 SHARP, Ann, « Children’s Intellectual Liberation », Educational Theory, n°31/1981, pp. 197-214, p. 213.

222 SHARP, Ann, « Let’s go visiting: learning judgment-making in a classroom community of inquiry », Gifted
Education International, n°3/2007, pp. 301-312 , p. 309.

B0 «“Although many contemporary philosophers have argued that critical thinking involves the fostering of
imagination, the traditional view focuses, in the name of rigor and good argumentation, on abstraction and
distancing. This rigor can be satisfied only to the extent that the individual is removed from his own particular

46



Entre autres, on constate que cette rigueur de la proposition de Lipman pese sur les
enseignants. « Sans une formation appropriée, la plupart des enseignants ne peuvent étre
chargés de traiter les rigueurs de la logique, les questions sensibles de 1'éthique ou les
complexités de la métaphysique. Cela ne veut pas dire, cependant, que les enseignants ne
peuvent pas étre formés pour traiter ces questions de maniere appropriée au niveau auquel ils
enseignent™' 22 ». Cela a posé plusieurs problémes ; par exemple, Héléne Maire nous montre
que la rigueur exigée par Lipman produit une certaine réticence de la part des enseignants.

Certaines réticences peuvent étre liées au contenu des communautés d'enquéte. Les
enseignants peuvent ne pas connaitre la pratique ou la trouver utile, mais se sentir
incompétents et non qualifiés pour la mettre en ceuvre dans leur propre classe, ayant
eux-mémes trés peu pratiqué ou étudié la philosophie. Ils peuvent craindre, par exemple, de
manquer de rigueur ou d'étre incapables de distinguer les questions philosophiques des
questions non philosophiques, et donc de ne pas mener une discussion véritablement
philosophique. Cette prudence est parfois justifié¢e : méme des enseignants aguerris au
dialogue en classe peuvent éprouver des difficultés a le faire lorsque la discussion est de
nature philosophique, et non une simple conversation.”***

Les communautés de recherche philosophique ne se caractérisent pas par une simple
conversation sur des expériences vécues, mais par un dialogue philosophique rigoureux.
Lipman, exprimant sa motivation initiale, nous dit :

Lorsque j'ai commencé a m'intéresser a ce domaine, je pensais que les enfants ne pouvaient

pas faire mieux que la “pensée critique”, c'est-a-dire former leur pensée pour la rendre plus

rigoureuse, consistante et cohérente. Mais la pensée critique ne contient ni formation de
concepts, ni logique formelle, ni étude des ceuvres de la philosophie traditionnelle, autant
d'¢léments que je me suis efforcé de fournir dans La philosophie pour enfants [...]. L'esprit

critique cherche a préciser l'esprit de l'enfant ; la philosophie l'approfondit et le fait

interests. This, self disinterest enables them to think in terms of what is good for all — for any person. And here
is where they make their big mistake”. [Traduction libre].

31 LIPMAN, Matthew, SHARP, Ann & OSCANYAN, Frederic, Philosophy in the classroom, Philadelphia,
Temple University Press, 1980, p. 46.

22 “Without appropriate training, most teachers cannot be entrusted to deal with the rigors of logic, or the
sensitive issues of ethics, or the complexities of metaphysics. This is not to say, however, that teachers cannot be
educated to handle such issues appropriately at the level at which they teach”. [Traduction libre].

23 HELENE, Maire & AURIAC-SLUSARCZYK, Emmanugéle, « Philosophy for preschoolers? A critical review
to promote informed implementation of P4C in preschools », Review of Philosophy and Psychology, n°1/2024,
pp. 1-24,p. 7.

24 Some reticence may be linked to the content of the communities of inquiry. Teachers may be unfamiliar with
the practice or find it useful but feel incompetent and unqualified to implement it in their own classrooms,
having themselves practiced or studied philosophy very little. For instance, they may be afraid they will lack
rigor, or be unable to distinguish between philosophical and non-philosophical questions and so fail to conduct
a truly philosophical discussion. This cautiousness is sometimes justified: even teachers seasoned in facilitating
dialogue in the classroom may find it difficult to do so when the discussion is philosophical in nature, and not a
simple conversation. [ Traduction libre].

47



grandir, > %

Pour Lipman, il est trées important qu'un dialogue philosophique rigoureux soit rétabli
dans les communautés de recherche, et il prend Socrate comme référence pour le dialogue.
« La pensée doit étre rigoureuse, et la pensée philosophique est une discipline unique qui doit
étre menée indépendamment des autres activités intellectuelles, méme si ces dernieres
peuvent en fin de compte bénéficier de la réflexion et du dialogue propres a la

237238

philosophie. ». Nous voudrions insister ici, méme si nous y reviendrons plus tard, sur la
relation entre la rigueur du dialogue philosophique et la capacité¢ imaginative des enfants.
« Un programme de réflexion philosophique, en plus d'encourager les enfants a étre

2392405, Ainsi, la

rigoureusement critiques, les encouragera a spéculer de manicre imaginative
rigueur doit étre au cceur des discussions sur des questions abstraites, telles que la démocratie,
la justice, la liberté et 1'imagination qui est a I'ccuvre chez I'enfant et qui, d'une maniére ou
d'une autre, lui donne un sens et une forme. Nous ne pouvons pas supprimer l'imagination et
la spontanéité comme l'a fait traditionnellement I'éducation dans la rigueur logique. Au
contraire, « l'approche adoptée dans ce programme suppose au contraire que la pensée
logique peut étre encouragée par le biais d'activités créatives et, inversement, que la créativité
peut étre favorisée par le développement des capacités logiques. Les deux vont de
pair.?4 242,

Nous pouvons établir trois lectures possibles de la rigueur que Lipman exige des
communautés de recherche philosophique. Tout d'abord, une telle communauté doit étre
rigoureuse en termes d'objet d'étude, c'est-a-dire de concepts philosophiques. La PPE est donc

rigoureuse dans le traitement et l'analyse des concepts qui sont sa matiére et son objet.

Rigoureuse, ensuite, dans le sens ou le dialogue doit se fonder sur les lignes directrices et les

25 LIPMAN, Matthew., & SHARP, Ann, « P4C and rationality in the new world ». In History, theory and
practice of philosophy for children, Routledge, 2017, pp. 43-42, p. 51.

2% When 1 first became interested in this field, I thought that children could do no better than “Critical
thinking” — that is, having their thinking trained to make it more rigorous, consistent and coherent. But critical
thinking contains no concept formation, no formal logic, and no study of the works of traditional philosophy, all
of which I have endeavored to supply in Philosophy for Children [...]. Critical thinking seeks to make the child’s
mind more precise; philosophy deepens it and makes it grow. [Traduction libre].

7T LIPMAN, 1980, p. 15.

28 “thinking must be rigorous, and philosophical thinking is a unique discipline that must be carried on
independently of other intellectual pursuits, however much such pursuits may ultimately benefit from reflection
and dialogue that are distinctively philosophical”.[ Traduction libre].

2 Id. p. 26.

20«4 philosophical thinking skills program, in addition to encouraging children to be rigorously critical, will
encourage them to speculate imaginatively”. [Traduction libre].

#Id, p. 64.

2 “the approach taken in this program supposes on the contrary that logical thinking can be encouraged by
means of creative activity and, conversely, that creativity can be fostered with the development of logical ability.
The two go hand in hand”. [ Traduction libre].

48



principes de la philosophie, avec la finesse technique qu'ils méritent. Etablir un lien entre le
concept de démocratie et l'expérience ne se fait pas a partir d'une conversation banale, mais
toujours en se référant a des concepts abstraits plus profonds, a des idées établies par la
philosophie tout au long de l'histoire. Enfin, rigoureuse dans le respect de chacune des
composantes de la pensée, telles que la créativité, la critique et le caritatif. « Les procédures
d'enquéte sont a la fois intimes et rigoureuses et amenent les membres de la communauté - y
compris l'enseignant - a se rapprocher les uns des autres, tout en questionnant, en soutenant et
en raisonnant sur les points de vue présentés. De méme, les concepts et les problemes qui
sont au centre de l'enquéte obligent les éléves a dépasser I'immédiateté de leurs propres
perspectives subjectives - le monde du "moi, ici, maintenant" - et a envisager d'autres points
de vue et d'autres possibilités, tout en revenant toujours a la question de savoir comment
I'enquéte peut les affecter en tant qu'individus® ».

En somme, la PPE, depuis les communautés de recherche philosophique, cherche a
créer un lien entre 1'expérience concrete et la capacité d'abstraction, en établissant un dialogue
communautaire ou les concepts sont reconstruits. Elle s'appuie sur le pragmatisme de Dewey
et de Peirce pour montrer I'importance du dialogue dans les communautés de recherche. De
méme, elle reprend les questions et la position de Vygotsky, défendant ainsi l'importance et
la viabilité¢ de l'enseignement philosophique aux enfants, et rejetant la position de Piaget.
Enfin, nous constatons que dans toute la configuration de la PPE, il y a un probléme qui
requiert la plus grande attention, a savoir la conceptualisation. Lipman ne fait que 1'énoncer,
et il le fait en se référant a la nécessité du caractere rigoureux des communautés de recherche
philosophique. Ce point est partagé par Tozzi et Sasseville, et avec eux par une grande partie
de la PPE classique. Cependant, nous pensons que la question du concept et de I'imagination
a été négligée et que cela a conduit, d'une part, a un rejet de ces méthodes et, d'autre part, a
une mauvaise interprétation des communautés de recherche. Comme nous l'avons vu, les
concepts sont un élément fondamental dans la consolidation de Communautés de recherches,
mais les limites qui ont été fixées ne nous ont pas permis d'entrevoir la véritable nature du
dialogue philosophique. C'est pourquoi nous pensons quune relecture de l'acte
imaginatif-conceptuel dans les communautés de recherche philosophique est nécessaire. Cela
permettrait peut-étre d'établir un paradigme différent pour comprendre la rigueur et la mise en
ceuvre du dialogue philosophique chez les enfants.

Pour définir l'imagination, la PPE s'est fortement inspirée de la théorie de 1'enquéte,

3 SPLITTER, 1996, p. 233.

49



« concept qu'ils ont emprunté a Dewey et qu'ils ont ensuite développé pour en faire une pierre

244 245

angulaire de la philosophie et de I'éducation ». Pour Dewey « l'imagination n'est pas un

obstacle a la raison, ni simplement une capacité précieuse et distincte, mais plutot un élément

intégral de toute pensée**® ¥

». Cette imagination se distingue de la fantaisie ou du réve et est
appelée intelligent imagination. L'approche PPE dans I'intégration des « méthodes et contenu
de la philosophie et 1'idée pragmatique d'une communauté d'enquéte afin d'enseigner les
compétences de réflexion critique, créative, bienveillante et communautaire, ainsi que les
attitudes nécessaires a la vie dans une démocratie. [...] nécessite, tout en le facilitant, le
développement de 1'imagination intelligente®* 2% ».

Cependant, la proposition de Dewey est problématique, car « ses commentaires sur
l'imagination sont disséminés dans son immense ceuvre plutdt que d'étre expliqués dans un

seul texte complet*” %!

». Dewey décrit certaines des fonctions que I'imagination joue dans le
processus de recherche, a savoir, « concevoir des alternatives a des situations problématiques
ou des “fins en vue” ; suggérer des moyens d'atteindre ces fins ; évaluer ces moyens en
considérant leurs conséquences possibles s'ils sont appliqués (ce que Dewey appelle le
raisonnement) ; utiliser l'expérience passée ; encourager l'imagination sympathique ou

232253, Fondamentalement, nous

morale ; et permettre le dialogue et I'enquéte communautaire
constatons un rejet de la conception platonicienne des idées abstraites, selon laquelle la
pensée est considérée comme une activité de la raison en vue d'atteindre des vérités. Pour
Dewey, en revanche, «la pensée est une expérience réflexive (thinking is reflective

experience )** ». Comme nous l'avons vu précédemment lors de I'examen de sa théorie de la

2 FRANZINL, p. 41.

5 “concept they borrowed from Dewey and then developed into a philosophical and educational cornerstone”.
[Traduction libre].

246 BLEAZBY, Jennifer, « Dewey’s notion of imagination in Philosophy for Children », Purdue university Press,
n°2/2012, pp. 95-111, p. 96.

27 “the imagination is not an obstacle to reason, nor merely a valuable and distinct capacity, but rather an
integral element of all thinking”. [ Traduction libre].

M I1d., p. 96.

0 “methods and content of philosophy and the pragmatist idea of a Community of Inquiry in order to teach
critical, creative, caring, and communal thinking skills, as well as the attitudes necessary for life in a
democracy. [...] necessitates, as well as scaffolds, the development of the intelligent imagination”. [Traduction
libre].

20 0d., p. 98.

Bl “his comments on the imagination are scattered throughout his immense body of work rather than explained
in one comprehensive piece of writing”. [Traduction libre].

22 Ibid.

253 “conceiving of alternatives to problematic situations or ‘“ends-in-view”; suggesting means to reach those
ends; evaluating those means through considering their possible consequences if applied (what Dewey calls
reasoning),; making use of past experience; fostering sympathetic or moral imagination; and enabling dialogue
and communal inquiry”. [Traduction libre].

254 Ibid.

50



recherche, le coeur de ce que nous découvrons est «la reconstruction d'expériences
problématiques, incertaines ou fragmentées en situations cohérentes et significatives®’ #° ».
Ainsi, la pensée est le moyen de se restructurer et de restructurer le contexte. L'imagination,
quant a elle, nous permet d'aller au-dela de l'expérience actuelle et « imaginer des situations
différentes de ce qu'elles sont (imagine situations as other than they are)™’ ».

Grace a l'imagination, nous pouvons, d'une part, évoquer des possibilités futures et,
d'autre part, utiliser des expériences passées. L'expérience dépend donc dans une certaine
mesure de l'imagination. De méme, certaines limites éthiques peuvent étre fixées par
'imagination, notamment en ce qui concerne le lien avec lI'empathie. L'imagination occupe
donc une place centrale dans la pensée créative et caritative. « L'objectif d'un cours de
philosophie pour enfants étant de reconstruire de manicre significative des expériences
philosophiquement  déroutantes, la pensée imaginative est d'une importance
fondamentale?® 2> »,

Pour Lipman et Sharp, « la vision du raisonnement philosophique était inhérente a
l'imagination®® **' ». Suivant les idées de Sharp, l'imagination nous permet d'établir un lien
avec les autres par l'empathie et aussi de penser a des moyens d'améliorer le monde. Lipman
et Sharp étaient tous deux convaincus « que le dialogue philosophique communautaire était
capable, par la réflexion, de développer l'imagination d'une maniére unique’®* 2 .
Cependant, pour comprendre l'importance et le role de I'imagination dans les communautés
de recherche philosophique, nous devons nous tourner vers les travaux de Geisser, Kieran
Egan, Stella Accorinti et Tozzi.

Dans la PPE, l'imagination et la conceptualisation occupent une place importante.
Comme nous l'avons vu, le concept se trouve au cceur de la la restructuration de la pensée
critique, en vue d'une formulation de jugements, d'arguments. L'imagination, quant a elle, se

situe dans la pensée créative. Accorinti insiste sur ce point en soulignant que « la pensée

créative trouve l'un de ses axes essentiels dans 1'imagination, la métaphore et la capacité de

55 Ibid.

236 “the reconstruction of problematic, unsettled, or fragmented experiences into coherent, meaningful
situations”. [ Traduction libre].

37 Ibid.

B8 1d., p. 106.

29 “Since the aim of a Philosophy for Children class is to meaningfully reconstruct philosophically puzzling
experiences, imaginative thinking is of fundamental importance”. [Traduction libre].

200 FRANZINI, p. 41.

81 “yiew of philosophical reasoning was inherently imaginative”. [Traduction libre].

62 Ibid.

23 “that the community-based philosophical dialogue was capable, through reflection, of developing
imagination in a unique way”. [Traduction libre].

51



l'imagination a étendre son action a la pratique®® ». De méme, il existe deux fagons de
comprendre la théorie de l'imagination : l'une noématique et l'autre noétique, comme
I’explique Accorinti en s'appuyant sur Husserl. Dans la premiére, 1'imagination peut trouver
deux podles, d'une part en tant qu'imagination reproductrice, c'est-a-dire en tant que «
affaiblissement de la présence percue’® » et d'autre part, comme imagination productive, dans
laquelle il y a une absence, ce qui n'est pas présent (portrait, réve ou fiction). Dans le second,
nous trouvons ¢galement deux pdles, d'une part I'imagination en tant que conscience fascinée
et d'autre part, en tant que conscience critique. Ainsi, Accorinti parle, a titre d'exemple de
« la réduction transcendantale chez Husserl, en tant que neutralisation de la réalité*®® ». PPE
n'est pas étrangere a ces quatre possibilités de comprendre 1'imagination, mais chaque lecture
y a ajouté une composante différente. Par exemple, Accorinti a décidé d'opter pour une vision
basée sur Paul Ricoeur. A cet ¢gard, dit-il, « nous travaillons avec la tradition existante sur
I'imagination, mais, en méme temps, nous présentons, dans la perspective de Paul Ricoeur,
une approche différente du probléme, puisqu'au lieu d'associer l'image a la perception, elle est
liée au langage. Ainsi, dans la théorie de la métaphore de Ricceur, 1'imagination et un certain
usage du langage sont profondément 1iés*® ».

D'autre part, nous avons la vue de Kieran Egan (1942-2022) sur l'imagination.
Philosophe irlandais de 1'éducation, il a développé une théorie de 1'imagination, a la suite de
Dewey et de Herbert Spencer. Dans la tradition de la PPE, sa théorie a servi de support et de
maniere différente de faire des communautés de recherche. Bien que ce philosophe ne soit
pas li¢ a la PPE, ses analyses ont eu une influence importante sur la pensée moderne
concernant l'avenir et la forme des communautés de recherche philosophiques. Sharp et
Splitter déclarent : « Nous partageons le méme point de vue que Kieran Egan, qui critique le
principe ad hoc selon lequel le développement éducatif va toujours du concret a I'abstrait.
Egan accorde également une grande importance au pouvoir des histoires pour stimuler la
réflexion des enfants, en particulier en ce qui concerne les concepts abstraits qui expriment
des oppositions binaires telles que bien/mal, peur/espoir, honneur/égoisme®®® ».

Egan nous dit qu'il y a une négligence de la question de l'imagination de I'enfant en
tant qu'apprenant. Méme Piaget a donné plus d'importance a certaines opérations

logico-mathématiques et « trés peu de recherches se sont concentrées sur I'imagination ou la

264 ACCORINTI, 2015, p. 41.
265 Ibid.

266 Ibid.

%7 Id. p. 43.

268 SPLITTER, 1996, p. 50.

52



fantaisie des enfants, car les produits de I'imagination et de la fantaisie sont trés difficiles a
contrdler*® *’° 5. C'est pourquoi Egan propose une autre fagon d'analyser l'acte imaginatif et
le fait en recourant a la fantaisie. Pour ce faire, il décide d'abord d'établir que les enfants
créent des histoires et que celles-ci ont un caractere mythique, « because they are little

concerned with reality and have certain structural features in common with some of the myth

stories?’! 27

». De méme, ces histoires sont imprégnées de concepts abstraits, elles sont

elles-mémes, d'une certaine maniére, porteuses de validité et de sens.
Si l'on examine ne serait-ce que superficiellement la structure des histoires fantastiques
typiques, il est clair qu'elles sont généralement construites sur de puissants concepts binaires
abstraits — bon/mauvais, grand/petit, courageux/grave, sécurité/peur, etc. Si nous racontons a
un enfant l'histoire de Cendrillon, nous présupposons que pour que l'histoire ait un sens,
'enfant, d'une certaine maniere, dispose des concepts d'amour, de haine, d'avidité, de peur, de
jalousie, etc. Il s'agit 13, bien entendu, de quelques-uns des grands concepts organisateurs
abstraits que nous utilisons pour donner un sens a notre expérience. Je ne veux pas dire que
les jeunes enfants connaissent nécessairement ces termes ou savent comment les définir, mais
plutot qu'ils doivent, dans un certain sens, les connaitre et les utiliser pour que I'histoire ait un

sens. 273 274

Pour Kieran, les enfants ne passent pas du concret a l'abstrait, mais l'abstraction est
déja un ¢élément fondamental de la construction des concepts. Les enfants utilisent ces
concepts abstraits, sans le savoir, pour donner un sens au contenu concret. Ainsi, « ce n'est
pas le caractére concret qui est important pour que les connaissances aient un sens pour les

275276 5, Pour

jeunes enfants, c'est le fait de lier le concret a des concepts abstraits particuliers
qu'il y ait conceptualisation, il faut qu'il y ait imagination. C'est pourquoi, lorsqu'un enfant

conceptualise, ce que I'on voit est une méthode de compréhension des phénomenes contraires

2 EGAN, Kieran, « The other half of the Child », Thinking: The journal of philosophy for Children, n°1/1987,
pp- 2-5,p. 2.

20 “very little research has focused on children's imagination or fantasy, because the products of imagination
and fantasy are so very hard to control”. [ Traduction libre].

d., p. 3.

212 “pecause they are little concerned with reality and have certain structural features in common with some of
the myth stories”. [ Traduction libre].

73 Ibid.

24 “If we look even casually at the structure of typical fantasy stories, it is clear that they are built usually on
powerful abstract binary concepts-good/bad, big/little, brave/cowardly, security/fear, and so on. If we tell a
child the story of Cinderella, we presuppose that for the story to be meaningful, the child, in some sense, has
available concepts of love, hate, greed, fear, jealousy and so on. These, of course, are some of the great abstract
organizing concepts which we use to make sense of our experience. I do not mean that young children
necessarily know these terms, or how to define them, but rather that in some sense they must know them and use
them for the story to be meaningful”. [ Traduction libre].

3 Ibid.

276 “jt is not concreteness that is important in making knowledge meaningful to young children, it is tying the
concrete to particular abstract concepts”. [Traduction libre].

53



et de leur médiation. A titre d'exemple, Kieran nous dit, « la maitrise conceptuelle du
continuum de température commence par la compréhension des concepts “chaud” et “froid”.
Nous faisons ensuite le lien entre ces deux concepts a partir du concept “tiede”. Nous faisons
ensuite le lien entre “tiede” et “chaud”, et “tiede” et “froid”, formant ainsi des concepts tels

29 <¢

que “tiede”, “frais”, “assez chaud” et “assez froid?"" 27

».

Dans le méme ordre d'idées, on retrouve les réflexions de Maura Geisser et de Mark
Johnson, linguiste et philosophe américain, professeur a l'université de I'Oregon, pour qui
I'imagination « est au coeur de la signification et de la rationalit¢ humaines pour la simple
raison que ce que nous pouvons expérimenter et reconnaitre comme significatif, et la manicre
dont nous pouvons raisonner a ce sujet, dépendent tous deux des structures de 1'imagination
qui font de notre expérience ce qu'elle est’” * . L'imagination n'est pas seulement la
reproduction ou la création d'images, c'est une capacité cognitive différente qui implique la
réunion de plusieurs fonctions et compétences. Ainsi, pour Geisser, I'imagination implique la
construction de différents concepts qu'elle appelle « concepts prototypiques, extrapolés et
abstraits a partir de l'expérience, et extension de ces concepts par d'autres actes
d'imagination®' 2. Pour étayer sa thése, elle s'appuie sur les travaux de Kant sur
I'imagination reproductrice et productive. Ainsi, « puisque I'imagination implique une
certaine souplesse et plasticit¢é dans notre fagon de penser, ainsi qu'une richesse et une
vivacité d'idées, et qu'elle contribue a créer une cohérence et un sens, je pense que le
développement de I'imagination, en particulier le sens de I'émerveillement et des possibilités,

doit étre au ceeur de tout programme scolaire* 2

». C'est par 1'imagination que les enfants
peuvent accéder a la transcendance des idées conventionnelles ; sans elle, les enfants seraient
incapables de comprendre a la fois le langage et I'abstraction. Dans le méme ordre d'idées que

Egan, elle (Sharp) affirme que c'est a travers les histoires, le langage en tant que métaphore et

277 Ibid.

28 “conceptual mastery of the temperature continuum, comes first by grasping the concepts "hot," and "cold."
We then mediate between these and from the concept "warm." We then mediate between "warm" and "hot,"” and
"warm"' and "cold," forming concepts such as "lukewarm,” or "cool," or "fairly hot," and "fairly cold".
[Traduction libre].

2% JOHNSON, Mark, The body in the mind: The Bodily Basis of Meaning, Imagination, and Reason, The
University of Chicago Press, 1987, p. 172.

20 “is central to human meaning and rationality for the simple reason that what we can experience and cognize
as meaningful, and how we can reason about it, are both dependent upon structures of imagination that make
our experience what it is”. [ Traduction libre].

Bld., p. 51.

B2 “prototypical concepts, extrapolated and abstracted from experience, and extension of these concepts by
further imaginative acts”. [Traduction libre].

I, p.52.

24 “since imagination involves flexibility and plasticity in our thinking and richness and vividness of ideas, and
helps create coherence and meaning, it is my view that the cultivation of imagination, especially a sense of
wonder and possibility, is what must be central to any curriculum”. [Traduction libre].

54



expression, que les enfants remplissent l'expérience concrete. Penser l'imagination dans

I'éducation des enfants & partir du dialogue philosophique, telle est la proposition de Lipman,

Sharp, Egan et de la tradition PPE.
Puisque nous ne pouvons pas séparer la perception de l'interprétation, 1'imagination est
nécessaire pour nous permettre de reconnaitre les choses dans le monde selon leurs catégories
propres ; elle ne se contente pas de copier notre monde — elle faconne plutét ce que nous
percevons en faisant intervenir nos croyances, nos désirs et nos peurs. En outre, l'imagination
est également nécessaire pour que nous puissions voir quelque chose de nouveau et d'inconnu,
et pour que nous puissions considérer les objets de la perception comme symbolisant ou
suggérant quelque chose qu'ils ne sont pas. L'imagination étant un moyen de comprendre,
d'interpréter et de donner un sens a nos expériences, son bon développement est au cceur du
processus qui conduit les éléves a devenir des penseurs autonomes, des penseurs ayant la

capacité d'imaginer des situations, des objets ou des idées autres que ceux qui ont existé

précédemment et qui leur sont connus.?’ 2%

L'imagination est donc un processus de construction active et pas seulement
un reflet de notre réalité. Cette réflexion sur l'imagination portera également sur l'imagination
morale, car les enfants ont les moyens de réfléchir a une vie éthique. Cette question ne nous
intéresse pas pour l’instant, mais nous ne voulons pas la laisser de coté. Grace a l'acte
d'imagination, les enfants comprennent leur monde, unissent des idées et des concepts,
réévaluent leurs expériences et comprennent l'autre en tant qu'autre imaginant. La possibilité
de choisir est rendue possible par la capacité d'évaluer et de concevoir une variété¢ de
possibilités et leurs conséquences. Ainsi, « the greater our imaginative capability, the more
meaningful our moral autonomy. That is, the richer and clearer the conception we have of
various possibilities we have open to us, the clearer it becomes for us to discern what is right
and good for us at any time. Imagination must aid the child in discerning what is morally
relevant in the situation®®” ».

En conclusion, nous avons vu dans cette premiére partie l'importance de

l'imagination et de la conceptualisation dans la consolidation des communautés de recherche

®5d., p. 54.

286 “Since we cannot separate perception from interpretation, imagination is necessary to enable us to recognize
things in the world under their proper categories,, it does not merely copy our world — rather it shapes what we
perceive by involving our beliefs, desires, and fears. In addition, imagination is also necessary if we are ever to
see something as novel and unfamiliar, and for us to be able to see the objects of perception as symbolizing or
suggesting something that they are not. Since imagination is a way of understanding, interpreting and giving
meaning to our experiences, its proper development is central to the process that leads students to become
autonomous think-ers, thinkers with the ability to imagine situations, objects or ideas that are other than those

that have previously existed and are known to them”. [Traduction libre].
#11d., p. 56.

55



philosophique avec les enfants. La question de l'imagination et de la conceptualisation dans la
PPE trouve sa réponse dans les idées de Dewey et Spencer ou dans la conception de Kieran,
qui pense que 1'imagination est un processus actif de création. Il existe quelques tentatives de
comprendre différemment 'acte imaginatif, par exemple Accorinti qui, comme nous l'avons
dit, a voulu en faire une lecture a partir de la théorie du langage de Paul Ricoeur. Cependant,
nous constatons un vide épistémologique en ce qui concerne ces deux actes que sont la
conceptualisation et 1’imagination. Bien que chacun d'entre eux soit présenté comme
important ou comme une étape fondamentale d'une séance de PPE, il faut aussi rappeler que,
compte tenu de leur imprécision épistémologique, chacun des différents enseignants doit
traiter avec les enfants dans des séances discursives mais non philosophiques. Le risque de ne
pas délimiter ces deux actes est, selon nous, de tomber dans des idées vagues ou erronées sur
les communautés de recherche philosophiques. L'imagination précede-t-elle la
conceptualisation, ou le concept précede-t-il 1'expérience ? Il est presque impossible de
répondre a cette question a partir des progres de PPE, notamment parce que l'intérét principal
a porté sur la mani¢re de gérer les communautés de recherche, en d'autres termes, sur la
maniere de développer une session avec des enfants, et non sur le contexte des communautés.
Répétons-le et d'une autre maniére, si l'acte imaginatif et conceptuel sont repensés et
resignifiés, les communautés de recherche philosophiques avec les enfants peuvent avoir une
plus grande portée et donc une rigueur philosophique appropri€e, revenant ainsi aux sources

originelles du projet Lipman.

56



I1I. L'imagination dans la Phénoménologie

Le probléme central est donc celui de 1'imagination et de la conceptualisation en tant
qu'actes fondamentaux dans les communautés de recherche philosophiques. Il est évident que
nous pouvons répondre a ce probléme a partir de deux perspectives : la philosophie et la
psychologie. Nous pensons que ce que la PPE demande est une approche qui soit la plus
rigoureuse possible et c'est pourquoi nous nous tournons vers la phénoménologie en tant que
champ de recherche. Dans cette section, nous montrerons les principales caractéristiques de la
vue husserlienne sur l'imagination et la conceptualisation. Pour cela, il est nécessaire
d'aborder la question de la conception phénoménologique de la conscience, en expliquant le
concept d'intentionnalité¢ et a partir de la expliciter la vision de l'imagination et de la
conceptualisation depuis la phénoménologie. Cette explication servira de base a I'é¢tude de
Merleau-Ponty et de Dominique Pradelle, qui construisent leur pensée a partir d'une lecture

critique et appropriée de Husserl.

C. L’imagination chez Husserl

1. L'imagination dans la 5™ Recherche logique: intentionnalité et modes
de la conscience
Grace au concept husserlien d'intentionnalité, la phénoménologie peut établir une

autre compréhension de la conscience. Bien que le terme d'intentionnalité ne soit pas proposé
par Husserl mais par Brentano, c'est a partir de Husserl qu'il prend une valeur totalement
différente. La conscience est d'abord intentionnelle, c'est-a-dire que toute conscience est
conscience de quelque chose, elle est dirigée vers un objet. Ainsi, la vie consciente
correspond a la visée d'un objet et cela se fait a travers différentes modalités ou actes
intentionnels (imagination et pensée, entre autres). Dans la 5" Recherche Logique, nous
trouvons une partie de sa conception de la conscience et des actes qui en découlent®®®. Dans
cette partie, Husserl va détailler la définition de la conscience qui correspond a une étude
phénoménologique. Pour ce faire, il oppose trois conceptions de la conscience, a savoir la
conscience en tant qu’ « ensemble de composantes (gesante Bestand) phénoménologiques
réelles du moi empirique, comme perception interne des vécus psychiques propres et comme

désignation globale pour toute sorte de vécus intentionnels®®’

». Dans la premicre définition,
nous pouvons trouver une relation profonde avec la psychologie moderne, qui est établie

comme une science des expériences de conscience d'un sujet concret. Ces expériences, ou

2% DE WARREN, Nicolas, « Imagination et incarnation », Methodos, n° 09/2009, §9.
2% HUSSERL, p.145.

57



contenus d'expérience, peuvent E&tre considérés non seulement d'un point de vue
psychologique, mais aussi d'un point de vue phénoménologique, c’est-a-dire, « de telle sorte
que toute relation avec I'existence empirique réelle (reale) (avec des hommes ou des animaux
de la nature) soit exclue (ausgeschaltet) : le vécu au sens de la phénoménologie pure®’ ».
Husserl nous en donne un exemple en recourant a I'expérience vécue de la couleur. Ainsi,
dans la perception externe, nous trouvons le moment sensoriel dans lequel la couleur

apparait, en tant qu’ « élément réel d’une vision concréte®'

» et ce moment correspond
phénoménologiquement a un contenu vécu ou conscient. On distingue ainsi deux aspects,
d'une part la sensation de couleur et d'autre part la coloration objective de I'objet.** Ces deux
déterminations correspondent, en d'autres termes, au contenu que nous obtenons par la
perception et a 1'objet externe percu, qui est visé par un acte perceptif. Ainsi, la relation entre
cet objet extérieur a la conscience en tant que phénomene, et la conscience a laquelle cet objet
apparait est le centre de la phénoménologie husserlienne. Husserl précise que « 1’apparition
de la chose (le vécu) n’est pas la chose apparaissant (ce qui est présumé se trouver “en face
de nous” dans son ipséité corporelle). Nous vivons les phénoménes comme appartenant a la
trame de la conscience, tandis que les choses nous apparaissent comme appartenant au monde
phénoménal. Les phénoménes eux-mémes ne nous apparaissent pas, ils sont vécus®? ». Ainsi,
il faut également distinguer le phénomene de la chose qui est un vécu et 1'objet qui apparait,
car il ne s'agit pas de la méme chose.

Fondamentalement, Husserl fait la différence entre le contenu réel et le contenu
intentionnel. Le premier, en tant que contenu essentiel de 1'objet lui-méme, et 1'autre, en tant
que contenu de la conscience par rapport a l'objet visé. Ainsi, la conscience ne peut
naturellement pas contenir 1'objet lui-méme, mais ce qui lui est donné « ce sont les actes
correspondants de la perception, du jugement, etc., avec leur matériel sensoriel variable, leur

contenu d'appréhension, leurs caractéres positionnels, etc.”

». L'imagination correspond
donc a un mode d'intentionnalité qui est donné par sa nature méme, celle de 1'image. Avoir
l'expérience vécue de 1'image, c'est donc établir, d'une part, 1'image elle-méme en tant qu'objet
réel et, d'autre part, I'acte d'imagination par lequel la conscience appréhende cette image. Les
vécus intentionnels ont donc la caractéristique de « se rapporter de diverses manieres a des

objets représentés. C’est la précisément le sens de I’intention. Un objet est “visé” en eux, on

4., p.146.

®UId., p. 147.

2 Dans cette partie, nous nous appuyons sur le cours de Phénoménologie 1 donné par le professeur Claudia
Serban en 2024.

M d., p. 149.

¥ d., p. 151,

58



le “prend pour bout”, et cela sur le mode de la représentation ou en méme temps du jugement,

295

etc.”” ». Husserl nous montre ainsi qu'il n'y a pas deux choses, comme s'il s'agissait d'un objet

et, a coté, le vécu intentionnel qui se rapporte a lui. Mais que le vécu intentionnel « est

t*% ». C'est donc cette intention qui, de par sa

précisément ’intention relative a 1’obje
spécificité, constitue I'imagination de 1'objet. Cette expérience vécue peut méme apparaitre
dans la conscience avec sa propre intention, sans que l'objet ait besoin d'exister ou d'avoir
existé. « L’objet est visé, cela signifie que I’acte de le viser est un vécu ; mais 1’objet est alors
seulement présumé et, en vérité, il n’est rien*’ ». A cet égard, Husserl nous donne un
exemple avec la représentation du dieu Jupiter. Ce dieu est un objet qui se présente de
manicre immanente dans mon acte, ce qui signifie qu'il a une existence mentale. Ainsi, cette
représentation est un vécu intentionnel qui ne peut étre trouvé dans la nature, c'est-a-dire en
tant qu'entité matérielle. Par conséquent, 1'objet qui se présente comme mental n'appartient
aucunement au vécu, de sorte qu'une telle expérience n'est ni mentale ni immanente, de sorte
qu’il n’existe méme pas. Cela n'enléve rien a la validité de la représentation faite du dieu
Jupiter, et au fait que cette représentation est un vécu intentionnel d'un type particulier. Ainsi,
« pour la conscience, le donnée est une chose essentiellement la méme, que I’objet représenté
existe ou qu’il soit imaginé et méme peut-étre absurde®® ». 2%

Husserl affirme donc que d'une part, nous avons les actes par lesquels la conscience
se rapporte a l'objet et que chacun de ces actes est déterminé par la nature méme de 1'objet
vers lequel la conscience se dirige. Se représenter un objet, c'est donc, selon les termes de
Husserl, « une espece de disposition d’esprit déterminée descriptivement de telle ou telle
maniere. Porter un jugement sur ce chateau, prendre plaisir a sa beauté architecturale ou
avoir le désir de pouvoir le faire, etc., ce sont la des vécus nouveaux caractérisés

300 5. Ces actes sont donc des modes

phénoménologiquement d’une mani¢re nouvelle
d'intention objective qui s'expriment dans le langage tel qu'il est percu, imaginé, etc.

D'autre part, dans chaque acte, le moi est intentionnellement 1ié¢ a un objet, de sorte
que l'acte d'imaginer 1'objet est en méme temps une expérience vécue de l'image en tant
qu'objet réel. Il faut donc établir la différence et la relation entre I'objet de la perception et

l'acte perceptif. Ces actes « peuvent percevoir la méme chose et cependant ressentir des

M Id., p. 175.

6 Ibid.

»7 Ibid.

M Id., p. 176.

» Dans cette partie, nous nous appuyons sur le cours de Phénoménologie 1 donné par le professeur Claudia
Serban en 2024.

014, p.177.

59



choses tout a fait différentes®' », et nous pouvons ainsi obtenir de nouveaux objets pergus a
. n , . _y e .

partir des mémes contenus. Cette appréhension de 1'objet a surtout la caractéristique d'un acte,

c'est-a-dire d'un mode de conscience. Ainsi, « nous appelons le fait de vivre des sensations

t*°2 5. Nous constatons donc

selon ce mode de conscience, perception de I’objet correspondan
qu'il existe une différence entre le contenu ressenti et 1'objet pergu qui est présenté par le
contenu mais qui n'appartient pas a la conscience. Il en va de méme pour 1'acte imaginatif «
qui fait qu’au lieu d’un phénomeéne perceptif, nous avons bien plutdt un phénomene d’image
dans lequel, sur la base des sensations vécues, c’est I’objet représenté en image (par exemple

t*” ». Il y a donc des modes de la conscience,

le centaure sur le tableau) qui apparail
c'est-a-dire des modes de relation intentionnelle a 1'objet qui difféerent entre eux, puisque le
caractere de l'intention est différent dans chacun de ces cas . Ainsi, a chaque « mode
logiquement distinct de la représentation mentale d’un objet, correspond une différence dans
l'intention®™ ».

Or, dans un méme acte, on trouve deux contenus différents, a savoir un contenu réel et
un contenu intentionnel. D'un point de vue phénoménologique, lorsqu'on parle de contenu au
sens réel, « on applique tout simplement le concept de contenu le plus général, valable dans

395, Lorsqu'il est question de contenu intentionnel,

tous les domaines, aux vécus intentionnels
il est essentiel de partir du principe que la nature méme des vécus intentionnels doit occuper
une place importante dans la compréhension du contenu lui-méme. Pour comprendre cela,
Husserl a recours a l'explication de trois concepts différents qui sont basés sur la nature
specifique des actes. Ces trois concepts qui appartiennent en méme temps au contenu
intentionnel sont : « ’objet intentionnel de 1’acte, sa matiere intentionnelle et enfin son

essence intentionnelle®®

». De l'objet intentionnel, nous avons dit qu'il n'entre pas dans le
contenu réel de I'acte mais qu'il en est totalement différent. Quant au contenu intentionnel qui
est l'objet de l'acte, Husserl distingue ['objet tel qu'il est visé et l'objet qui est visé. Dans
chaque acte, il y a un objet qui est représenté d'une manicre particuliere, que ce soit par des
intentions créatives, imaginatives, facultatives, etc. Dans chacune de ces intentions, I'objet
visé est le méme, mais l'intention change, ce qui signifie que « chacune vise 1’objet d’une

307

manicre différente™’ ». Dans l'acte, nous trouvons également une distinction importante, celle

1 1d., p. 184
2 14, p. 185
3 14, p. 189
394 Ibid.

305 1d., p. 204
39 Ibid.

7 Id., p. 206

60



entre le caractere général de l'acte, qui le désigne comme représentatif ou imaginatif, et le
contenu de l'acte, qui le désigne comme une représentation ou une imagination de l'objet
imaginée. Si nous pensons a deux affirmations sur le méme objet, comme « voler ce crayon
est mauvais » et « ce crayon m'appartient », nous constatons qu'elles ont une caractéristique
commune, celle d'étre des affirmations, et cette caractéristique commune est donnée par la
qualité du jugement. De méme, dans la premiere affirmation nous trouvons un jugement de
contenu A et dans la seconde un jugement de contenu B, et cette relation entre les contenus
est établie a partir de la matieére du jugement. Ainsi, « nous €tablissons, pour tous les actes,
des distinctions semblables entre qualité et matiére’® ». Ce contenu, au sens de matiére, peut
se trouver en commun avec d'autres actes d'une autre qualité. Cette derniére peut varier et la
matiere peut rester la méme. De ce fait, le méme contenu peut étre le contenu d'une
représentation, d'une imagination, etc.

Or, grace a la matiére qui appartient a l'acte, on comprend que celui-ci vise une
objectité en général et, par ailleurs, que le mode selon lequel I'acte vise cette objectité est
déterminé. Ainsi, la matiére est « le sens de 1’appréhension objective ; sens qui fonde la

qualité*”

». Matiere et qualité sont donc deux moments qui interagissent et cooperent 'un
avec l'autre. Or, si l'on regroupe ces deux ¢léments, on obtient l'acte lui-méme, mais pas l'acte
concret complet. En d'autres termes, si la matiere et la qualité sont deux moments essentiels
et indispensables de l'acte, I'union de ces deux moments forme l'essence intentionnelle de
l'acte. Mais cette unité n'est qu'une partie de l'acte entier et non la totalité. Husserl recourt a
un second terme, celui d'essence significative (bedeutungsmdissigen)®'’. « L abstraction
idéatrice opérée sur lui livre la signification, au sens idéal que nous donnons a ce mot*"' ». Si
'on ne peut pas dire que deux personnes peuvent avoir la méme représentation du méme
objet, il est vrai que l'on peut avoir la méme représentation d'une chose lorsque la
présentation qui en est faite est exactement la méme. Essentiellement, deux représentations
peuvent étre identiques lorsque, sur le fond méme, ce qui est énoncé est la méme chose. «
Leur valeur de vérité est la méme, et elle I’est manifestement quand “le” jugement, I’essence

intentionnelle en tant qu’unité formée par la qualité et la matiére du jugement, est le méme>'?

». Une représentation imaginative se modifie au fur et a mesure que la qualité et la quantité

% 1d., p. 217.

9 1d., p. 222.

319 Voir: ROCHUS, Sowa, « Essences et lois d’essence dans I’eidétique descriptive de Edmund Husserl »,
Methodos, n1°9/2009, pp. 5, 35 ; BENOIST, Jocelyn. « L’identité d’un sens : Husserl, des espéces a la grammaire
». Liminaires phénoménologiques, Presses universitaires Saint-Louis, Bruxelles, 1998 ; RHEAUME, Michel, «
Husserl, la signification et la morsure du temps », Philosophie, n°4/2016, pp.36-51.

3 d., 224,

32 1d., 225.

61



du contenu varient. Mais méme avec ces changements, l'intention de I'acte d'imaginer restera
intacte. De fait, les variations phénoménologiques d'un méme objet ne modifient en rien
l'objet qui se trouve devant la conscience. C'est pourquoi ces variations ne proviennent pas de
I'objet mais du phénomene imaginatif. La qualit¢ demeure et le caractérise, tandis que la
matiere change par rapport a I'objet visé. Husserl affirme :

Il en est de méme de la part variable que 1’imagination a ou peut avoir dans la perception ou
encore dans la représentation que nous nous faisons du pergu. Qu’en général surgissent en
moi des représentations imaginatives de ’envers de cette boite a tabac placée devant moi,
qu’elles se comportent ensuite de telle ou telle maniére selon leur quantité, leur persistance,
leur vivacité, etc. : cela ne concerne pas le contenu essentiel (le sens d'appréhension) de la
perception, ni par conséquent ce qui, en elle, si on I’entend comme il faut, explique qu’on soit
pleinement justifié de parler de la méme perception vis-a-vis d’une pluralité d’actes perceptifs
phénoménologiquement différentes.*"

Bien que nous ne trouvions pas d'étude détaillée de 1'imagination dans les Recherches
logiques, 1l y a quelques indications sur l'acte imaginatif. En parlant de la perception comme
de l'acte qui nous met devant 1'objet lui-méme corporellement (leibhaft) présent, Husserl dit
que le mode imaginatif ne fait que re-présenter (vergegenwdrtigt) l'objet de maniere
non-corporelle. Ainsi, Husserl ne clarifie pas la question de « la constitution de la conscience
d’image en tant que forme spécifique d’intentionnalité. Husserl nous en donne déja quelques
indices dans la S5eme Recherche, mais ce n’est qu’en 1904/05, dans les cours Phantasia und
Bildbewufitsein, qu’il commence a s’engager dans une clarification phénoménologique plus

compléte de la conscience d’image®'* ».

2. Phantasia et conscience d’image

Dans les cours de 1904/05, Husserl a recours a l'explication et a la délimitation
conceptuelle et phénoménologique de l'imagination et de la phantasia. Tout d'abord,
I'imagination en tant qu'acte est totalement indépendante de la perception, mais elle collabore
intimement avec elle. Ainsi, « elle [I’imagination] continue de produire a vide de maniére
spontanée des schémes possibles qui servent a identifier les contenus (noémes) de sensation
du monde. Absolument libre, elle produit sans limitation des mod¢les de la chose visée par la
perception : elle offre ainsi a la conscience toutes les facettes possibles que peut contenir un

objet jusqu’a I’infini, de maniére propre ou impropre*'® ». Or, si pour Husserl 1'imagination et

M., 227
314 DE WARREN, Nicolas, §9.
35 METROZ, Aurélien, « Espaces phénoménologiques d'Equipée de Victor Segalen », 4 contrario, n° 14/2010,

62



la perception ne sont pas la méme chose, comment comprendre l'acte imaginatif ? La
premiere chose que nous devons souligner est la distinction que Husserl fait lorsqu'il parle
d'imagination et de phantasia. Ainsi, pour Husserl, 1'imagination, « loin d’étre une source
d’erreurs, est une conscience aussi valable que n’importe quelle autre et qui doit étre étudiée
dans sa spécificité®'® ». La seule fagon, d'un point de vue phénoménologique de rendre
évidente la conscience imageante est de se baser sur l'intentionnalité. Grace a 'analyse de ce
vécu intentionnel, nous constatons que « dans la représentation par image, nous visons 1’objet
représenté en image (le sujet de ['image) sur la base d’un objet-image®'’ », et se distancie
ainsi de la théorie de 1'image qui existait jusqu'alors. Une image ne peut donc pas étre séparée
de ce qui en fait une image, et ce caractére d'image est donné par la conscience.

Le terme d'imagination est utilisé par Husserl a partir de deux formes de conscience
différentes. D'une part, « la représentation imageante simple et directe (1’'image mentale de la
tradition) ; de 1’autre c6té, la conscience d’image a partir d’un objet matériel perceptif (cas
des statues, tableaux, portraits...)*'® ». Ainsi, lorsque nous nous représentons une image, le
terme de représentation comprend, par exemple, a la fois la photographie de l'objet et 'image
ou le souvenir de l'objet lui-méme. Il y a donc deux phénoménes qui sont ¢lucidés grace a
l'intentionnalité imaginative. En bref, « c’est I’intentionnalité de la conscience, son attitude
profonde, qui constitue comme images certaines représentations internes et certains objets du

monde*"’

». D'autre part, nous pouvons croire que ce dont on parle sont des images mentales
et des images extérieures, mais Husserl critique ces désignations. En effet, en parlant des
images internes, on oppose les objets externes et comme nous l'avons vu dans la section
précédente, ces deux moments constituent l'acte et ne sont pas compris séparément 1'un de
l'autre. En d'autres termes, cette interprétation « fait croire que I’image est a l'intérieur de la
conscience comme un tableau peint est a ’intérieur d’une chambre®® ». 11 est donc nécessaire
de faire la distinction entre image (Bild) et représentation imageante (Bildvorstellung). La
premiére distinction (chose-image) ne peut se comprendre qu'a partir de l'acte de
représentation imageante. C'est pourquoi, grace a la conscience, 'objet physique apparait
comme une image, et sans cette intervention 1'objet ne se distinguerait pas de n'importe quel

autre objet. A partir de 1a, on voit que pour Husserl, a partir de la phénoménologie, on ne peut

pas utiliser le terme d'imagination mentale mais plutdt de phantasia ou encore d'imagination

pp. 61-77, p. 69.

316 SARAIVA, Maria, L imagination selon Husserl, La Haye, Martinus Nijhoff, 1970, p. 51.
317 Ibid.

M8 14, p. 54.

W14, p. 55.

014 p. 55.

63



libre. Si, par contre, on parle de conscience de l'image (Bildbewufitsein), il ne faut pas la
confondre avec l'imagination, « mais doit étre employée comm synonyme d’imagination,
mais doit étre exclusivement réservée aux cas ou il ya une chose-image®*! ».

La phantasia est présentée phénoménologiquement non pas comme une faculté, mais
a partir des expériences intentionnelles vécues qui lui correspondent. Par conséquent, lorsque
nous parlons de phantasia, nous le faisons a partir du « vécu- de-phantasia, ce qu’on appelle
représentation-de-phantasia. [...] 1l fait partie de la sphére des vécus objectivants ; des
objectivités sont portées a apparition dans le “phantasmer” et sur lesquelles on a

2 ». Ainsi, comme nous l'avons vu dans les

éventuellement une opinion et une croyance?”
Recherches logiques, la phantasia est un vécu avec une intention particuliere, c'est-a-dire
avec une manicre différente de se rapporter a l'objet, celle du fantome, qui peut étre le
centaure ou la licorne, par exemple. A la base de la perception, nous trouvons les sensations
provenant des sens, tandis que dans la fantaisie se trouvent les phantasmata des sens
(Sinnesphantasmen). Nous pouvons voir qu'au fond ce que nous trouvons est une distinction
entre représentation perceptive et représentation-de-phantasia. Le contenu n'est donc ni la
perception elle-méme, ni la fantaisie elle-méme, mais un moment de l'acte intentionnel. Ce
moment correspond a l'une comme a l'autre, étant donné que « a tout contenu sensible de
sensation, par exemple, au rouge senti, correspond un phantasma sensible : le rouge qui me
flotte actuellement dans la présentification intuitive d’un rouge** ». Nous pouvons trouver
deux expériences du rouge, I'une provenant de l'acte perceptif et I'autre de 1'acte imaginatif,
mais il est également précis qu'au sein de l'acte perceptif, un moment de
représentation-de-phantasia se développe.

En effet, « au sens d’une possibilité idéale, a toute représentation perceptive possible
appartient une représentation-de-phantasia possible qui se rapporte au méme objet et, en un
certain sens aussi, exactement de la méme maniére®* ». Ainsi, a I'objet présentifié correspond
l'objet de la perception et a I'objet fantasmé correspond 1'objet percu. Que I'objet se présente
de la méme manicre que dans la fantaisie ou la perception, dans l'une 1'objet est fantasmé,
dans l'autre percu. Cependant, la manic¢re dont I'objet se présente n'est pas réalisée a partir de
la méme intensité, c'est-a-dire que dans la perception, 1'objet se présente dans sa propre
personne, « comme présent lui-méme », pendant que «dans la phantasia, I’ objet apparait bien

sir lui-méme dans la mesure ou i/ est précisément ce qui apparait la, mais il n’apparait pas

2114, p. 60.
322 HUSSERL, Edmund, Phantasia, conscience d’image, souvenir, Grenoble, Jérdome Millon, 2002, p. 50.
14 p. 57.
14, p. 61.

64



comme présent, il n’est que présentifi¢, ¢’est quasiment comme s’il était 1a, mais seulement
quasiment, il nous apparait en image’”> ». Ainsi, nous trouvons dans la phantasia que
l'intention est une présentification en image ou, en d'autres termes, une facon de se
représenter en image. Dans toute représentation, comme nous l'avons vu précédemment, une
distinction est faite entre I'image, qui rend l'objet représenté (vorstellig), et 1'objet lui-méme,
qui est l'objet visé de la représentation. En effet, « 'image rend la chose représentée, mais
n’est pas elle-méme. [...] cette image apparait en un tout autre sens que la chose et que, si
toutes deux sont désignées comme représentées dans la phantasia®® ».

Si nous parlons de I'image-copie, nous pouvons trouver deux significations de 1'image,
en tant qu'objet physique, comme cette peinture murale, et en tant qu'objet-image
(Bildobjekt) qui est présentée de différentes maniéres et tonalités. Cependant, a partir de ce
point, I'image n'est pas comprise comme l'objet figuratif dans I'image-copie, mais comme
I'image-de-phantasia, c'est-a-dire l'objet qui est le représentant du sujet-image. Husserl
l'explique en recourant a l'exemple de la photographie (image physique), dans laquelle on
trouve l'image de l'objet (l'image représentative), l'objet apparaissant (qui figure dans
l'image-copie) et a travers cette derniére, « le sujet-image est figuré en image-copie®?’ ». Dans
I'ceuvre de Husserl, nous trouvons deux significations de l'imagination ; en tant qu'image
physique et en tant que phantasia. Dans le premier cas, nous trouvons deux objectités, tandis
que dans le second, nous en trouvons trois. Le point commun entre les deux réside dans le fait
qu'a chaque fois qu'une objectité est rendue présente, elle n'a de valeur qu'a travers une autre
non-apparente, représentée par une image (bildmdssig). Ainsi, « I’image physique éveille

t328

I’image spirituelle, et celle-ci représente a son tour autre chose : le sujet’™ ». Cette image

physique contient en elle « la conscience du caractére d’image immanent, dans sa différence
avec celle du caractére trans-cendant d’image, comme trés importante®* ».

De la, Husserl distingue la phantasia et I’image (Bild, la copie, Abbild, et la
conscience d’image). « La “ révolution ” husserlienne consiste alors a penser “ toute image
sur le modele de la représentation-de-phantasia, comme présence a distance de I’objet méme,
ce qui suppose de renoncer a I’idée d’un représentant dans I’imagination® ». La

conscience-image, en revanche, présuppose un représentant et un objet représenté, qui sont

unis par leurs ressemblances particulicres ; et la phantasia est exprimée comme une présence,

325 Ibid.

326 Id., p. 63.

27 74, p. 64.

2 74 p. 71.

14, p. 88.

30 ROMANO, Claude, Au ceeur de la raison, la phénoménologie, Paris, Gallimard, 2010, p. 120.

65



mais non comme dans la perception qui se fait en chair et en os. La phantasia « s'éloigne de
la conscience signitive et se rapproche de la perception : il y a une saisie de la chose

absente™!

». La représentation de-phantasia est une quasi-expérience dans laquelle la
médiation d'un représentant n'est pas importante, contrairement a la conscience de l'image.
Nous pouvons dire que I'imagination est une « quasi-perception qui ouvre un

quasi-monde*** »

», et cette vie-de-phantasia est pleinement ressentie dans toute notre
existence. L’apport révolutionnaire chez Husserl est la connotation de perceptive qu’il donne
a la phantasia. Cependant, il faut préciser, comme nous l'avons fait, que I'on ne peut pas
comparer l'expérience de la perception a celle de la phantasia, dans laquelle 1'objet est vécu
dans un comme-si (gleichsam). 1l existe donc une frontiére entre la présence perceptive et la
quasi-présence, qui ne peut étre de nature « puisque, dans ce cas, la distinction de

I’imagination et de la perception annulerait toute proximité**

». Romano met en évidence le
concept de flottement, un concept qui se situe au méme point que l'époche, dans la mesure ou
il fait paraitre ’apparaitre. L’apparition flottante se caractérise par l'absence de temps et
d'espace objectifs, sa wvariabilit¢ ou sa fluctuation et, enfin, la cristallisation d'un
apparaissant. Contrairement a la perception, la phantasia contient en elle-méme une
non-situation dans le monde, sans que I'objet imaginé ne se trouve uniquement dans l'esprit.
« L’imagination est une forme d’intuition, de présence et d’expérience™* ».

Etant donné sa propre indétermination, le monde de la phantasia est inachevé,
c'est-a-dire qu'il reste a construire. Il est en situation de flottement, puisqu'il ne s'accroche pas
a ce monde, laissant la possibilité d'une compréhension de mondes différents. Ce flottement
de la phantasia peut sembler étre un déni du monde réel ; au contraire, c'est comme un « vol
au-dessus de ce monde, vers un ailleurs a la fois étranger et apparenté® ». Telle est donc la
différence entre la conscience-image et la conscience-phantasia : la conscience-image est liée
a l'acte perceptif puisqu'elle présentifie I'objet dans le champ perceptif, alors que la phantasia
est séparée de la perception par sa caractéristique de non-présence. Si, d'une part, 1'objet visé
apparait comme non-présent dans le monde réel de la perception, dans la phantasia, 1'objet
apparait dans un autre monde, un monde distinct du monde actuel. Nous pouvons constater

que les caractéristiques phénoménologiques de la perception font également partie de la

phantasia, mais en tenant compte sa non-présence. De méme que la perception regoit des

Brd, p. 121.
3214, p. 122.
33 Ihid.
314, p. 123.
35 Ihid.

66



informations des sens, a la phantasia correspondent ses propres sens ou phantasmata (pluriel
de phantasma), qui se caractérisent par l'irréalité. Cette complexion de phantasmata est une
appréhension objective dans laquelle 1'objet absent est donné comme quasi-étant. Dans la
phantasia, le sens est, pour ainsi dire, quasi-senti, 1'objet présenté est quasi-présenté, c'est la
présentification (Vergegenwartigung) en tant que présent modifié. Jansen nous dit :
Imagining is not viewing mental images or being aware of mental representations. It is
simulating possible experiences. [...] Imagining in this sense is evidently distinct from merely
supposing or considering something (which, by contrast, do not require any simulation of
sensory experience). Imagining, then, is like perceiving, but in the mode of ‘inactuality’.

When I imagine something (visually, aurally, or in any other sense mode) it is as if [ perceive

it, but not quite.**

En résumé, on retrouve chez Husserl ces deux connotations en parlant de
I'imagination, la conscience de l'image dont la caractéristique est d'€tre une conscience
médiate et la phantasia, qui ressemble a la perception par le fait que l'objet est donné
directement, et qui, comme nous l'avons dit, le fait apparaitre sur le mode du comme si.
L'imagination (phantasia) au sens strict est donc une représentation intuitive, puisque la
présentification (Vergegenwdrtigung) est un mode de présentation intuitive. C'est la
différence avec l'acte perceptif, dans lequel 1'objet est présenté comme effectivement présent (
gegenwdrtig ), alors que dans l'imagination, il est présentifié, c'est-a-dire « comme s’il était

“effectivement présent %’

». Ainsi, en tant que mode de conscience originelle, la
présentification se présente comme une conscience de I’étre-autrement (Anderssein). C'est
pourquoi, comme le souligne Nicolas De Warren, il existe un conflit interne a I'imagination
elle-méme, puisque « la conscience [dédoublée de I’imagination] produit son propre
semblable qui devient son propre autrui. La conscience se neutralise par le fait d’imaginer
une expérience qui, effectivement, n’a pas lieu®*® ». L'imagination doit étre distinguée d'un
simple acte qui s'établit comme une possibilité, autrement dit, le caractére de comme si ne
peut étre confondu avec un peut-étre.

Nous arrivons a présent au deuxiéme pdle de la problématique présentée au début de
cette deuxiéme partie, a savoir la conceptualisation. Bien que ce probléme puisse étre abordé
sous différentes perspectives, compte tenu du fait que les communautés de recherche

philosophique sont avant tout une forme de dialogue, nous pensons qu'il est approprié de se

référer au concept de signification. Husserl nous dit que la fonction de I'expression est « de

336 JENSEN, R. T., & Moran, D. The phenomenology of Embodied Subjectivity, Londres, Springer, 2013, p. 68.
37 DE WARREN, § 23.
338 Ibid.

67



signifier quelque chose au sens prégnant ; et cette fonction de signification, en tant qu’elle est
essentielle, Iui appartient donc méme 1a ou elle n’indique rien®*® ». On retrouve dans
I'expression deux types de choses ; d'une part, la partie physique et d'autre part, sa
particularité psychique. La premicre est donnée dans 'apparence sensible du son du mot ou
du signe sur le papier ; la seconde est comprise a partir des expériences psychiques qui font
que le mot acquiert une sorte de signification. La théorie de Husserl ne se concentre pas sur la
transmission et la réception de l'information, mais plutot sur les limites du signifier et du
signifié. Sur la base de ces deux notions nous trouvons 1’expression comme champ d’action
de la signification. Dans I'expression comprise comme un simple signe sensible, on trouve
d'une part l'apparition-expression et d'autre part 1'expression elle-méme. « Nous disons donc :
le son de mot, un discours qui peut nous re-présenter (reprdsentiren) toute sensible qui entre
en considération ici, donc le son parl€, ce qui est en cela acoustiquement moteur, etc. ; de

3405 11 faut donc distinguer le son du mot

méme, le signe écrit du mot écrit ou imprimé, etc.
qui apparait de 1’apparaitre lui-méme, et de méme, « le vécu de I’apparition de perception en
lequel consiste (besteht) le flottement (das Vorschweben) du son de mot, du signe d’écriture
sur le papier, et par lequel il est quelque chose qui flotte devant celui qui parle, et devant celui
qui écoute*! ».

Husserl souligne que cet acte par lequel le son se constitue dans la conscience n'est
pas complétement déterminé. C'est pourquoi, dans un premier temps, il ne s'agit pas de savoir
s'll s'agit d'une perception ou d'une représentation imaginaire. En effet, dans l'acte de
prononcer le mot, il n'y a pas de prise de position existentielle. Le son de mot (Wortlaut) peut
étre compris a la fois comme un existant effectif et comme un comme-si. De plus, ce qui se
développe dans la pensée et la parole est un flux de représentations imaginaires, « mais, aux
sons de mots qui y sont imaginés, il n’y a pas de place du tout qui soit assigné dans le monde
effectif ; ils apparaissent, mais ne valent ni comme étant ni comme n’étant pas*** ». Ainsi, la
simple apparition de sons de mots dans l'imagination, sans positionnement existentiel,
fournit les fondements des actes porteurs de sens, c'est-a-dire les apparitions de perception.
En somme, les mots sont des objectivités sensibles, méme pour les mots qui n'ont pas de sens
effectif, parce qu'ils veulent dire quelque chose. Les apparences des mots, ou plutot les

représentations des mots, sont a la base des actes de signification. Or, si l'on analyse la

signification, on constate que le mot représenté est tel, puisqu'il est intuitionné, c'est-a-dire

3% HUSSERL, Edmund, Sur la théorie de la signification, Paris, VRIN, 1995, p. 30.
0 14, p. 33.

341 Ibid.

342 Ibid.

68



qu'il vise quelque chose, qu'il signifie quelque chose. C'est pourquoi les noms, pour Husserl,
sont une objectivité nommée. Le son de mot est plus qu'un simple son, c'est un signe
signifiant. Toutefois, cette conscience de son de mot n'est pas suffisante pour l'explication du
sens, car un mot ne contient pas en lui-méme une intentionnalité. C'est pourquoi le mot, et
plus encore I'expression, comme objectivité, sont compris a partir dun acte de visé. « Il
intervient donc, en unité avec la conscience de son de mot, des actes nouveaux, les actes du

viser ceci et cela avec le mot ~**

». Ainsi, lorsqu'une chose est nommée, soit intérieurement,
soit extérieurement, elle est présentée devant la perception, a partir de la mémoire ou de
l'imagination. L'objet est suspendu, ou plutot flottant devant le moi, de maniére imaginaire : «
imaginer est bien une maniere de “voir” I’objet, de le voir flotter en phantasia ou de le voir

dans I’ceuvre d’art qui le présente’*

». De méme, on peut trouver des expressions qui
n'utilisent pas ce lien avec une représentation intuitive, ce qui en fait une simple expression
symbolique dotée de tout son sens. Le sens est donné par elles-mémes et elles n'ont pas
besoin d'un acte qui remplisse, qui clarifie ; ainsi, I'expression nomme et signifie sans que
cette relation soit réalisée. Il existe donc une différence entre les actes qui conférent une
signification et ceux qui remplissent une signification. Il est donc important, comme le
souligne Husserl, de séparer

le remplissement ( Erfiillung ) en tant que remplissement achevé ( Ausfiillung ), pour ainsi
dire, d’une représentation vide par une plénitude d'intuition — mais la quasi intuitionnification
est ici a séparer de I’intuitionnification qui remplit effectivement ( se faire une image ) ; et,
d’autre part, le remplissement au sens de la confirmation, de la corroboration d’une visée au
sons d’une 66&a, d’une croire, d’une conviction, d’une présomption etc., et d’une fagon plus
précise, éventuellement, d’une vérification par une “ intuition ” ( correspondante! ), rendant
évident, qui a méme ici le caractére d’une croire et conduit la §6&a a I’émotiun.**

A partir de I'imagination, une représentation vide est dotée de sens, et l'intention n'est
pas remplie comme s'il s'agissait d'une corroboration, d'un rendre évident. On ne trouve donc
pas de prise de position dans l'action de juger la chose représentée. Mais si nous avons
'expression dotée d'une signification en soi, ce qui est confirmé, c'est la croyance, elle est

justifiée. Signifier implique que « ou bien les actes dotés de la tendance au renvoi, ou bien les

actes donateurs de sens et corollairement remplisseurs de sens*® » mais ces actes ne

M d., p. 36.

3 DUFOURCQ, A, « La définition de 1’imagination par Husserl : I'originalité fondamentale et les nombreux
points d'hésitation ». In : La dimension imaginaire du réel dans la philosophie de Husserl, Phaenomenologica,
2010, p. 23.

3 HUSSERL, 1995, p. 38.

M 1d., p. 39.

69



correspondent pas a la signification, qui doit étre comprise dans sa pluralité¢. En d'autres
termes, pour Husserl, il existe différents types de signification, tels que la signification du
sujet ou la signification du prédicat, etc. En nommant la France et I'Hexagone, nous trouvons
deux manicres différentes d'entendre le méme objet, de le signifier. Chaque expression a un
sens, les expressions tautologiques ont une seul et méme signification, pendant que les
expressions non-tautologiques ont une signification différente. De méme, toute expression a
un objet, vers lequel elle tend, sans oublier la distinction entre l'objet et la signification,
puisqu'on peut trouver différentes expressions de sens pour un méme objet, comme dans
I'exemple de la France et de 'Hexagone. Telle est la signification, « c’est ce quelque chose-la
qui a voulu étre dit en tant que tel**’ ».

Que l'expression ait la propriété de signifier d'une maniére ou d'une autre, passe avant
le fait qu'elle tende vers l'objectif. « C’est parce que 1’expression signifie qu’elle se relie a
quelque chose d’objectif. L’expression est expression en vertu de sa fonction de
signification ; et c’est a cette fonction que tient le fait qu’elle dit quelque chose sur des
objectivités’*® ». Cette ambivalence s'explique par la nature méme du signifiant, qui ne peut
se prononcer sur les objectivités de maniere précise. En effet, le signifiant est li¢ aux objets
de manicre directe ou indirecte, déterminée ou indéterminée, dans l'expression de ce concept
ou d'un autre concept. C'est cette relation complexe qui sous-tend la différence du signifiant.
Il est important de souligner que la signification, dans la mesure ou elle flotte devant le moi,
n'est pas un acte ou un moment réel de 'acte. Lorsque nous exprimons quelque chose, que ce
soit intérieurement ou extérieurement, nous constatons que l'expression elle-méme veut dire
quelque chose et c'est dans ce vouloir-dire que se produit la signification. L’expression, en
tant qu'unité, se caractérise par le fait qu'elle est 1'unité idéale, de sorte que le mot « veut dire
quelque chose, et ce qu’il veut dire 1a, c’est quelque chose d’identique par opposition a la
multiplicité des actes du parler et du signifier’™ ». Les actes qui conférent le sens sont donc
fugitifs, alors que la signification est intemporelle, « identique a soi comme toute idée**%».

Nous avons jugé utile de restituer ces contributions de Husserl alors que notre intérét
se porte sur l'analyse du dialogue dans les communautés de recherche philosophique
proposées par la PPE. Comme nous l'avons vu dans la premiére partie, ce a quoi un
participant doit faire face, ce sont les concepts, dans la mesure ou il les déconstruit et les

remplit de sens. De méme, dans la délimitation que nous avons faite, nous avons montré que

4. p. 51.
M Id., p. 53.
4., p. 55.
350 Ibid.

70



les concepts privilégiés sont les concepts de la philosophie, tels que la beauté, la bonté, la
vérité, entre autres. D'ou le probléme de I'abstraction et donc de la conceptualisation dans les
communautés de recherche. Ces concepts n'ont pas de réalité effective, c'est-a-dire qu'ils ne
se trouvent pas dans la réalité comme le chien qui peut se trouver devant nous ou le tableau
que nous pouvons regarder, mais par analogie ou par un autre type de médiation. L'approche
de Husserl dans le chapitre 3 de l'ouvrage Théorie de la signification suscite un intérét
particulier. En effet, l'auteur y traite des représentations sans objets, un concept déja abordé
dans les Recherches logiques, mais qui est approfondi et développé dans cette partie. A cet
¢gard, il déclare que « chaque représentation doit avoir un objet, se relier a un objet, peu
importe qu’une conviction existe en méme temps ( mitbesteht ) ou n’existe pas, et peu
importe que la conviction soit juste ou non, que le jugement d’existence concerné soit ou non

valable™®!

». Pour reprendre un exemple que nous avons cité précédemment, a savoir : « Un
jeune enfant, par exemple, parlera de la solidarité ( comme Ourson qui aide Julie), d’injustice
(comme Calimero qui est maltraité)...”** », nous voyons que le concept de solidarité est
représenté par la figure de 'ours qui aide une fille. Cet ours parle et a des particularités qui le
séparent du véritable ours, celui que nous connaissons.

Ainsi, la représentation de 1'ours représente 1'objet-ours et pourtant elle ne s’identifie
pas a lui. Mais si cet objet n'est pas, comment le représenter ? Pour répondre a cette question,
il faut recourir aux « jugements visionnées (einsichtige), évidents, dans lesquels les
situations-de-chose (Sachlage) concernées en viennent pour nous a se donner d’'une manicre

353 5. 11 faut donc distinguer les jugements de relation a I'objectif et les jugements

adéquate
d'existence. Dans le premier cas, nous partons de jugements d'identité dans lesquels 'ours est
le méme que celui qui aide la fille (solidarité). « Cette conscience de jugement est la
conscience du méme. Par ce jugement, les représentations de A et de B, c’est-a-dire la
représentation que nous avons si nous disons (sagen) A et si nous disons B dans 1’énoncé
(Ausage), sont amenées a une unité ; elles sont des parties constitutives du jugement, et

”334 . Dans le jugement

jointes par la conscience en surplomb de ce qu’il y a d'“identique
d'identité, les deux représentations de cet exemple, celle de 1'ours et celle de la solidarité en
tant qu'ours qui aide Julie, sont liées au méme objet. C'est-a-dire que ce méme ours qui aide
Julie est le méme ours par lequel apparait la solidarité. C'est également le cas si, au contraire,

nous avons le jugement de différence, dans lequel l'ours est différent de la solidarité,

3 1d., p. 63.

32 L ELEUX, p. 122.

33 HUSSERL, 1995, p. 63.
34 1d., p. 66.

71



exprimée par la non-assistance a Julie. Ainsi, ces deux moments de jugement permettent de

comprendre le méme objet représenté dans 1'imaginaire.

B. L'imagination est conscience de quelque chose : Jean-Paul Sartre

Avant d'aborder la question de l'imagination du point de vue de Merleau-Ponty, il
nous semble nécessaire de présenter, au moins bricvement, la pensée de Jean-Paul Sartre,
dont une grande partie de son travail sera influencée. Si Sartre poursuit la réflexion laissée
par Husserl, notamment dans Ideen’>, il ouvre également un nouveau paradigme dans la
discussion sur l'imagination. Husserl, comme le dit Sartre dans L'imagination, a tracé les
possibilités d'un changement de paradigme en établissant la phénoménologie en tant que
« description des structures de la conscience transcendantale fondée sur 1’intuition des
essences de ces structures®® ». Ainsi, a partir de la réflexion, le phénoménologue cherche a
saisir les essences, en opérant a partir d'exemples, que l'objet individuel soit réel ou
imaginaire. C'est pourquoi la question de I'imagination ne porte pas sur la maniere dont une
image est faite (psychologie), mais sur son essence méme, a savoir : qu'est-ce qu'une image ?
Cette question et toutes celles qui peuvent en découler trouvent leur réponse non pas dans les
ressources de la psychologie ou des sciences formelles, mais dans la phénoménologie, qui est
purement descriptive. Sartre propose ainsi de jeter les bases d'une psychologie
phénoménologique, dans le prolongement de l'analyse de Husserl. De cette maniere, pour que
la psychologie phénoménologique puisse se consolider en tant que corpus, « on doit chercher
a constituer une eidétique de ’'image, c’est-a-dire a fixer et a décrire I’essence de cette
structure psychologique telle qu’elle apparait a I’intuition réflexive®®” ».

Sartre reconnait que la conception de l'intentionnalit¢ de Husserl, que nous avons déja
abordée, permet de restructurer la notion d'image. Les choses ne sont pas une pure
représentation qui se réduit a une quantité de stimuli subjectifs, tels que la couleur, la
sensation, l'apparence, comme le pense le psychologisme. Au contraire chez Husserl, les
choses sont placées en dehors de nous, viser un objet sur la base de ses caractéristiques ou de
ses aspects ne revient pas a concevoir la totalité de I'objet ; au contraire, la tonalité, la taille,
etc. sont des qualités transcendantes, maticre subjective a laquelle s'applique l'intention. De

méme, c'est le cas de l'image, qui est une « image de quelque chose™® . (...) ’image cesse

355 SARTRE, Jean-Paul, L’imagination, Paris, puf, 2023, p. 117-133.
36 1d., p. 118.
37 1d., p. 120.
3% 14, p. 123.

72



d'étre un contenu psychique ; elle n’est pas dans la conscience a titre d'élément constituant ;
mais, dans la conscience d’une chose en image®™ ».

L'image n'est donc pas seulement un produit mental, elle a un caractére intentionnel et
donc « passe de I'état de contenu inerte devenant conscience a celui de conscience une et

t*%° ». Ainsi, dans la phénoménologie

synthétique en relation avec un objet transcendan
sartrienne, 1'imagination est avant tout un acte, ou la conscience vise directement l'objet. Le
grand engagement de Husserl a ouvrir I’image sur l'extériorité de la conscience signifie que
I'image peut étre comprise a partir de son unité, c'est-a-dire I'objet imaginé qui est un seul et
méme objet. Pour Sartre, ce changement de paradigme a quelques conséquences, 1'une d'entre
elles étant que l'image ne peut étre comprise a partir de la passivité, mais au contraire
l'imagination est un acte actif de la conscience. Cela signifie que l'image remplit une
intention vide, de sorte que, bien qu'elle différe de la perception, elle est, d'une certaine
manicre, une forme de perception. Nous pouvons la percevoir, en tant qu'objet-chose mais
aussi en tant qu'objet-image et chacun de ces actes a ses propres caractéristiques. Cependant,
comme le dit Sartre : « A cette explication nous souscrivons entiérement. Mais elle demeure

%1 5. Pour établir la nouveauté de Sartre, il faut se référer a

encore trés incomplete
L'Imaginaire de 1940, écrit quatre ans apres ses premieres analyses dans L'Tmagination.

Déja a la fin de L’imagination, Sartre avait dit que le probléme qui se pose, et dans
lequel peuvent résider certaines ambiguités, est celui de la nature de I'image. Si, du point de
vue de Husserl, I'image est une synthese active, cela peut avoir deux implications : d'une part
qu'ill y a un changement de matiére ou que seule une modification de groupement se
manifeste. Ainsi, 1'image du Centaure peut s'expliquer de deux manicres, la premiere étant
que constitution de « la synthése spontanée d'une perception renaissante du cheval et d'une
perception renaissante de I'homme?®®* » et la deuxiéme, que « la matiére impressionnelle de la
perception est incompatible avec le mode intentionnel de 1'image-fiction®® ». Ce qui est au
cceur de la discussion est une rupture entre I'image-fiction et 1'image-souvenir, qui pour Sartre
n'est pas tout a fait claire, et a cause de laquelle une restructuration de l'acte imaginatif
devient nécessaire. La différence entre 1'imagination et la perception ne peut donc pas résider
dans l'intention de chacun de ces actes, mais tout comme l'intention différe, la matiére différe

¢galement. « Peut-&tre méme faut-il que la matiere de I’image soit elle-méme spontanéité,

39 Ihid.
30 14, p. 124.
1 7d., p. 132.
32 Ihid.
33 Ihid.

73



mais une spontanéité d’un type inférieur’® ». La question de l'image doit donc étre
reconsidérée sur d'autres bases, et si Husserl a ouvert un nouveau champ de recherche, pour
Sartre cil faut tout de méme repartir de zéro, et c'est le sens de 1'ouvrage précité publié en
1940.

Dans un premier temps, Sartre nous dit que 1'image est une conscience a part enticre.
Pour comprendre cela, il 1'explique par la perception de la chaise. Pour lui, c’est absurde de
dire que la chaise est a l'intérieur de la perception. La perception est « une certaine
conscience et la chaise est l'objet de cette conscience®® ». Le fait d'imaginer la chaise,
c'est-a-dire que 1'objet est donné en image, n'implique pas que 1'objet soit a l'intérieur de la
conscience. D'ol, que « une image de chaise n’est pas [et] ne peut pas étre une chaise® ».
Ainsi, qu'il soit imaginé¢ ou percu, l'objet (la chaise observée ou dans laquelle le sujet est
assis) est toujours hors de la conscience, dans un espace, a un moment donné. De méme, cet
objet per¢u ou imaginé est le méme, il n'y a donc pas de changement dans son Aylé. Ce qui
différe entre les deux, c'est la maniére dont la conscience vise 1'objet, c'est-a-dire son
intentionnalité. « Seulement, dans un des cas, la chaise est “ rencontrée ” par la conscience ;
dans 1’autre, elle ne 1’est pas. Mais la chaise n’est pas dans la conscience. Pas méme en
image®® ». L'image est donc un type de conscience a part entiére, c'est-a-dire une
organisation synthétique qui vise l'objet d'une manicre particuliere. Nous ne parlons pas
d'images en tant qu'éléments de la conscience, mais en tant que conscience ayant une
structure complexe.

Or, un objet peut nous étre donné a partir de trois types de conscience différents, a
savoir la perception, la pensée et l'imagination. Dans la premicre, 'objet apparait a partir
d'une série de projections ou, pour utiliser le terme de Husserl, d’esquisses (4bschattungen).
« On doit apprendre les objets, c¢’est-a-dire multiplier sur eux les points de vue possibles.
L’objet lui-méme est la synthése de toutes ces apparitions. La perception d’un objet est donc
un phénoméne a une infinité de faces**® ». Dans la seconde, I'objet est donné d'un seul coup a
la conscience ; la pensée rassemble la totalité¢ de I'objet dans la pensée. Telle est la différence
entre I'une et l'autre : alors que dans la pensée I'objet est donné d’un coup dans sa totalité,
dans la perception l'objet est donné¢ progressivement et a partir de la multiplicité des

apparitions. Or, l'imagination peut étre comparée a la perception en ce que 1'objet est donné a

% 1d., p. 133.

365 SARTRE, Jean-Paul, L’imaginaire, Paris, Gallimard, 1940, p. 20.
3% Jbid.

7 1d., p. 21.

8 1d., p. 21.

74



partir des apparitions, mais dans 1'image la connaissance est immédiate et non lente comme
dans l'acte perceptif. L'image est donc un acte synthétique qui réunit les éléments de 1'objet et
les organise en totalité. De méme, une autre différence essentielle entre 1'imagination et la
perception est la maniére dont I'objet est présenté, c'est-a-dire que dans la perception, l'objet
qui est a l'extérieur déborde dans ses qualités essentielles alors que 1'image ne le fait pas. En
d'autres termes, les objets de I'imagination n'entretiennent pas entre eux des relations infinies,
comme le fait 1'objet percu de la chaise, en termes de taille, de mesure, de distance, etc., « on
ne peut rien apprendre d’une image qu’on ne sache déja*® ».

En revanche, si 1'image est un objet donné d'un seul coup dans son intégralité a partir
de ses propres caractéristiques, elle se rapproche beaucoup plus de la forme du concept. Mais
le concept nous apprend quelque chose, alors que l'image ne nous apprend rien. C'est
pourquoi Sartre dit qu'il y a une attitude face a 1'image, celle de la quasi-observation. « Nous
sommes, en effet, placés dans I’attitude de I’observation, mais c’est une observation qui
n’apprend rien’” ». De méme, l'image, en tant que conscience d'un objet extérieur, détermine
cet objet a partir de son absence ou de sa non-existence. L'objet imaginé n'est pas, méme s'il
porte en lui la possibilité¢ d'étre, et il « enveloppe un certain néant. Son objet n’est pas un
simple portrait, il s’affirme : mais en s’affirmant il se détruit’”" ». Cela n'implique pas, bien
stir, que l'objet n'est pas devant nous et que nous ne pouvons pas voir 1'image comme une
perception possible, c'est-a-dire a partir de ses caractéristiques essentielles. La conscience
imageante contient en elle-méme la non-existence de 1'objet, c'est une conscience sans objet.
Mais elle ne le fait pas de maniere passive, elle se donne a elle-méme en tant que spontanéité.
« La conscience apparait comme créatrice, mais sans poser comme objet ce caractere
créateur’”? ». Telle est donc la caractéristique essentielle de 1'image dans la philosophie
sartrienne, et nous y reviendrons plus loin avec Merleau-Ponty.

Que l'objet soit inexistant (fiction) ou absent (photo de Sartre), dans les deux cas la
conscience désigne l'objet d'une maniére particuliére, comme une image. Et la maniére dont
l'objet est donné est multiple, c'est-a-dire a partir de 'unité des aspects qui le composent, mais
aussi des possibilités ontiques qu'il peut contenir. Pour comprendre cela, Sartre nous montre
la différence entre 1'image et le signe, étant donné qu'entre 1'objet-image et le mot il n'y a pas
d'autre relation que celle qui est conventionnellement créée par un groupe donné. En

revanche, la maticre de l'image physique ressemble a l'objet lui-méme, c'est-a-dire que

14, p. 27
M 1d., p. 28.
4., p. 34,
2 4., p. 36.

75



l'objet-image a une relation profonde avec l'image physique visée par la conscience. Ainsi
dans le signe, 1'objet n'est pas donné, mais est désigné par une intention vide, alors que dans
I'image, I'objet, comme l'image de Sartre, est une maniére dont I'objet absent apparait. Et une
intention vide peut étre remplie, comme c'est le cas du mot « Sartre », auquel on peut ajouter
un contenu concret, alors que l'image est déja 1a a sa maniére. « Si [Sartre] apparait en
personne, elle [la photographie] disparait®” ».

Comme nous l'avons vu plus haut en parlant de Husserl, l'image est pour lui un
remplissement (Erfiillung) de la signification. Pour Sartre, cependant, ce n'est pas tout a fait
le cas, puisqu'il affirme que « la conscience d’image est une conscience dégradée de savoir’™
». En d'autres termes, « l’image exprime d’abord un décalage entre la perception et le
savoir’” » : en effet, si la conscience est face a l'objet visé, son mode est celui de la
perception, alors que la conscience qui vise l'objet a vide est une conscience de la
signification. D'une part, Sartre précise que dans la perception pure, 1'objet doit étre en face
de nous, alors que dans I'image, cet objet dépend en grande partie du réel, c'est-a-dire que, «
la conscience en image est ainsi davantage une mise en image de 1’objet perceptif réel (une
transcendance réelle), une irréalisation de celui-ci*’® ». On peut donc dire que 1l'image se
trouve a un point intermédiaire, dans un état instable. L'objet, quant a lui, est individuel et
donc, dans la perception, il est donné a partir de son espace et de son temps déterminés, alors
que dans l'imagination il n'y a pas de principe d'individuation. « La conscience imageante
constitue une image comme visée irréelle en neutralisant I’individualité de 1’objet réel, sans
toutefois compromettre sa transcendance. La visée en image fait apparaitre la chose comme
dépourvue de son individualité, en tant que cette derniére n’est plus effectivement posée®”” ».
L'image place ainsi 'objet entre le savoir et la perception pure, dans une sorte de néantisation
du monde. En bref, pour Sartre, 1'image d’un objet matériel a une existence réelle en dehors
de la conscience, sa différence réside dans la maniére dont elle se rapporte aux objets du
monde. C'est-a-dire que le type d'existence de l'image est totalement différent du type
d'existence de 1’objet réel. L'objet peut apparaitre dans la conscience-image comme absent,
l'objet est donné a la maniére de « étre donné-absent’” ». Contrairement a la perception dont

l'acte est réalisant, l'imagination désigne 1'objet de telle sorte qu'il n'est pas a un moment

B d., p. 54.

3 d., p. 75.

375 MASSELOT, Nathanaél, « L’ontologie sartrienne est-elle une phénoménologie transcendantale ? »,
Methodos, 2012, §23.

376 Ibid.

., § 25.

37 SARTRE, 1940, p. 346

76



donné et dans un espace donné. « Ainsi ’acte imaginatif est a la fois constituant, isolant et

anéantissant’” ».

1. Synthese des points 1 et 2 de la deuxiéme partie.

Jusqu'a présent, nous avons examiné I'analyse phénoménologique de l'imagination de
Husserl et de Jean-Paul Sartre. Pour Husserl, la conscience est d'abord et avant tout
intentionnelle et donc elle est un flux d'expériences vécues qui se rapportent a des objets.
Dans la philosophie husserlienne, 1'imagination présentifie 1'objet, c'est-a-dire qu'elle le place
dans un comme si. Selon la conception sartrienne, un rapport essentiel unit la connaissance et
l'imagination, en ce sens ou, d'une part, I'objet se présente de maniére instantanée et a partir
de ses schémas particuliers, mais il le fait a partir de I'absence, ce qui implique que
I'imagination ne posseéde pas l'objet. Ainsi, 'acte d'imaginer consiste a saisir 'objet comme
irréel, positionnant 1'imagination comme le fondement de la structure transcendantale. Les
deux philosophes ne convergent pas sur la nature de l'imagination: pour Husserl,
l'imagination est une sorte de perception alors que pour Sartre, il y a « une essentielle
pauvreté de I'image : elle ne m'apprend rien et ne saurait, a ce titre, me surprendre®’ ». C'est a
partir de ces deux positionnements phénoménologiques différents que le travail de
Merleau-Ponty est influencé. 1l s'agit pour lui de réconcilier 1'imagination et la perception ou,
en d'autres termes, le réel et I'imaginaire. Cette problématique sera abordée dans le troisiéme

point de la deuxieéme partie.

C. Contribution de Maurice Merleau-Ponty au concept d'imagination

Pour mener a bien cette analyse, nous avons décidé d'aborder chronologiquement les
analyses de Merleau-Ponty sur 1'imagination. **' Dans un premier temps, nous trouvons son
ouvrage Phénoménologie de la perception de 1945 dans lequel une nouveauté se trouve dans
l'introduction du concept de forme ( Gestalt ). De méme, nous trouvons les cours de 1952 a
1960 et, en particulier, le cours de Psychologie de ['enfant et pédagogie de ['enfant
1949-1952, que nous considérons de la plus haute importance pour le but de ce mémoire. Et
enfin, nous avons trois ouvrages tardifs dans lesquels se dessine le role de I'imagination, a

savoir Signes de 1960, L'wil et l'esprit de 1964 et Le visible et l'invisible de 1964.

Id., p. 348.

380 LAPIERRE, Christopher, « Le fondement imaginaire du per¢u chez Merleau-Ponty et Grimaldi »,
Revue de métaphysique et de morale, n° 87/2015, p.353-376, p. 356.

381 Cette analyse chronologique est fortement influencée par les travaux de DUFOURCQ, Annabelle,
Merleau-Ponty : Une ontologie de l'imaginaire, Heidelberg, Springer, 2012, p. 13-15.

77



1. L'imagination dans Phénoménologie de la perception de 1945

Bien que nous ne trouvions pas une analyse développée de l'imagination dans la
Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty y pose les bases dune nouvelle
compréhension de celle-ci. Tout d'abord, en ce qui concerne la perception, il soutient, comme
Husserl, qu’elle n'est possible que si elle est en relation avec un objet extérieur. « Une donnée
perceptive isolée est inconcevable, si du moins nous faisons l'expérience mentale de la
percevoir’® ». Or, le sensible se distingue des propriétés de 1'objet, de sorte que les couleurs
ne sont pas une sensation mais un sensible et que la qualité est une propriété de 1'objet donné.
La différence essentielle est celle du sentir et connaitre, ce qui, pour Merleau-Ponty, a des
implications importantes pour la compréhension du champ phénoménal. En d'autres termes, «
le sentir investit la qualité d’une valeur vitale, la saisit d’abord dans sa signification pour

nous, pour cette masse pesante qui est notre corps®®

». Grace a la perception, le monde
devient présent a la conscience et, de 1a, a la forme originale des objets. Il est important de
revenir au monde vécu et non s’en tenir a un monde ou tout est érigé en objectivité, critique
de Merleau-Ponty a I'égard de la science et de la psychologie moderne. Au contraire, il faut :
Rendre a la chose sa physionomie concréte, aux organismes leur manicre propre de traiter le
monde, a la subjectivité son inhérence historique, de retrouver les phénomeénes, la couche
d'expérience vivante a travers laquelle autrui et les choses nous sont d’abord données, le

systeme ““ Moi-Autrui-les-choses ” a 1’état naissant, de réveiller la perception et de déjouer la

ruse par laquelle elle se laisse oublier comme fait et comme perception au profit de 1’objet

qu’elle nous livre et de la tradition rationnelle qu’elle fonde.*

Ainsi, le réel se présente comme quelque chose de solide dans lequel se réalise un
champ de transcendance, contrairement a Sartre qui considere la perception comme un acte
dans lequel peut résider la perception pure ou la conscience-image. « Le réel est ce milieu ou
chaque moment est non seulement inséparable des autres, mais en quelque sorte synonyme
des autres, ou les “ aspects  se signifient I’un I’autre dans une équivalence absolue®’ ». Et il
s'¢loigne de Husserl qui propose que la perception se trouve au fond de tout acte de
conscience, mais sans qu'elle soit un acte en soi. L'expérience que nous pouvons avoir du
monde est une expérience réelle méme dans les cas ou elle peut apparaitre comme une

illusion. Les sensations sont « les conditions les plus fondamentales de tout sens, d’un

382 MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945, p. 26.
38 MERLEAU-PONTY, 1945, p. 79.

W14, p. 84.

5 4., p. 379.

78



monde, de sujets et d’objets divers®™ ». Une séparation entre la conscience et les objets rend
impossible le champ phénoménal. La matiére est donc caractérisée par la diversité, de
multiples aspects qui varient. C'est pourquoi « il faut que la chose se donne dans une diversité
contingente telle qu’un “ bougé ” subsiste entre ces variations ainsi qu’entre elles et d’autres
possibles. De cette facon seulement on peut comprendre qu’il y ait un monde transcendant,
qu’il nous soit donné dans un flux d’apparences® ». Et alors, qu'est-ce que le sens ?
Comment peut-on comprendre la perception d'une photographie ? Pour Merleau-Ponty, « le
sens est et doit étre une Gestalt sensible, une structure incarnée, c’est-a-dire qu’il est
indissociable d’une diversité éparse, donc d’une certaine spatialité¢, d’une corporéité du Je —
ainsi attaché a un point de vue partiel — et d’aspects multiples contingents®® ».

Ce flux sensible est expliqué a partir de la position de Husserl, c'est-a-dire que le flux
sensible fait apparaitre un monde. Comme nous I'avons vu précédemment, dans la perception,
Husserl affirme que l'objet est donné a la conscience par esquisses (Abschattungen).
Merleau-Ponty en prenant l'exemple d'un dé, indique qu' il « est 1a, il repose dans le monde ;
si le sujet tourne autour de lui ce ne sont pas de signes, mais de cotés du dé qui apparaissent,
il ne percoit pas des projections ou méme des profils du dé, mais il voit le dé méme tantot
d’ici, tantot de la, les apparences qui ne sont pas encore figées communiquent entre elles,
passent I’une dans 1’autre, elles rayonnent toutes d’une Wiirfelhaftikeit centrale qui est leur
lien mystique®®® ». Ce qui est donné a la conscience, c'est l'expérience de la chose, « une
transcendance dans un sillage de subjectivité, une nature qui transparait a travers une
histoire*” ». En d'autres termes, pour percevoir les choses, il faut les vivre et cela ne signifie
pas faire une synthése des parties ou faire coincider les éléments qui constituent la chose. La
« chose n’est pas un bloc, les aspects perspectifs, le flux des apparences, s’ils ne sont pas
explicitement posés, sont du moins préts a étre pergus et données en conscience non-thétique,
juste autant qu’il faut pour que je puisse les fuir dans la chose®”! ».

Or, les choses ne sont pas de simples objets de perception, mais des réalités qui
participent a la chair. Les images font partie de la perception, puisqu'elles sont a 1'origine du
mouvement. L'acte de perception est donc enrichi d'images et celles-ci varient en fonction du
schéma corporel a partir duquel on pergoit et on imagine. Pour Merleau-Ponty, le corps est

important pour comprendre le champ phénoménal, la relation entre les objets et la

3% DUFOURCQ, 2012, p. 36

387 Ibid.

1., p.37.

3% MERLEAU-PONTY, 1945, p. 381.
0 1d., p. 382.

¥ 1hid

79



conscience. Dans la premicre partie de Phénoménologie de la perception, on nous dit que
« notre perception aboutit a des objets, et I’objet, une fois constitué, apparait comme la raison
de toutes les expériences que nous en avons €ues Ou (ue NOUS POUrrions en avoir’? ».
Percevoir un objet implique d'entrer dans la manifestation de toutes les faces de la chose, et
Merleau-Ponty affirme que « 1’objet achevé est translucide, il est pénétré de tous cotés par
une infinité actuelle de regards qui se recoupent dans sa profondeur et n’y laissent rien de

caché*?

» et ce, tant dans la perspective spatiale que temporelle. Cependant, la perception de
cet objet par les sens n'est pas complete, c'est-a-dire que I'ceil ne peut synthétiser toutes les
facettes de la chose que par le biais de la réflexion ou du langage. De fait, « la synthése des
horizons n’est qu’une synthése présomptive, elle n’opere avec certitude et avec précision que
dans I’entourage immédiat de ’objet™ ». Un horizon anonyme apparait devant lui, laissant
l'objet inachevé et ouvert dans sa totalité. L'objet contient en lui-méme une infinité d'aspects
qu'il est presque impossible d'appréhender dans leur totalit¢ au moyen des seuls sens. En fin
de compte, le corps individuel en tant que point de vue sur le monde est également un objet
de ce monde. Le sens de la vue, par exemple, n'est pas possible sans une corporalité : les
yeux. Ce corps n'est pas seulement « un espace expressif parmi tous les autres. Ce n’est 1a
que le corps constitué. Il est I’origine de tous les autres, le mouvement méme d’expression, ce
qui projette au-dehors les significations en leur donnant un lieu, ce qui fait qu’elles se mettent
a exister comme des choses, sous nos mains, sous nos yeux>”> ». C'est donc par le corps qu'il

peut y avoir un monde apparaissant, « en lui nous apprenons a connaitre ce nceud de I’essence

et de I’existence que nous retrouverons en général dans la perception®*® ».

2. L’imagination : Cours de 1949-1960

Dans l'ouvrage Psychologie et pédagogie de l'enfant, nous rencontrons d'abord le
probléme du langage, qui se situe entre la philosophie et la psychologie. Le langage, dit
Merleau-Ponty, est une question dévalorisée, « on ne le considére que comme vétement de la
conscience, revétement de la pensée. Méme pour un auteur comme Sartre, qui pourtant
n’ignore pas le probléme d’autrui, il est impossible que le langage apporte quelque chose a la

pensée : la “ puissance ” du mot n’existe pas, le mot universalise, résume ce qui existe déja.

2 14 p. 95.
14, p. 97.
4 1d., p. 98.
5 14, p. 182.
9 14, p. 183.

80



La pensée ne doit rien au mot*®’ ». Merleau-Ponty, quant a lui, préfére formuler une nouvelle
position, car cette vision est complice du positivisme. Afin de développer la nature du
langage, il a recours a une analyse phénoménologique du développement psychologique du
langage chez l'enfant. Pendant les premieres années, 1'enfant babille, et c’est 1a une forme
ancestrale de langage. Ce babillage est « une langue polymorphe : elle est spontanée par
rapport a I’entourage®®® ». Ce babillage est également imprégné d'une forme d'imitation qui
disparait entre 6 et 12 mois. Cependant, comme il y a une transition d'une attitude biologique
(babillage-imitation) a une attitude non biologique (concepts-idées-langage). Merleau-Ponty
expose la théorie de I'imitation et, avec elle, les postulats de Scheler et de Husserl, qui
considerent le langage comme une activité qui donne du sens par le biais de l'expression, «
acte méme par lequel se réalise la conscience® ». Mais si l'on continue dans cette
perspective, la langue n'a rien a apporter puisqu'elle n'est qu'une reproduction. Au contraire, «
le langage en tant que phénomene d’expression est constitutif de la conscience. Apprendre a
parler, dans cette perspective, c’est coexister de plus en plus avec le milieu. Vivre dans ce
milieu est pour I’enfant I’incitation a reprendre pour son compte langage et pensée*® ». En
bref, le langage est un acte qui transcende, il est non seulement un produit de la pensée, mais
aussi un instrument de dépassement.

Or, une fois le langage délimité, il nous reste a répondre a une question essentielle,
celle de la perception chez l'enfant. D'emblée, Merleau-Ponty critique la position de Piaget
sur le plan de l'analyse des résultats. Il est intéressant de voir comment est introduite la
question de l'enfant comme corps phénoménal qui se relie a partir de l'intimité. « L’enfant se
réfere aux objets virtuels de la pensée, a son expérience intérieure : il ne s’agit nullement

115, De méme, l'enfant utilise la totalité de son corps, de sorte qu'il

d’un concept matérialiste
ne fait pas de distinction entre ce qui est donné par chacun des sens. Il n'y a donc pas de
synthése dans le langage des enfants, mais une expression de toute la corporalité. C'est
pourquoi « il n’y a pas de multiplicité de sensations*” ». Cette unité de corps n'est pas une
somme de sensations mais un schéma corporel dont les caractéristiques sont les suivantes :

«la conscience de notre corps dans I’espace ; 1’unit¢ embrassant toutes les données

sensorielles*® ». En bref, comme nous l'avons vu dans Phénoménologie de la perception, a

3T MERLEAU-PONTY, Psychologie et pédagogie de I’enfant, Lagrasse, Verdier, 2001, p. 10.
W 14, p. 15

14, p. 45.

90 14 p. 46.

9114 p. 186.

92 14 p. 189.

403 Ibid.

81



l'instar de la perception l'adulte, la perception de 1’enfant implique une relation entre les sens
eux-mémes et une relation au monde extérieur.

Avant qu'un jugement ait lieu, il existe un phénomeéne particulier, a savoir le
phénomene de constance. Ce phénomene se retrouve aussi bien chez l'enfant que chez
l'adulte : I'objet se présente d'abord avec des caractéristiques apparentes qui peuvent changer
avec le passage du temps ou de 1'espace. Il y a donc une méconnaissance des lois qui font que
'objet se comporte de telle ou telle maniere, c'est-a-dire une méconnaissance des lois
théoriques de l'objet dans un espace et un temps donnés. De la Gestalttheorie, on peut
dégager deux moments, a savoir la description de l'objet en question et la tentative
d'explication. De fait, « nous voyons I’objet & distance, nous ne le jugeons pas a distance*™ ».
La perception de la couleur ou de la taille est liée a 1'expérience sensible donnée et donc a sa
configuration sensible. La constance est donc égale a la qualité de la forme, qui reste
constante. Ce n'est donc pas la connaissance qui affecte, par exemple, la perception de la
couleur blanche, mais sa conformation sensible elle-méme. Pour la théorie de la forme, le
regard peut étre analysé selon deux perspectives : la premicre est celle dans laquelle le champ
perceptif est décomposé, c'est-a-dire analysé. Dans la seconde, regarder librement correspond

405 5. 11 y a donc une sorte d'organisation dans la

a laisser « agir le tout sur chaque partie
perception des objets avant qu'il y ait un jugement, d'ou I'importance de la position dans un
milieu. En d'autres termes, grace au phénomeéne de constance, les sens de l'enfant (et de
l'adulte) ne sont pas chaotiques mais contiennent une structuration du champ perceptif. Il est
important de préciser que cette organisation n'a pas la méme intensité que chez l'adulte, qui a
déja une connaissance théorique des objets par rapport au temps et a l'espace. La chose est
donc avant tout une « unité pré-intellectuelle ; elle se définit pour la perception comme un
certain style. Exemple : pour la premiére [ théorie classique ], cercle = loi congue par moi de
I’engendrement de cette figure ; pour la seconde [ théorie de la forme Gestalttheorie ], cercle
= une certaine physionomie, une certaine courbure. Nous apprenons a voir [‘unité des
choses*™ ». Merleau-Ponty conteste 1'idée que I'expérience infantile commence par une sorte
de chaos ; au contraire, elle commence « par un monde déja, dont la structure est seulement
lacunaire®” ».

Comme nous l'avons souligné, cette organisation de la perception de I’enfant n'est a

aucun moment identique ou comparable a celle d'un adulte qui connait les lois théoriques.

0414, p. 190.
5 Ihid,
06 14 p. 192.
07 Ipid.

82



Mais il est vrai qu'au fur et a mesure que l'enfant développe ses activités de pensée, des
transformations et des réorganisations se créent. Ce qui nous importe, c'est le caractéere des
choses dans leur état primaire de donation chez l'enfant, a savoir le caractére de la
constitution du monde. « Il ne s’agit que de reconnaitre chez lui [ I’enfant ] une organisation
perceptive préalable aux opérations logiques et pourtant capable de fonctionner selon sa
logique propre*® ». La différence entre la perception de I'enfant et celle de 'adulte est qu'elle
est globale et fragmentaire, alors que la perception de 1'adulte est articulée. Nous voudrions
citer I'exemple donné par Merleau-Ponty : Un enfant qui dessine une bicyclette le fait a partir
d'une reproduction « plus au moins cohérent[e], avec des détails suraccentués ( le pédalier,
par exemple ), mais les rapports mécaniques existant entre les différentes picces ( les
relations entre pédalier et roue arriére ) et qui guident 1’adulte dans son dessin, ces liens lui

échappent presque entiérement*®”

». Ce qui manque a la perception de I'enfant, ce n'est pas
une synthése, mais une synthese articulée. De plus, contrairement a l'adulte, 1'enfant peut
saisir les formes ensemble beaucoup plus facilement. D'autre part, la perception est la mise en
forme du comportement de 1'enfant dans laquelle I'objectif n'est pas distingué de ce qui est li¢
a la structure de la pensée de l'enfant. Pour l'enfant, percevoir, c'est avoir un comportement
d'échange avec les choses.

Il faut maintenant préciser ce que l'image n'est pas, a savoir qu'elle n'est pas une
perception limitée ou affaiblie ; elle n'est pas une chose intérieure ou psychique mais une
conviction globale: et enfin, elle n'est pas un simple jugement mais se donne comme
quasi-vision. L'imagination vise toujours un objet percu, et c'est pourquoi « imaginer n’est
pas contempler un tableau intérieur, mais se référer a I’objet unique*'® ». 1l n'y a donc pas
deux personnes ; une réelle et celle qui apparait sur la photographie. Imaginer, c'est tendre
vers l'objet réel pour le faire apparaitre ici. Merleau-Ponty dit que ce qui existe est une sorte
de pseudo-réalisation de l'objet imaginaire, « il y a production d’un *“ analogon > de 1’objet
absent*"' ». On retrouve ici une forte influence de Sartre qui compare 1'image mentale et les
phénoménes qui lui sont liés : l'imagination a l'aide d'un objet extérieur ( imitateurs,
photographie, tableau...) et I'image mentale pure sans support matériel, qui est en quelque
sorte affective. Cette derniére est et se donne dans une projection active affective et non
intellectuelle. Ainsi, imaginer un objet donné, c'est se mettre dans un conduit donné et donc

lui donner une quasi présence. L'affectivité n'est donc pas un état ou une accumulation d'états

08 14, p. 193.
9 14, p. 193.
49 14, p. 225.
4. p. 226.

83



du corps, mais elle renvoie a des manieres de viser, autrement dit des intentionnalités. En
bref, les sentiments visent un objet donné et le font sous la forme d'une image.

Nous constatons donc que « I’image se distingue de la perception en ce qu’elle n’est
jamais observable*'? ». L'image donne ainsi I'idée d'une communication directe : « elle s'offre
d'un seul coup ; elle a en cela une sorte de pouvoir convaincant*'?® ». L'imaginaire nous met en
relation avec I'absolu sans croire qu'il est réel ; le pouvoir d'imaginer est donc trompeur et en
méme temps une manifestation de la liberté de la conscience. La proposition de Sartre d'une
distinction absolue entre le réel et I'imaginaire n'est pas entiérement convaincante pour
Merleau-Ponty. En effet, 1'imagination dépasse les prémisses, tout comme la perception, de
sorte que ce qui réside est une ambiguité de ce qui est percu. C'est-a-dire que grace a
'ambiguité, I'imagination apparait comme réelle ; cette ambiguité se comprend du point de
vue que la conscience réelle ne possede pas la totalité, de sorte que l'image d'une perception
ne peut étre reconnue d'un seul coup. L'irrationnel de la perception est ouvert a la justification
et l'irrationnel de 1'imaginaire est fermé a la vérification. L'enfant se trouve donc dans cette
zone hybride, dans « la zone d'ambiguité de I’onirisme*'* ». Bien que pour Sartre il n'y ait pas
de possibilité d'un troisieme monde réel, comme le propose Merleau-Ponty d'une certaine

(13

maniere, et par conséquent « I’idée d’une “ zone d’ambiguité ” dont I’onirisme serait
I’archétype est proprement merleau-pontyenne et la référence a Sartre ne nous éclaire pas sur
la maniére dont il faut la définir et redéfinir, a partir d’elle, I’imaginaire*'® ». Cette zone
hybride se caractérise par le fait qu'elle est un « flux syncrétique diacritique, source de tout
sens. Ce flux est en effet un domaine ambigu ou présence et absence sont indissociables et ou
sujet et objet ne sont pas encore distincts, de sorte que la discrimination entre pure réalité et
pur imaginaire est sans pertinence*'® ».

Dans Le Visible et l'Invisible, on trouve une analyse plus détaillée de la néantisation
que Sartre avait proposé€e. En effet, en analysant l'expérience en termes de dialectique de
I'étre et du néant, si ces deux éléments sont totalement opposés, « on comprend que la vision
soit présence immédiate au monde, mais on ne voit pas comment le rien que je suis pourrait

17y, La relation entre ce qui est percu, 1'objet extérieur a

en méme temps me séparer de 1’&tre
moi, et I'individualité percevante n'est pas négative ou contradictoire, mais au contraire « les

choses attirent mon regard, mon regard caresse les choses, il en épouse les contours et les

42 14 p. 229.

413 Ibid.

41414 p. 130.

45 DUFOURCQ, 2012, p. 194.

46 14, p. 199,

“7" MERLEAU-PONTY, Le visible et l'invisible, Paris, Gallimard, 1964, p. 107.

84



418 5, 11 existe donc une zone

reliefs, entre lui et elles nous entrevoyons une complicité
hybride, dans laquelle, par exemple, I'objet halluciné n'est pas purement subjectif mais « il est
déja rapport au monde. Il exploite une certaine transcendance, une ek-stase irréductible du
moi qui donc n’est jamais absolument “ solitaire , réfugié paisiblement en lui-méme*" ». Il
est donc impossible qu'une représentation soit purement subjective, il n'y a pas de fiction pure
« car il n’existe jamais de pure subjectivité*® ». En somme, l'imaginaire et le réel
s'entremélent sans que I'un d'eux ne perde sa spécificité dans son mode d'apparition. « Il n’a
pas a distinguer réel et imaginaire, car les deux sont des consciences “ambigués” , la premicre
partielle mais vérifiable, la seconde entiére mais invérifiable. Sa conscience est libre de
s’arracher au présent en s’irréalisant et en cessant de vivre dans le monde des objets et des
distances qui les séparent, pour se tenir en de¢a de la distinction objectif-subjectif**! ». En
bref, comprendre l'imaginaire, comme nous l'avons dit brievement plus haut, c'est le doter de
chair, c'est-a-dire « expliquer pourquoi les objets saisis comme réels dans la perception
peuvent poursuivre leur existence méme dans I’imaginaire*? ».

Pour Merleau-Ponty, il y a une incarnation des choses et il met en évidence comment
l'imaginaire « surgit & méme le monde, “ logé dans le monde ” ** ». Cette idée d'une présence
de la chose elle-méme dans 1'imaginaire se retrouve dans La Prose du Monde. Tout d'abord,
le philosophe parle de la langue et de ses caractéristiques, et a cet égard, il affirme qu’ « une
langue, c’est pour nous cet appareil fabuleux qui permet d’exprimer un nombre indéfini de

4

pensées ou de choses avec un nombre fini de signes™* ». Par l'expression, nous pouvons

donner un sens aux choses, les doter en quelque sorte d'une chair. C'est pourquoi « on ne

congoit pas de choses ou d’idées qui viennent au monde sans mots*?

». La parole est donc un

pur signe et en méme temps une pure signification. D'autre part, il y a deux types de langage,

l'un parlé, qui se donne d'un seul coup, et I'autre qui se manifeste dans 1'exercice méme de la

parole. Dans la lecture d'un livre, par exemple, on peut comprendre ce mouvement du

langage, celui qui précede la succession des mots, mais en méme temps, a chaque fois que
b b b

I'on avance, le langage est inattendu. D'une certaine manicre, nous pourrions dire que le

langage nous dépasse a travers la lecture. La lecture est donc une confrontation avec la

418 Ibid.

49 DUFOURCQ, 2012, p. 200.

420 [d

421 GABARET, Jim, « Une phénoménologie de I’imagination néonatale et infantile », Le présent de la
psychanalyse, n° 13/2025, pp.79-93, p. 90.

42 DUFOURCQ, 2012, p. 209.

42 Ibid.

44 MERLEAU-PONTY, (Euvres, La prose du monde, Paris, Gallimard, 1969, p. 1438.

5 1. p. 1439.

85



corporalité.

L'art est également lié au langage, comme l'exprime Merleau-Ponty, grice a sa
« catégorie de I’expression créatrice*”® ». Dans la peinture, il se produit une sorte de
métamorphose du réel, « au moment méme ou, les yeux fixés sur le monde, ils croyaient lui
demander le secret d’une représentation suffisante, ils opéraient a leur insu cette

métamorphose dont la peinture est plus tard devenue consciente*”’

». C'est ainsi qu’ « on
trouve, dans le réel perceptif, du sens, des rapports, des vecteurs ou des lignes de forces,
I’imagination les désinvestit de leur corps actuel, de leurs variations sensibles présentes, mais
il ne saurait étre question de les garder dans notre conscience comme des idées positives : il
ne s’agit que de thémes de variations, de styles diacritiques ouverts et le sens ne peut se
poursuivre que dans de nouvelles variations*®* ». Le peintre donne ainsi un nouveau corps,
qui provient du monde réel lui-méme, « c’est donc encore le monde méme qui évoque le
sujet-image*” ». Il n'y a donc pas de différence entre le monde réel et la peinture d'une

certaine maniére, « ils passent I’un dans I’autre**

». Avant de pouvoir réaliser son tableau, le
peintre a pris contact avec le monde depuis sa chair, et c'est a partir de la que se comprend
son imaginaire, mais en méme temps, les choses en elles-mémes ouvrent la possibilité de
nouveaux mondes ou de nouvelles réalités. « Chaque fragment du monde — et en particulier la
mer [ par rapport a I'exemple de I’ceuvre de Renoir Lavandieres ], tantot criblée de tourbillons
et de rides, empanachée d’aigrettes, tantdt massive et immobile en elle-méme, contient toutes
sortes de figures de I’étre, et, par la maniere qu’il a de répondre a I’attaque du regard, évoque
une série de variantes possibles et enseigne, outre lui-méme, une manicre générale de dire
Pétre®! ». L'ceuvre d'art (peinture, poésie) n'est pas pure fiction ou arbitraire, mais il y a une
vérité en elle, méme si elle ne ressemble pas aux choses du monde, ou s'il n'y a pas de modele
extérieur. Le peintre transforme (métamorphose) le monde en peinture, tout comme I'écrivain
le fait au moyen du langage écrit.

De méme, a la fin de La prose du monde, nous trouvons une section sur le dessin
enfantin, dont les remarques s'appliquent également au langage. Merleau-Ponty nous dit que
nous vivons dans une illusion objectiviste ou l'acte d'exprimer se réduit a construire un

systeme de signes, c'est-a-dire a représenter. Mais ce n'est pas tout a fait clair car le monde,

avant d'étre quantifi¢, analysé, opérationnalisé¢, est un monde libre, ouvert. Par exemple, la

26 14, p. 1474.

2714, p. 1475.

28 DUFOURCQ, 2012, p. 210.

2 Ipid.

43 MERLEAU-PONTY, 1969, p. 1476.
B4, p. 1483.

86



perspective planimétrique n'est pas réaliste mais elle est au contraire une construction.
Lorsqu'on contemple une ceuvre d'art, on ne le fait pas a partir de ses particularités
géométriques mais a partir du monde qu'elle contient. De méme, le dessin d'enfant ne cherche
pas a rendre compte de regles préétablies ou de formes numériques mais a témoigner de la
relation corporelle (chair) avec les choses, avec les objets percus. « La perspective
planimétrique nous donnait la finitude de notre perception, projetée, aplatie, devenue prose
sous le regard d’un dieu, les moyens d’expression de I’enfant, quand ils auront été repris
délibérément par un artiste dans un vrai geste créateur nous donneront au contraire la
résonance secréte par laquelle notre finitude s’ouvre a I’étre du monde et se fait poésie*? ».
Tant chez l'artiste et 1'écrivain que dans les dessins d'enfants, il y a l'ouverture d'un monde,
d'une relation avec les choses, « toujours la constellations de signes nous guide vers une
signification qui n'était nulle part avant elle*** ».

De méme, dans Signes, au chapitre 1 « Le langage indirect et les voix du silence »,
Merleau-Ponty affirme que le signe est diacritique, « il se compose et s’organise avec
lui-méme, il a un intérieur et il finit par réclamer un sens®* ». L'enfant, a travers les
phonémes, « semble avoir “ attrapé ™ le principe d’une différenciation mutuelle des signes et
acquis du méme coup le sens du signe*® ». Ainsi, comme le peintre, il y a dans le langage un
silence qui ouvre la possibilité du sens. « Elle [ la parole ] ne choisit pas seulement un signe
pour une signification déja définie, comme on va chercher un marteau pour enfoncer un clou

ou une tenaille pour I’arracher*¢

». Il y a donc un sens direct dans la langue, dans le cas des
expressions acquises, mais il y a aussi des expressions qui sont en voie d'accomplissement et
qui gardent en elles un silence parlant, « c’est un sens latéral ou oblique, qui fuse entre les
mots, c’est une autre maniere de secouer I’appareil du langage ou du récit pour lui arracher
un son neuf®’ ». La parole manifestée par des signes signifie quelque chose non pas parce
que chaque signe contient un sens, mais parce que l'ensemble des signes fait allusion a une
signification. Cela implique que,

la puissance parlante que I’enfant s’assimile en apprenant sa langue n’est pas la somme des

significations morphologiques, syntaxiques et lexicales : ces connaissances ne sont ni

nécessaires ni suffisantes pour acquérir une langue, et I’acte de parler, une fois acquis, ne

suppose aucune comparaison entre ce que je veux exprimer et 1’arrangement notionnel des

92 14 p. 1543,

9314 p. 1544,

44 MERLEAU-PONTY, Signes, Paris, Gallimard, 1960, p. 51.
9514, p. 50.

86 1d., p. 58.

7 Ibid.

87



moyens d’expression que j’emploie.**

En somme, un signe signifie quelque chose non pas grace a un bloc statique et fixe de
caractéristique ou de contenu mais, au contraire, a une approche dynamique. Que le signe soit
diacritique implique qu'il soit compris a partir de la différenciation, dans cet espace de silence
qui lui permet de s'ouvrir a de nouvelles possibilités. Le langage est un processus, c'est-a-dire
qu'il a la capacité d'évoluer, de se transformer, de muter, en faisant émerger des langues
différentes et, avec elles, de nouvelles significations. Lorsque nous parlons, nous créons en
quelque sorte quelque chose au moyen de mots et de langage articulé. Ainsi, dans le langage
comme dans la perception se trouve le sens, de sorte qu'une perception différente ou nouvelle
peut donner un nouveau sens, et de la méme manicre, par la création dans le langage, de
nouvelles significations du langage et de nouvelles perspectives sont créées. L'expérience est
dotée de chair a travers les signes en tant qu'expressions linguistiques. Le langage et le
monde sont donc des formes par lesquelles le signe (le mot) et I'objet font sens, en attendant

d'étre dotés dans leur totalité de chair par l'expressivité.

3. L'imagination dans L @il et [’esprit et Le visible et ' invisible (1964)

Il y a une sorte de libert¢ du peintre par rapport aux sciences ou méme a la
philosophie, étant donné qu'il est en quelque sorte libéré du jugement sur les choses. En
d'autres termes, dans la science, on demande au penseur d'avoir une position, de délimiter, et
donc sa vision doit répondre a la logique de la vérification. Au contraire, le peintre « est seul
a avoir droit de regard sur toutes choses sans aucun devoir d’appréciation®®® ». En effet, le
peintre a affaire au corps, et son rapport au monde est donné par cette corporalité. C'est par le
corps que le peintre change le monde, qu'il lui donne un nouveau sens. Cette corporéité n'est
pas propre au peintre mais a nous tous qui approchons le réel visible par le corps, par
exemple les yeux ou le toucher. C'est ainsi que « le monde visible et celui de mes projets

4405y, Cependant, ce corps ne peut pas annuler

moteurs sont des parties totales du méme Etre
l'objet extérieur comme s'il s'agissait d'un monde d'immanence ou d'idéalité. Au contraire, le
corps approche 1'objet, « il ouvre sur le monde. Et de son c6té, ce monde, dont il fait partie,
n’est pas en soi ou matiére *' ». Le corps a donc la double caractéristique d'étre a la fois

voyant et visible, il percoit, mais il peut aussi se percevoir lui-méme. Ainsi, les choses et le

8 4. p. 110.

9 MERLEAU-PONTY, L ‘@il et I'esprit, Paris, Gallimard, 1964, p. 14.
“1d p.17.

“1 Ihid.

88



corps sont faits de la méme éroffe.

Or, a partir de cette position, Merleau-Ponty critique 1'idée classique selon laquelle
l'image est une copie, une chose seconde. Au contraire, elle est « le dedans du dehors et le
dehors du dedans, que rend possible la duplicité du sentir, et sans lesquels on ne comprendra
jamais la quasi-présence et la visibilit¢ imminente qui font tout le probléme de
I’imaginaire** ». L'imaginaire n'est donc pas éloigné de l'actuel, mais émane de la corporéité
et est en quelque sorte doté de sens. Il est important de mentionner que la réflexion du
philosophe propose non pas un monde extérieur a nous mais un monde autour de nous ; « le

monde est autour de moi, non devant moi**

». C'est ainsi que les sens, comme la vue,
acquiérent leur « pouvoir fondamental de manifester, de montrer plus qu' [ eux ]-mémes*** ».
Chaque sens a son propre imaginaire, c'est-a-dire qu'il ne s'agit pas d'interpréter un monde et
les images que nous en obtenons, mais de faire parler le monde qui nous entoure et, par 13, les
nouveaux mondes de sens possibles. De méme, comme il I'indique plus loin, « la vision (...)
c’est le moyen qui m’est donné d’étre absent de moi-méme, d’assister du dedans a la fission
de I’Etre, au terme de laquelle seulement je me ferme sur moi** ». Ainsi, la perception « est
ce theme secret qui s’ébauche en filigrane au cceur de variations sensibles dont notre corps est
la caisse de résonance*® ». L'image mentale n'est pas une chose qui représente un extérieur a
la conscience, mais 1'image mentale « est le “ dedans ”, I’axe secret, d’une vibration sensible
qui ne saurait étre assignée ni a un pur sujet ni a un pur objet étranger*’ ». Avec
Merleau-Ponty, la question de I'image est alors posée d'un autre point de vue, rejetant 1’idée
de I’image en tant que demi-présence. La chose ne peut €tre copiée ou reproduite parce
qu'elle n'est pas complétement achevée. S'il y a une variation dans l'apparence de la chose,
celle-ci n'est pas donnée par une négation ou une réduction de 1'objet, au contraire, « chaque
variation nouvelle est, certes, parente des précédentes mais différente tout de méme faute de

quoi il n’y aurait qu’une plate et absurde identité**®

». En fin de compte, la question et le sujet
restent ouverts,« ils sont en chemin*® ». L'imaginaire n'est donc que présence, et cette
caractéristique d'absence pergue dans la chose est nécessaire méme dans la perception. Le
monde réel et le monde imaginaire ne peuvent donc pas étre opposés 1'un a I'autre.

Mais quelle est la différence entre l'imaginaire et le percu, entre l'invisible et le

“2 14 b 23,

“ 14 p. 59.

444 Ibid.

W Id., p. 81.

6 DUFOURCQ, 2012, p. 214.
7 Ibid.

48 Ibid.

9 Ibid.

89



visible ? « Le visible autour de nous semble reposer en lui-méme*° » , et pourtant nous ne
pouvons pas croire que nous nous fondons dans le visible. On ne peut donc pas croire que le
vu et l'agent voyant sont identiques ou qu'il existe une sorte de voyant vide, qui remplit les
formes a partir des sens. Aux choses « le regard méme les enveloppes, les habille de sa
chair®' ». Ainsi, la perception de la couleur, par exemple, ne peut étre comprise que comme
le tissu d'un imaginaire, il y a donc un déploiement dans le visible qui cache en lui l'invisible.
Les couleurs percues et les couleurs visibles se rejoignent a ce point médian, dans
l'imaginaire, en tant que « possibilité, latence et chair des choses*? ». Le regard englobe les
choses visibles et ne le fait pas de maniére chaotique, mais comme s'il y avait une harmonie
entre les deux (voyant-visible); une sorte de prépossession du visible par les sens. Ainsi, entre
les mouvements des sens et la chose percue « existe quelque rapport de principe, quelque

453

parenté, selon laquelle (...) [ sont ] 'initiation et I’ouverture a un monde™” ». Tout comme ce

méme corps contemple les couleurs, ou touche la douceur d'un pétale, « le visible et tangible

454

appartiennent au méme monde™* ». Le corps constitue le monde qui est chair et le monde

constitue le corps. En bref, le « visible, c’est une qualité prégnante d’un texture, la surface
d’une profondeur, une coupe son €tre massif, un grain ou corpuscule porté par une onde de
Pétre*™ ». Précisons que ce monde, qui est chair, ne doit pas étre compris comme la
projection de la corporalité charnelle d'un voyant. Le corps qui correspond au voyant est une
chose visible au méme titre que le monde, et il existe entre eux une relation de sens. « Il y a
insertion réciproque et entrelacs de 1’'un dans I’autre*® ». L'appel de Merleau-Ponty a doter le
monde et le corps sensible de chair ne doit pas €tre compris en termes de matérialité. En
d'autres termes, la chair n'est pas la matiere, elle est :

L’enroulement du visible sur le corps voyant, du tangible sur le corps touchant, qui est attesté

notamment quand le corps se voit, se touche en train de voir et de toucher les choses de sorte

que, simultanément, comme touchant il les domine toutes et tire de lui méme ce rapport, et

méme ce double rapport, par déhiscence ou fission de sa masse.*’

Ainsi, grace a l'analyse de Merleau-Ponty, nous pouvons conclure que l'imagination,

1458

avant d'étre un acte de représentation, est un « mode d'expérience du réel** ». La conscience

40 MERLEAU-PONTY, Le visible et I'invisible, 1964, p. 173.
1 1., p. 173.

214 p.175.

453 1., p. 176.

414 p. 177,

45 1., p. 180.

456 14, p. 182.

14, p. 192.

48 GABARET, Jim, p. 82.

90



d’image ne doit donc pas étre pensé comme le proposait Sartre en termes de néantisation,
mais « comme la vraie Stiftung® ». Au lieu de penser l'imagination comme une spontanéité
qui fait apparaitre un absent, 1'imagination est une opération, un mouvement qui fait
apparaitre I’Etre des choses. Imaginer, c'est se retrouver non seulement devant un objet mais

le recréer, lui donner un sens et contempler sa transcendance.

49 MERLEAU-PONTY, Le visible et I'invisible, 1964, p. 316.

91



IV. Relecture de la philosophie pour les enfants depuis I’acte imaginatif et la

conceptualisation

Comme nous l'avons vu dans la premiére partie, la PPE cherche a amener les enfants
a penser par eux-mémes a travers un dialogue philosophique au sein de communautés de
recherche. Cette idée de Lipman et Sharp est novatrice mais elle s'accompagne aussi de
difficultés telles que sa mise en ceuvre ou son caractere rigoureux peuvent étre brouilléx. Si
chaque appropriation de la PPE ouvre un nouveau paradigme, il est également nécessaire de
consolider une mani¢re de comprendre cette proposition afin d'atteindre les objectifs
proposés. C'est pourquoi l'imagination et la conceptualisation entrent en jeu dans les
communautés de recherche. L'enfant se retrouve au milieu d'un groupe, participe par le
langage en racontant ses expériences, ses fagons de comprendre, en écoutant les autres et en
essayant de créer des connaissances par l'argumentation. Il nous semble donc important
d'établir trois liens entre la phénoménologie du langage et la PPE : Premiérement, montrer le
role de la phantasia husserlienne dans la mise en ceuvre des communautés de recherche
philosophique, deuxiémement, présenter le phénoméne de constance exposé par
Merleau-Ponty comme un nouveau paradigme de compréhension de I’imagination dans les
communautés de recherches, et enfin, nous aimerions proposer le concept de communautés
d'incarnation, dont la  signification peut étre dérivée de la phénoménologie  de

Merleau-Ponty.

A. Imaginer dans les communautés de recherche depuis une approche

phénoménologique de ’imagination et de la conceptualisation

1. Phantasie et conscience de image dans la mise en ceuvre des

communautés de recherche philosophique

Comme nous I'avons vu au début de la deuxiéme partie, pour Husserl la conscience
est d'abord intentionnelle, elle vise un objet et le fait de différentes manicres. La conscience
vise 1'objet comme une image et ce mode particulier fait de I'imagination une conscience a
part entiere. « Husserl a reconnu ainsi a 1’imagination la participation a une certaine
matérialité du sens de I’expérience, au sein de la famille des actes intentionnels intuitifs, en

mettant en évidence ses différentes formes — conscience d’image, fantaisie — en lien avec les

92



modes de temporalité spécifiques qu’elles mobilisent*® ». Or, chez Husserl, il y a deux fagons
de comprendre l'acte imaginatif, l'une ou l'objet est donn¢ d'emblée sur le mode de la
quasi-présence et l'autre ou l'objet n'est que représenté. « La représentation imageante simple
et directe (I’image mentale de la tradition) ; de 1’autre coté, la conscience d’image a partir
d’un objet matériel perceptif (cas des statues, tableaux, portraits...)*! ». Or, dans les
communautés de recherche, comme nous l'avons vu, le dialogue ouvert et spontané est
privilégié, de sorte que les enfants participent a partir de leur expérience vécue. La relation
entre l'enfant et l'objet de sa passion (douleur, joie, perte, solitude) est purement
intentionnelle dans le dialogue. En d'autres termes, la conscience vise 1'objet de son
expérience et le fait sous la forme d'une image, puisque 1'objet n'est pas présent, ou du moins
pas dans tous les cas. « Dans la multitude des modalités que nous avons de viser une méme
chose, la maticre intentionnelle désigne des lors la spécificité du rapport que nous engageons
avec elle, qui nous octroie sur elle une perspective décisive pour la fagon dont elle sera jugée,
identifiée et reliée aux autres significations de notre expérience® ». Nous proposons le cas
suivant: Disons que dans une communauté de recherche, nous essayons de discuter du
concept de souffrance, un sujet qui peut étre épineux dans l'enfance mais qui peut étre
existentiellement enrichissant. Pour que ce concept puisse €tre d'actualité¢ dans le cadre du
dialogue, il est nécessaire de recourir a la lecture d'un roman philosophique, comme le
proposent Lipman et Sharp. Ce récit va susciter chez les enfants une idée a priori de ce qu'ils
entendent par souffrance. Ils le font par un jugement d'identité, dans lequel I'expérience
passée d'une souffrance leur fait dire ce qui peut étre ou ne pas €tre. Ainsi, dans la discussion,
un enfant peut soutenir avec véhémence que “la souffrance est le sentiment qu'il éprouve
lorsque son pere lui dit non a quelque chose qu'il désire”. Ce n'est pas un hasard si la
réflexion de cet enfant est purement expérientielle et existentielle, il se réfere a la souffrance
par le biais du refus d'un désir. Mais ce processus ne se déroule pas de mani€re purement
théorique, il réside dans l'imagination en tant qu'acte fondateur et générateur. Ainsi, la
conscience des enfants se rapporte a ce concept, mais sous la forme d'une image, a travers la
forme des dragons ou d'un ours qui parle ou du pére qui ne veut pas donner l'objet de son
désir. En somme, leur relation avec l'objet n'est pas une représentation formelle mais une

expérience vécue, et c'est ce qui est le plus important pour la consolidation des communautés

40 POPA, Délia, « IV. La portée pratique de I’imagination : dialectique et matérialité », In : WUNENBURGER,
Jean-Jacques, Gaston Bachelard Science et poétique, une nouvelle éthique ?, Paris, Hermann, 2013, pp.317-336,
p. 318.

41 SARAIVA, Maria, L’'imagination selon Husserl, La Haye, Martinus Nijhoff, 1970, p. 51.

42 POPA, p. 320.

93



de recherche.

Husserl nous dit que ce que nous rencontrons, ce sont des expériences de couleur « a
tout contenu sensible de sensation, par exemple, au rouge senti correspond un phantasma
sensible : le rouge qui me flotte actuellement dans la présentification intuitive d’un rouge*® ».
L'enfant percoit la souffrance, parce qu'il I'a aussi vécue, pas au méme degré que les autres,
mais il connait au moins quelque chose qui ressemble a la souffrance. La souffrance flotte
donc devant la conscience, et avant d'étre un concept, c'est une image, ou plutdt une
représentation- de-phantasia. Dans ce type de conscience ( phantasia ), I'objet est donné d'un
seul coup mais sur un mode de quasi-présence, c'est-a-dire que I'objet est présentifié : « dans
la phantasia, 1’objet apparait bien sir lui-méme dans la mesure ou i/ est précisément ce qui
apparait 1a, mais il n’apparait pas comme présent, il n’est que présentifiéer, c’est quasiment
comme s’il était 1a, mais seulement quasiment, il nous apparait en image*** ». Ce lien entre
perception et phantasia nous permet de comprendre une nouvelle fagon de développer des
communautés de recherche. Dans la discussion sur la souffrance, l'enfant partage son
expérience vécue, et celle-ci se trouve d'une maniére quasi-expérientielle. En effet, d'une part,
le sentiment a été provoqué dans le passé et, d'autre part, I'image du pére qui nie n'apparait
que sous forme d'image. L'enfant la rend présente, non pas parce qu'il I'invente, mais parce
qu'elle est devant lui, dans son expérience méme, qui est ramenée a la conscience par l'acte
imaginatif. Disons-le, l'enfant par l'acte de phantasia atteint les choses sur un mode
quasi-expérientiel. Et cette facon d'appréhender les choses lui permet de comprendre non
seulement la souffrance mais aussi la totalité de 1'objet lui-méme.

De plus, comme nous l'avons vu, ce monde de la phantasia n'est pas fini, il est un
processus. Il est dans une situation de flottement, qui permet la compréhension d'autres
mondes, ou plutdt l'ouverture a un nouveau monde, un nouvel horizon de compréhension. La
non-présence de l'objet n'enléve donc pas la rigueur au dialogue, mais au contraire, elle
produit une ouverture. Lorsque les enfants d'une communauté de recherche discutent du
bonheur, ils le font sur la base de leurs expériences, laissant 1'objet au second plan. Le
bonheur est donc un fantdéme dans la discussion qui permet de comprendre non seulement le
bonheur mais aussi les implications éthiques, sociales, personnelles, etc. Cette caractéristique
d'ouverture est importante pour la consolidation des communautés de recherche, car sans elle,
le dialogue serait tronqué, fermé aux concepts purs en tant que blocs établis. Imaginer dans

les communautés de recherche, c'est donc s'ouvrir a de nouveaux mondes, se retrouver dans

463 HUSSERL, Edmund, Phantasia, conscience d’image, souvenir, Grenoble, Jérdbme Millon, 2002, p. 50.
14, p. 61.

94



un mode de compréhension possible.

Deux des motivations de Lipman et Sharp sont de développer la pensée critique et la
construction de bonnes raisons. Pour cela, ils ont proposé le dialogue communautaire, lui
donnant ainsi une forme établie. A ce stade, nous voudrions ajouter l'imagination ou
phantasia comme possibilit¢ de nouveaux mondes. La construction d'un dialogue en
communauté peut certainement nous emmener vers des lieux insoupconnés, mais il est
nécessaire que l'enseignant reconnaisse une ligne de direction. Cela a pris différentes
perspectives, que nous avons déja citées plus haut ; ce que nous voudrions montrer, a titre
d'exemple, ce sont les implications de la perspective de Husserl dans une communauté de
recherche. Supposons que nous ayons un groupe de dix personnes pour lesquelles nous avons
décidé d'ouvrir la discussion sur le devoir par la lecture d'un texte sur deux fréres qui se
disputent pour savoir qui doit faire les devoirs. En d'autres termes, pourquoi devrions-nous
faire quelque chose pour notre environnement et ne pas nous contenter d'attendre que
quelqu'un d'autre le fasse ? Notez que le concept que nous voulons extrapoler tout au long de
la discussion est celui de devoir, et la premiére position consiste donc a placer ce concept
dans un flottement (Schwebung). « Husserl dit parfois qu’imaginer c’est “ se projeter un objet
en image interne, le faire flotter . Mais “ es schwebt mir vor > suggere déja un mode de
présence et pourra également étre compris comme mode d’étre : justement parce que
I’imagination est aussi rendue possible par I’étre méme de 1’objet imaginé*® ». Les enfants
peuvent poser des questions, tout comme le professeur, mais cela doit se faire en regardant
'objet qui flotte, c'est-a-dire qu'il n'est pas entierement défini. Il est présenté a la conscience,
mais pas de maniere absolue, ce qui permet a toute participation au dialogue d'étre pertinente.
« Imaginer n’est pas essentiellement visé¢ un objet inexistant ou absent, ni seulement faire
comme s’il était 1a, c’est vivre une expérience de quasi-présence qui atteint des formes
culminantes lorsque, par exemple, j’éprouve, malgré moi, que le personnage dans le portrait

me regarde*®

». En bref, si nous supposons qu'un individu A soutient que le devoir n'est
qu'une affaire d'adultes, cela ne doit pas étre considéré comme un écart par rapport a la
discussion initiale, au contraire, cela fait partie des aspects de I'objet qui reléeve de
I'expérience pure. « Ce n’est pas un abandon de ce monde mais plus exactement le
dévoilement au sein de ce monde d’une dimension nouvelle d’ubiquité des choses, de

I’espace et du temps et du moi lui aussi contaminé par le flottement*®” ».

45 DUFOURCQ, Annabelle, « 1. Les corps fantastiques de la phénoménologie », In : PELLUCHON, Corine et
TONAKI, Yotetsu, Levinas et Merleau-Ponty, Le corps et le monde, Paris, Hermann, 2023, pp.15-28, p. 20.

4 DUFOURCQ, Annabelle, 2023, p. 18.

7 1d., p. 21.

95



Supposons maintenant que le sujet B affirme que le devoir est ennuyeux et fastidieux
(en parlant des taches quotidiennes, comme aller a 1'école, faire la vaisselle ou nettoyer la
chambre). Dans ce cas, nous avons ajouté d'autres concepts a la discussion, tels que
ennuyeux, de sorte que l'expérience n'a pas un rythme unique, elle peut prendre toutes les
formes possibles. C'est pourquoi nous considérons que la perspective de Husserl est
importante, l'imagination en tant que phantasia nous permet d'apprendre d'autres voies,
d'autres modes, d'autres mondes. Cependant, nous pourrions é&tre accusés de dialogue
expérientiel sans aucune rigueur philosophique. Bien que nous ayons proposé€ cette
communauté de recherche, nous n'avons pas discuté de la maniére d'amener la discussion
sous la forme d'une discussion philosophique. Avec Husserl, nous n'avons fait qu'esquisser
les contours d'une phantasia dans le dialogue et donc avec l'ouverture de nouvelles
compréhensions. Pour comprendre la finalité et la forme, nous devons nous tourner vers

Sartre et Merleau-Ponty dans la partie suivante.

2. Le phénoméne de constance exposé par Merleau-Ponty comme un

nouveau paradigme de compréhension

Les communautés de recherche maintiennent une relation entre les expériences des
individus, les connaissances antérieures et les nouvelles formes qui apparaissent dans le
dialogue. Il y a donc un langage donné, qui dans ce cas peut étre traduit dans la langue parlée
mais qui peut aller au-dela, non seulement en ce qui concerne la langue dans laquelle se
déroule le dialogue, mais aussi en ce qui concerne I'objet de la discussion. En d'autres termes,
ce n'est pas la méme chose de parler du bonheur a partir d'une connaissance conceptuelle qu'a
partir d'une expérience vécue. Bien que l'un et l'autre soient liés, cela n'apparait dans le
dialogue que sous la forme d'une thématisation. Mais en méme temps, nous trouvons un
langage ouvert, qui se développe au fur et a mesure de la discussion, comme le souligne
Merleau-Ponty. Ce langage infantile est médiatisé par un phénomeéne de constance qui
permet au monde de retrouver son sens, de se doter de chair. Grace a la langue, en quelque
sorte nous pouvons dépasser le réel.

L'enfant utilise la totalité de son corps et n'est pas conscient des lois qui régissent les
choses. La relation entre le chagrin et la perte ou les dimensions (profondeur, longueur,
position) est potentiellement présente chez l'enfant. Cela permet a l'enfant de voir le tout et

non les parties constituantes, ce qui est important pour le développement de communautés de

96



recherche. Si la PPE reprend le caractere totalisant de 1'enfant, elle peut structurer la pensée,
cela signifie que si, en parlant de justice, nous pouvons mettre en avant le discours perceptif
de l'enfant, ce qu'il faut valoriser, c'est le caractére totalisant de cette expérience. L'enfant ne
pense pas la justice par parties, mais dans son ensemble, comme lorsqu'il dit que la justice,
c'est le moment ou la maman donne ce qui lui revient a la place qui lui revient. Nous ne
disons pas que ce résultat est la vérité, mais que cette vision de la chose-justice se présente
comme une totalité. Si, dans les communautés d'enquéte, on peut récupérer ce moment
totalisant, on peut structurer la pensée, on peut la modeler. C'est pourquoi, a partir de ce
postulat sur la justice, 1'enseignant peut orienter la discussion sur l'idée de « donner a chacun
ce qui lui revient ». On passe ainsi d'un acte particulier (sujet-maman) a un acte plus global,
voire universel (sujet-chacun).

Maintenant, comment retrouver ces moments de lucidité globale de I'enfant ? Il n'est
pas facile de répondre a cette question, étant donné que nous parlons de matériaux comme si
nous partions d'un point de vue pédagogique ou didactique, mais nous pensons qu'il est
nécessaire de montrer l'applicabilit¢ de ce lien. En faisant des communautés de recherche a
partir du concept de constance, en dissociant deux aspects : la description et 1’essai
d'explication, on constate que chez l'enfant, les choses sont des choses avant d'étre logiques
ou réglées. « La constance est vue comme est vue toute qualité de forme (forme = propriété
d’ensemble. Ex. : dans une mélodie, la forme est ce qui demeure constant quand on transpose
une mélodie). Il faut éliminer toute interprétation intellectuelle. Le spectacle de la perception
est modifi¢ non par la connaissance, mais par un facteur d’organisation. (...). Ce n’est pas
leur connaissance qui détermine 1’impression de profondeur*® ». L'expérience de la chose
pour I’enfant permet d'accéder a une globalité que 'on pourrait qualifier de cachée. Lorsque
nous parlons, par exemple, de la souffrance dans une communauté¢ de recherche, nous
pouvons le faire a partir de 1'appel a 1'expérience pure, c'est-a-dire a la globalité irraisonnée,
impensée. L'enfant construit la connaissance de la douleur au moyen de relations, de formes
ou d'abstractions de la souffrance dans l'environnement. Par exemple, il se peut que pour un
enfant, la souffrance soit liée a un mal de ventre particulier ressenti a un moment précis. Et
cela doit étre souligné, on ne peut pas croire que c'est anodin et que cela n'a rien a dire a la
discussion philosophique. L'expérience de la douleur chez 1'enfant est globale, pour lui la
douleur est lice a quelque chose de physique, il y a donc wune relation

souffrance-douleur-physique-douleur a l'estomac. Mais cela ne s'arréte pas la, la douleur a

48 MERLEAU-PONTY, 2001, p. 190.

97



l'estomac, mise en constance, c'est-a-dire de sa globalité, est ouverte en elle-méme pour étre
découverte de multiples fagons. Dans la réflexion sur le mal de ventre, 1'enfant peut établir le
lien entre la douleur et la nourriture et donc un lien avec un besoin. Le besoin est-il donc une
possibilité¢ de souffrance ? Ou le besoin peut-il conduire a la souffrance ? Voici quelques
questions clés qui peuvent étre soulevées par une communauté de recherche qui privilégie
l'expérience globale de l'enfant. Ainsi, « chez I’enfant, grace au phénomene de constance, il
existe une vision non chaotique avec structuration du champ perceptif (ce qui ne veut pas dire
que la structuration soit la méme, ou aussi parfaite, que celle de 1’adulte). Il n’y a pas un
travail secondaire d'interprétation*® ».

La perception et l'imagination sont deux champs (selon Merleau-Ponty) qui ont
chacun leurs propres caractéristiques mais qui se rencontrent a tout moment. C'est pourquoi
I'imagination chez l'enfant vient de sa perception, il n'y a pas de division, mais elle est a la
fois fruit et conséquence. Imaginer et percevoir, c'est faire l'expérience du réel. Lorsque
l'enfant percoit que son chien agit délibérément et qu'il essaie de le corriger, il le fait parce
que dans son imagination, I'image de la désobéissance est en quelque sorte imprégnée. Or,
comme nous l'avons dit, avant de penser, l'enfant imagine, c'est-a-dire qu'il contemple la
chose d'un coup sans la médiation de la logique ou de la raison. Pour lui, une licorne ou un
centaure a la validité¢ de la réalité, c'est méme le cas dans les termes de Merleau-Ponty :
imaginer un centaure n'implique donc pas de retirer la validité de la chose mais de donner un
sens au monde.

Ainsi, grace a l'approche de Merleau-Ponty, nous pouvons constater que les enfants
conservent la capacité de voir la totalité. Et cela n'est pas faux, méme si pour la pensée
adulte, cela peut méme étre absurde. Permettre aux enfants de penser par eux-mémes, de
construire de bonnes raisons et de développer leur esprit critique doit se faire sur la base de
ce qui est établi. En d'autres termes, pour qu'un enfant puisse dire que quelque chose est, il
doit d'abord le vivre, le sentir, en étre témoin. Cela implique / veut dire que « penser ce n’est
donc pas quitter le sensible pour passer a I'intelligible, c’est réfléchir et redoubler les
structures d’empiétement qui sont celles du sensible. De méme que voir c’est avoir déja vu et
cependant rester ouvert a ce qui reste a voir, de méme penser c’est toujours avoir déja pensé
et cependant ne pas encore penser*’”® ». Il est important de rappeler que cette premiére étape

se fait par la lecture, mais aussi par le dialogue sur l'expérience vécue. Ne pas contester

9 1d., p. 191.

470 TAMINIAUX, Jacques, « VIII. Le penseur et le peintre selon Merleau-Ponty », 1In : Maillons
herméneutiques Etudes de poétique, de phénoménologie et de politique, Paris, Presses Universitaires de France,
2009, pp.207-224, p. 215.

98



I'importance du réel et de I'imaginaire permet de comprendre/proposer un nouveau
paradigme : l'enfant n'est pas une tabula rasa, un étre vide que l'on compléte avec des
informations et des concepts. L'enfant est avant tout expérience du réel et c'est a partir de 1a
que se fonde la vérité, ou du moins sa vérité. Les communautés de recherche peuvent se
construire a partir du phénomene de la constance et, & partir de la, projeter I'analyse des
expériences, sans étre plus ou moins rigoureuses pour autant. Dans la discussion sur la
souffrance, on peut entendre que "la souffrance consiste a ne pas avoir ce que 'on désire".
Cette perception doit étre délimitée, c'est-a-dire divisée en deux parties, a savoir l'acte
perceptif lui-méme et l'explication de cet acte. Cela signifie que l'analyse de I'expérience
personnelle de l'enfant A nous ameéne a comprendre, sans la médiation de la logique ou des
structures formelles, ce qu'est la souffrance d'un seul coup. Dans la vie adulte, nous avons des
¢tiquettes, des définitions qui se veulent précises et universelles ; chez l'enfant, c'est
I'expérience qui prime, et cette expérience est structurée, non chaotique. L'affirmation
"souffrir, c'est ne pas avoir ce que l'on désire" contient en elle-méme la négation de soi,
l'absence de ce que l'on désire et la volonté de le désirer. Ce n'est pas une question
désordonnée, mais c'est a partir de la que la pensée peut s'organiser. La constance nous
permet, dans les communautés de recherche, d'analyser non pas les concepts formels mais les
concepts de l'expérience ; et a partir de 1a, d'ouvrir un nouveau champ de recherche, celui de
l'organisation de la pensée. Nous ne considérons pas la définition du concept comme acquise
et il n'appartient pas a 1'enseignant d'enseigner un concept ou une définition, mais de réfléchir

a partir de 1'expérience vécue, en organisant et en fagonnant le concept lui-méme.

B. Communautés de recherche comme communautés d’incarnation

Comme nous l'avons wvu, il est possible d'établir un lien entre la phantasia
husserlienne, le concept de constance de Merleau-Ponty et la PPE dans la mise en ceuvre des
communautés de recherche. Rappelons maintenant la question directrice / problématique de
ce mémoire, a savoir : Comment l'acte imaginatif se développe-t-il chez les enfants, et a quel
moment la conceptualisation devient-elle présente, conférant un sens a leurs expériences ?
Quel est, en outre, l'acte par excellence de la philosophie pour les enfants : imaginer ou
conceptualiser ?

Nous voudrions aborder cette double question, que nous développons depuis le début,
a partir de la particularit¢ de la chair telle qu'elle s'exprime dans la philosophie de
Merleau-Ponty. Si nous avons propos¢ de créer un lien entre la phantasie, le concept de

constance et la mise en ceuvre de communautés de recherches, il faut aussi déterminer a quel

99



moment, de quelle maniére ce lien se produit et quels instruments peuvent le permettre.
L'imagination dans la PPE est d'une importance capitale, car elle est consolidée en tant qu'état
de non-engagement, mais l'approche d'une grande partie de la PPE n'est pas tout a fait claire.
A aucun moment l'entrée en jeu du concept ou de I'imaginaire n'est délimitée, il s’agit de
deux questions vagues qui sont mentionnées comme importantes mais qui ne sont pas
développées. Ainsi, grace a une approche phénoménologique de ces deux concepts, nous
pouvons dire au moins trois choses : 1. L'objet donné dans 1'image est indépendant de la
conscience ; 2. Cet objet est désigné par une conscience particuliere sur le mode de la
quasi-présence, et chez Merleau-Ponty comme une sorte de réalité charnelle ; 3. Le concept, a
partir d'une phénoménologie du langage, correspond au sens méme des choses qui s'exprime
par le biais du langage.

Avec Husserl, nous comprenons que dans la phantasia 1l y a une possibilité de
comprendre de nouveaux mondes, et Sartre, méme en I'absence de l'objet, souligne
l'importance de I'image comme relation au réel. Cependant, c'est graice a Merleau-Ponty que
l'imaginaire et le réel obtiennent une place différente, non pas celle d'une séparation
irréconciliable mais celle d'une relation d'expérience. En d'autres termes, imaginer dans la
philosophie merleau-pontienne, c'est faire l'expérience de 1'objet, non pas comme dans la
perception ou 1'eeil contemple la chose extérieure a nous, mais pas non plus en croyant que
cette image est une chose seconde, de rang inférieur. L'objet et la conscience qui s'y rapporte
ne sont pas séparés, mais se rencontrent au sein d'un tissu charnel. Dans une communauté de
recherche, le corps est d'une importance capitale, car c'est a partir de lui que les individus
s'expriment. « L’expérience d’une chose est rendue possible par ce que mon corps importe
dans le monde, par les dimensions imaginaires qu’il y instaure en fonction du rapport vécu et
utile qu’il établit & I’objet’’' ». Comme nous l'avons dit, les enfants parlent toujours a la
premicre personne, en eux s’exprime le Je absolu qui fait I'expérience du monde. Ainsi,
lorsqu'un enfant parle de devoir, de souffrance ou de joie, il le fait toujours a partir de son
expérience personnelle, dans une sorte d'égocentrisme existentiel. Le réel est donc quelque
chose de solide dans lequel se réalise la transcendance, et I'enfant vise la chose dans ses
aspects (Asbchattungen). Ainsi, les sens sont « les conditions les plus fondamentales de tout
sens, d’un monde, de sujets et d’objets divers*’? ». La matiére est multiple, ou plutdt elle peut

étre percue a partir de la multiplicité de ses aspects. Dans ce cas, nous parlons d'objets qui

41 CARRON, Guillaume, « Imaginaire, symbolisme et réversibilité : une approche singulié¢re de l'inconscient
chez Merleau-Ponty », Revue philosophique de la France et de l'étranger, n1°4/2008, pp.443-464.
42 DUFOURCQ, 2012, p. 36

100



nous sont extérieurs, comme l'enfant qui contemple une figure géométrique ou la sphere.
Cependant, étant donné que ce qui nous intéresse est le dialogue philosophique, nous pensons
qu'il est important de délimiter le type de sujets (concepts) qui peuvent entrer dans une
communauté de recherche philosophique.

Nous partons du fait que cette discussion est menée aupres d'enfants agés de 5 a 18
ans, considérant que l'initiative de Lipman est de développer I'esprit critique avant l'entrée a
l'université. Les enfants, comme nous l'avons exprimé, percoivent la chose dans sa totalité, et
grace au concept de constance il n'y a donc pas de médiation mathématique ou logique.
L'objet percu est visé/donné dans sa totalité¢. Or, dans une communauté de recherche, les
objets que l'on trouve au milieu sont ce que 1'on appelle des objets abstraits-expérimentaux.
C'est-a-dire que nous ne parlons pas de la vérité a partir du concept pur, mais de la vérité a
partir de ses implications existentielles. L'objet n'est donc pas une réalité, une chose que 1'on
peut percevoir en couleur ou en taille, mais c'est quelque chose que I'on expérimente. L'objet
des communautés de recherche philosophique est et doit étre avant tout le fruit de
l'expérience. Ainsi, les concepts philosophiques tels que la vérité, le bonheur, la justice,
entrent au milieu comme une sorte de tissu qui s'entrelace et se méle a d'autres concepts plus
ou moins développés. Chez Husserl, le flux sensible fait apparaitre le monde, et il est bien
évident que chez l'enfant cela est également le cas. Cependant, la perception de la vérité n'a
rien d'extérieur a la conscience : au contraire, elle se fonde sur des concepts d'expérience tels
que se cacher, ne pas €tre puni, etc.

L'enfant est donc confronté non seulement a un concept en flottement, mais aussi a
toute son expérience. Il n'y a rien de déterminé ou de préétabli, au contraire, tout est en état
de constance, l'enfant pergoit l'ensemble de l'expérience de manicre structurée et non
chaotique. Ainsi, dans une premiere délimitation, nous parlons
d'objets-imaginaires-d’expérience et, d'autre part, des concepts de relation qui surgissent et a
partir desquels cette expérience et d'autres expériences surgissent. L'enfant, avant de penser,
sent, et c'est ce type de connaissance qui entre en jeu dans les communautés de recherche
philosophique. Mais s'il s'agit d'expérience, quelle rigueur peut avoir la premiere personne ?
Bien qu'il soit difficile de répondre a cette question, nous aimerions avoir la preuve que, du
point de vue de la phénoménologie, l'acte d'imagination n'est pas quelque chose de fortuit et
de dépourvu de véracité. Au contraire, que ce soit chez Husserl, Sartre ou Merleau-Ponty, il
s'agit d'un acte primordial dans la vie consciente. Imaginer, c'est fonder le monde, ouvrir de
nouveaux mondes et ainsi se recréer soi-méme. C'est pourquoi, a partir de I'acte imaginatif

en tant qu’il est une modalité fondamentale de la conscience, il y a une rigueur dans le

101



dialogue philosophique. Parler de vérité a partir de I'expérience personnelle, c'est prouver que
l'objet est vécu, en quelque sorte incarné.

Cependant, nous souhaitons montrer une implication de la PPE a partir de ce concept
d'imagination, en prenant I'exemple du devoir. Le theme central est connu de tous les enfants,
l'enseignant 1'a présenté au préalable. Une fois la lecture faite, elle est suivie d'une premicre
définition du concept a travailler. Lorsque chacun des membres participe, il le fait a partir de
sa propre expérience et ses exemples sont en grande partie ce qu'il a vécu a un moment donné
et dans un espace donné. L'enfant comprend que le devoir est une obligation, mais il ne
comprend pas pourquoi. Avec une approche phénoménologique, il est important que
l'enseignant permette a ce concept de flotter, d'étre au milieu, dépouillé de toute relation, et
d'étre vu dans sa totalité. L'enfant a cette capacité, il n'y a donc pas de grande difficulté,
contrairement a l'adulte qui doit arriver a un état de latence. Si le concept flotte, c'est qu'il n'y
a pas de vérité absolue, elle est percue et a été¢ percue dans la multiplicité de ses aspects.
Cependant, cette expérience personnelle contient en elle-méme une part fondamentale du
sujet traité ; il y a une part de vérité dans ce que l'enfant exprime, dans la mesure ou il s'agit
d'une expérience.

Or, comment passe-t-on de l'acte d'imaginer a un concept ? Avec Husserl, nous
distinguons les jugements de relation et les jugements d'existence, ce que nous avons
expliqué plus haut avec l'exemple de l'ours qui aide Julia. Dans une communauté de
recherche philosophique avec des enfants, nous ne recherchons pas une analyse théorique des
concepts, mais une analyse expérimentale. La discussion de I'expérience vécue en tant
qu'expression (langage) est une forme de signification. L'expression posséde cette propriété
de signification d'une manic¢re ou d'une autre. Rappelons que, pour Husserl, la signification
n'est pas un acte en soi, puisque c'est par l'acte que la signification est comprise. En d'autres
termes, nous pouvons signifier par la perception ou l'imagination. Cependant, pour que cette
signification acquicre une forme, un corps, disons, une existence en dehors et a l'intérieur de
nous, il faut que le langage apparaisse. Ainsi, la contribution de Merleau-Ponty a la PPE
provient de son analyse phénoménologique du langage.

Revenons aux analyses de Merleau-Ponty, en les confrontant avec la PPE lorsque
cela nous semble pertinent. Pour Husserl comme pour Merleau-Ponty, la perception ne peut
se comprendre sans un objet extérieur. Or, le monde peut étre a la fois senti et connu ; le
monde est donc devant la conscience et cela grace a la perception. Le sens doit donc étre une
(Gestalt) forme sensible, une sorte de réincarnation des choses en elles-mémes et a travers la

conscience. Les choses ne sont donc pas de simples objets extérieurs mais des réalités qui

102



participent a la chair. Or, l'enfant affronte ce monde par le langage, c'est-a-dire qu'il le
nomme, l'attire, le circonscrit dans sa maniére particuliére de s'exprimer. Le langage n'est
donc pas un dispositif purement social et imitatif, mais un acte qui transcende. Transcender
par le langage est donc la particularité que nous voulons utiliser. Comme nous l'avons dit, il
existe un phénomene de constance chez I'enfant, qui est important dans la construction des
communautés de recherche. Cependant, ce moment doit également étre transcendé par le
langage (ce que nous appelons structuration de la pensée) afin d'obtenir une signification. Par
le langage, nous donnons de la chair aux concepts de l'expérience. Si 1'imagination n'est pas
une chose de second ordre, c'est celle que nous devons utiliser pour pouvoir créer du sens.
Apprendre a penser par soi-méme implique une réflexion sur l'ensemble des expériences, en
partant de l'image dans un état de constance, en déterminant ses limites, ses formes, ses voies,
c'est-a-dire ses aspects ( Abshattungen ).

Dans les communautés de recherche, comme I'objet est en flottement, il peut étre
per¢u a partir de toutes les possibilités ontiques. Mais en méme temps, ces possibilités
doivent étre poussées par la réflexion a une transcendance de l'objet, c'est-a-dire a une
charnalité/corporalit¢ charnelle de 1'objet analysé. Si nous continuons avec l'exemple de
L'ours qui aide Julia, nous pouvons voir que le concept qui est dans un état de constance est
celui de solidarité. Cependant, ce concept ne peut pas rester une simple image d'un ours qui
aide ou non une fille, comme s'il s'agissait d'une histoire fantastique. Au contraire, grace a
l'acte d'imagination et au langage, le concept est doté de chair. D'une certaine manicre, ce que
nous proposons est ce que Husserl appelle le remplissement des essences. Mais chez
Merleau-Ponty, cela prend un autre caractére. Les enfants, dans leur dialogue sur la
responsabilité, présentent les aspects existentiels qui la composent, toujours a partir de la
premiére personne. Cependant, le concept n'est pas complet, méme s'il représente quelque
chose en soi et constitue la totalité. Le langage doit étre utilisé comme un instrument de
transcendance, cela signifie qu'a travers le langage, les enfants peuvent trouver des
similitudes, des différences, des divergences et ainsi organiser leur pensée. Comme nous
'avons dit précédemment, il y a deux moments, I'un ou la chose est donnée d'un seul coup a
la conscience par le biais de 1'image et qui est global, puisque I'enfant pense a I'objet comme
un tout et non comme des parties. Et 'organisation de ces idées, qui est un acte formel, dans
lequel apparait le phénomene de constance. L'objet ne change que par la relation qui existe
entre le sujet et la chose. En exprimant ce qu'est la responsabilité, les autres peuvent
comprendre qu'il n'y a pas une seule fagon de la percevoir, que cet objet a différentes faces

qui peuvent sembler cachées, mais que cela ne rend pas I'objet moins ou plus vrai. L'objet

103



participe, ainsi que nous, a la chair, nous nous trouvons comme dans un tissu. L'image de la
responsabilité n'est pas présentée mais vécue, dans le dialogue comme dans l'expression,
l'objet est re-signifié. Lorsque tout le monde a participé et que 'objet est considéré comme
délimité du langage de I'enfant, c'est a ce moment que la construction des jugements a lieu.
Ceci est possible, entre autres, grace au caractere différenciant du signe, qui peut changer,
muter, obtenir un nouveau sens. Le langage construit dans les communautés de recherche
philosophique et le monde qui entoure les enfants sont des formes par lesquelles le signe (le
mot responsabilité, par exemple ) et I'objet font sens, se remplissant de la totalité de la chair
pour l'expressivité.

Merleau-Ponty nous dit que le peintre consolide son rapport au monde sur la base de
sa corporalité. C'est grace a elle qu'il peut ouvrir de nouveaux mondes, de nouvelles réalités.
Nous aimerions comparer cette figure du peintre avec la proposition des communautés
d'enquéte. L'objet n'est pas annulé par la réflexion des enfants mais ouvert a une nouvelle
signification. En d'autres termes, comme le peintre, l'enfant peut créer un nouveau monde
grace au langage. L'enfant qui percoit le fait par le biais des sens et ceux-ci appartiennent a
leur tour a un imaginaire, qui se trouve étre un horizon de possibilités. D'une certaine
manicre, c'est comme si les choses parlaient en elles-mémes a travers leur corporéité.

On peut distinguer cette aura de I’imagination comme principe plus actif, lequel peut prendre

¢galement diverses formes. Il est d’abord un processus d’autopoiésis a méme les

Abschattungen, les morphologies et métabolismes. L’axe générateur d’un flux d’esquisses

imagine et la vie imagine, selon un style néanmoins cohérent, des développements d’existence

surprenants comme cette nouvelle tonalité d’un ciel d’orage ou cette restructuration d’un
organe 1ésé permettant le maintien des fonctions vitales dans un arrangement inédit.*”
L'imaginaire n'est donc pas une présence totale, pas plus que la perception. « Il y a

insertion réciproque et entrelacs de ’un dans I’autre*’*

». L'objet de la responsabilité est
ouvert a partir de la vision d'un ours aidant une fille, c'est-a-dire que la responsabilité en soi
se présente d'une autre maniére, mais en méme temps, l'enfant la pergoit a partir de ses
caractéristiques existentielles. Consolider une communauté de recherche dans laquelle le
corps est privilégié en tant qu'expérience et l'imagination en tant que possibilit¢ de
compréhension, consiste donc a doter 1'existence elle-méme de chair. Non pas comme si les

objets attendaient a l'extérieur, mais comme une relation dans laquelle les objets et I'individu

font partie les uns des autres et se construisent mutuellement. Etant donné que « les essences

47 DUFOURCQ, 2023, p. 24.
474 MERLEAU-PONTY, Le visible et I'invisible, 1964, p. 182.

104



sont des lignes de structures au cceur des choses, elles ne seront pas connues par des concepts
rigides mais plutdt via un processus d’ajustement entre des concepts provisoires
morphologiques*”® ». Cette connaissance de l'essence des choses conduit a une clarté
maximale, « une dimension de représentation, d’expression, d’analyse et de
conceptualisation, et une prise dynamique — a distinguer du contrdle parfait — sur le réel*’® ».
Grace a la philosophie de Merleau-Ponty, nous pouvons considérer les communautés de
recherche philosophique avec les enfants comme un engagement « a construire humblement
et patiemment une institution au creux méme du sensible sans jamais oublier que cet édifice
symbolique ne vaut pas comme monument ou trésor acquis, mais bien plutdt comme

rayonnement vivant du sens*”’ ».

475 DUFOURCQ, 2023, p. 26.
476 Ibid.
art DUFOURCQ, 2012, p. 402.

105



V. Conclusion.

Rappelons la question qui nous a conduit a ce point de notre recherche : comment se
développe l'acte imaginatif chez I'enfant, et a quel moment la conceptualisation devient-elle
présente, donnant sens a ses expériences ? et quel est, par ailleurs, I'acte par excellence de la
philosophie pour l'enfant : imaginer ou conceptualiser ? Ces questions découlent de la
motivation de présenter la proposition de Philosophie pour les enfants comme une tache
rigoureuse et d'ouvrir une possibilité de dialogue avec la phénoménologie. Cette proposition,
congue par Matthiew Lipman et Ann Sharp dans les années 1970, vise a développer 1'esprit
critique. Pour ce faire, elle utilise le questionnement comme manicre d'étre au monde. Ainsi,
la création d'ceuvres littéraires pour les enfants sera le support et la preuve que la philosophie
est possible avec les enfants. En définitive, ce projet vise a créer les conditions d'un
apprentissage significatif par la lecture et le langage. Cependant, pour mener a bien cette
tache, Lipman propose d'accompagner la formation de concepts et, avec eux, la construction
de bonnes raisons, de critéres et de jugements personnels et communautaires. C'est pourquoi
il recourt a la consolidation des communautés de recherche, inspirée par Dewey et Peirce.

De ce point de vue, la recherche se consolide comme une pratique autocorrective et
autocritique. Les participants partagent leurs idées sur un concept tiré d'un roman
philosophique et le font en utilisant la logique, I'argumentation, le débat et la confrontation.
Ainsi, 1'objectif de ces communautés est de créer un dialogue philosophique, entendu comme
un dialogue d'exploration multiple. Les enfants utilisent le langage pour interroger la réalité
et le monde. C'est pourquoi, dans une communauté de recherche, l'objectif est de faire naitre
des idées chez les enfants par le biais de questions. L'objectif de ce projet va au-dela de
I'enseignement pré-universitaire et consiste a amener les participants a penser par
eux-mémes, a construire des criteres et a émettre des jugements personnels et communs. C'est
ainsi qu'apparait la conceptualisation, c'est-a-dire que pour que les enfants puissent atteindre
ces objectifs, il est nécessaire qu'ils abordent des concepts tels que la vérité, le bonheur,
'amour, la justice, la liberté, entre autres. Nous avons appelé ces concepts philosophiques, et
c'est a partir de 1a que 1'on comprend la rigueur des communautés de recherche. Pour Lipman,
I'enfant, avant de pouvoir définir un concept, pense a travers une image syncrétique. C'est
donc l'acte imaginatif qui est essentiel aux communautés de recherche, car sans lui, il n'y
aurait pas de possibilité de faire de la philosophie avec les enfants

Cependant, la place et le statut de I'imagination dans la proposition de Lipman n'est

pas tout a fait claire ; comme nous l'avons vu, il y a quelques contributions a la question, mais

106



elles ne sont pas tout a fait convaincantes. Pour qu'il y ait un dialogue philosophique dans les
communautés de recherche, il est nécessaire de re-penser l'acte imaginatif et, par conséquent,
la conceptualisation a l'intérieur des communautés de recherches. Pour répondre a ce vide,
nous nous sommes tournés vers la phénoménologie et, avec elle, vers les propositions de
Husserl et de Merleau-Ponty sur l'imagination et le langage. Pour Husserl comme pour
Merleau-Ponty, 1'acte d'imaginer est primordial dans la vie consciente, comme acte fondateur
et totalisant. L'ouverture de nouveaux mondes et de nouvelles compréhensions par
I'imagination nous permet de circonscrire cette proposition au projet de Lipman. Imaginer,
pour un enfant, ce n'est pas seulement croire que les dragons existent, c'est comprendre le
monde, c'est lui donner un sens. Parce que les concepts sont dans une sorte de flottement, les
participants d'une communauté de recherche peuvent contempler une réalité cachée. Nous
I'avons vu avec les exemples de /'ours qui aide Julia ou lorsque nous avons parlé des deux
fréres qui se disputent le devoir-faire. Dans les deux cas, ce que nous voulons montrer, c'est
que l'enfant percoit, vit et ressent avant d'imaginer. Son expérience du monde est purement
sensorielle-imaginative, ce dont nous pouvons tirer des fruits pour la mise en ceuvre des
communautés de recherche.

Ainsi, nous avons proposé que les objets étudiés dans les communautés de recherche
soient des objets-imaginaires-de l'expérience et c'est a partir de ceux-ci qu'une nouvelle
méta-compréhension du monde devient possible. Le devoir d'aider ceux qui sont dans le
besoin n'est pas seulement un devoir, c'est une nécessité¢, mais aussi une liberté, méme un
fardeau. L'expérience de l'enfant est totalisante, c'est-a-dire qu'elle ne comprend pas une
partie mais le tout des choses-expériences. Parler, par exemple, de la volonté peut renvoyer a
la pensée de l'amour pour l'autre, aux taches quotidiennes, a la douleur de la perte, entre
autres. C'est ici que la philosophie de Merleau-Ponty intervient, pour compléter la proposition
d'une ouverture de nouvelles compréhensions a celle dune corporéité charnelle. Outre le fait
que l'enfant imagine et crée des mondes possibles de compréhension, il les dote aussi de chair
grace au langage. Pour comprendre cela, nous avons eu recours au concept de constance de
Merleau-Ponty, en cherchant d'une part a mettre en évidence les implications pour la
consolidation des communautés de recherche et, d'autre part, a proposer une sorte de rigueur
dans ces communautés. A partir du phénoméne de constance, la discussion dans les
communautés de recherche ne porte pas sur des concepts €tablis ou des définitions données,
mais sur la perception de I'enfant qui parvient a embrasser la totalité de I'objet. Et c'est a
partir de cette perception qu'il commence a organiser sa pensée, a lui donner corps au moyen

du langage. C'est cette rigueur qui est nécessaire car le projet de PPE a été considéré comme

107



une entreprise inutile et sans fondement qui ne mérite pas de s'appeler une proposition
philosophique. Cependant, en réponse a ces objections, nous avons constaté que l'expérience
vécue est aussi une fagon de chercher, d'enquéter. Nous pourrions dire que nous entrons dans
le domaine de la psychologie phénoménologique. L'expérience particuliere nous permet de
comprendre de nouveaux mondes, de nouvelles possibilités. C'est pourquoi re-signifier l'acte
imaginatif consiste a re-signifier l'expérience comme un tissu de recherche, ou I'on peut
trouver des réponses, des questions, des solutions, des affirmations, des jugements et de
bonnes raisons.

Imaginer, c'est donc fonder le monde, et donc se créer soi-méme. La proposition de
Lipman n'est pas seulement une proposition d'apprentissage, mais aussi une proposition
¢thico-morale, voire démocratique, comme le disent certains des auteurs cités plus haut.
Parler de l'expérience vécue a la premicre personne, c'est montrer que l'objet est d'une
certaine maniere ¢également incarné. Cependant, on ne peut pas considérer qu'une
communauté d'enquéte se limite a parler d'expériences vécues, mais ces expériences sont le
matériau et le support de la recherche. Partager ces expériences ensemble permet de
transcender les concepts et avec eux l'existence elle-méme, afin que les enfants qui y ont
participé€ puissent créer de nouveaux jugements, de nouveaux critéres et se construire en tant
que citoyens. Comme nous l'avons dit a plusieurs reprises, ce projet de la PPE a recours a
l'acte de parler, a l'acte de la parole comme médiation. Le langage est un acte de
transcendance et c'est donc a partir de la que la recherche philosophique est possible.
Lorsqu'un enfant exprime 1'expérience qu'il a du travail, il ne fait pas une évaluation plus ou
moins pertinente, mais il s'agit d'une totalité en soi. Son expérience lui permet d'exprimer
avec des mots, de lier des aspects, des choses, des objets existants comme inexistants, etc. Le
langage est l'instrument et l'expérience le matériau qui permettent de penser
philosophiquement. Ainsi, penser les communautés de recherche dans la perspective
phénoménologique de l'acte d'imagination nous permet, premi¢rement, de re-signifier le
langage en tant qu'instrument de re-signification, deuxiémement, de donner du sens a
l'expérience vécue en tant que matériau et projet de la discussion philosophique et, enfin, de
donner de la rigueur a la discussion et au projet de PPE.

Cette proposition de communautés de recherche a partir de l'expérience nous amene
¢galement a nous interroger sur le role des émotions. Celles-ci se retrouvent dans chacune des
expériences, par exemple, lorsque l'on parle de vérité a travers la relation d'amitié, un
sentiment apparait, que ce soit celui de la joie ou de la paix. Il en va de méme pour des

concepts tels que la justice, la solidarité, le bien-€tre, la responsabilité, etc. Qu'il s'agisse d'un

108



sentiment négatif ou positif, il y a une manifestation et donc une qualification de cette
expérience par les sens. Il serait intéressant d'établir un lien phénoménologique entre les
émotions et I'ouverture de nouvelles réalités qui, comme nous l'avons vu, est produite par
I'acte imaginatif. Sans chercher a répondre a cette question, nous pourrions penser a une
charnalit¢ des émotions, ou a la manic¢re dont les émotions donnent en quelque sorte de la
chair (du sens) a l'imagination et au concept. Lorsque l'enfant pense a la souffrance, a
I'amour, au bonheur, a la justice, etc., il le fait a partir de son expérience, qui est en méme
temps une émotion. C'est pourquoi, d'une certaine maniere, imaginer c'est aussi sentir, et donc
s'ouvrir a une nouvelle compréhension de I'objet. Non seulement considérer que “la négation
de 'objet désiré est la souffrance”, mais aussi la ressentir, c'est pourquoi les enfants diront j'ai
ressenti la souffrance, ou j'ai ressenti la justice. Est-il possible d'organiser cette pensée a partir
des sentiments ? Si, en raison du phénomene de constance, les choses sont inchangées et que
c'est la relation entre 1'objet et le sujet qui les détermine, alors dans 1'analyse expérientielle

d'un concept A, 1'émotion joue un role fondamental, on pourrait méme dire nécessaire ?

109



V1. Références.

ACCORINTI, Stella, Filosofia para Ninos. Introduccion a la teoria y la practica,
Buenos Aires, Manantial, 2015.

AGOSTINI, Marie, « Généalogie du concept de "communauté de recherche" : C. S.
Pierce, J. Dewey et M. Lipman », Diotime, n°33/2007, pp. 1-8.

ALLEN, Jeffner, « A husserlian phenomenology of the child », Journal of
Phenomenological Psychology, 6(2) 1976.

ARTIDIELLO, Mabel, « Filosofia para Ninos y Nifas (FpNN): Una oportunidad
diferente para pensar en la escuela », Ciencia y sociedad, n°3/2018, pp. 23-58.

BACHLER, Laurent, La philo au berceau, Coll. 1001 BB, Toulouse, éres, 2021.

BACHLER, Laurent, L’enfance, une grande question philosophique, Toulouse, éres,
2021.

BLEAZBY, Jennifer, « Dewey’s notion of imagination in Philosophy for Children »,
Purdue university Press, n°2/2012, pp. 95-111.

CAM, Philip, « Matthew Lipman (1923-2010) », Diogene, n° 4/ 2010, pp. 163-166.

CARRON, Guillaume, « Imaginaire, symbolisme et réversibilit¢ : une approche
singuliere de l'inconscient chez Merleau-Ponty », Revue philosophique de la
France et de l'étranger, n°4/2008, pp.443-464.

CHIROUTER, Edwige., OLIVIER, Alain Patrick, La philosophie avec les enfants Un
paradigme pour ['émancipation, la reconnaissance et la résonance, Paris,
Editions Raison publique, 2022.

DANIEL, Marie-France, « Chapitre 2. Présupposés philosophiques et pédagogiques de
Matthew Lipman et leurs applications », In : La philosophie pour enfants Le
modeéle de Matthew Lipman en discussion. Louvain-la-Neuve, De Boeck
Supérieur, 2005.

DANIEL, Marie-France, « Chapitre 11. Une coopération de haut niveau : l'exemple de
la philosophie pour enfants », Emmanuéle Auriac-Slusarczyk éd., In: Je parle, tu
parles, nous apprenons. Coopération et argumentation au Service des
apprentissages, De Boeck Supérieur, 2003.

DE PUIG, Irene, Filosofia para nifios », traduction libre, Voces de la educacion, n°
6/2018, pp. 77-84.

DE WARREN, Nicolas, « Imagination et incarnation », Methodos, n° 09/2009.

110



DEWEY, John, Logique; la théorie de l'enquéte, Paris, PUF, 1993.

DUBOSSON, Samuel, L’imagination légitimée: la conscience imaginative dans la
phénoménologie proto-transcendantale de Husserl, Paris, L’Harmattan, 2004.

DUFOURCQ, Annabelle, « I. Les corps fantastiques de la phénoménologie », In :
PELLUCHON, Corine et TONAKI, Yotetsu, Levinas et Merleau-Ponty, Le corps
et le monde, Paris, Hermann, 2023, pp.15-28.

DUFOURCQ, A, Merleau-Ponty : Une ontologie de |'imaginaire, Heidelberg, 2012.

DUFOURCQ, A, « La définition de I’imagination par Husserl : I'originalité
fondamentale et les nombreux points d'hésitation ». In : La dimension imaginaire
du réel dans la philosophie de Husserl, Phaenomenologica, 2010.

EGAN, Kieran, « The other half of the Child », Thinking: The journal of philosophy for
Children, n°1/1987, pp. 2-5.

FAWER, Christine, «La philosophie pour enfants un moyen pour répondre aux grandes
questions des tout-petits? », Revue Pédagogique HEPL, n°11/2009, pp. 27-29.

FEDI, Laurent, « Lipman contre Piaget : une mauvaise querelle a propos de la
philosophie pour enfants », Le Télémaque, n° 42/2012, pp.149-162.

FRANZINI, Roberto, Matthew Lipman, and Ann Margaret Sharp. Philosophy for
Children s educational revolution, Cham, Springer, 2023.

GABARET, Jim, « Une phénoménologie de I’imagination néonatale et infantile », Le
présent de la psychanalyse, n° 13/2025, pp.79-93.

HELENE, Maire & AURIAC-SLUSARCZYK, Emmanuéle, « Philosophy for
preschoolers? A critical review to promote informed implementation of P4C in
preschools », Review of Philosophy and Psychology, n°1/2024, pp. 1-24.

HUSSERL, Edmund, Recherches logiques. Tome Second, Recherche pour la
phénoménologie et la théorie de la connaissance, Paris, Presses Universitaires de
France, 1962.

HUSSERL, Edmund, Idées directrices pour une phénoménologie, Paris, Gallimard,
coll.tel, 1950.

HUSSERL, Edmund, Sur la théorie de la signification, Paris, VRIN, 1995.

HUSSERL, Edmund, Phantasia, conscience d’image, souvenir, Grenoble, Jérome
Millon, 2002.

JANSEN, Julia, « Imagination, Embodiment and Situatedness: Using Husserl to Dispel
(Some) Notions of ‘Oft-Line Thinking’ », in: The phenomenology of Embodied
Subjectivity, 2013, Springer, pp. 63-79.

111



JOHNSON, Mark, The body in the mind: The Bodily Basis of Meaning, Imagination,
and Reason, The University of Chicago Press, 1987.

KENNEDY, David, « Lipman, Dewey, and the Community of Philosophical Inquiry »,
Education and Culture, n°2/2012, pp. 36-53.

KENNEDY, Nadia & KENNEDY, David, « Philosophical dialogue across the school
curriculum: the case of mathematics », in: Philosophy For, With, and Of Children,
Londres, Cambridge Scholars, 2013.

LAPIERRE, Christopher, « Le fondement imaginaire du per¢u chez Merleau-Ponty et
Grimaldi », Revue de métaphysique et de morale, n° 87/2015, pp.353-376.

LELEUX, Claudine, « Chapitre 6. Apprendre a penser dés 5 ans a I'épreuve du modéle
de Matthew Lipman ? », In : La philosophie pour enfants Le modéle de Matthew
Lipman en discussion, Louvain-la-Neuve, De Boeck Supérieur, Pédagogies en
développement, pp.117-129.

LELEUX, Claudine, « Lipman Matthew. Mark. Recherche sociale [manuel par
Matthew Lipman et Ann Margaret Sharp ; trad. et adaptation de Nicole
Decostre] », Revue frangaise de pédagogie, n°172/2010, pp. 141-143.

LELEUX, Claudine, La philosophie pour enfants. Le modele de Matthew Lipman en
discussion, Paris, De Boeck Supérieur, 2008.

LENOIR, Frédéric, Philosopher et méditer avec les enfants, Paris, Albin Michel, 2016.

LEVINAS, Emmanuel, Théorie de [’intuition dans la phénoménologie de Husserl,
Paris, VRIN, 2001.

LEVINAS, Emmanuel, En découvrant ’existence avec Husserl et Heidegger, Paris,
VRIN, 2016.

LIPMAN, Matthew, SHARP, Ann & OSCANYAN, Frederic, Philosophy in the
classroom, Philadelphia, Temple University Press, 1980.

LIPMAN, Matthew, Thinking in education, Londres, Press syndicate of the University
of Cambridge, 2003.

LIPMAN, Matthew, « Chapitre 1. Renforcer le raisonnement et le jugement par la
philosophie », Dans Leleux, C. (dir.), La philosophie pour enfants, Le modele de
Matthew Lipman en discussion, 2008, pp. 11 -24.

LIPMAN, Matthew & SHARP, Ann, Mark: Recherche sociale, Bruxelles, PIE Peter
Lang, 2009.

LIPMAN, Matthew., & SHARP, Ann, « P4C and rationality in the new world ». In
History, theory and practice of philosophy for children, Routledge, 2017, pp.

112



43-42.

MASSELOT, Nathanaél, « L’ontologie sartrienne est-elle une phénoménologie
transcendantale ? », Methodos, 2012.

MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945.

MERLEAU-PONTY, Maurice, Psychologie et pédagogie de [’enfant, Cours de
Sorbonne 1949-1952, Lagrasse,Verdier, 2001.

MERLEAU-PONTY, Le visible et [’invisible, Paris, Gallimard, 1964.

MERLEAU-PONTY, Euvres, La prose du monde, Paris, Gallimard, 1969.

MERLEAU-PONTY, Signes, Paris, Gallimard, 1960.

MERLEAU-PONTY, L @il et I’esprit, Paris, Gallimard, 1964.

METROZ, Aurélien, « Espaces phénoménologiques d'Equipée de Victor Segalen », A
contrario, n° 14/2010, pp. 61-77.

MIRAGLIA, Maria, « Analytic Teaching and Philosophical Praxis », Analytic Teaching
and Philosophical Praxis, n°2/2024, pp. 19-38.

PEIRCE, C, S, Philosophical writings of Peirce, New York, Dover Publications, 1940,
p. 19-22.

PINEDA, Diego, Filosofia para ninios: el ABC, Bogota, Beta, 2004.

POPA, Délia, « IV. La portée pratique de ’imagination : dialectique et matérialité »,
In : WUNENBURGER, Jean-Jacques, Gaston Bachelard Science et poétique, une
nouvelle éthique ?, Paris, Hermann, 2013, pp.317-336.

PUIG, Irene, « Filosofia para Nifios », Voces de la Educacion, n°6/2018, pp. 77-84.

ROLLINS, Maughn, LAVERTY, Megan, Aux sources de la philosophie pour enfants,
trad. Johanna Hawken, Paris, VRIN, 2023.

ROMANQO, Claude, Au ceeur de la raison, la phénoménologie, Paris, Gallimard, « Folio
Essais », 2010.

SARAIVA, Maria, L’imagination selon Husserl, La Haye, Martinus Nijhoft, 1970

SARTRE, Jean-Paul, L imagination, Paris, puf, 2023.

SARTRE, Jean-Paul, L imaginaire, Paris, Gallimard, 1940.

SASSEVILLE, Michel, « Introduction a la philosophie pour enfants : I'approche
Lipman », Diotime, n°17/2017, pp. 1-6.

SHARP, Ann, « Children’s Intellectual Liberation », Educational Theory, n°31/1981,
pp. 197-214.

SHARP, Margaret, « What is a ‘Community of Inquiry’? » Journal of Moral Education,
n°1/ 1987, pp. 37-45.

113



SHARP, Margaret, « Philosophy for Children and the Development of Ethical Values »,
Early Child Development and Care, n°. 1 /1995, pp. 45-55.

SHARP, Margaret, « Self-transformation in the Community of Inquiry », Inquiry:
Critical Thinking Across the Disciplines, n°1/ 1996, pp. 36-47.

SHARP, Ann, « Let’s go visiting: learning judgment-making in a classroom community
of inquiry », Gifted Education International, n°3/2007, pp. 301-312.

SPLITTER, Laurence, & SHARP, Ann, La otra educacion. Filosofia para nifios y la
comunidad de indagacion , Buenos Aires, Manantial, 1996.

TAMINIAUX, Jacques, « VIII. Le penseur et le peintre selon Merleau-Ponty », In :
Maillons herméneutiques Etudes de poétique, de phénoménologie et de politique,
Paris, Presses Universitaires de France, 2009, pp.207-224.

THIEVENAZ, Joris, « La théorie de I’enquéte de John Dewey : réexplorations pour la
recherche en sciences de 1’éducation et de la formation », Recherche & formation,
n°92/2019, pp. 19-38.

VYGOTSKY, Lev, Thought and Language, London, The mit press, 1986.

WELSH, Talia, The Child as Natural Phenomenologist. Primal and Primary

Experience in Merleau-Ponty's Psychology, 1llinois, Northwestern University Press,

2013.

114



VII. Annexes
Traduction du chapitre 4 (p. 41-56) du texte Filosofia para Nifios. Introduccion a la teoria y

la practica de Stella Accorinti, publi¢ a Buenos Aires, Argentine par Manantial en 2015.

[p. 41]
L'IMAGINATION

L'imagination dans le discours

La pensée créative trouve un de ses axes cruciaux dans l'imagination, dans la
métaphore et dans la capacité de lI'imagination a prolonger son action dans la pratique. Mais
quelle est la capacité d'une théorie a se prolonger dans la pratique ? L'imagination peut-elle
agir dans la sphere pratique, une sphére qui est au-dela du discours, une sphére a laquelle
l'imagination semble appartenir originellement ? Quel serait ce passage de la théorie a la
pratique ?

L'espace de variation des théories sur I'imagination se mesure selon deux axes. Du
cOté noématique, l'axe de la présence et de l'absence, et du coté noétique, I'axe de la
conscience fascinée et de la conscience critique. A l'une des extrémités du premier axe,
l'image n'est qu'une présence affaiblie du pergu. C'est le cas de I'imagination vue comme
simple imagination reproductrice. A l'autre extrémité de l'axe, I'image est ce qui n'est pas
présent (portrait, réve, fiction). C'est le cas de l'imagination productive. Dans le cas du
deuxieme axe : si l'image est confondue avec le réel (I'image est prise pour le réel), la
conscience critique est nulle. A l'autre extrémité de I'axe, l'imagination est I'instrument de la
critique de la réalit¢ (par exemple, la réduction transcendantale chez Husserl, en tant que

neutralisation de la réalit¢). Nous pourrions penser a un schéma comme celui-ci :

[pag. 42]

115



Axe noematique. Présence.
Image: presence débilité.
IMAGINATION REPRODUCTIVE

Axe noétique Axe noétique
CONSCIENCE FASCINEE CONSCIENCE CRITIQUE

Axe noematique. Absence.
Image : ce qui n'est pas présent
IMAGINATION PRODUCTIVE

[pag. 43]

Nous travaillons donc avec la tradition existante sur l'imagination, mais nous
présentons en méme temps, dans la perspective de Paul Ricceur, une approche différente du
probléme, puisqu'au lieu d'associer 1'image a la perception, elle est liée au langage. Ainsi,
dans la théorie de la métaphore de Ricceur, 1'imagination et un certain usage du langage sont

profondément liés.*”®

INNOVATION SEMANTIQUE

Dans la théorie de la métaphore apparait la caractéristique de I'utilisation
métaphorique du langage : I'innovation sémantique, une création instantanée par l'attribution
de prédicats inhabituels. (Ricceur, 1988: 12).

La perspective de ne pas associer lI'image a la perception permet un changement
radical, I'image n'étant plus considérée comme un “appendice de la perception, une ombre de
la perception”. (Ricceur, 1988: 97).

Ricceur nous présente une revendication référentielle de la fiction et de I'imagination,
qui a été entravée par divers préjugés, par exemple que 1'image n'est qu'une composante de

l'esprit qui copie quelque chose, ou que l'image n'est qu'une copie ou une réplique de la

478 P, Ricceur souligne dans Herméneutique et action (1988 : 36) : “Dire qu'une nouvelle métaphore est extraite
du néant, c'est la reconnaitre pour ce qu'elle est, a savoir une création momentanée du langage, une innovation
sémantique qui n'a de statut ni comme désignation, ni comme connotation dans le langage établi”.

116



réalité, comme nous le voyons dans le schéma. Contre le préjugé de 'image en tant que chose
de l'esprit, nous devons garder a l'esprit que I'image a une intentionnalité particuliere, parce
qu'elle offre un modele pour percevoir les choses d'une maniére différente. Contre le préjugé
de l'image comme copie : 1'image ne se référe pas a la réalité pour la copier, mais pour en
percevoir une nouvelle lecture. Elle est la prétention refiguratrice de I'imagination. Ainsi, [p.
44] la fiction réorganise le monde et géncre de nouvelles caractéristiques et de nouveaux

contours pour l'expérience.

LA METAPHORE ET L’INVENTION D’INTRIGUES

L'innovation sémantique prend deux formes : la métaphore et I'invention d'intrigues.
Dans ce dernier cas, il s'agit d'introduire un ordre intelligible dans une séquence
d'événements, en établissant dans le récit un acte configurant, une synthése de 1'hétérogene, le
travail de l'imagination productive. La métaphore, quant a elle, implique une innovation
sémantique par assimilation prédicative (tout comme l'intrigue l'implique par rapprochement
d'¢léments multiples). Une nouvelle pertinence est produite dans la prédication au moyen
d'une attribution qui n'était pas pertinente a 1'origine. Une proximité est ainsi €tablie entre des
significations jusqu'alors éloignées. Une similitude s'établit par laquelle des termes qui étaient
¢loignés apparaissent désormais proches les uns des autres. Comme pour l'intrigue, cette

opération est aussi I'ceuvre de I'imagination productive.

LA METAPHORE

Ricceur dit que nos images sont parlées plutdt que vues. Plusieurs préjugés changent
de place avec cette these : il ne s'agit pas d'images comme une chose de I'esprit, ni comme
une copie de la réalité. Mais quelle est la relation entre les images et le langage ? Pour
répondre a cette question, il est intéressant d'analyser le fonctionnement de la métaphore, afin
de dresser “un bref profil d'un modele de solution”. (Ricceur 1988: 94). La métaphore
provient de la tension entre les termes d'un énoncé métaphorique. Il s'agit d'un usage anormal
des prédicats, dans le cadre de la phrase enti¢re (Ricceur, 1988 : 10 et 28), et non d'un usage
anormal des noms. La métaphore n'est pas la transposition d'un nom étranger, mais le conflit
entre deux interprétations d'un méme énoncé (Ricceur, 1988 : 9 et 11). C'est pourquoi Ricceur

parle d' “énonciation métaphorique”, et non de noms utilisés métaphoriquement. La

métaphore implique donc une action sémantique du mot.

117



Le moyen approprié¢ pour produire un conflit entre les champs sémantiques est la
non-pertinence prédicative : la nouvelle pertinence prédicative qui est produite est la
métaphore.*”” A son tour, cette nouvelle réalité, produite au niveau de la phrase compléte,
donne lieu au niveau du mot isol¢ a l'extension du sens. Ainsi, la restructuration des champs
sémantiques se produit comme un déplacement de l'attention des problemes de changement
de sens au niveau de la dénomination vers le niveau de l'utilisation prédicative.

Sur les ruines de la prédication littérale, un nouveau sens émerge, et c'est au moment
de 1'émergence que l'imagination prend le dessus : des champs sémantiquement différents se
rapprochent et le choc des métaphores a lieu. On peut créer du sens (par torsion verbale) 1a ou
l'interprétation littérale n'a pas de sens (Ricceur, 1988 : 11 et 28). L'imagination est une
manicre de construire la pertinence dans I'impertinence. Dans la tension (par opposition a la
substitution), un nouveau sens émerge qui concerne l'ensemble de 1'énoncé. Imaginer, c'est
avant tout restructurer les champs sémantiques (Ricceur, 1988 : 35). La métaphore est
toujours la résolution active d'une énigme, d'une dissonance sémantique : il n'y a pas de
métaphore vivante dans le dictionnaire (Ricceur, 1988 : 10, 12-13, 31).

Enfin, I'image suspend le sens dans 1'élément de fiction. L'imagination est donc un jeu
libre de possibilités, dans un état de non-engagement vis-a-vis du monde de la perception ou
de I'action. Nous essayons de nouvelles idées, de nouvelles fagons d'étre dans le monde. Tout
ce processus nous montre que [p. 46] nous comprenons d'abord les images, puis nous les
voyons. Ainsi, les métaphores de tension (métaphores vraies) sont intraduisibles, car elles
créent du sens. Leur paraphrase est infinie et n'épuise pas l'innovation du sens.

Par conséquent, dans la métaphore, l'innovation sémantique présente trois

caractéristiques :

1. La non-pertinence littéraire (un nouveau sens €merge, mais l'inopportunité de la
prédication extravagante doit continuer a étre pergue).
2. La nouvelle pertinence prédicative émerge en s'appuyant sur la prédication

impertinente. Il y a une similitude établie (plutét que percue). Soudain (dans un

4 P. Riceeur (1988: 32): “[...] ce glissement de sens résulte principalement d'une collision entre des sens
littéraux, ce qui exclut l'usage littéral du mot en question et donne des indices pour trouver un nouveau sens
capable de s'accorder avec le contexte de la phrase et de Iui donner un sens dans le contexte considéré”.

118



moment de refiguration), des termes ¢loignés dans l'espace logique apparaissent
comme proches.

3. Une torsion verbale qui conduit a 1'extension du sens de mots isolés.

L'innovation sémantique est constituée par le second trait : la similitude est établie par
l'imagination productive, qui permet de “voir comme” grace a sa fonction synthétique,
génératrice de reégles. L'imagination schématise ainsi la nouvelle pertinence sémantique.

Pour Kant, le schéma est la représentation d'un processus de l'imagination qui permet
de donner une image a un concept. Pour Ricceur, en revanche, il s'agit d'une régle qui permet
de voir quelque chose comme quelque chose. Ainsi, I'image n'est pas une perception affaiblie,
mais, en s'assimilant a une signification émergente, elle la nourrit. L'imagination productive
n'est pas la faculté de dériver des images de I'expérience sensorielle, mais de faire émerger de
nouvelles significations dont I'image est le support. C'est ainsi que nait une nouvelle mention
référentielle, une nouvelle intention, qui est I'inverse de 1'abolition de la référence qu'était le
sens littéral.

En disant que nos images sont parlées plutot que vues, 1'imagination est posée comme
une dimension du langage, une capacité a laisser apparaitre, et non une faculté de dériver des
images a partir de 1'expérience sensible. L'imagination produit de nouvelles configurations, et
nous voyons l'image lorsque nous comprenons ces configurations de sens. L'image étant un
aspect de l'innovation sémantique qui a lieu dans le langage, tant dans la métaphore que dans
la mise en scene de l'intrigue, 1'imagination est présente et nous permet de voir les choses
différemment.

Dans la métaphore, l'imagination produit une médiation, un support pour qu'un
nouveau sens émerge, comme on l'a déja dit. Ce nouveau sens émerge au-deld de la
prédication littérale. La métaphore n'est pas simplement une fagon de donner a une chose le
nom d'une autre (comme le dit Aristote dans La Poétique), la métaphore n'est pas un usage
déviant des noms, mais un usage déviant des prédicats dans le cadre de la phrase entiere. Le
“voir comme” de la métaphore unit un concept vide a une intuition aveugle. Le langage a
donc une fonction imaginative, qui permet d'unir le verbal et le non-verbal, en réalisant la
restructuration des champs sémantiques : le “voir comme” a le role du schéma kantien, il unit
la lumiére du sens a la plénitude de l'image.

Dans la métaphore, il y a la particularité que le “est” métaphorique est accompagné
d'un “n'est pas”, et ainsi la tension est maintenue, car nous savons qu'en disant que le temps

est une caverne de voleurs, le temps n'est pas une caverne de voleurs. La tension est ainsi

119



maintenue, car nous savons qu'en disant que le temps est un repaire de voleurs, le temps n'est
pas un repaire de voleurs. Les limites du sens sont donc transgressées, mais pas ¢liminées.

Nous trouvons trois fonctions de I'imagination en relation avec la métaphore :

1. La schématisation : la schématisation n'est pas 1'image, mais une procédure ou une
représentation. Ainsi, on parle de “procédures de I'imagination” pour se procurer des
images afin de soutenir I'innovation sémantique. L'imagination est donc une matrice
génératrice de régles, grace a laquelle je vois quelque chose comme quelque chose,
par exemple, mon chat assis, immobile et alerte, comme une statue de Bastet.

2. Résonance : en schématisant la nouvelle prédication métaphorique, l'imagination
réactive des expériences antérieures, en donnant une nouvelle vie aux champs
sensoriels adjacents. L'imagination, dans un phénomene d'écho ou de réverbération, se
propage dans toutes les directions, soulevant un ensemble de nouvelles images, et non

une seule.

[pag. 48]

3. Le désengagement (ou le non-engagement) : les images ont un effet neutralisant sur la
réalité et nous permettent de jouer avec les possibilités.

Par conséquent, la métaphore dit quelque chose sur la réalité, car la suspension de la
référence (inhérente au langage descriptif) s'accompagne d'un pouvoir de référence plus
radical aux aspects de notre étre dans le monde, qui ne peuvent étre dits directement. Sur les
ruines du sens littéral, I'énoncé métaphorique répare ces aspects de maniere indirecte. Sur ces
ruines, la nouvelle pertinence sémantique que la métaphore établit est érigée, donnant lieu a
une nouvelle mention référentielle. On peut en déduire une thése intéressante pour la suite de
la réflexion : la métaphore établit une proximité entre des sens €¢loignés, a laquelle correspond
une proximité entre les choses elles-mémes, c'est-a-dire qu'a la métaphorisation du sens
correspond une métaphorisation de la référence. Le discours poétique opere une épojé de la
référence descriptive et met en jeu des fictions par lesquelles il entend la réalité par le biais
d'une redescription. C'est pourquoi les textes poétiques nous parlent du monde, méme s'ils ne
le font pas de maniére descriptive. Inventer et découvrir cessent d'étre opposés 1'un a l'autre,
car ce que la métaphore crée, elle le découvre en méme temps, et ce qu'elle trouve, elle
l'invente en méme temps. Grace a la redescription métaphorique, la revendication de vérité de
la métaphore n'identifie pas la notion de vérité avec les expériences des objets qui peuvent

étre décrits.

120



La métaphore est le noyau sémantique du symbole. La métaphore nait dans I'univers
du logos, alors que le symbole nait dans les limites du logos et du bios (du sens et de la force,
de la parole et de I'action). Mais en méme temps, comme le sentiment lie le langage, et que le
sentiment est une relation charnelle au monde, le poete se sent redevable de quelque chose
dont il ne rend jamais tout a fait compte. Cette dette laisse une trace dans la métaphore (au

sens donné a ce concept par Simiand) qui fait que la métaphore est aussi un symbole.

[pag. 49]
LE RECIT

Alors que la référence métaphorique nous permet de redécouvrir le monde, le récit a
pour fonction de reconfigurer le monde. Dans la métaphore comme dans la fiction narrative,
on trouve l'innovation sémantique et 1' “augmentation iconique du monde” (Ricceur élabore
ce concept en faisant allusion a la stratégie du peintre, qui reconstruit la réalité sur un
alphabet optique de lignes et de couleurs). Alors que la perception originale ¢limine les
contrastes, l'icone permet une articulation reconstructive de la réalité, et nous voyons ainsi
quelque chose de nouveau, que nous ne voyions pas auparavant - c'est pourquoi il y a
augmentation iconique.*®

Le récit est également une forme d'innovation sémantique : la mise en intrigue qui
caractérise le récit opere une triple médiation :

1. Entre les événements coincidents de l'histoire et l'histoire dans son ensemble :
I'histoire, a partir de ce qui est une simple succession d'incidents, extrait une
configuration, une totalité intelligible.

2. Parmi les facteurs du réseau conceptuel de I'action (agent, motifs, fins).

3. Entre deux dimensions temporelles de I'histoire, une dimension chronologique des
¢épisodes et une dimension non chronologique (ou configurante), par laquelle les
événements se transforment en histoire.

Toute mise en intrigue implique une innovation sémantique qui nous renvoie au
travail d'une imagination productive : il y a un schématisme de la fonction narrative qui fait la
médiation entre la totalité signifiante et la présentation intuitive des épisodes. Ce
schématisme se préte a une typologie qui montre l'imagination comme une matrice

génératrice de régles. Il y a des régles qui guident l'expérience, qui naissent des innovations et

480 Icone vient du grec eikon, image.

121



qui sont soumises a un processus de sédimentation. Une sédimentation [p. 50] qui concerne
non seulement la forme de la concordance discordante entre l'ensemble du récit et les
incidents, mais aussi le genre et les types d'organisation. Ainsi, forme, genre et types naissent
du travail de l'imagination productive.®' Dans ce travail, il y a une dialectique de l'innovation
et de la sédimentation : des ceuvres singuliéres sont produites (innovation), mais l'innovation
est soumise a des régles (I'imagination se conforme aux paradigmes de la tradition). Si I'on
peut s'écarter des types et des genres, on ne peut s'écarter de la concordance/discordance.
Ainsi, I'imagination, en tant que matrice générative, produit les régles de la forme, des genres

et des types.

Si I'on compare les schémas de Kant et de Ricceur, on constate ce qui suit :

1. Du point de vue de la médiation, le schéma est pour Kant un troisi¢me €lément
médiateur entre l'intuition et les catégories. Pour Ricceur, il est un élément médiateur
entre le sens pensé (théme) et les épisodes intuitivement représentés.

2. Du point de vue de la détermination temporelle, Kant se référe a une détermination du
temps faite selon des régles et Ricceur se réfere a une détermination du temps narratif,
faite entre la chronologie des épisodes et la chronologie du sujet.

3. Du point de vue de l'imagination, Kant se réfere a la représentation d'un procédé
général de I'imagination pour fournir une image a un concept (définition du schéma
chez Kant) et Ricceur se réfere a la représentation d'un procédé général de

I'imagination qui permet d'organiser l'intrigue.

[pag. 51]
L'IMAGINATION DANS L’ACTION

Imagination et action individuelle

L'imagination analogique opére a partir de la transformation du sens entre les corps
propres jusqu'aux degrés supérieurs des communautés. Dans la communauté, il n'y a pas de
recours a une entité supplémentaire, mais la réciprocité¢ des sujets est postulée. Il n'y a pas

d'hypostatisation des entités collectives, car les personnalités d'ordre supérieur sont un

481 Lorsque je parle d'imagination productive, j'entends toujours la production dans le sens de la poiésis.

122



ensemble d'interactions entre sujets. On voit bien 1a la critique de la réification des relations
collectives.

Toutes les communautés sociales sont comprises par analogie avec mes actions
personnelles. L'analogie est le principe transcendantal pour la compréhension de toutes les
relations intersubjectives, et elle est valable non seulement pour les contemporains, mais
aussi pour les prédécesseurs et les successeurs (non seulement ceux que je connais, mais
aussi ceux que je ne connais pas, sont des moi comme moi). L'imagination productive
préserve cette analogie de l'ego en transférant le sens de l'ego au tu et au il. L'analogie
signifie que tous les autres sont un je comme moi et que, comme moi, ils peuvent s'attribuer
une expérience. Le lien analogique qui fait de chaque étre humain mon semblable ne nous est
accessible qu'a travers des pratiques imaginatives telles que I'idéologie et I'utopie.

La premiére condition pour une application de la théorie de I'imagination en dehors de
la sphére du discours est que l'innovation sémantique ait, dans les limites mémes de
'énonciation métaphorique, une force référentielle (Ricceur, 1988 : 100), que la métaphore
dise quelque chose de nouveau sur la réalité (Ricceur, 1988 : 13). L'une des questions qui se
posent est la suivante : I'énoncé métaphorique a-t-il, en plus d'un sens, une référence ? Ce qui
se passe, c'est que la fonction neutralisante de I'imagination par rapport a la thése du monde
est une condition négative pour la libération d'une force référentielle de second degré : ce
n'est pas seulement le sens qui est déployé par le processus métaphorique, mais la référence
elle-méme. La référence du discours ordinaire, appliquée a des objets qui répondent a notre
intérét de contréle et de [p. 52] manipulation, est ainsi abolie. Avec la suspension de cet
intérét, le discours poétique cesse d'exprimer la référence de second degré, qui est la
référence primordiale.

Ce type de thése est intéressant pour la théorie de l'imagination : la fiction a une
double valeur de référence, elle va au-dela, a un non-lieu par rapport a toute réalité, et peut
donc indirectement désigner cette réalité¢ selon un nouvel “effet de référence” (Ricceur, 1988:
101). L'imagination est le pouvoir de la fiction de réécrire la réalité (Ricceur, 1988 : 24). Sur
la suspension de notre croyance en une description préalable repose la force heuristique de la
fiction, sa capacité a ouvrir et a déployer de nouvelles dimensions de la réalité. Ainsi, contre
la tradition philosophique qui parle de I'image comme d'une perception affaiblie, se dresse la
fiction qui annule la perception, conditionnant ainsi un élargissement de notre vision des
choses (Ricceur, 1988 : 34). L'augmentation iconique procéde par abréviations et

articulations, avec la prétention référentielle de “refaire la réalité” (Ricceur, 1988 : 102). Tous

123



les passages du discours a la pratique procedent de ce départ de la fiction hors d'elle-méme,
selon le principe de 1'augmentation iconique (Ricceur, 1988 : 44).

La premicre transition du théorique au pratique se trouve dans les fictions qui
redécrivent l'action humaine elle-méme. La structure narrative fournit les techniques
d'abréviation et d'articulation par lesquelles I'accumulation iconique est réalisée. La force
référentielle est ici que l'acte narratif traverse les structures narratives et applique le réseau
d'une fiction de régles a la diversité de l'action humaine (Ricceur, 1984 : 38). Dans la mesure
ou la fiction s'exerce dans les limites de I'activité de mimésis, ce qui redescrit, c'est 1'action
qui est déja la. Mais I'imagination a une fonction qui appartient au dynamisme de l'action. Le
contenu noématique du projet implique une certaine schématisation du réseau des fins et des
moyens. Avec cette imagination anticipatrice, nous répétons les pratiques possibles. A ce
stade, le projet “emprunte” au récit son pouvoir structurant et le récit recoit du projet son
pouvoir anticipateur. Le jeu pragmatique (Ricceur appelle “pragma” [p. 53] la chose faite par
le sujet) coincide avec le jeu narratif. Ainsi, je médiatise la certitude par des variations
imaginatives, ou je mesure le “je peux”. Par un libre jeu de l'imagination, je passe de la
simple schématisation de mes projets, a travers mes désirs, a des variations imaginatives. A
ce stade, nous sommes passés de la fonction mimétique de 1'imagination a une fonction de
l'imagination par laquelle nous pouvons dire qu'il n'y a pas d'action sans imagination. Il nous
faut maintenant dépasser les limites de l'action individuelle pour aborder la relation entre la

fiction et l'intersubjectivité.

L’IMAGINATION ET L’INTERSUBJECTIVITE

L'imagination est implicite dans l'expérience historique, qui a une constitution
analogique. C'est ici que la théorie de I'imagination transcende la fiction appliquée a I'action
et la phénoménologie de la volonté (comme principe de 1'action individuelle). Il y a un champ
d'expérience historique parce qu'il y a une temporalité d'ordre supérieur avec une
intelligibilité propre. La transmission des traditions et le principe d'analogie impliqués dans
l'acte initial de couplage des champs temporels permettent des relations spécifiques, non
seulement avec les contemporains, mais aussi avec les prédécesseurs et les successeurs.
L'analogie n'est pas un argument, mais un principe transcendantal, selon lequel 1'autre est un
moi comme moi, un alter ego. C'est en raison de cette condition transcendantale que
I'imagination est une composante fondamentale de la constitution du champ historique

(Ricceur, 1988 : 106).

124



Le transfert en imagination est ce que nous appelons 1'endopathie. L'imagination est le
schématisme propre a la constitution de l'intersubjectivité dans la perception analogique.
Cette imagination analogique productive maintient en vie les connexions qui constituent le
lien historique, afin d'éviter une réification radicale du processus social.

Or, comme nous l'avons déja souligné, le lien qui fait de chaque étre humain mon
semblable ne nous est accessible qu'a travers un certain nombre de pratiques imaginatives,
mais, en méme temps, il ne nous est accessible qu'a travers un certain nombre de pratiques
imaginatives. L'imagination productive (schématisme du lien analogique entre moi et 'alter
ego) ne peut Etre restaurée que par la critique de I'idéologie et de lutopie, qui sont
antagonistes et relevent chacune d'une pathologie qui rend leur fonction spécifique

(contribuer a la constitution du lien analogique entre moi et mon semblable) quasi inconnue.

L’ IDEOLOGIE ET L’'UTOPIE

L'idéologie est liée au besoin d'un groupe de se donner une image, de se représenter,
au sens théatral du terme, c'est-a-dire de se mettre en scene. La pathologie du phénoméne
idéologique tient a sa fonction de renforcement et de répétition du lien social dans des
situations de fait accompli. Entre la pratique réelle et les interprétations par lesquelles le
groupe prend conscience de son existence et de sa pratique, il y a une distance qui produit
simplification, schématisation, stéréotypie et ritualisation.

L'utopie, contrairement a I'idéologie, revendique son titre en tant que telle. L'histoire
de l'utopie est marquée par les noms de ses inventeurs, a l'inverse de l'anonymat des
idéologies. L'utopie, en tant que projet imaginaire d'une autre réalité, justifie les options les
plus opposées, les contenus les plus divers. Mais 1'idée centrale de 1'utopie doit étre celle de
l'extraterritorialité spatiale, ce non-lieu d'ou 1'on peut regarder la réalité¢ avec un regard neuf,
un u-topos d'ou rien ne peut étre tenu pour acquis. Le champ du possible s'ouvre donc au-dela
du réel, et c'est de ce non-lieu que nait l'interrogation sur ce qui est. L'utopie est donc une
remise en cause radicale et, a ce titre, le pendant du concept d'idéologie comme intégration

sociale. Ainsi, I'utopie fonctionnerait comme la sous-version sociale.

Lorsque la représentation idéologique est captée par le systeme d'autorité d'une
société donnée, elle devient l'instrument de légitimation de ce systeéme. L'idéologie est
mobilisée pour combler le fossé qui existe entre la prétention a la 1égitimité [p. 55] qui vient

d'en haut (de l'autorité) et la croyance qui lui répond d'en bas, de la part des individus.

125



L'idéologie tend donc a dissimuler ce vide. L'utopie, quant a elle, démasque la prétention a la
légitimité, mettant & nu cette plus-value non déclarée de I'autorité (Ricceur (1988 : 109 ; 1984:

92-94).

La question du pouvoir est centrale dans toutes les utopies, et cela se voit non
seulement dans la description des fantasmes politiques ou littéraires, mais aussi dans les
tentatives de réalisation des utopies. Ces tentatives montrent le sérieux de l'esprit utopique, sa
capacité a instituer d'autres modes de vie et son aptitude a embrasser les paradoxes du
pouvoir (Ricceur, 1988 : 111). Mais il est également vrai que l'utopie développe ce que
Ricceur appelle des traits pathologiques : tendance a soumettre la réalité au réve, fixation sur
des schémas perfectionnistes, logique du tout ou rien (ou il n'y a pas de place pour le travail
du temps), mépris des degrés intermédiaires et aveuglement face aux contradictions

inhérentes a l'action.

Peut-on construire, ensemble, les modalités constructives de 1'idéologie et de 1'utopie,
a savoir l'intégration et la subversion ? L'idéologie tend vers la répétition, le reflet ; 'utopie
tend vers l'errance. Mais l'idéologie, en médiatisant le lien social, introduit une distance, donc
un ¢lément excentrique. De son c6té, I'utopie reste un mouvement dans la sphere orientée
vers I'humain. De ce qui précede, nous voyons que la tension entre idéologie et utopie est
insurmontable. D'autre part, chaque terme de ce couple développe sa pathologie. Le
dysfonctionnement, la distorsion et la dissimulation, qui s'insérent dans la fonction
intégratrice de l'idéologie. Le dysfonctionnement de l'utopie trouve ses racines dans la

fonction excentrique de 1'utopie, qui tend vers la schizophrénie, les fantdmes et les fuites.

126



Original: Espagnol
[pag. 41]

4. El pensamiento creativo

LA IMAGINACION

La imaginacion en el discurso

El pensamiento creativo tiene uno de sus ejes cruciales en la imaginacion, en la
metafora y en la capacidad de la imaginacion para extender su accion a la practica. Pero,
(cudl es la capacidad de una teoria para extenderse a la practica? ;La imaginacion puede
actuar en la esfera practica, una esfera que estda mas alld del discurso, ambito al cual la
imaginacion parece pertenecer originariamente? ;Cudl seria este pasaje de lo teodrico a lo
practico?

El espacio de variacion de las teorias sobre la imaginacion se mide segun dos ejes. Por
el lado noematico, el eje de la presencia y de la ausencia, y por el lado noético, el eje de la
conciencia fascinada y de la conciencia critica. En un extremo del primer eje, la imagen es
solo presencia debilitada de lo percibido. Es el caso de la imaginacion vista como
imaginaciéon meramente reproductiva. En el otro extremo del eje, la imagen es lo que no es
presente (retrato, suefio, ficcion). Es el caso de la imaginacion productiva. En el caso del
segundo eje: si la imagen se confunde con lo real (se toma la imagen como lo real), la
conciencia critica es nula. En el otro extremo del eje, la imaginacion es el instrumento de
critica de la realidad (un ejemplo, la reduccidon trascendental en Husserl, en tanto

neutralizacion de la realidad). Podriamos pensar un esquema asi:

[pag. 42]

127



|  Eje noemdtico. Presencia.
J Imagen: presencia debilitada. ‘ ‘

i IMAGINACION REPRODUCTIVA

e ‘ |

Eje noético Eje noérico

’L CONCIENCIA FASCINADA | F/ZZ/%CUNCJENCM CRITICA

- - ( =

Eje noemdtico. Ausencia, ‘
| Imagen: lo que no es presente.

IMAGINACION PRODUCTIVA ‘ ‘

[pag. 43]

Estamos entonces trabajando con la tradicidon existente sobre la imaginacion, pero, a

la vez, presentando, desde la perspectiva de Paul Ricceur, un planteo diferente del problema,
ya que en lugar de asociar la imagen a la percepcion, se la relaciona con el lenguaje. Asi, en
la teoria ricceuriana de la metafora, la imaginacion y un determinado uso del lenguaje estan

profundamente unidos.**

LA INNOVACION SEMANTICA

En la teoria de la metafora aparece la caracteristica del uso metaforico del lenguaje: la

innovacidén semantica, una creacion instantdnea por atribucion de predicados inusitados

(Ricceur, 1988: 12).

La perspectiva de no asociar la imagen a la percepcion permite un cambio radical,

pues se deja de considerar la imagen como “apéndice de la percepcion, una sombra de la

percepcion” (Riceeur, 1988: 97).

482 P, Ricceur sefiala en Hermenéutica y accion (1988: 36): “Decir que una metafora nueva es extraida de la nada
es reconocerla por lo que ella es, a saber, una creacion momentanea del lenguaje, una innovacion semantica que
no tiene estatuto ni a titulo de designacion ni a titulo de connotacion en el lenguaje establecido”.

128



Ricceur nos presenta una pretension referencial de la ficcion y de la imaginacion, que
ha sido obstaculizada por diversos prejuicios, por ejemplo que la imagen es solo un
componente de la mente que copia algo, o que la imagen es solo una copia o réplica de la
realidad, como vemos en el esquema. Contra el prejuicio de la imagen como cosa en la
mente, debemos tener en cuenta que la imagen tiene una intencionalidad peculiar, porque
ofrece un modelo para percibir las cosas de un modo diferente. Contra el prejuicio de la
imagen como copia: la imagen no se refiere a la realidad para copiarla, sino para percibir una
lectura nueva. Es la pretension refigurante de la imaginacion. Asi, [pag. 44] la ficcioén

reorganiza el mundo y genera rasgos y contornos nuevos para la experiencia.

LA METAFORA Y LA INVENCION DE INTRIGAS

La innovacién semantica tiene dos formas: la metafora y la invencioén de intrigas. En
este segundo caso, tenemos la introduccion de un orden inteligible en una secuencia de
acontecimientos, estableciéndose en el relato un acto configurante, una sintesis de lo
heterogéneo, obra de la imaginacion productiva. La metafora, por su lado, implica una
innovacion semantica por asimilacion predicativa (asi como la intriga la implica por reunioén
de elementos multiples). Se produce una nueva pertinencia en la predicacion por medio de
una atribucion que primariamente no era pertinente. Se instaura asi una proximidad entre
significados hasta ahora alejados. Se establece una semejanza por la cual términos alejados
aparecen ahora como cercanos. Tal como sucede con la intriga, esta operacion también es

obra de la imaginacion productiva.

LA METAFORA

Ricceur dice que nuestras imdgenes son habladas antes que vistas. Varios prejuicios
cambian de lugar con esta tesis: no estamos ante las imagenes como cosa en la mente ni
tampoco como copia de la realidad. Ahora bien, ;como cudl es la relacion entre las imagenes
y el lenguaje? Para responder esta pregunta, resulta interesante analizar el funcionamiento de
la metéafora, para trazar “un breve perfil de un modelo de solucion” (Ricceur 1988: 94). La
metafora procede de la tension entre los términos de un enunciado metaforico. Estamos ante
un uso anormal de los predicados, en el marco de la frase entera (Ricceur, 1988: 10 y 28), y
no un uso anormal de los sustantivos. La metdfora no es la transposicion de un nombre

extrafio, sino el conflicto entre dos interpretaciones de un mismo enunciado (Ricceur, 1988: 9

129



y 11). [pag. 45] Por eso Ricceur habla de “enunciacion metaférica”, y no de sustantivos
empleados metaforicamente. La metafora, entonces, implica una accién semdntica de la
palabra.

El medio apropiado para la produccion de un choque entre campos semanticos es la
no pertinencia predicativa: la nueva pertinencia predicativa que se produce es la metafora.**
A su vez, esta nueva realidad, producida en el nivel de la frase completa, suscita en el nivel
de la palabra aislada la extension de sentido. Asi, la reestructuracion de los campos
semanticos se da como un desplazamiento de la atencion, de los problemas del cambio de
sentido en el nivel de la denominacion al nivel del uso predicativo.

Sobre las ruinas de la predicacion literal emerge un nuevo significado, y es en el
momento de la emergencia cuando media la imaginacion: campos semanticamente diferentes
se acercan y se produce el choque que suscita la metafora. Podemos crear sentido (a través de
una torsion verbal) alli donde la interpretacion literal es insensata (Ricceur, 1988: 11 y 28). La
imaginacion es una manera de construir la pertinencia en la impertinencia. En la tension
(opuesta a la sustitucion) emerge una nueva significaciéon que concierne al enunciado total.
Imaginar es ante todo reestructurar campos semanticos (Ricceur, 1988: 35). La metafora es
siempre la resolucidon activa de un enigma, de una disonancia semantica: no hay metafora
viva en el diccionario (Ricceur, 1988: 10, 12-13, 31).

Por ultimo, la imagen suspende el significado en el elemento de la ficcion. La
imaginacion es asi un libre juego de posibilidades, en un estado de no compromiso respecto
del mundo de la percepcion o de la accion. Probamos asi ideas nuevas, nuevas formas de
estar en el mundo. Todo el proceso nos muestra que [pag. 46] primero entendemos las
imagenes y luego las vemos. Asi, las metaforas de tension (metaforas verdaderas) son
intraducibles, porque crean sentido. Su parafrasis es infinita y no agota la innovacion de
sentido.

Por lo tanto, en la metafora la innovacion semantica tiene tres caracteres :

483 P, Riceeeur (1988: 32): “[...] este desplazamiento en la significacion resulta principalmente de una colision
entre significados literales, lo que excluye el empleo literal de la palabra en cuestion y da indicios para encontrar
una significacion nueva capaz de concordarse con el contexto de la frase y hacerla significante en el contexto
considerado”.

130



1. No pertinencia literaria (emerge una significacion nueva, pero la no conveniencia de
la predicacion extravagante debe continuar siendo percibida).

2. La pertinencia predicativa nueva emerge sosteniéndose sobre la predicacion
impertinente. Hay una semejanza instaurada (mas que percibida). Repentinamente (en
un ahora de refiguracion) términos alejados en el espacio ldgico aparecen como
cercanos.

3. Una torsién verbal, que suscita la extension del sentido de las palabras aisladas.

La innovacion semantica estd constituida propiamente en el segundo rasgo: la
semejanza es instaurada por la imaginacion productiva, que permite “ver como” gracias a su
funcion sintética, generadora de reglas. Asi, la imaginacion esquematiza la nueva pertinencia
semantica.

El esquema es para Kant la representacion de un proceso de la imaginacion que
permite dar imagen a un concepto. Para Ricceur, en cambio, es una regla que permite ver algo
como algo. Por lo tanto, la imagen no es una percepcion debilitada, sino que, asimilandose a
una significacion emergente, le brinda sustento. La imaginacion productiva no es la facultad
de derivar imagenes de la experiencia sensorial, sino de hacer que surjan nuevos significados,
de los que la imagen es sustento. Surge de este modo una nueva mencion referencial, una
nueva intencion, que es el reverso de la abolicion de la referencia que habia en el sentido
literal.

Al decir que nuestras imagenes son habladas antes que vistas, se plantea la
imaginacién como una dimension del lenguaje, una capacidad para dejar aparecer, y no una
facultad para derivar [pag. 47] imagenes de la experiencia sensible. La imaginacion produce
nuevas configuraciones, y vemos la imagen cuando entendemos estas configuraciones de
sentido. Como la imagen es un aspecto de la innovacion semantica que tiene lugar en el
lenguaje, tanto en la metafora como en la puesta en intriga esta presente la imaginacion, que
nos permite ver las cosas de otra manera.

En la metafora, la imaginacion produce una mediacidn, un sostén para que emerja una
nueva significacion, como ya se ha dicho. Esta nueva significacion emerge mas alla de la
predicacion literal. La metafora no es simplemente una manera de dar a una cosa el nombre
de otra (como dice Aristoteles en la Poética), la metafora no es un uso desviado de los
nombres, sino un uso desviado de los predicados en el marco de la frase integra. El “ver
como” de la metafora une un concepto vacio con una intuicion ciega. Asi, el lenguaje tiene

una funcién imaginadora, que permite unir lo verbal con lo no verbal, logrando la

131



restructuracion de campos semanticos: el “ver como” tiene el papel del esquema kantiano,
une la luz del sentido con la plenitud de la imagen.

En la metafora se da la peculiaridad de que el “es” metaforico es acompanado por un
“no es” , y por eso la tensién se mantiene, pues sabemos que al decir que el tiempo es una
cueva de ladrones, el tiempo no es una cueva de ladrones. Se transgreden asi fronteras de
sentido, pero no se las elimina.

Encontramos tres funciones de la imaginacion en relacion con la metéfora:

1. Esquematizacion: el esquematismo no es la imagen, sino un procedimiento o
representacion. Asi, hablamos de “procedimientos de la imaginacién” para procurarse
imagenes que sirvan de apoyo a la innovacion semantica. Por eso la imaginacion es
una matriz generadora de reglas, por las cuales veo algo como algo, por ejemplo, a mi
gata sentada, quieta y alerta, como una estatua de Bastet.

2. Resonancia: al esquematizar la nueva predicacion metaforica, la imaginacion reactiva
experiencias anteriores, dando nueva vida a campos sensoriales adyacentes. La
imaginacion, en un fenémeno de eco o reverberacion se difunde en todas direcciones,

suscitando todo un conjunto de nuevas imagenes, y no simplemente una sola imagen.

[pag. 48]

3. Descompromiso (0 no compromiso): las imagenes tienen un efecto de neutralizacion
de la realidad y permiten jugar con posibilidades.

Por lo dicho, la metafora dice algo sobre la realidad, porque con la suspension de la
referencia (inherente al lenguaje descriptivo) aparece un poder mas radical de referencia a
aspectos de nuestro ser en el mundo, que no pueden ser dichos directamente. Sobre las ruinas
del sentido literal, el enunciado metaférico menta estos aspectos de manera indirecta. Sobre
estas ruinas se erige la nueva pertinencia semantica que la metafora establece, suscitando una
nueva mencion referencial. De esto se deduce una tesis interesante para seguir pensando: la
metafora instaura una proximidad entre sentidos alejados, a la que corresponde una
proximidad entre las cosas mismas, o sea, a la metaforizacion del sentido corresponde una
metaforizacion de la referencia. El discurso poético efectia una epojé de la referencia
descriptiva y pone en juego ficciones por las cuales intenciona la realidad por el camino de la
redescripcion. Por eso los textos poéticos nos hablan del mundo, aunque no lo hacen de
manera descriptiva. Inventar y descubrir dejan de oponerse, porque lo que la metafora crea, a

la vez lo descubre y lo que encuentra, a la vez lo inventa. Por la redescripcion metaforica, la

132



pretension de verdad de la metafora no identifica la nocidon de verdad con las experiencias de
objetos que pueden ser descriptos.

La metéfora es el nucleo semantico del simbolo. La metafora surge en el universo del
l6gos, en cambio el simbolo surge en los confines del 16gos y del bios (del sentido y de la
fuerza, del discurso y de la accion). Pero, a la vez, como el sentimiento liga el lenguaje, y el
sentimiento es una relacion carnal con el mundo, el poeta se siente deudor de algo de lo cual
nunca acaba de dar cuenta. Esa deuda deja en la metafora una huella (en el sentido que le da

al concepto Simiand) que hace de la metafora también un simbolo.

[pag. 49]
EL RELATO

Mientras que la referencia metaforica permite redescubrir el mundo, el relato tiene
una funcién de reconfiguracion del mundo. Tanto en la metafora como en la ficcion narrativa
nos encontramos con la innovacién semantica y con el “aumento icénico del mundo” (Ricceur
elabora este concepto en alusion a la estrategia del pintor, que reconstruye la realidad sobre
un alfabeto optico de lineas y colores). Mientras que la percepcion originaria elimina los
contrastes, el icono permite una articulacion reconstructora de la realidad, y asi vemos algo
nuevo, que no veiamos antes — por eso hay aumento iconico — .**

El relato es también una forma de innovacidén semantica: la puesta en intriga que
caracteriza el relato lleva a cabo una triple mediacion:

1. Entre los acontecimientos coincidentes del relato y el relato como un todo: la historia,
de lo que es una simple sucesion de incidentes, extrae una configuracion, una
totalidad inteligible.

2. Entre los factores de la red conceptual de la accidon (agente, motivos, fines).

3. Entre dos dimensiones temporales del relato, una dimensién cronoldgica de los
episodios y una dimension no cronologica (o configurante), por la cual los
acontecimientos se transforman en historia.

Toda puesta en intriga implica una innovacion semantica y esta nos remite a la obra
de una imaginaciéon productiva: hay un esquematismo de la funcidon narrativa que mediatiza
entre la totalidad significativa y la presentacion intuitiva de los episodios. Este esquematismo

se presta a una tipologia que nos muestra a la imaginacion como matriz generadora de reglas.

8 Jcono proviene del griego eikon, imagen.

133



Hay reglas que orientan la experiencia, nacen de innovaciones y estan sujetas a un proceso de
sedimentacion. Se produce una sedimentacion [pag. 50] que concierne no solo a la forma de
la concordancia discordante entre el relato como un todo y los incidentes, sino también al
género y a los tipos de organizacion. Asi, forma, género y tipos nacen del trabajo de la
imaginacion productiva.*® En este trabajo hay una dialéctica de la innovacion y de la
sedimentacion: se producen obras singulares (innovacién), pero la innovacion estd sujeta a
reglas (la imaginacion se atiene a los paradigmas de la tradicion). Si bien puede haber
desviacion respecto de los tipos y de los géneros, no puede haberla respecto de la
concordancia / discordancia. Asi, la imaginacion, como matriz generadora, produce las reglas
de la forma, los géneros y los tipos.

Si comparamos el esquema en Kant y en Ricceur, podemos ver lo siguiente:

1. Desde el punto de vista de la mediacion, el esquema es para Kant un tercer elemento
mediador entre la intuicion y las categorias. Para Ricceur es un elemento mediador
entre el significado pensado (tema) y los episodios que se representan intuitivamente.

2. Desde el punto de vista de la determinacién temporal, Kant se refiere a una
determinacion del tiempo efectuada segun reglas y Ricceur se refiere a una
determinacion del tiempo narrativo, efectuada entre la cronologia de los episodios y la
acronologia del tema.

3. Desde el punto de vista de la imaginacion, Kant se refiere a la representacion de un
procedimiento general de la imaginacion para proporcionar una imagen a un concepto
(definicion de esquema en Kant) y Ricceur se refiere a la representacion de un

procedimiento general de la imaginacidon que permite organizar la intriga.

[pag. 51]
LA IMAGINACION EN LA ACCION

La imaginacion y el actuar individual

La imaginacion analdgica opera desde la transformacion de sentido entre cuerpos
propios hasta los grados superiores de las comunidades. En la comunidad no se recurre a una
entidad suplementaria, sino que se postula la reciprocidad de los sujetos. No hay

hipostatizacion de entidades colectivas, porque las personalidades de orden superior son un

485 Cada vez que hablo de imaginacion productiva, me refiero siempre a produccion en el sentido de poiesis.

134



conjunto de interacciones entre sujetos. Vemos claramente en esto la critica a la reificacion de
las relaciones colectivas.

Todas las comunidades sociales se comprenden por analogia con mis actos personales.
La analogia es el principio trascendental para la comprension de todas las relaciones
intersubjetivas, y es valida no solo para los contempordneos, sino que se extiende los
predecesores y a los sucesores (no solo los que conozco, sino también los que no conozco son
yoes como yo). La imaginaciéon productiva preserva esta analogia del ego transfiriendo el
sentido ego al ti y al él. La analogia significa que todos los otros son un yo como yo, y lo
mismo que yo, pueden imputarse la experiencia. El lazo analogico que hace a todo ser
humano mi semejante nos es accesible solamente a través de practicas imaginativas como la
ideologia y la utopia.

La primera condiciéon de una aplicacion de la teoria de la imaginacion fuera de la
esfera del discurso es que la innovacion semantica tenga, dentro de los mismos limites de la
enunciacion metaforica, una fuerza referencial (Ricceur, 1988: 100), que la metafora diga algo
nuevo sobre la realidad (Ricceur, 1988: 13). Una de las preguntas que surge es: ;el enunciado
metaforico tiene, ademas de un sentido, una referencia? Lo que sucede es que la funcion
neutralizante de la imaginacion respecto de la tesis del mundo es una condicion negativa para
que se libere una fuerza referencial de segundo grado: no solo el sentido es desdoblado por el
proceso metaforico, sino la referencia misma. Queda asi abolida la referencia del discurso
ordinario, aplicada a objetos que responden a nuestro interés por el control y [pag. 52] la
manipulacion. Con la suspension de este interés, el discurso poético deja de expresar la
referencia de segundo grado, que es la referencia primordial.

Este tipo de tesis es interesante para la teoria de la imaginacién: la ficcidn tiene un
doble valor respecto de la referencia, se dirige mas alla, a un no lugar respecto de toda
realidad, y por eso puede apuntar indirectamente a esa realidad segin un nuevo “efecto de
referencia” (Ricceur, 1988: 101). La imaginacion es el poder de la ficcion de redescribir la
realidad (Ricceur, 1988: 24). Sobre la suspension de nuestra creencia en una descripcion
anterior se levanta la fuerza heuristica de la ficcion, su capacidad de abrir y desplegar
dimensiones nuevas de la realidad. Asi, contra la tradicion filosofica que habla de la imagen
como percepcion debilitada, se levanta la ficcion que anula la percepcion, condicionando de
este modo un aumento de nuestra vision de las cosas (Ricceur, 1988: 34). EI aumento iconico
procede por abreviaciones y articulaciones, con la pretension referencial de “rehacer la

realidad” (Ricceur, 1988: 102). Todas las transiciones del discurso a la practica proceden de

135



esta salida de la ficcion fuera de si, segin el principio del aumento iconico (Ricceur, 1988:
44).

La primera transicion de lo tedrico a lo practico se halla en las ficciones que
redescriben la accion humana misma. La estructura narrativa proporciona las técnicas de
abreviacion y articulacion mediante las cuales se obtiene el acrecentamiento iconico. La
fuerza referencial consiste aqui en que el acto narrativo atraviesa las estructuras narrativas y
aplica la red de una ficcion de reglas a lo diverso de la accion humana (Ricceur, 1984: 38). En
la medida en que la ficcion se ejerce dentro de los limites de la actividad de mimesis, lo que
redescribe es la accion que ya esta ahi. Pero la imaginacion tiene una funcion que pertenece
al dinamismo de la accién. El contenido noematico del proyecto comporta una cierta
esquematizacion de la red de fines y medios. Con esta imaginacidn anticipatoria ensayamos
practicas posibles. En este punto, el proyecto “pide prestado” al relato su poder estructurante
y el relato recibe del proyecto su poder de anticipacion. El juego pragmatico (Ricceur
denomina “pragma” [pag. 53] a la cosa hecha por el sujeto) coincide con el juego narrativo.
Asi, mediatizo la certeza a través de variaciones imaginativas, donde mido el “yo puedo”. Por
un libre juego de la imaginacion progreso de la simple esquematizacion de mis proyectos,
pasando por mis deseos, hasta las variaciones imaginativas. En este punto hemos pasado de la
funcién mimética de la imaginacién a una funcion de la imaginacion por la cual podemos
decir que no hay accién sin imaginacion. Debemos franquear ahora los limites del actuar

individual para pasar a la relacion entre la ficcion y la intersubjetividad.

LA IMAGINACION Y LA INTERSUBJETIVIDAD

La imaginacién esta implicita en la experiencia historica, que tiene una constitucion
analédgica. Es en este punto donde la teoria de la imaginacion trasciende la ficcion aplicada a
la accion y la fenomenologia de la voluntad (como principio de la accion individual). Hay un
campo histérico de experiencias porque hay una temporalidad de orden superior con una
inteligibilidad propia. La transmision de tradiciones y el principio de analogia implicado en el
acto inicial de acoplamiento de campos temporales posibilitan relaciones especificas, no solo
con los contemporaneos, sino también con los predecesores y los sucesores. La analogia no es
un argumento, sino un principio trascendental, segun el cual el otro es un yo como yo, un
alter ego. Es por esta condicion trascendental por lo que la imaginaciéon es un componente

fundamental de la constitucion del campo historico (Ricceur, 1988: 106).

136



La transferencia en imaginacién es lo que llamamos endopatia. La imaginacion es el
esquematismo propio de la constitucion de la intersubjetividad en la apercepcion analdgica.
Esta imaginacion analdgica productiva mantiene vivas las conexiones que constituyen el lazo
historico, para evitar una reificacion radical del proceso social.

Ahora bien, como ya sefialamos, el lazo que hace de todo ser humano mi semejante
solo nos es accesible a través de una cierta [pag. 54] cantidad de practicas imaginativas, pero,
a la vez, la imaginacién productiva (esquematismo del lazo analdgico entre yo y el alter ego)
solo puede ser restituida mediante la critica de la ideologia y la utopia, que son antagdnicas y
estan comprometidas, cada una de ellas, con una patologia que torna casi desconocida su

funcién especifica (contribuir a la constitucion del lazo analdgico entre yo y mi semejante).

LA IDEOLOGIA Y LA UTOPIA

La ideologia esté ligada a la necesidad de un grupo de darse una imagen a si mismo,
de representarse, en el sentido teatral de la palabra, o sea, ponerse en escena. La patologia del
fenomeno ideoldgico procede de su funcion de refuerzo y repeticion del lazo social en
situaciones de hecho consumado. Entre la practica real y las interpretaciones mediante las
cuales el grupo toma conciencia de su existencia y de su practica hay una distancia que
produce simplificacion, esquematizacion, estereotipo y ritualizacion.

La utopia, a diferencia de la ideologia, reivindica su titulo de tal. La historia de la
utopia estd jalonada por los nombres de sus inventores, en medida inversa al anonimato de las
ideologias. La utopia, como proyecto imaginario de otra realidad, justifica las opciones mas
opuestas, los contenidos més diversos. Pero la idea central sobre la utopia debe ser la de
extraterritorialidad espacial, ese no-lugar desde el cual se puede mirar con ojos nuevos la
realidad, un u-topos desde el cual no se puede tomar nada como adquirido. El campo de lo
posible se abre desde, entonces, mas all4 de la realidad, y es desde este no-lugar donde surge
el cuestionamiento de lo que es. La utopia es, por lo tanto, un re-pensar radical, y como tal, la
contraparte del concepto de ideologia como integracion social. Asi, la utopia funcionaria
como la sub-version social.

Cuando la representacion ideologica es captada por el sistema de autoridad de una
sociedad dada, se convierte en el instrumento de legitimacion de ese sistema. La ideologia se
moviliza para cubrir la separacion que existe entre la pretension de legitimidad [pag. 55] que
viene desde arriba (desde la autoridad) y la creencia que le responde desde abajo, desde los

individuos. La ideologia, entonces, tiende a disimular este vacio. La utopia, por su parte,

137



desenmascara la pretension de legitimidad, poniendo al descubierto esta plusvalia no
declarada de la autoridad (Ricceur (1988:109; 1984: 92-94).

La problematica del poder es central en todas las utopias, y esto se ve no solo en la
descripcion de fantasias politicas o literarias, sino también en las tentativas de realizar las
utopias. Estos intentos muestran la seriedad del espiritu utdpico, su capacidad para instituir
otros modos de vida y su aptitud para abarcar las paradojas del poder (Ricceur, 1988: 111).
Pero también es cierto que la utopia desarrolla lo que Ricceur denomina rasgos patologicos:
tendencia a someter la realidad al suefio, fijacion sobre esquemas perfeccionistas, una logica
de todo o nada (donde no hay cabida para el trabajo del tiempo), desprecio por los grados
intermedios y ceguera acerca de las contradicciones que son propias de la accion.

(Se pueden construir, en conjunto, las modalidades constructivas de la ideologia y la
utopia, a saber, la integracion y la subversion? La ideologia tiende hacia la repeticion, el
reflejo; la utopia tiende hacia la deambulacion. Pero la ideologia, al mediatizar el lazo social,
introduce una distancia, por lo tanto, un elemento excéntrico. Por su parte, la utopia sigue
siendo un movimiento en la esfera orientada hacia lo humano. Por lo sefialado, vemos que la
tension entre ideologia y utopia es insuperable. Por otra parte, cada término de esta pareja
desarrolla su patologia. La disfuncién, la distorsion y el disimulo, que se insertan en la
funcion integradora de la ideologia. La disfuncion de la utopia tiene sus raices en la funcion

excéntrica de la utopia, que tiende a la esquizofrenia, a los fantasmas y a las huidas.

138



	I.​Introduction 
	II.​Philosophie pour les enfants 
	A.​Les nouvelles tendances de la PPE 

	 
	B.​Communauté de recherche en philosophie pour les enfants: Peirce et J. Dewey 
	1.​Dialogue philosophique  
	2.​Penser par soi-même 
	3.​Rigueur dans le dialogue philosophique : concept et image 


	III. L'imagination dans la Phénoménologie  
	C.​L’imagination chez Husserl 
	B. L'imagination est conscience de quelque chose : Jean-Paul Sartre 
	1.​Synthèse des points 1 et 2 de la deuxième partie. 

	C. Contribution de Maurice Merleau-Ponty au concept d'imagination 
	1.​L'imagination dans Phénoménologie de la perception de 1945 
	2.​L’imagination : Cours de 1949-1960 
	3.​L'imagination dans L’œil et l’esprit et Le visible et l' invisible (1964) 


	IV. Relecture de la philosophie pour les enfants depuis l’acte imaginatif  et la conceptualisation 
	A.​Imaginer dans les communautés de recherche depuis une approche phénoménologique de l’imagination et de la conceptualisation 
	1.​Phantasie et conscience de image dans la mise en œuvre des communautés de recherche philosophique 
	2.​Le phénomène de constance exposé par Merleau-Ponty comme un nouveau paradigme de compréhension 

	B.​Communautés de recherche comme communautés d’incarnation  
	 

	V. Conclusion. 
	VI. Références. 
	VII. Annexes 

