
Université de Toulouse Jean Jaurès, UFR Lettres, Philosophie, Musique – Département de 

Philosophie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LES CONCEPTS PHILOSOPHIQUES DANS LA PHILOSOPHIE POUR LES 

ENFANTS: UNE APPROCHE PHÉNOMÉNOLOGIQUE DE L’IMAGINATION ET 

LA CONCEPTUALISATION. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mémoire présenté par M. GUTIERREZ Jeferson, pour l’obtention du Master « Philosophies 

contemporaines et plurielles ». 

Sous la direction de Mme. SERBAN Claudia  

 

 

 

 

 

 

 

Toulouse, Juin, 2025 

 



Remerciements 

 

​ Je remercie ma directrice du Mémoire, Madame Claudia Serban, pour son soutien et 

sa patience à chaque étape.  

Je remercie également mon mari Xavier Laguerre, qui a passé de nombreuses nuits à 

lire pour que je sois satisfaite. 

À ma famille qui, bien qu'éloignée, m'envoie la force nécessaire pour continuer à 

aimer la philosophie.  

À Julian, pour qui j'écris vraiment ce mémoire, le petit enfant qui, je l'espère, pourra 

lire à l'avenir ce que son oncle a voulu mettre en pratique pendant son enfance.  

Enfin, à l'Ordre des Prêcheurs, qui m'a enseigné l'amour à la vérité et l'éducation 

comme pilier fondamental.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 



Table de matières 

 

I. Introduction...........................................................................................................................2 

II. Philosophie pour les enfants.............................................................................................18 

A. Les nouvelles tendances de la PPE................................................................................23 

B. Communauté de recherche en philosophie pour les enfants: Peirce et J. Dewey..........25 

1. Dialogue philosophique............................................................................................29 

2. Penser par soi-même................................................................................................ 32 

3. Rigueur dans le dialogue philosophique : concept et image.................................... 45 

III. L'imagination dans la Phénoménologie.........................................................................56 

C. L’imagination chez Husserl........................................................................................... 57 

B. L'imagination est conscience de quelque chose : Jean-Paul Sartre............................... 71 

1. Synthèse des points 1 et 2 de la deuxième partie..................................................... 76 

C. Contribution de Maurice Merleau-Ponty au concept d'imagination..............................77 

1. L'imagination dans Phénoménologie de la perception de 1945............................... 77 

2. L’imagination : Cours de 1949-1960........................................................................80 

3. L'imagination dans L’œil et l’esprit et Le visible et l' invisible (1964)....................88 

IV. Relecture de la philosophie pour les enfants depuis l’acte imaginatif  et la 

conceptualisation.................................................................................................................... 91 

A. Imaginer dans les communautés de recherche depuis une approche phénoménologique 

de l’imagination et de la conceptualisation........................................................................ 92 

1. Phantasie et conscience de image dans la mise en œuvre des communautés de 

recherche philosophique...............................................................................................92 

2. Le phénomène de constance exposé par Merleau-Ponty comme un nouveau 

paradigme de compréhension.......................................................................................96 

B. Communautés de recherche comme communautés d’incarnation.................................99 

V. Conclusion........................................................................................................................ 105 

VI. Références.......................................................................................................................109 

VII. Annexes..........................................................................................................................114 
 
 

 
2 



I.​ Introduction 
 
Parler de l'enfance depuis la philosophie peut être considéré comme une entreprise 

vague et sans importance. Soit parce que, lorsqu'on se réfère aux sujets de cette étude, à 

savoir les enfants, ils sont, pour certains, dépourvus de maturité ou même car à première vue, 

l'enfant apparaît comme étranger à la raison philosophique. Jeffner Allen dit que «la raison de 

cette négligence réside dans le fait que le phénomène de l'enfant est particulièrement 

réfractaire à l'investigation phénoménologique. Cette résistance particulière est mise en 

évidence par le constat tout à fait naturel que, si d'une part l'enfant n'est certainement pas un 

petit adulte, d'autre part l'enfant participe bel et bien au monde humain, dont l'adulte fait bien 

entendu partie intégrante1 ». Il est également clair que dans l'enfance, de nombreux éléments 

sont en jeu, les systèmes de valeurs, le langage, les relations sociales, etc. Bachler dans La 

philo au berceau affirme que « l’enfant doit apprendre à saisir cette complexité du monde à 

travers ces valeurs qui cohabitent dans une certaine tension »2. C'est pourquoi re-valoriser la 

question de l'enfance depuis une perspective philosophique permet de se confronter à d'autres 

types de questions, à d'autres logiques. S'interroger sur l'enfance correspond dans une certaine 

mesure à comprendre la réalité de l'être humain, anthropologiquement, psychologiquement et 

socialement. Grâce au contexte de l'enfant qui est une ambiance paradoxale, de 

questionnement, de contradictions, la réflexion philosophique peut trouver un large champ de 

recherche.  

Lorsque nous parlons de l’enfance, nous nous référons immédiatement à l'enfant, et 

pourtant ces deux notions sont totalement différentes. « L’enfance est un monde qui se loge et 

se développe plutôt dans l'esprit et la pensée de ceux qui ne sont plus enfants3 ». L'enfance, ce 

sont des images, des souvenirs subjectifs, une subjectivité qui, comme le dit Bachler, donne 

de la valeur à l'enfant. Cette approche de l'enfance, bien qu'elle ne soit pas la seule possible, 

permet de proposer une nouvelle compréhension de ce stade de développement. Adopter une 

perspective subjective semble en effet permettre d'appréhender l'enfance sous un nouvel 

angle. Ainsi, ce monde de l'enfance est un tissu de subjectivité, où l'on trouve des croyances 

et des représentations, sur ce qu'est un enfant, ce qu'il devrait être et ses besoins. « L’enfance 

est aussi un ensemble de désirs, d’attentes et d’espoirs, voire d’espérances, parfois immenses, 

souvent déçues4 ». L'une des catégories de ce monde de l'enfance qui nous intéresse est sa 

4 Id., p.18. 
3 BACHLER, Laurent, L’enfance, une grande question philosophique, Toulouse, érès, 2021,  p. 17. 
2 BACHLER, Laurent, La philo au berceau, Coll. 1001 BB, Toulouse, érès, 2021, p.8. 

1 ALLEN, Jeffner, « A husserlian phenomenology of the child », Journal of Phenomenological Psychology, n°2, 
1976, p. 164. 

 
3 



non-soumission aux exigences de la vérité. La rencontre du réel et de l'imaginaire fait que ce 

monde échappe à la logique et à la rationalité. Bachler, à cet égard, déclare que l'enfant est 

comme une sorte de « métaphysicien naturel spontané5 », qui pense d'une certaine manière, et 

qui selon les termes mêmes de l'auteur, est un penseur existentiel sincère. Ses interrogations 

sur la vie, la société, la culture et son environnement, l'introduisent dans un véritable état 

philosophique. Comme le dit Talia Welsh, « l'expérience de l'enfant est un site idéal pour 

travailler sur la complexité de la maturation psychophysique et de la culture qui façonnent le 

développement. Chez l'enfant, nous trouvons également une capacité spontanée à réagir, à se 

modeler et à changer6 7 ». 

Matthew Lipman (1923-2010) et Ann Margaret Sharp (1942-2010), ( initiateur (e) et 

co-fondateur (trice) de la Philosophie pour les enfants) n'étaient pas étrangers à cette réalité 

de l'enfance. C’est à partir de là qu'ils proposent une manière différente de comprendre la 

relation entre l'enfance et la philosophie. Leur proposition repose sur l'idée que l'enfant, en 

tant qu'individu, est capable de philosopher et que ce chemin doit être guidé pour que les 

enfants puissent penser par eux-mêmes. Il est important de souligner que d’abord il y a un 

problème lorsqu'on parle de faire de la philosophie avec les enfants, à savoir que « peu de 

penseurs pensent que c'est nécessaire (et disent parfois que ça ne l'est pas, que la chouette de 

Minerve prend son envol au crépuscule, et que ce n'est qu'en tant qu'adulte que l'on peut avoir 

accès à la philosophie)8 ». Dans cette perspective, il ne s'agit pas d'enseigner l'histoire de la 

philosophie, « il ne s'agit pas de donner aux enfants une philosophie traditionnelle. Je le 

répète d'autant plus que l'on nous demande sans cesse comment il est possible d'enseigner la 

philosophie aux enfants, ce qu'ils pourraient comprendre de Kant, par exemple. Ceux qui 

posent ces questions imaginent un professeur qui fait un cours, des enfants qui écoutent, puis 

un examen ou quelque chose de similaire9 ». Bien au contraire, la philosophie pour enfants 

qui est conçue comme la création de possibilités à partir de la condition de l'enfance 

« permettant aux enfants de penser par et pour eux-mêmes avec rigueur, cohérence et 

9 Id. 

8 ACCORINTI,Stella, Filosofía para Niños. Introducción a la teoría y la práctica, Buenos Aires, Manantial, 
p.70. 

7 WELSH, Talia, The Child as Natural Phenomenologist. Primal and Primary Experience in Merleau-Ponty's 
Psychology, Illinois, Northwestern University Press, p. 23. 

6 “The child’s experience is an ideal site from which to work through the complexity of how psychophysical 
maturation and culture shape development. In the child, we also find a spontaneous ability to respond, mold, 
and change”. [Traduction libre].  

5 Id., p.19. 

 
4 



originalité10 ». Conçue à la fin des années 1970 par Matthew Lipman et Ann Margaret Sharp11 

à partir de la construction de communautés de recherche,  la philosophie pour enfants a pour 

but que « les individus, avec leurs expériences diverses, leurs idées et leurs préoccupations, 

se rassemblent dans un dialogue autour d’une question partagée12 ». Cette approche s'inscrit 

dans une démarche pragmatique, notamment lorsqu'on la met en relation avec le concept de 

communauté tel qu'il est formulé par Dewey13. En outre, elle rejoint les travaux de Sanders 

sur la consolidation des communautés de recherche philosophique. Selon Sanders, c’est « aux 

méthodes de recherches scientifiques que l’on peut trouver un moyen de fonder les croyances 

et opinions de façon objective et raisonnée14 ». Pour Dewey également, c'est exclusivement à 

l'école que les élèves peuvent développer leur capacité à penser. C’est pour cela que « nous 

devrions remplacer nos assertions simples, nos arguments et même nos raisons a priori par la 

recherche empirique réflexive et la défendre comme étant la méthode de construction des 

croyances à promouvoir dans les écoles15 ». Cependant, s'il y a une communion, il y a aussi 

un point de séparation, puisque « reformulant en miniature la conception de la Grande 

Communauté exprimée par Dewey, Lipman et Sharp voulaient faire de la classe une 

communauté de recherche. Seulement, contrairement à Dewey qui pensait que la science de 

l’éducation était le fer de lance d’une approche inductive de l’enseignement et de 

l’apprentissage, Lipman se tourna vers la philosophie elle-même16 ». Ainsi, pour les 

fondateurs de la philosophie pour enfants, il ne suffit pas de consolider les croyances par un 

dialogue commun, mais de faire de la philosophie, dans son sens le plus large. Penser à partir 

de la communauté est donc un engagement éthique autant que épistémologique. Ainsi alors 

que Peirce et Dewey promeuvent une méthode de construction de croyances et que Sharp et 

Lipman défendent les vertus de la quête philosophique, « c'est un prolongement de la même 

proposition17 ». Cela devient évident lorsque Sharp parle d'éducation dialogique, dans 

laquelle les enfants construisent leur expérience en utilisant des outils philosophiques. Pour la 

philosophe, ce dialogue dans les communautés de recherche se fait à partir du collectif sur la 

17 DANIEL, p. 75. 
16 CAM, Philip, « Matthew Lipman (1923-2010) », Diogène, n° 4/ 2010, pp. 163-166, p. 164. 
15 Ibid. 
14 Id., p. 74 

13 DANIEL, Marie-France, « Chapitre 11. Une coopération de haut niveau : l'exemple de la philosophie pour 
enfants », Emmanuèle Auriac-Slusarczyk éd., Je parle, tu parles, nous apprenons. Coopération et 
argumentation au service des apprentissages, De Boeck Supérieur, 2003, pp. 239-250, p. 240. 

12 ROLLINS, Maughn, LAVERTY, Megan, Aux sources de la philosophie pour enfants, trad. Johanna Hawken, 
Paris, VRIN, 2023, p. 27. 

11 LELEUX, Claudine, La philosophie pour enfants. Le modèle de Matthew Lipman en discussion, Paris, De 
Boeck Supérieur, 2008. 

10 FAWER, Christine, «La philosophie pour enfants un moyen pour répondre aux grandes questions des 
tout-petits? », Revue Pédagogique HEPL, n°11/2009, pp. 27-29, p. 28. 

 
5 



base de la contribution de chacun, qui devient au fil du temps beaucoup plus rigoureuse, 

compte tenu des préoccupations philosophiques. 

Or, lorsque nous parlons de philosophie dans la perspective de la philosophie pour les 

enfants, nous le faisons en partant de l'idée que la philosophie « désigne la tentative 

permanente de trouver un sens global à notre monde et à nos vies – une initiative à laquelle 

nous participons toutes et tous, d’une façon ou d’une autre18 ». D’autre part, ce que nous 

trouvons dans la proposition de Sharp et Lipman, c'est le dialogue socratique qui apparait 

comme possibilité de construction de la pensée19. Lorsque les enfants participent à une 

communauté de recherche, ils échangent philosophiquement sur leurs expériences, leurs 

idées, leurs conceptions, leurs réalités et leurs histoires. Sharp nous dit que « la participation 

à une communauté de recherche permet aux enfants de percevoir le point de vue de l'autre et 

d'en tenir compte dans la construction de leur propre vision du monde20 21». Enfin, comme le 

dit Rollins (Professeur de fondements pédagogiques à l'université d'État de Montclair), « la 

philosophie est la théorie à laquelle l'éducation correspond en tant que pratique, de sorte que 

la communauté de recherche philosophique est l’incarnation de la théorie de l'éducation22 ». 

À ce stade, le dialogue de la philosophie pour les enfants peut être considéré comme une 

sorte de dialogue relativiste et subjectif. Toutefois, Sharp considère que ce dialogue est 

objectif, c'est-à-dire qu'il s'agit d’ « une vérité inter-subjective à laquelle les êtres humains 

parviennent par l'enquête, l'expérimentation, l'examen des preuves et le dialogue23 24 ». Ainsi, 

la philosophie pour les enfants est circonscrite par le dialogue dans les communautés de 

recherche, dans une phénoménologie de l'éducation. Où « apprendre à connaître pour l'enfant 

est autant un processus de refonte que de rapport sur ce qui est là25 ». Cela signifie qu'il n'y a 

pas de monde extérieur à découvrir, mais un monde réinventé par l'expérience.  

De fait, l'éducation vue sous l'angle de la philosophie pour les enfants doit favoriser la 

réflexion en communauté, dans laquelle les enfants peuvent témoigner de leurs découvertes, 

mais aussi permettre d’obtenir, grâce aux outils de la philosophie, les outils nécessaires pour 

pouvoir recréer leur monde. Pour atteindre l'objectif des communautés de recherche, trois 

25 “coming to know for the child is as much a process of remaking as reporting on what is there”. Ibid. 
24 SHARP, 1987, p. 15. 

23 “inter-subjective truth arrived at by human beings through inquiry, experimentation, consideration of the 
evidence and dialogue”. [Traduction libre].  

22 ROLLINS, 2023, p. 78. 

21 SHARP, Margaret, « What is a ‘Community of Inquiry’? », Journal of Moral Education, n°1/ 1987, pp. 
37–45, p. 14. 

20 “participation in a community of inquiry allows children to perceive the other’s point of view and to take it 
into account in constructing his/her own world view”. [Traduction libre].   

19 Id., 241. 
18 Ibid. 

 
6 



aspects doivent être pris en compte : l'altérité comme base de la découverte de soi, 

l'expérience comme matière première du dialogue philosophique et la rigueur du dialogue 

dans les communautés de recherche. Tout d'abord, nous constatons que pour Sharp, autrui est 

fondamental dans la construction de notre identité et de notre réflexion philosophique. Pour 

elle, « comprendre une autre personne, c'est montrer, en tant qu'auditeur, que l'on peut à juste 

titre attribuer une idée à une autre personne en tant que locuteur26 27». Ce n'est pas seulement 

l'utilisation du langage comme moyen de communication, mais aussi le fait que c'est grâce au 

langage que nous sommes des individus. Parler aux autres, c'est en quelque sorte se 

construire en tant que personne et, à partir de là, poser les bases de l'existence. À cet égard, 

Sharp affirme qu'au début, le langage des enfants peut être considéré comme une sorte de 

chaos. En effet, ils ont tendance à parler de tout en même temps, et ils le font sous le coup de 

l'émotion. Mais ce sont eux qui réalisent qu'ils doivent s'ouvrir au monde et partager avec 

l'autre qui se situe comme une possibilité de compréhension. Et c'est à ce moment de la 

recherche que l'enseignant intervient en tant que guide et bâtisseur de réalités. Depuis le 

centre des communautés de recherche, les enfants apprennent à parler mais aussi à écouter, à 

reformuler leurs hypothèses, à partager et à s'ouvrir au monde. Il ne s'agit pas d'une simple 

situation spontanée, mais d'une situation méthodologique ; il est important de passer d'un état 

de doutes et de sentiments à un état de réflexion et d'écoute. En d'autres termes, passer de 

l'expérience à la réflexion philosophique. 

Pour que cette étape soit franchie, il est important qu'il y ait, entre autres, la question. 

« Les questions les incitent à se renseigner, à chercher des solutions. Les réponses les incitent 

à argumenter leur point de vue de manière cohérente et complète auprès de leurs pairs28 29». 

De même, il est important de rappeler que l'erreur est la pierre angulaire de la vérité, comme 

le dit Sharp30, puisque c'est à partir de son dévoilement que se constitue le point culminant de 

l'éducation. L'éducation est donc conçue comme un processus dans lequel la capacité à 

reconstruire sa propre expérience est développée, afin de vivre de manière plus authentique, 

plus heureuse et plus complète. Mais reconnaître ce chemin vers la philosophie, c'est aussi 

reconnaître que l'expérience en est un élément essentiel. La capacité de raisonner nous 

permet, entre autres, de revenir sur nos propres conceptions et de juger si elles sont vraies ou 

30 Id.  
29 Id., p. 17.  

28 “Questions prod them to inquire, to look for solutions. Answers prod them to argue their point of view 
consistently and comprehensively to their peers”. [Traduction libre].   

27 Id., p. 19. 

26 “to understand another person is to show as hearer that you can rightly assign an idea to another as 
speaker”.[Traduction libre].  

 
7 



non, et à partir de là, de recréer notre monde. C'est ce que nous dit Sharp : « cette capacité 

implique notre pleine capacité d'imaginer et de ressentir, notre pleine sensibilité31 32 », et elle 

ajoute que « ces caractéristiques ne sont pas données à la naissance. Ils se développent par la 

pratique, en vivant raisonnablement et de manière imaginative les uns avec les autres au sein 

de la communauté33 34». Ainsi, l'expérience n'est pas seulement la matière mais le fondement 

de toute réflexion philosophique. En d'autres termes, sans expérience, il n'y a pas de 

philosophie. 

Il est nécessaire de comprendre l'expérience dans une double perspective. D'une part,  

l'expérience est comprise comme la réalité de chaque individu, et  les conditions de la 

communauté de recherche permettent une expérience transformée de cette réalité. Cette 

transformation se fait à partir d'une dimension affective, dans laquelle l'autre devient un autre 

soi-même. « Lorsqu'ils collaborent vraiment, c'est une question de nous, et pas seulement de 

réussite personnelle. Il s'agit de nos idées, de nos réalisations et de nos progrès (...) ils 

commencent à penser en termes de nous. La transition est un processus merveilleux 35 36». 

C'est donc par l'expérience que les individus peuvent se reconnaître dans l'autre et 

comprendre ses limites. C’est par le dialogue que cet acte de métacompréhension devient 

effectif. Il est important de rappeler ici que pour Sharp et Lipman, le point principal de 

l'expérience dans la communautés de recherche est l'imagination, c'est-à-dire que c'est par cet 

acte, qui se manifeste soit dans le dialogue, soit dans l'écoute, que les sujets prennent 

conscience d'eux-mêmes. Imaginer est donc un acte primordial dans la compréhension de 

l'altérité, de soi-même, de l'environnement, de la société, de la politique, de l'économie, de la 

morale, etc. Le développement de l'imagination en tant qu'acte rigoureux est l'une des tâches 

de la philosophie pour les enfants. 

Pour comprendre l'acte d'imagination dans la perspective de la philosophie pour les 

enfants, il est important, comme le dit Accorinti, de se tourner vers la théorie de la métaphore 

de Paul Ricœur. À cet égard, « nos images sont parlées plutôt que vues [...] il ne s'agit pas 

d'images comme une chose de l'esprit, ni comme une copie de la réalité37 ». La métaphore est 

37 Id., p. 44. 

36 “When they truly collaborate, it’s a matter of we, not just personal success. It’s a matter of our ideas, our 
achievements and our progress (...) they begin to think in terms of we. The transition is a wondrous process”. 
[Traduction libre]. 

35 Id., p. 18. 

34 “these traits are not given at birth. They are developed through practice-living reasonably and imaginatively 
with one another in community”. [Traduction libre]. 

33 Id. 
32 Id. 
31 “this ability insolves our full capacity to imagine and feel, our full sensibility” [Traduction libre]. 

 
8 



conçue ici comme le conflit entre deux interprétations d'un même énoncé, c'est pourquoi, 

comme le dit Accorinti (formatrice de formateurs dans le programme Philosophie pour 

enfants et directrice du Centre de recherche en philosophie pour enfants CIFiN en Argentine), 

Ricœur parle d'énonciation métaphorique et pas seulement de noms. L'imagination, quant à 

elle, entre comme médiation entre la prédication littérale et la naissance d'un nouveau sens. 

« Des domaines sémantiquement différents sont rapprochés et le choc des métaphores se 

produit. Nous pouvons créer du sens (par une tournure verbale) là où l'interprétation littérale 

n'a pas de sens. L'imagination est une manière de construire la pertinence dans 

l'impertinence38 ». Ainsi, l'acte d'imaginer est avant tout une restructuration des champs 

sémantiques. L'imagination se consolide comme un état de non-engagement à la perception 

ou même à l'action. Elle nous permet de nous ouvrir à de nouvelles façons d'être au monde. 

De même, dans cette perspective, l'acte imaginatif ne consiste pas à abstraire des images de 

l'expérience des sens, mais à produire de nouvelles significations. Grâce à l'imagination, les 

choses apparaissent et de nouvelles configurations de sens sont produites. Comme l'indique 

Fournel, « l'imagination joue donc un rôle crucial dans une communauté de recherche 

philosophique, en permettant aux participants de créer un (nouveau) sens, de penser de 

manière critique et créative et de prêter attention aux différences39 40». Cependant, un tel acte 

n'a pas été étudié en profondeur, et la philosophie pour les enfants a été critiquée pour son 

manque de rigueur philosophique en ce qui concerne la conceptualisation. Nous devons 

rappeler que dans un premier temps, la rigueur exigée par la communauté de recherche est 

basée sur l'apprentissage de la pensée par soi-même, dans la poursuite de 

l'auto-transformation. Comme le soutient Sharp, « l'enquête communautaire implique une 

méthode permettant aux élèves de “comprendre les choses”, de remettre en question leurs 

jugements naïfs et irréfléchis41 42». Au fond, ce que l'on trouve dans la proposition d'une 

transformation authentique, dans laquelle une nouveauté se présente à l'être et le transforme 

en quelque chose de différent. « Cette nouveauté implique de cultiver les capacités de 

raisonnement, de recherche, de formation de concepts et de traduction, conditions nécessaires 

pour que nous devenions un sol fertile capable de produire ce que la vie choisit de produire à 

42 “communal inquiry involves a method for students to be able to 'figure things out,' to challenge their naive, 
unreflective judgments”. [Traduction libre]. 

41 SHARP, Margaret, « Self-transformation in the Community of Inquiry », Inquiry: Critical Thinking Across the 
Disciplines,  n°1/ 1996, pp. 36-47, p. 37. 

40 “imagination therefore plays a crucial role in a Community of philosophical inquiry, enabling participants to 
create (new) meaning, to think critically and creatively and pay attention to differences”. [Traduction libre]. 

39 MIRAGLIA, Maria, « Analytic Teaching and Philosophical Praxis », Analytic Teaching and Philosophical 
Praxis, n°2/2024, pp. 19-38, p. 22. 

38 Id., p. 46 

 
9 



travers nous43 44 ». Mais cette transformation du moi exige que le dialogue philosophique 

engendre une autre façon d'exister dans le monde, caractérisée par « la disposition à 

s'émerveiller, à se soucier des autres, à sympathiser, à s'informer, à expérimenter, à 

s'aventurer dans l'inconnu et à grandir45 46». C'est là que réside la rigueur des communautés de 

recherche, dans le fait que d'une part, il faut apprendre à mettre l'ego entre parenthèses, et 

d'autre part, que le raisonnement doit être guidé par une méthodologie propre afin de ne pas 

tomber dans le relativisme. C'est à partir de là que l'on peut comprendre l'objectif de la 

philosophie pour les enfants, qui n'est autre que « prendre la discipline de la philosophie et la 

reconstruire pour les enfants de manière à ce qu'ils puissent s'approprier les concepts et les 

méthodes et en venir à penser par eux-mêmes sur des sujets importants, tout en se souciant de 

le faire47 48».  

Ainsi, la philosophie offre aux enfants une méthodologie rigoureuse d'analyse logique 

et linguistique, sur laquelle ils peuvent fonder leur prise de décision dans la société. Et pour 

qu'une telle méthodologie soit utile, il est important, comme le dit Sharp, que les enfants se 

familiarisent avec les concepts philosophiques. Et à partir de là, de refonder leurs 

conceptions, leurs visions du monde, etc. En définitive, il s'agit d'émanciper les enfants en 

développant leurs capacités de réflexion. Pour ce faire, la méthodologie utilisée doit être 

rigoureuse et axée sur le dialogue philosophique. Dans cette perspective, l'enfant  sont 

considérés comme « les penseurs, les créateurs de sens, les communicateurs et les agents 

moraux ; c'est une idée philosophique en soi49 50».  

​ La proposition de philosophie pour les enfants peut également être interprétée comme 

un programme éducatif. À cet égard, le programme de philosophie pour les enfants repose sur 

a. un ensemble de contes philosophiques qui servent de textes de lecture de base et de 

déclencheurs de discussions philosophiques ; b. des livres d'accompagnement pour les 

50 “thinkers, meaning makers, communicators, and moral agents; it is a philosophical idea itself”. [Traduction 
libre]. 

49 KENNEDY, David, « Lipman, Dewey, and the Community of Philosophical Inquiry ». Education and Culture, 
n°2/2012, pp. 36–53, p. 37. 

48 “to take the discipline of philosophy and reconstruct it for children in such a way that they can appropriate 
the concepts and methods and come to think for themselves about matters of importance, while at the same time, 
care about doing so”. [Traduction libre]. 

47 SHARP, Margaret, « Philosophy for Children and the Development of Ethical Values », Early Child 
Development and Care,  n°. 1 /1995, pp. 45–55, p. 45.  

46 “the disposition to wonder, to care, to sympathize, to inquire, to experiment, to step into the unknown and 
grow”. [Traduction libre]. 

45 Id., p. 39. 

44 “This something new involves the cultivation of the skills of reasoning, inquiry, concept-formation and 
translation- necessary prerequisites to our becoming fertile soil capable of producing what life chooses to 
produce through us”. [Traduction libre]. 

43 Id., p. 38. 

 
10 



enseignants qui leur fournissent une variété de plans de discussions et d'exercices qui 

facilitent la réalisation des objectifs proposés ; c. un programme de formation pour les 

enseignants, qui leur permet d'extraire toutes les possibilités des contes philosophiques ; d. un 

programme de formation pour les enseignants, leur permettant d'exploiter pleinement le 

potentiel des contes et d'assurer un développement séquentiel des compétences proposées ; et, 

e. une méthodologie pédagogique visant à transformer la salle de classe en une communauté 

de recherche51. Pour Lipman et Sharp, il était également nécessaire de trouver un nouveau 

format pour la représentation des questions philosophiques : un format qui, tout en étant 

accessible et agréable pour les enfants, permettrait de présenter les disciplines philosophiques 

de manière intégrée, autoriserait diverses formes d'approche et d'exploration et, surtout, 

resterait ouvert à une multitude de significations. Ce « nouveau format » est devenu le roman 

philosophique52. Ainsi, le matériel créé par Lipman et Sharp se compose de sept guides 

pédagogiques et de sept romans philosophiques destinés aux enfants de 6 à 15 ans : Elfie, Kio 

et Augustine, Pixie, Harry, Lisa, Suki, Marc. Il vise, « le développement chez les jeunes 

générations du bien-penser, appelé pensée critique ou complexe ou multimodale53 ». Ce 

programme a, à son tour, quatre objectifs de base et deux méta-objectifs ; le premier d'entre 

eux est le développement des capacités de raisonnement,  au sujet duquel Pineda (Formateur 

de formateurs dans le cadre du programme Philosophie pour enfants en Colombie et 

professeur de philosophie à l'université Javeriana), nous dit : 

C'est certainement l'objectif de base - en ce sens qu'il est la condition sans laquelle tous les 

autres ne pourraient être atteints - que le programme de Lipman se propose d'atteindre. Ce qui 

est recherché ici n'est pas simplement que l'élève apprenne quelques règles ou quelques 

techniques d'analyse logique, mais quelque chose de plus fondamental : qu'il cultive sa 

capacité de raisonnement à différents niveaux (celui de la vie quotidienne, celui du travail 

intellectuel, celui de l'action morale, celui des tâches créatives, celui des interactions sociales) 

et qu'il le fasse en appliquant différents types de logique : la logique formelle, la logique 

informelle (ou logique des “bonnes raisons”) et la logique de l'action rationnelle54. 

Le deuxième objectif fondamental est le développement de la compréhension éthique 

qui, loin du dogmatisme et du relativisme, vise à « développer chez l'enfant la capacité d'un 

bon jugement en matière morale, ce qui implique de cultiver un bon raisonnement moral et la 

54 PINEDA, 2004, p. 46. 
53 LELEUX, p. 32. 
52 PINEDA, Diego, Filosofía para niños: el ABC, Bogotá, Beta, 2004, p. 42 

51 ACCORINTI, Stella, Filosofía para Niños. Introducción a la teoría y la práctica, Buenos Aires, Manantial, 
2015. 

 
11 



capacité d'analyser les situations morales dans lesquelles nous sommes impliqués55 ». Cet 

objectif n'est pas atteint en chargeant les relations morales de valeurs ou de droits et de 

devoirs, « mais en fournissant à l'enfant un ensemble d'outils qui lui permettent de faire une 

recherche éthique56 ». Pour y parvenir, il faut former des habitudes morales, développer la 

réflexion morale et procéder à un examen critique des exigences morales reconnues comme 

des vertus. 

​ Un troisième objectif est le développement de la capacité à découvrir le sens de 

l'expérience, ce qui est conforme à ce qu'Accorinti57 a mentionné plus haut. Ainsi, puisque les 

enfants sont en quête permanente de sens, la philosophie pour les enfants souligne la 

nécessité de « permettre aux enfants de reconnaître les différences et les similitudes, d'établir 

différents types de relations, d'apprendre à décrire de manière précise et significative les 

situations dans lesquelles ils sont impliqués, de s'entraîner à analyser les stratégies mentales 

et les jeux de langage58 ». Enfin, le quatrième objectif correspond au développement de la 

créativité, qui vise à générer la « capacité à développer des modes de pensée alternatifs, la 

créativité n'étant ni une simple “inspiration”, ni le patrimoine exclusif d'un groupe particulier 

de personnes, par exemple les artistes59 ». Il s'agit pour l'enfant de rechercher en lui sa 

capacité à créer et à réinventer, qu'il s'agisse de sa réalité, comme la société, la politique et les 

jugements moraux, entre autres. Ces quatre objectifs ont 

la particularité de donner lieu à des stratégies de mise en œuvre qui s'expriment dans des 

« programmes » spécifiques (chaque roman philosophique pour enfants est un programme 

complet, accompagné de son manuel : Harry, par exemple, est un programme de logique 

formelle, tandis qu'Elise est un programme de recherche éthique et Susy un programme 

d'écriture axé sur la production poétique) et qui peuvent être évalués en recourant à certains 

tests ou examens.60 

​ Quant aux méta-objectifs, ils ne peuvent pas être évalués de manière aussi directe ni 

être facilement identifiés à un programme spécifique, ils constituent ce que l'on cherche à 

développer comme l'effet que l'on espère obtenir à plus long terme. En ce qui concerne la 

philosophie pour les enfants, Diego Pineda met en évidence deux méta-objectifs, à savoir 

l'épanouissement personnel et interpersonnel et la formation de valeurs démocratiques pour la 

coexistence civique. En ce qui concerne le premier, l'objectif est que « les individus 

60 Ibid. 
59 Ibid. 
58 Id., p. 48 
57 ACCORINTI, 2015. 
56 Ibid. 
55 Id., p. 47. 

 
12 



parviennent à une meilleure compréhension d'eux-mêmes et, partant, à une plus grande 

conscience de leurs émotions, de leurs attitudes et de leurs intérêts61 ». Il convient de préciser 

que l'hypothèse fondamentale sous-jacente est que cela est possible parce que le processus est 

médiatisé par la participation à une communauté de recherche. Toutefois, ce méta-objectif 

n'est pas suffisamment développé, comme le dit l'auteur, car « la manière dont le programme 

favorise la maturité émotionnelle, l'estime de soi et la compréhension de sa propre vie doit 

encore être étudiée plus en détail62 ». 

​ Enfin, le méta-objectif de la formation des valeurs démocratiques pour la coexistence 

civique, comme mentionné précédemment, la philosophie pour les enfants a une forte 

intention éthico-politique, bien plus qu'une intention cognitive-instrumentale, de sorte que ce 

biais politique est médiatisé par l'option radicale du mode de vie démocratique. Pour cette 

raison, il s'agit avant tout, comme le dit Pineda, d'un « programme de formation pour une 

coexistence civilisée entre des citoyens libres et égaux63 ». Ainsi, les objectifs et 

métaobjectifs ci-dessus sont atteints dans un programme philosophique clairement gradué et 

en même temps spiralé qui est conçu pour accompagner les enfants depuis l'âge préscolaire 

(plus ou moins trois ans) jusqu'à l'adolescence (dix-huit, dix-neuf ans et plus, car certains 

supports peuvent être adaptés à l'enseignement universitaire) dans leurs efforts pour 

reconstruire l'expérience quotidienne de manière significative, car ils sont capables de poser 

des questions pertinentes, de déconstruire des arguments cohérents, de donner des raisons à 

leurs actions, de remettre en question leur utilisation de la langue ; en un mot, de réfléchir sur 

leur vie quotidienne à la lumière des habitudes cognitives et sociales qui se forment chez les 

individus qui entrent en contact avec les problèmes et les méthodes de la réflexion 

philosophique64.  

Ainsi, pour mener à bien un tel programme, Lipman propose trois étapes 

fondamentales : la lecture, le questionnement et la discussion. Par la lecture, les individus 

participent activement, consolidant ainsi le partage d'idées. Ainsi, à partir de la communauté 

de recherche, une construction de connaissances significatives est réalisée. De cette manière, 

l'individu est amené à se questionner, à entrer dans un processus de recherche, base de toute 

réflexion critique. Il est important de le souligner que cette deuxième étape 

Suppose que l’élève apprenne non seulement à formuler une question, mais une question 

d’ordre philosophique. [...] En somme, la formulation de questions philosophiques, du fait 

64 PINEDA, p. 47-51 
63 PINEDA, p. 49. 
62 Id., p. 49 
61 PINEDA, p. 51. 

 
13 



qu'elle place l’élève dans une position de recherche active du sens, répond aux principes du 

postulat constructiviste relatif à la construction des connaissances, et du fait qu’elle fournit 

aux élèves l’occasion de s’engager dans le questionnement des acquis et des croyances, elle 

représente déjà un pas vers le postulat relatif à la viabilité des connaissances65. 

​ Enfin, la troisième étape, ou étape du dialogue, vise, entre autres, à ce que les 

individus s'engagent dans un dialogue dans une perspective de coopération. Chacune de ces 

interventions est précieuse et repose sur l'autorité en tant que principe de métacompréhension. 

En fin de compte, « l’objectif de la troisième étape est de stimuler entre les élèves un échange 

qui est considéré comme philosophique dans la mesure où il s'élabore comme une 

construction pyramidale échafaudée à l’aide de critiques66 ». À partir de là, nous pouvons 

considérer les communautés de recherche comme des lieux où l'on fait de la philosophie et où 

l'on conceptualise la réalité. Cependant, nous pensons qu'il est important de s'attarder sur la 

deuxième étape de ce chemin philosophique, où les individus conceptualisent, ou selon les 

mots de Lipman, commencent à penser par eux-mêmes. Pour Lipman et Sharp, la personne 

qui pense par elle-même est engagée dans l'ensemble du processus de recherche, un 

processus qui implique l'autocorrection et le rapprochement de différentes perspectives. 

Ainsi, « l'un des objectifs du projet est de rendre l'apprenant plus attentif au discours, plus 

réfléchi, plus raisonnable, c'est-à-dire de lui fournir les outils qui lui permettront d'améliorer 

sa capacité de jugement67 ». Ainsi, penser par soi-même, c'est « avoir la capacité de réfléchir 

et de formuler ses propres explications et hypothèses sur ce que ses expériences lui présentent 

[...] Il s'agit pour les enfants d'être capables de transformer en questions les problèmes qui les 

concernent dans leur vie quotidienne et qu'en écoutant différents points de vue, ils peuvent 

prendre leur propre position68 ». Ainsi, « penser par soi-même implique la recherche de 

critères de plus en plus fiables, afin que ses propres jugements puissent reposer sur une base 

ferme et solide69 ». Cette caractéristique est donc essentielle à la communauté de recherche 

que propose la philosophie pour les enfants, dans laquelle les membres s'expriment par le 

dialogue et la discussion, avec des critères, et construisent des connaissances pour 

eux-mêmes. Mais ce n'est pas tout, car « la classe en tant que communauté est bien plus qu'un 

outil d'enseignement de la pensée. C'est un mode de vie pour les enfants qui y participent, qui 

69 SPLITTER, Laurence, & SHARP, Ann, La otra educación. Filosofía para niños y la comunidad de 
indagación , Buenos Aires, Manantial, 1996, p. 34. 

68 ARTIDIELLO, Mabel, « Filosofía para Niños y Niñas (FpNN): Una oportunidad diferente para pensar en la 
escuela », Ciencia y sociedad, n°3/ 2018, pp. 25-38, p. 30. 

67 PUIG, Irene, « Filosofía para Niños », Voces de la Educación, n°6/2018, pp. 77-84, p. 78. 
66 Id., p. 36. 
65 Id., p. 34. 

 
14 



peut même contraster fortement avec leur vie en dehors de la classe70 ». D'où l'importance de 

ce que Diego Pineda et Accorinti soutiennent : que la philosophie pour les enfants est avant 

tout une proposition qui tend vers une perspective socio-herméneutique, où l'individu 

transforme la connaissance rationnelle en connaissance pratique. C'est pourquoi le 

programme est également considéré comme un moyen d'éduquer à la démocratie, comme 

l'affirme Puig, « il peut sembler que la réponse consistant à améliorer les compétences n'a 

rien à voir avec l'éducation à la démocratie. Mais nous soutenons que c'est précisément 

l'éducation à la démocratie qui a trait à la rationalité. L'argumentation en tant que forme de 

raisonnement doit être présente dans la salle de classe afin de garantir la capacité à accepter 

d'autres points de vue, ainsi que la reconnaissance de la variété des alternative71 ». Ainsi, le 

programme de philosophie pour les enfants est orienté dans la perspective de la communauté 

de recherche, qui essaie à donner à ses membres la possibilité de penser par eux-mêmes et de 

développer des compétences d'argumentation, consolidant ainsi les critères qui leur serviront 

à construire des entités sociales, politiques et morales, à travers la réflexion sur les romans 

philosophiques. Selon Splitter et Sharp, ces romans - expliqués ci-dessus - constituent le 

programme d'études original de la philosophie pour les enfants et sont le moyen « pour les 

étudiants d'accéder au domaine de la recherche philosophique72 ». 

Après le questionnement de la lecture, et les formes existentielles de chaque individu, 

il faut conceptualiser. Leleux nous dit que « penser, selon la définition courante reprise au 

début de cette contribution, c’est aussi concevoir des notions. Apprendre à penser, c’est donc 

apprendre à concevoir73 ». La question qui se pose est de savoir comment amener l'enfant 

vers ce type de connaissance, si à son âge il n'a pas de pensée abstraite et conceptuelle ? Mais 

cette question cache une vision négative de l'enfant, comme le dit Leleux : « raison souvent 

invoquée d’ailleurs pour disqualifier la philosophie pour les enfants, voire même pour écarter 

les enfants d’une initiation à la réflexion philosophique74 ». 

​ Pour répondre à ce problème, la philosophie pour les enfants a eu, si l'on se réfère à la 

conceptualisation, deux influences; d'une part celle de Jean Piaget et d'autre l’autre, celle de 

Lev Vigotsky. En résumé, « l’enfant abstrait les propriétés (les attributs essentiels) d’un 

objet ou d’une situation empiriques. [...]. L’enfant « abstrait » les propriétés (attributs 

essentiels) d’une action : il abstrait et intériorisé sous forme d'opérations à partir des 

74 Id., p. 121. 
73 Id., p. 120. 
72 SPLITTER, p. 145. 
71 PUIG, p. 80. 
70 Id., p. 39. 

 
15 



actions et non pas des objets le résultat des actions : par exemple, ordonner, réunir ou 

dissocier, mettre en correspondance75 ». Depuis Piaget, le concept d'intelligence 

spontanée pose un problème, car  l'éducation n'aurait alors pas de sens.  En effet, quelle 

serait la fonctionnalité de l'éducation si le développement de l'intelligence serait spontané 

? Si la façon dont l'enfant comprend le monde à travers ses actions peut être spontanée, 

l'idée de conceptualisation mérite une approche différente. C'est pourquoi la pensée de 

Lev Vygotsky intervient pour soutenir l'importance de l'apprentissage scolaire, qui 

témoigne de la maturation des concepts scientifiques. Comme il l'affirme : 
Il apparaît qu’avec de l’aide, en collaboration avec un adulte, en suivant ses indications, l’un 

d’eux résout jusqu’à des problèmes correspondant à l’âge de douze ans et l’autre des 

problèmes correspondant à l’âge de neuf ans. Cette disparité entre l’âge mental, ou niveau 

présent de développement, qui est déterminé à l’aide des problèmes résolus de manière 

autonome, et le niveau qu’atteint l’enfant lorsqu'il résout des problèmes non plus tout seul 

mais en collaboration détermine précisément la zone prochaine de développement76. 

​ Ainsi, la philosophie pour les enfants peut devenir un outil ayant un rôle important à 

jouer en tant que « accélérateur dans l’acquisition des compétences cognitives supérieures, 

comme la conceptualisation, la réflexion et la pensée abstraite77 ». Cependant, dans les 

travaux de Lipman et Sharp, la conceptualisation n'est pas largement abordée et se confond 

parfois avec l'acte d'imagination susmentionné. Or, comme nous l'avons vu, la 

conceptualisation est importante dans la consolidation des communautés de recherche, 

puisque c'est en quelque sorte à partir d'elle que la rigueur et l'objectivité de la philosophie 

pour les enfants peuvent être argumentées. Si, d'une part, il est clair que l'acte d'imagination 

existe, au sens de Paul Ricœur, il est également clair qu'il faut déterminer l'acte par lequel le 

concept naît. En effet, à partir de là, la proposition de philosophie pour les enfants peut être 

enrichie et la méthodologie des communautés de recherche peut se rapprocher de l'idéal de 

Lipman et Sharp. Cette entreprise part du principe que les enfants peuvent philosopher et que 

leur pensée peut être façonnée dans le sens d'une réalité différente. En d'autres termes, les 

enfants peuvent donner un sens à la réalité à partir de leurs expériences par le biais d'un 

dialogue philosophique. Cependant, à ce stade, nous rencontrons un problème que nous 

considérons personnellement comme essentiel : comment l'acte imaginatif se développe-t-il 

chez les enfants, et à quel moment la conceptualisation devient-elle présente, conférant un 

sens à leurs expériences ? Fondamentalement, il est possible de répondre à cette question à 

77 LELEUX, p. 123. 
76 VYGOTSKI, Lev, Pensée et Langage, trad. Sève Françoise, Paris, La Dispute, 2019, p. 351. 
75 Ibid. 

 
16 



partir de deux perspectives, d'une part la psychologie et d'autre part la phénoménologie. Dans 

le domaine de la psychologie, il est bien connu que la philosophie pour les enfants a été 

principalement influencée par Piaget. Mais en ce qui concerne la phénoménologie, la 

philosophie pour les enfants n'a pas fait l'objet d'une discussion approfondie. Cette négligence 

peut être due, dans une plus large mesure, à ce que nous avons mentionné plus tôt lorsque 

nous avons parlé du manque de rigueur philosophique. 

​ D'après les lectures de Sharp et Lipman, nous constatons que les communautés de 

recherche souhaitent être des écoles de sens. Par conséquent, l'acte d'imagination et de 

conceptualisation ne sont pas seulement des moments de dialogue ou de didactique 

philosophique. Concevoir à partir de communautés de recherche doit se faire à travers une 

méthode rigoureuse et organisée. Mais alors, quel est l'acte par excellence de la philosophie 

pour les enfants : imaginer ou conceptualiser ? La réponse à cette question est double : d'une 

part, les deux sont importants et, d'autre part, il existe une dépendance ontologique de chacun 

d'eux. L'acte d'imaginer et l'acte de conceptualiser deviennent évidents au moment du 

dialogue philosophique et on ne peut pas conceptualiser l'inimaginable. C'est pourquoi nous 

pensons qu'il est nécessaire de répondre à ce vide qui existe dans la philosophie pour les 

enfants à partir de la perspective de la phénoménologie. Il s'agit d'entrevoir les limites de 

chacun de ces actes et leur rapport avec la construction du monde.  Cette entreprise nous met 

en contact avec une approche phénoménologique de l'enfance, cette dernière étant entendue 

comme la méthode qui « prend contact avec les faits, [afin] de les comprendre en eux-mêmes, 

de les lire et de les déchiffrer d’une manière qui leur donne un sens78 ». Une autre définition 

possible de la méthode phénoménologique est celle  qui y voit la « méthode par laquelle on 

tente de saisir la nature fondamentale de notre conscience, non par l’introspection, comme le 

ferait une approche psychologique, mais en étudiant comment la conscience sort de soi, et se 

rapporte à ce qui n’est pas elle-même79 ». Ainsi, sur la base de la phénoménologie, parler de 

l'enfance, comme Merleau-Ponty le précise lorsqu'il parle du langage, ne revient pas à parler 

de l'enfant de manière causale ou par induction, mais à analyser les faits pour donner un sens 

aux mêmes faits. Comme l'affirme Merleau-Ponty, « la phénoménologie établit que le savoir 

effectif, n'est pas seulement le savoir mesurable, mais aussi la description qualitative80 ».  Ce 

savoir qualitatif est intersubjectif, il décrit ce qui est observable par tous. 

80 MERLEAU-PONTY, p.14. 
79 BACHLER, Laurent, La philo au berceau, p.80. 

78 MERLEAU-PONTY, Maurice, Psychologie et pédagogie de l’enfant, Cours de Sorbonne 1949-1952, 
Lagrasse,Verdier, 2001, p.13. 

 
17 



Pour d’autres, la méthode phénoménologique depuis Merleau Ponty est basée sur 

l'étude des « prémices de notre rapport au monde81 ». Pour lui, notre premier rapport au 

monde passe d’abord par le corps, c’est par le corps que nous faisons l'expérience du monde. 

Ainsi, le monde est vécu avant d'être compris, sujet qui n'est pas totalement étranger à la 

proposition de Lipman et Sharp. Cette notion de vécu issue de la phénoménologie présuppose 

que le sujet est dans une disposition existentielle d'ouverture et que c'est à partir de là qu'il 

fonde sa réalité. C'est donc le point central de ce mémoire : présenter les caractéristiques de 

l'acte de l'imagination et la conceptualisation du point de vue phénoménologique, créant ainsi 

un lien entre la philosophie pour les enfants et la consolidation des communautés de 

recherche. D'autre part, l'intérêt de répondre à cette question se fonde sur le fait qu'une 

éducation philosophique basée sur la proposition de la philosophie pour les enfants permet de 

s'ouvrir au monde d'une manière différente. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

81 BACHLER, Laurent, La philo au berceau, p.98 

 
18 



II.​ Philosophie pour les enfants 
 
 
Dans les années 1970, Matthew Lipman s'est interrogé sur l'importance de 

l'enseignement de la philosophie aux enfants. Cette question découle de la nécessité de 

donner aux élèves, avant leur entrée à l'université, les outils nécessaires à la construction de la 

pensée. Ainsi, « Lipman en est venu à l'idée de faire de la philosophie avec les plus jeunes en 

observant ses étudiants à l'Université de Columbia (New York) : pour que les étudiants 

intègrent la pensée critique, l'enseignement de celle-ci devait commencer bien avant 

l'université. C'est donc pour développer la pensée critique des jeunes que Lipman s'est 

intéressé à l'enseignement de la philosophie préuniversitaire, car il voyait en celle-ci la 

discipline à privilégier pour la développer chez les individus82 ». Il quitte l'université de 

Columbia pour poursuivre le développement d'un programme de philosophie pour enfants au 

« Montclair State University où il dirigera The Institute for the Advancement of Philosophy 

for Children (IAPC) de 1974 à 2002 (IAPC, s.d.)83 ». Il faut maintenant délimiter ce que nous 

appelons l'approche Lipman qui, en France, est connue sous le nom de la PPE, traduction de 

P4C (Philosophy for children). Il y a deux  acceptions lorsque l'on parle de la PPE du point 

de vue de Lipman, d'une part comme une manière de faire de la philosophie avec les élèves 

des écoles primaires et d'autre part comme un programme académique en vue d'une formation 

en PPE. Bien qu'elle ait conservé son nom, le spectre de la PPE a été élargi et cette formation 

s'adresse à tous les individus, quel que soit leur âge. « Dans ce sens, la PPE est plus une 

manière de faire de la philosophie, qu'on pourrait sommairement définir comme le rejet de 

son enseignement magistral et, donc, l'idée que la philosophie est une activité : il ne s'agit pas 

d'apprendre la philosophie, mais de philosopher84 ». Cependant, si l'on peut parler d'une 

origine et d'un fondateur de la PPE, il est nécessaire de clarifier qu’il ne s’agit pas d’un 

mouvement unifié, comme le dit Sasseville : 

Premièrement, ce programme a été développé par différentes personnes sur une période 

d'environ 45 années. On parle ainsi régulièrement de "différentes vagues" de théoriciens de la 

philosophie pour enfants. De plus, la PPE a évolué non seulement à travers le temps, mais 

aussi parce qu'elle s'est implantée dans différents pays. On compte en effet des centres affiliés 

à l'IAPC dans 67 pays. En somme, la PPE est composée d'un ensemble de pratiques pour faire 

de la philosophie avec les plus ou moins jeunes et qui trouve son origine dans le programme 

84 Ibid.  
83 Ibid.  

82 SASSEVILLE, Michel, « Introduction à la philosophie pour enfants: l'approche Lipman », Diotime, 
n°17/2017, pp. 1-6, p. 1.   

 
19 



créé par Matthew Lipman.85 

Si nous voulons aborder la question de la PPE à partir de la proposition de Lipman, 

nous devons le faire en nous concentrant sur deux axes : le programme d'études (curriculum) 

et la pédagogie. Tout d'abord, Matthew Lipman, selon De Puig, « a eu l'intuition que la 

philosophie ne devait pas être une discipline réservée à l'enseignement supérieur ou à 

l'université. Le potentiel de la méthode et les questions traitées par les différentes branches de 

la matière : logique, éthique, esthétique, épistémologie, philosophie du droit, etc, présentent 

un intérêt pour tous les âges86 ». Cette idée que tout le monde peut s'intéresser aux domaines 

de la philosophie repose sur le fait que chaque homme et chaque femme, chaque garçon et 

chaque fille, tend vers le questionnement comme situation d'être là, qui lui permet de donner 

un sens à sa réalité. Constatant cela, Lipman « a développé un programme, un curriculum, 

qui a permis aux enfants de réfléchir à ces questions au sein de la communauté, des questions 

qui pouvaient être soulevées à l'école et qui pouvaient être débattues par tous87 ». Cette 

proposition pédagogique contient elle-même des objectifs et des intentions clairs que Lipman 

et Sharp (sa collaboratrice), ainsi que d'autres auteurs, ont élaborés au cours de leurs 

recherches. Comme le montre Sasseville,   

le curriculum traditionnellement utilisé en PPE est composé de romans et de guides 

d'accompagnement qui ont d'abord été écrits par Lipman et sa collaboratrice Ann Sharp. Les 

romans sont écrits pour des élèves de différents âges et abordent différents thèmes 

philosophiques : éthique, logique, esthétique, etc. On y observe des personnages qui abordent 

différents thèmes philosophiques et s'engagent à réfléchir individuellement et avec d'autres 

sur ceux-ci. Ces romans servent de stimulus en ce qu'ils visent d'abord à conduire les enfants à 

poser des questions philosophiques. Mais, pour Lipman, ces romans donnent aussi un modèle 

de dialogues philosophiques aux enfants qui les lisent, puisque qu'on y voit des individus 

s'engageant dans différentes formes de communautés de recherches philosophiques.88 

Dans cette optique, la PPE ne peut être comprise comme une méthode d'enseignement 

de la philosophie, mais comme « un projet d'éducation philosophique qui cherche à créer les 

conditions d'un apprentissage plus significatif, plus ouvert aux perspectives des autres, plus 

démocratique89 ». Par conséquent, lorsqu'une institution décide de mettre en œuvre ce 

programme, il ne s'agit pas simplement pour elle de mettre en place une matière 

89 PINEDA, 2004, p. 8. 
88 SASSEVILLE, 2017, p. 2 
87 Ibid. 
86 DE PUIG, p.78. 
85 Id., p. 2. 

 
20 



supplémentaire dans le programme d'études, mais elle se base sur le fait que les enfants 

peuvent s'approprier de manière critique leur/ce processus, à la fois personnellement, 

socialement, politiquement et moralement. Ainsi, la PPE est médiatisée par la question 

suivante : « pourquoi considérer que la philosophie doit toujours s'occuper de concepts tout 

faits, aussi dynamiques soient-ils (comme c'est le cas dans chacune des disciplines 

philosophiques et chez chacun des auteurs) et non pas d'accompagner la formation de ces 

concepts ?90 ». C'est la question qui résume une partie du projet de la PPE et qui laisse 

plusieurs possibilités ouvertes. Ainsi, nous parlons d'abord de la PPE comme d'un programme 

éducatif conçu et construit par Matthew Lipman et Ann Sharp vers 1970, basé sur des 

histoires ou des romans qui cherchent à générer un dialogue philosophique au sein d'une 

communauté de recherche. Pineda nous dit à ce propos :  

il ne suffisait pas de redéfinir les concepts. Il fallait également trouver un nouveau format de 

représentation des questions philosophiques : un format qui, tout en étant accessible et 

agréable pour les enfants, permette de présenter les disciplines philosophiques de manière 

intégrée, autorise diverses formes d'approche et d'exploration et, surtout, reste ouvert à une 

multitude de significations. Ce "nouveau format" est devenu le roman philosophique.91 

Ainsi, le projet conçu par Matthew Lipman et Ann Sharp est consolidé par 

« l'élaboration de matériel, la définition de principes théoriques, la création de propositions et 

de stratégies pour la formation des enseignants, la recherche de moyens de diffusion et de 

financement, etc92 ». La première tâche consistait donc à donner un sens aux romans écrits et, 

en commençant par La découverte de Harry (en anglais Harry's Discovery), ils ont construit 

le premier modèle qu'ils recherchaient. Après ce roman, d'autres romans sont venus 

poursuivre l'intrigue entamée dans La découverte de Harry, mais en lui donnant de nouvelles 

orientations.  

La recherche éthique, qui a donné lieu à un roman comme Elisa ; l'expression de la pensée par 

l'écriture, qui a donné lieu à un texte comme Susy ; la réflexion sur la société et la pensée 

politique, qui a donné lieu à une histoire comme Marcos. Viennent ensuite des romans plus 

petits (Elfie, Pío y Mechas et Pixie) jusqu'à un programme de base de sept romans 

philosophiques pouvant couvrir les premières années jusqu'à la fin de l'éducation de base, et 

pouvant même être utilisés à l'école secondaire.93 

93 Id., p. 43. 
92 Id., p. 4. 
91 Id., p. 42. 
90 Id., p. 32. 

 
21 



Âge  Romain  Thème philosophique  

3-5  Clinique de poupées Éthique  

5-6  Elfi  Langage 

6-7  Pixie  Communication  

7-8  Nous  Les valeurs 

9-10  Kyo y Gus  La connaissance 

11-12  Harry  La logique 

13-14  Lisa  Éthique 

15-16  Suky  Esthétique 

16-17  Mark  Politique 

17-18  Harry prime  Recherche philosophique 

Programme de philosophie pour les enfants.94 

Deuxièmement, nous trouvons/avons la PPE en tant que pédagogie. En bref, « l’éveil 

à la philosophie dès le plus jeune âge dépasse largement la seule nécessité de démocratiser  

l’accès à une discipline scolaire – et donc les questions de pédagogie et didactique – mais 

interroge profondément les conditions d’une éducation  émancipatrice95 ». La proposition de 

la PPE est orientée vers la formation des enfants, sur la base d'une réflexion personnelle et 

communautaire ; pour leur part, ils construisent leur propre définition et donnent un sens aux 

énigmes qui leur sont présentées. Ainsi, dans cette recherche de soi-même, l'enfant est 

confronté tant « aux raisons qui lui permettent de rendre compte de ses actions quotidiennes 

ainsi qu'aux raisons plus larges qui lui permettent d'expliquer ses idées et aux raisons qui 

visent à justifier son action96 ». De fait, la construction des bonnes raisons, selon les termes 

de Pineda, est un point sur lequel Lipman insiste fréquemment et qui s'inspire à son tour des 

nouveaux développements des logiques non formelles.   

Cependant, la question se pose de savoir comment un enfant peut évaluer ses raisons 

en catégories bonnes ou mauvaises ; Pineda met donc en évidence deux outils de base, à 

savoir les arguments et les critères. À cet égard, Pineda nous dit : 

96 PINEDA, p. 4. 

95 CHIROUTER, Edwige., OLIVIER, Alain Patrick, La philosophie avec les enfants Un paradigme pour 
l'émancipation, la reconnaissance et la résonance, Paris, Éditions Raison publique, 2022, p. 15. 

94 ARTIDIELLO, pp. 23-58. 

 
22 



La construction d'arguments corrects est l'une des tâches essentielles du travail philosophique, 

et les enfants sont capables d'identifier les règles générales d'un bon raisonnement et de les 

appliquer dans des situations quotidiennes, tout comme les enfants le font lorsqu'ils sont 

engagés dans une discussion argumentée telle que celles qui apparaissent dans des textes 

comme Elisa ou Harry's Discovery. Un bon raisonnement implique une argumentation 

soignée, mais aussi une forte sensibilité aux besoins du contexte, ainsi que l'exercice 

permanent de l'autocorrection.97 

Pour ce faire, il est nécessaire, comme l'affirme Pineda, que l'enfant soit « formé dès 

son plus jeune âge à la construction de critères lui permettant de porter un bon jugement98 ». 

Pour Lipman, ces critères constituent un type particulier de bonnes raisons et sont à la base 

de la pensée critique, qui se caractérise par trois éléments, à savoir « a. sa capacité à 

développer et à appliquer des critères, b. son caractère autocorrectif et c. sa sensibilité au 

contexte99 ». Sur ce point, Pineda soutient que pour que cette proposition se réalise, il est 

nécessaire que les enfants retrouvent la capacité de penser par eux-mêmes, mais aussi que les 

enseignants se laissent toucher par les questions et les interrogations des enfants, qu'ils soient 

prêts à repenser le fait philosophique lui-même. Pour atteindre cet objectif, la PPE est mise en 

œuvre par le biais de communautés de recherche (CRP), ce qui, en d'autres termes, constitue 

la pédagogie des sessions de la PPE. C’est pourquoi 

la communauté de recherche (CR) apparaît comme un moyen à utiliser quand un groupe 

d'individus fait face à un problème qu'ils n'arrivent pas à résoudre ou une question à laquelle 

ils n'arrivent pas à répondre. En somme, il s'agit d'un dialogue raisonnable entre divers 

individus afin qu'ils déterminent quoi penser, quoi croire, quoi faire. Les individus engagés 

dans une communauté de recherche ont par exemple à avancer des raisons pour soutenir leurs 

assertions, à écouter les assertions des autres membres de la CR, à regarder un problème selon 

différents angles, etc.100 

​ Lorsque nous parlons de la PPE, nous nous référons à la fois au programme et à la 

pédagogie conçus et élaborés par Matthew Lipman et Ann Sharp en réponse à un besoin 

éducatif, et qui, au fil du temps, ont pris de nombreuses formes et interprétations différentes. 

Nous pensons qu'il est nécessaire à ce stade de montrer quelques contributions de la PPE en 

France et dans certains pays francophones comme le Canada, où différentes manières  de 

mener la PPE ont été développées. 

100 SASSEVILLE, 2017, p. 3. 
99 Ibid. 
98 Ibid. 
97 Id., p. 6. 

 
23 



A.​ Les nouvelles tendances de la PPE 

Depuis sa création dans les années 1970, la PPE a eu un impact considérable sur 

l'enseignement de la philosophie, en particulier dans les pays d'Amérique Latine. Les 

différents instituts ou centres créés dans le but de mettre en œuvre l'enseignement selon les 

perspectives de la PPE en sont la preuve. À cet égard, Artidiello101 montre qu'en Amérique 

Latine, des contributions ont été apportées au projet, comme le montre l'exemple de 

Guadalajara, où il existe un centre PPE qui offre ce programme aux enseignants et aux 

éducateurs depuis 10 ans ; en République Dominicaine, par le biais de la Principauté des 

Asturies, ce programme a été consolidé en mettant l'accent sur la stabilité des valeurs ; de 

même, plusieurs centres académiques tels que l'Université autonome de Saint-Domingue ont 

approuvé le projet PPE. L'Argentine est également un autre endroit où des tentatives ont été 

faites pour développer la PPE, comme en témoignent les documents fournis par Stella 

Accorinti, qui sont également utilisés dans cette recherche pour le développement du 

programme PPE. Mais c'est surtout au Canada que ce modèle a eu un impact, notamment au 

Québec par des chercheurs de l'Université Laval, Michel Sasseville et Natalie Fletcher de 

l'Université de Montréal. Lenoir nous dit que « le travail de Lipman (décédé en 2010) 

continue de se développer à travers l’IAPC ( Institut pour l’avancement de la philosophie 

pour enfants) et sa méthode à été transposée au Québec par des chercheurs de l’université de 

Laval, dont Michel Sasseville, qui l’a affinée et enseignée dans plusieurs écoles à travers le 

monde francophone102 ». En France, cependant, les pédagogues accueillent favorablement la 

proposition d'une philosophie pour les enfants, mais prennent leurs distances avec les textes 

de Lipman, « même si nombre d’entre eux préconisent de commencer l’atelier par un lecture 

de texte, pouvant provenir, par exemple, de la littérature jeunesse103 ».  

En France, on peut citer le travail des ateliers de philosophie de l'AGSAS initiés en 

1996 par Agnès Pautard et Jacques Lévine, « qui part d’un thème à travers  un mot inducteur 

et invite les enfants à parler librement en s’échangeant un bâton de parole, devant la présence 

silencieuse de l’enseignant104 ». De même, Michel Tozzi a fondé en 1998 un centre de 

recherche à l'Université de Montpellier. Dans cette appropriation, on retrouve également le 

travail de l'IUFM de Créteil avec les publications dans Pomme d’Api initiée par Alain Delsol 

et Sylvain Connac et développée notamment par Jean-Charles Pettier. Cette méthode cherche 

à articuler « un cadre de discussion démocratique avec une répartition entre les élèves de 

104 Id., p. 47. 
103 Ibid. 
102 LENOIR, Frédéric, Philosopher et méditer avec les enfants, Paris, Albin Michel, 2016, p. 46. 
101 ARTIDIELLO, p. 23-58. 

 
24 



plusieurs rôles (président de séance, reformulateur, synthétiseur, discutants, observants) et la 

fonction centrale de l’enseignant-animateur, qui accompagne l’animation collective par des 

interventions ciblées (définitions de notions, distinctions conceptuelles, etc.)105 ».  

De même, nous pouvons mentionner les travaux d'Oscar Brenifier, inspirés de la 

maïeutique socratique et diffusés par l'Institut des pratiques philosophiques (IPP), ainsi que 

les travaux de Isabelle Millon, qui « vise de manière plus générale à diffuser la pratique de la 

philosophie dans la cité (écoles, médiathèques, prisons, etc)106 ». Finalement,  l'association 

SEVE107 (Savoir être et vivre ensemble) cherche à faire grandir les enfants en discernement et 

en humanité. Pour ce faire, elle organise des ateliers de philosophie visant à développer 

l'esprit critique des enfants et des adolescents. Pour atteindre cet objectif, l'association SEVE 

se présente sous deux formes, d'abord comme un programme de préparation et de formation 

auquel ont participé plus de 4000 personnes, selon son site web, provenant de plus de 20 

villes en France. Dans un deuxième temps, dans le développement des ateliers de philosophie 

à travers la France avec l'aide de collectifs locaux, d'écoles et de bibliothèques. Dans cette 

dynamique, nous trouvons Frédéric Lenoir qui présente la philosophie avec/pour les enfants 

comme un moyen d'aider ces derniers à « développer une pensée personnelle, un esprit 

critique, une capacité, au-delà des croyances et d’opinions, à raisonner. Et comme ce sont des 

ateliers de groupe, l’enfant apprend à écouter les autres, à dialoguer, à argumenter108 ».   

En résumé, comme le dit Lenoir, « ces méthodes ont pour principal objectif de 

permettre à l’enfant de développer sa pensée personnelle et d’apprendre à discuter avec 

d’autres. Certains, comme les ateliers AGSAS, insistent davantage sur l’utilité pour l’enfant 

de découvrir qu’il est à la source de sa pensée, tandis que la méthode Tozzi vise plutôt à 

provoquer une discussion démocratique entre les enfants. Le rôle du maître est différent 

d’une méthode à l'autre, ainsi que la souplesse ou la rigidité du cadre, et le point de 

départ109 ». 

 

B.​ Communauté de recherche en philosophie pour les enfants: Peirce et J. 

Dewey 

Nous voudrions nous concentrer sur la particularité de la mise en œuvre de la PPE à 

109 Id., p. 48. 
108 Id., p. 39. 
107 Voir: https://asso.seve.org/. 
106 Id., p. 48. 
105 Ibid. 

 
25 



travers les communautés de recherche. Bien que le format ou le programme ait changé au fil 

des années et des interprétations, il est également vrai que la forme dans laquelle il est 

développé est restée intacte. En d'autres termes, les communautés de recherche sont la base 

de la philosophie avec les enfants,  elles sont la méthode et les moyens par lesquels elle est 

rendue possible. Mais qu'est-ce qu'une communauté de recherche, d'où vient cette idée, 

s'agit-il d'une nouveauté ou d'une relecture ? Pour répondre à cette question, il nous semble 

nécessaire de nous appuyer sur les documents/travaux de Lipman et Sharp afin de retrouver la 

source originelle. Lorsque nous parlons de communautés de recherche ou, dans certains pays, 

d'enquêtes, nous ne considérons pas ces dernières comme propres à la philosophie. En 

d'autres termes, une telle communauté ou enquête 

 peut être utilisée dans toutes les disciplines ou différentes situations et questions. L'intérêt de 

la philosophie par rapport à d'autres disciplines est qu'elle permet naturellement de faire des 

communautés de recherche. En effet, les concepts philosophiques sont essentiellement ouverts 

aux questionnements et, de ce fait, aux communautés de recherche : devant une question 

philosophique, une question pour laquelle on ne possède pas une réponse définitive, on n'a 

pas le choix ; il importe d'entrer en processus de recherche. Cela dit, la philosophie offre aussi 

l'opportunité de réfléchir sur la pensée et les critères de la rationalité : qu'est-ce qu'une bonne 

raison, d'après quelles règles devrais-je diriger ma pensée, comment puis-je distinguer le vrai 

du faux, sont des questions qui pourront émerger de communautés de recherche 

philosophique. Ajoutons que la PPE ne cherche pas seulement à développer la pensée critique 

des individus, mais aussi leur pensée créative la capacité à utiliser leur imagination - et la 

pensée attentive - savoir traiter les autres participants de manière respectueuse.110 

Pour Matthew Lipman, le terme communautés de recherche  est inspiré des 

propositions de Charles Sanders Peirce et de John Dewey. De son côté,  Peirce a élargi l'idée 

de recherche, non seulement en tant que tâche de la science, mais aussi de toute forme 

rationnelle de recherche de la vérité.111 Nous pouvons donc, « parler de transformer la salle de 

classe en une communauté de recherche, dans laquelle les élèves s'écoutent les uns les autres 

pour justifier des opinions qui ne seraient pas étayées, s'aident mutuellement à tirer des 

conclusions de ce qui a été dit, et cherchent à identifier les hypothèses des uns et des 

autres112 113 ». Ainsi, cette communauté de recherche « désigne à l'origine l'activité scientifique 

113 “speak of converting the classroom into a community of inquiry, in which students listen to one another to 
supply reasons for otherwise unsupported opinions, assist each other in drawing inferences from what has been 
said, and seek to identify one another’s assumptions”. [Traduction libre]. 

112 LIPMAN, Matthew, Thinking in education, Cambridge, Press syndicate of the University of Cambridge, 
2003, p. 20.  

111 PEIRCE, C, S, Philosophical writings of Peirce, New York, Dover Publications, 1940, p. 19-22. 
110 SASSEVILLE, 2017, p. 3. 

 
26 



ou plus exactement une démarche pragmatiste114 ». Le pragmatisme  vise l’adaptation de la 

rigueur rationnelle de la science aux réflexions quotidiennes,. En effet, comme le dit 

Agostini, « Peirce démontre ainsi que la philosophie, quand elle est pragmatique, peut être 

appliquée de manière intelligente aux problèmes humains et, ainsi, avoir une efficacité 

propre115 ». Pour Peirce, il existe une autre façon d'appréhender la réalité, distincte de la 

déduction et de l'induction, à savoir l'abduction. Celle-ci est comprise comme un processus « 

pendant lequel une hypothèse est générée, de sorte que des faits surprenants puissent être 

expliqués116 ».  Or l'abduction n'appartient pas seulement à la science mais à toute activité 

humaine, « d'où la possible efficacité de la philosophie comme démarche scientifique de 

clarification au coeur du quotidien, puisque nous sommes tous en mesure de produire des 

abductions117 ».  

Pour Peirce comme pour Lipman, lorsque la pensée spontanée est confrontée à un 

problème, elle « procède par abduction pour améliorer cette situation. Seulement, du fait 

qu'elles sont le fruit de notre seule connaissance de la situation, nos abductions sont partielles 

et peuvent se révéler inefficaces. D'où la nécessité d'une “communauté” de recherche, pour 

confronter nos abductions à celles d'autres chercheurs et déterminer, ainsi, quelle est la plus 

appropriée à la résolution d'un problème118 ».  En conséquence:  

La philosophie pragmatique de C. S. Peirce vise la clarification d'une situation problématique 

à l'aide d'une clarification conceptuelle. Le lieu privilégié, pour cette clarification 

conceptuelle, est donc la "communauté de recherche", car ce n'est qu'au sein de la 

communauté que peuvent émerger des différents conceptuels qui à leur tour exigent une 

clarification scientifique, clarification d'autant plus rigoureuse que différents points de vue s'y 

engageront. (...) Cette communauté est un espace consacré à la philosophie pragmatique, 

c'est-à-dire un processus, une démarche dont le but est de résoudre des situations et des 

problèmes philosophiques en procédant avec la même rigueur logique à l'oeuvre dans les 

sciences. La "communauté", en tant que divergence et multiplicité des points de vue, devient 

alors un garant de rigueur et de précision de la pensée.119 

​ En second lieu, nous trouvons les prémisses de l'idée de la communauté de recherche 

chez J. Dewey, pour qui le but de cette dernière est de « mener des enquêtes de sens 

119 Id., p. 3. 
118 Ibid.  
117 Ibid.  
116 Ibid.  
115 Id., p. 2. 

114 AGOSTINI, Marie, « Généalogie du concept de “communauté de recherche” : C. S. Pierce, J. Dewey et M. 
Lipman », Diotime, n°33/2007, pp. 1-8, p. 1.  

 
27 



commun120 ».  Ces dernières ont la caractéristique que « se présentent continuellement dans la 

conduite de la vie et l'organisation du comportement quotidien121 ». Cependant, lorsque 

Dewey utilise le terme d'enquête (inquiry) , il le fait dans le but « de désigner non pas 

uniquement la démarche scientifique telle qu’elle se pratique dans le domaine des sciences 

expérimentales, mais, plus largement, toutes les situations de la vie dans lesquelles l’individu 

est amené à adopter une conduite réflexive et à élaborer de nouvelles connaissances à cette 

occasion122 ». Ainsi, l'être humain est capable de développer son expérience à partir du 

moment où il est confronté à un problème, à quelque chose qui fait irruption, « qui introduit 

une discontinuité dans l’expérience123 ». Il convient de préciser que pour Dewey, il existe 

deux types de recherches : d'une part, les recherches de bon sens qui « nécessitent la 

connaissance de certaines choses, mais dans le but de résoudre des problèmes d'usage et de 

jouissance124 », et d’autre part l'enquête scientifique, qui vise la connaissance pure. Ainsi, la 

différence entre l'une et l'autre réside dans la motivation qui les rend possibles, la première 

étant pratique et la seconde purement cognitive. « Même si les connaissances apportées par 

les enquêtes scientifiques peuvent avoir une efficacité pratique dans l'avenir, c'est avant tout 

le désir de comprendre qui motive les enquêtes scientifiques125 ». 

​ Ce qui les met sur un pied d'égalité, c'est la logique, dans la mesure où elle est 

commune aux deux. On parle ainsi de logique du sens commun et de logique formelle. C’est 

pourquoi « on peut donc considérer que, pour J. Dewey, la communauté de recherche 

s'engage tantôt dans une enquête du sens commun, tantôt dans une enquête scientifique, selon 

l'âge et les capacités des membres de la communauté de recherche126 ». Pour Dewey, la 

science n'est pas éloignée de la vie quotidienne ; au contraire, c'est de là qu'elle tire ses 

racines. La vie sociale est en relation constante avec la science, et la science à son tour 

structure l'expérience à travers la logique scientifique. C'est ainsi qu’ « il devient donc 

nécessaire d'initier chacun aux rudiments, d'abord de la logique du sens commun, puis à ceux 

de la logique formelle. Nous voyons que, pour J. Dewey, la science et la philosophie opèrent 

vers un même but, le développement d'une pensée autonome, critique et raisonnable à travers 

une initiation à la logique scientifique127 ». Bien qu'il y ait une différence entre les approches 

127 Id., p. 4. 
126 Ibid.  
125 Ibid.  
124 AGOSTINI, p. 3. 
123 Ibid. 

122 THIEVENAZ, Joris, « La théorie de l’enquête de John Dewey : réexplorations pour la recherche en sciences 
de l’éducation et de la formation », Recherche & formation, n°92/2019, pp. 19-38, p. 20. 

121 DEWEY, John, Logique; la théorie de l'enquête, Paris, PUF, 1993, p. 122.  
120 Ibid. 

 
28 



de Lipman et de Dewey, pour ce dernier c'est grâce à la science que l'on peut accéder à une 

connaissance significative, et il s'agit seulement d'une différence de contenu par rapport à la 

philosophie. En d'autres termes, « la communauté de recherche selon J. Dewey s'intéressera à 

des thèmes liés à la science, alors que la communauté de recherche selon C. S. Peirce et M. 

Lipman peut aborder une multitude de problèmes pratiques ou philosophiques, mais la 

méthode et les objectifs demeurent inchangés128 ». Ainsi, nous pouvons comprendre que les 

communautés de recherche de Dewey, selon ce dernier, initient « chacun de ses membres aux 

rudiments de la logique, d'abord de la logique du sens commun, puis de la logique formelle, 

en les confrontant à des problèmes scientifiques qu'il s'agit de résoudre par une collaboration. 

(...) Nous le voyons apparaître clairement à l'issue de cette formulation, pour J. Dewey, la 

communauté de recherche est plus scientifique que philosophique129 ». 

​  La proposition de Lipman est fortement influencée par Peirce et Dewey dans sa 

forme, son contenu, ses objectifs et ses perspectives. Pour sa part, il conçoit la recherche 

comme une « pratique autocritique et autocorrective130 » et de même, « l'enquête, quant à elle, 

met l'accent sur le fait d'aller de l'avant pour enquêter sur une situation problématique, et elle 

cherche également à obtenir un produit131 132 ». Tout comme l'enfant cherche des réponses à sa 

réalité, à l'environnement qui l'entoure, les participants à la communauté de recherche 

construisent spontanément une pensée structurée. Dans cette perspective, l'objectif est de 

trouver des réponses, des solutions et des raisonnements basés sur la discussion et la logique. 

« Il s'agit donc bien d'opérer, par le biais de la discussion philosophique, une clarification des 

concepts, de sorte que les conséquences de l'action apparaissent plus clairement, et 

permettent de déterminer si le but fixé en commun pourra être atteint133 ». Cette logique à 

laquelle tend la communauté de recherche de la PPE est la logique du sens commun, dont 

nous avons parlé selon Dewey. En effet, « pour Lipman la logique formelle est trop 

spécialisée pour constituer la méthode de la communauté de recherche en situation scolaire, 

elle se révélerait inefficace à la résolution de situations problématiques ordinaires134 ». À 

partir des communautés de recherche, les participants peuvent réagir à la vie quotidienne par 

la logique, l'argumentation, le débat et la confrontation.   

134 Ibid.  
133 Ibid. 

132 “inquiry, in turn, emphasizes moving forward to investigate a problem situation, and it also seeks to bring 
about a product”. [Traduction libre]. 

131 LIPMAN, 2003, p. 119. 
130 Id., p. 7. 
129 Ibid. 
128 Id., p. 5. 

 
29 



1.​ Dialogue philosophique  

Nous constatons que pour Lipman, bien qu'il soit important de construire des 

arguments et une pensée critique à travers la création de communautés de recherche, celles-ci 

doivent être organisées par le biais du dialogue. Lipman dans son ouvrage Thinking in 

education (2003) nous dit que lorsqu'on parle de communautés de recherche, il est inévitable 

de ne pas « noticing the contrast between the emphasis on the personal in the concept of 

community and the emphasis on inquiry on a logic that transcends the personal135 136 ». Il y a 

donc un contraste entre la conversation et le dialogue : dans la conversation, le personnel est 

évident mais la logique est faible, alors que dans le dialogue, le personnel s'estompe et cède 

la place à une logique structurée. Lorsque nous parlons de dialogue, nous faisons référence à 

une certaine instabilité, qui n'existe pas dans la conversation.  

Dans un dialogue, en revanche, le déséquilibre est imposé afin de forcer le mouvement vers 

l'avant. On ne peut s'empêcher de penser à l'analogie avec la marche, où l'on avance en se 

déséquilibrant constamment. Quand on marche, on n'a jamais les deux pieds sur terre en 

même temps. Chaque pas en avant rend possible un autre pas en avant ; dans un dialogue, 

chaque argument évoque un contre-argument qui se pousse lui-même au-delà de l'autre et 

pousse l'autre au-delà de lui-même. 137 138 

Le dialogue est donc une exploration multiple, « an investigation, an inquiry139 ». En 

conséquence, « when the classroom has been converted into a community of inquiry, the 

moves that are made to follow the argument where it leads are logical moves, and it is for this 

reason that Dewey correctly identifies logic with the methodology of inquiry140 ». Mais quel 

est l'objet de ce dialogue ? En d'autres termes, qu'est-ce qui est au cœur du dialogue ? Comme 

nous l'avons vu plus haut, les communautés de recherche ne relèvent pas de la philosophie en 

tant que telle et peuvent donc être menées à partir de n'importe quel centre d'intérêt. 

Cependant, la proposition de Lipman est développée dans le but de faire de la philosophie 

une expérience de recherche. D'où la nécessité de créer des communautés de recherche 

philosophique. Au cœur de ces communautés, on trouve donc de la philosophie, mais celle 

140 Id., p. 92. 
139 Id., p. 88. 

138 In a dialogue, on the other hand, disequilibrium is enforced in order to compel forward movement. One 
cannot help thinking of the analogy with walking, where you move forward by constantly throwing yourself off 
balance. When you walk, you never have both feet solidly on the ground at the same time. Each step forward 
makes possible a further step forward; in a dialogue, each argument evokes a counterargument that pushes itself 
beyond the other and pushes the other beyond itself. [Traduction libre]. 

137 Ibid. 

136 “noticing the contrast between the emphasis on the personal in the concept of community and the emphasis 
on inquiry on a logic that transcends the personal”. [Traduction libre]. 

135 LIPMAN, 2003, p. 87. 

 
30 



des auteurs ou une autre ? Lipman dit : 

Il ne conviendrait pas de conclure hâtivement que l’investigation ne saurait être que 

scientifique ; il en existe d’autres formes. La philosophie en est un exemple. Son objet est de 

rechercher les caractéristiques génériques de la justesse du raisonnement. Elle s’intéresse aux 

problèmes généraux de définition, de classification, de déduction, de vérité et de signification, 

et non à ces problèmes tels qu’ils se manifestent dans des disciplines particulières comme 

l’histoire, la psychologie ou la physique. Dans la mesure où la meilleure méthode de les 

aborder consiste à partir du général pour examiner ensuite des exemples plus précis relevant 

de domaines d’étude particuliers, la philosophie est, par excellence, la discipline la mieux à 

même de poser les questions génériques permettant de nous initier à d’autres disciplines et de 

nous préparer à y réfléchir.141 

Ainsi, la philosophie est présentée ici comme le moyen par lequel un bon jugement et 

un bon raisonnement sont rendus possibles. Cependant, Lipman souligne qu'en parlant de 

philosophie, nous nous trouvons dans une impasse parce que « la formation cognitive est 

impossible sans la philosophie, mais elle l’est également avec celle-ci142 ». C'est pourquoi il 

nous présente quelques idées de ce qu'il faut entendre par philosophie au sein des 

communautés de recherche. Il nous dit que le dialogue doit être impartial vis-à-vis des 

différentes conceptions philosophiques, « tout en restant représentatif de la philosophie dans 

son ensemble143 ». Le dialogue ne peut se fonder sur le dogmatisme, mais doit au contraire 

faire preuve d'ouverture philosophique. De même, les participants sont appelés à comprendre 

les concepts philosophiques et doivent les utiliser avec la rigueur qui leur est propre, et à cette 

fin, la littérature doit être utilisée comme ressource première de la philosophie. Ainsi, sur la 

base du dialogue, l'objectif est de « stimuler entre les élèves un échange qui est considéré 

comme philosophique dans la mesure où il s’élabore comme une construction pyramidale 

échafaudée à l’aide de critiques. En effet, c’est seulement le dialogue critique qui crée un 

déséquilibre cognitif suffisant pour déclencher chez les élèves un processus réflexif 

susceptible de conduire à la modification des perspectives144 ».  

Force est donc de constater que la conception de la philosophie à laquelle se réfère 

Lipman n'est à aucun moment la lecture ou l'approche des philosophes. En d'autres termes, 

144 DANIEL, Marie-France, « Chapitre 2. Présupposés philosophiques et pédagogiques de Matthew Lipman et 
leurs applications », In : La philosophie pour enfants Le modèle de Matthew Lipman en discussion. op. cit., 
pp.25-45, p. 36. 

143 Ibid. 
142 Id., p. 13. 

141 LIPMAN, Matthew, « Chapitre 1. Renforcer le raisonnement et le jugement par la philosophie », Dans 
Leleux, C. (dir.), La philosophie pour enfants, Le modèle de Matthew Lipman en discussion, Louvain-la-Neuve, 
De Boeck Supérieur, 2008, pp. 11 -24, p. 12. 

 
31 



« la PPE n’introduit pas les jeunes aux traités ou aux doctrines philosophiques. Au sortir des 

sessions philosophiques, les jeunes ne connaîtront pas les idées de Descartes ni les thèses de 

Kant ou de Heidegger. Ce qui n’enlève pas à la PPE sa valeur philosophique puisqu’une 

tradition séculaire corrobore la pertinence de la relation  philosophie — pensée complexe145 ». 

C'est pourquoi les communautés de recherche philosophique de la PPE vont au-delà de la 

recherche de la compréhension d'une doctrine, d'un penseur, ce qu'elles cherchent c'est à 

stimuler la pensée « des jeunes vers la conceptualisation, la transformation, la catégorisation 

et la correction, au moyen d’une praxis philosophique régulière, continue et idéalement 

transversale (à travers les disciplines scolaires). La praxis philosophique fait appel à une 

compétence socratique chez les enseignant-e-s qui consiste à faire accoucher les élèves de 

leurs idées par des questions146 ». Finalement, la PPE « sera un moyen pour les préparer à 

affronter les défis du XXIe siècle en stimulant chez eux des compétences reliées au dialogue, 

à une pensée critique, à une recherche en communauté de pairs147 ».  

2.​ Penser par soi-même 

Après avoir délimité ce que l'on entend par philosophie et dialogue philosophique 

dans la PPE, et d’avoir présenté le pragmatisme comme la base des communautés de 

recherche, nous pensons qu'il est approprié d'aborder ce que Lipman entend par  penser par 

soi-même. Pour Lipman, l'objectif des communautés de recherche philosophique est « le 

développement chez les jeunes générations du bien-penser, appelé pensée critique ou 

complexe ou multimodale148 ». Cependant,  comment Lipman comprend-il l'acte de penser ? 

Quelles sont ses perspectives et ses limites ? La pensée est un acte qui peut être développé et 

perfectionné. Pour Lipman,  cet « improvement of thinking involves reflection149 », et c'est à 

partir de là que nos convictions et nos jugements ont une valeur morale, sociale, politique, 

etc. « Pratiquement tout le monde connaît la distinction entre le fait d'avoir des convictions 

solides sans connaître les raisons ou les fondements sur lesquels reposent ces convictions et le 

fait d'avoir de telles convictions tout en étant conscient des raisons et des fondements qui les 

soutiennent. La deuxième façon est plus réfléchie et, à long terme, c'est la forme de pensée la 

149 LIPMAN, 2003, p. 27. 
148 DANIEL, Marie-France, p. 32. 
147 Id., p. 44.  
146 Id., p. 42. 
145 Id., p. 43. 

 
32 



plus excellente150 151». Cette réflexion est consciente à la fois de ses hypothèses et de leurs 

implications, et peut trouver et formuler des raisons et des preuves pour soutenir ou réfuter 

différentes conclusions. Lipman, par exemple, nous dit : 

Lors d'une discussion au sein d'un corps législatif, il faut être constamment conscient de la 

procédure parlementaire pendant toute la durée de l'examen des questions de fond. De même, 

dans le cadre d'une enquête délibérative en classe, il faut être constamment conscient de 

l'importance de la méthodologie d'une telle enquête pendant toute la durée de l'examen des 

questions de fond. C'est parce que c'est rarement le cas que les préjugés et l'auto-illusion ont 

si souvent libre cours dans l'argumentation en classe. La conversation est une ventilation des 

préjugés plutôt qu'une enquête délibérative152 153. 

Pour Lipman, un lien doit être établi entre la forme procédurale de la pensée et sa 

forme substantielle. « Penser à la logique ou aux mathématiques – ou mieux, penser 

logiquement à la logique ou mathématiquement aux mathématiques – est un exemple de 

pensée purement procédurale ou méthodologique. Penser uniquement au contenu, en 

considérant la procédure comme allant de soi, est une pensée purement substantielle. Le 

mode mixte créé par le chevauchement de ces deux formes simples est la réflexion154 155». Il 

est important de préciser que lorsque nous parlons ici de pensée réflexive, Lipman fait 

référence à toutes les formes de pensée qui impliquent une réflexion sur sa propre 

méthodologie et sur le sujet d'étude, comme par exemple, « la pensée récursive, la pensée 

métacognitive, la pensée autocorrective et toutes ces autres formes156 157 ».  

Au fond, ce que Lipman essaie d'entrevoir, c'est l'importance du développement de la 

pensée à partir de l'expérience individuelle et collective. Penser correctement par soi-même et 

157 “recursive thinking, metacognitive thinking, self-corrective thinking, and all those other forms”. [Traduction 
libre]. 

156 Id., p. 27. 

155 “Thinking about logic or mathematics – or better, thinking logically about logic or mathematically about 
mathematics – is an instance of purely procedural or methodological thinking. Thinking solely about content, 
taking procedure wholly for granted, is wholly substantive thinking. The mixed mode created by the overlapping 
of these two simple forms is reflective”. [Traduction libre]. 

154 Id., p. 26. 

153 In a discussion that takes place in a legislature there must be constant awareness of parliamentary procedure 
all the while that there is consideration of matters of substance. Likewise, in deliberative inquiry in the 
classroom there must be continual awareness of the importance of the methodology of such inquiry all the while 
that matters of substance are being discussed. It is because this is so seldom the case that bias and 
self-deception so frequently have free rein in classroom argumentation. The conversation is a ventilation of 
prejudices rather than a deliberative inquiry. [Traduction libre]. 

152 Ibid. 

151 “Virtually everyone is familiar with the distinction between holding sound convictions without knowing the 
reasons or grounds on which such convictions rest and holding such convictions while being aware of the 
reasons and grounds that support them. The second way is more reflective, and in the long run it is the more 
excellent form of thinking”. [Traduction libre]. 

150 Ibid. 

 
33 



avec d'autres est l'élément structurant de la CRP. Accorinti souligne que ce qui est en jeu, 

c'est la formation d'individus libres, critiques et réfléchis, et que la PPE répond donc à ces 

exigences. « Nous pouvons faire des étudiants de meilleurs citoyens, mais surtout de 

meilleurs êtres humains, en introduisant l'utilisation de l'émotionnel et du raisonnable dans 

l'enseignement158 ». Cette proposition de 

parvenir à une pensée multidimensionnelle (bienveillante, créative et critique) [...] suppose 

que pour devenir pensants, bienveillants et libres, les enfants doivent apprendre à devenir 

pensants, bienveillants et libres dans un processus où nous montrons ce que c'est que de 

penser par soi-même dans des communautés de recherche, ce que sont la solidarité et la 

liberté, un cadre qui constitue la forme et le contenu de l'apprentissage de la pensée par 

soi-même. C'est dans ce processus que l'on parvient à une pensée critique, créative et prudente 

(l'hypothèse ici est que la pensée s'apprend en pensant).159 

De plus, pour Splitter et Sharp, la communauté de recherche est structurée à partir 

d'un double aspect basé sur une composante qui « évoque un esprit de coopération, de 

bienveillance, de confiance, de sécurité et un sens de l'objectif commun160 » et « d'enquête, 

évoquant une forme de pratique autocorrective dictée par la nécessité de transformer ce qui 

est intrigant, problématique, confus, ambigu ou fragmentaire en une sorte de totalité 

unificatrice qui satisfait les personnes impliquées, et qui culmine, même provisoirement, dans 

le jugement161 ». De même, nous trouvons dans cette proposition « l'application délibérée et 

auto-consciente d'un ensemble croissant de stratégies de réflexion162 », permettant aux 

membres de développer des compétences qui leur octroient la capacité de penser par 

eux-mêmes.  

Cette catégorie de penser par soi-même163 ou bien penser se retrouve dans l'un des 

romans philosophiques de Lipman, La découverte de Harry. « Penser par soi-même suggère 

une réflexion libre et indépendante, de sorte qu'une personne qui pense par elle-même est 

libre, dans un sens important. Elle est capable de réfléchir à sa propre existence et à sa 

situation dans le monde164 ». En fin de compte, la personne qui réfléchit sur et par elle-même 

est engagée dans un processus d'enquête, qui implique une autocorrection et le 

164 Id., p. 34. 

163 Cette categorie a aussi une histoire on peut la faire remonter au moins jusqu’aux philosophes des Lumières, 
comme Kant dans son texte Qu’est-ce que les Lumières?. 

162 Id., p. 38. 
161 Ibid. 

160 SPLITTER, Laurence, & SHARP, Ann, La otra educación. Filosofía para niños y la comunidad de 
indagación , Buenos Aires, Manantial, 1996, p. 36. 

159 Id. 
158 ACCORINTI, 2015, p. 15. 

 
34 



rapprochement de différentes perspectives, « l'un des objectifs du projet est de rendre les 

étudiants plus attentifs au discours, plus réfléchis, plus raisonnables, c'est-à-dire de leur 

fournir des outils pour améliorer leur capacité de jugement165 ». Penser par soi-même est 

« avoir la capacité de réfléchir et de formuler leurs propres explications et hypothèses sur ce 

que leurs expériences leur présentent. [...] L'objectif est que les enfants soient capables de 

transformer en questions, des sujets qui les concernent dans leur vie quotidienne et d'adopter 

leur propre position en écoutant différents points de vue166 ». 

De cette manière, « penser par soi-même implique la recherche de critères de plus en 

plus fiables, afin de fonder son propre jugement sur des bases solides167 ». Cette 

caractéristique est donc essentielle à la communauté de recherche proposée par la PPE, dans 

laquelle les membres s'expriment par le dialogue et la discussion, avec des critères, et 

construisent des connaissances pour eux-mêmes. Mais ce n'est pas tout, car « la classe en tant 

que communauté est bien plus qu'un outil d'enseignement de la pensée. C'est un mode de vie 

pour les enfants qui y participent, qui peut même contraster fortement avec leur vie en dehors 

de la salle de classe168 ». D'où l'importance de ce que Diego Pineda et Accorinti soutiennent, à 

savoir que la PPE est avant tout une proposition qui tend vers une perspective 

socio-herméneutique, où l'individu transforme la connaissance rationnelle en connaissance 

pratique. Pour cette raison, le programme est également considéré comme un moyen 

d'éduquer à la démocratie, comme l'affirme De Puig : 

Il peut sembler que l'amélioration des compétences n'ait rien à voir avec l'éducation à la 

démocratie. [...] L'argumentation en tant que forme de raisonnement doit être présente dans la 

salle de classe afin de garantir la capacité à accepter d'autres points de vue, ainsi que la 

reconnaissance de la variété des alternatives169. 

Le programme de la PPE est orienté dans la perspective d'une communauté de 

recherche qui cherche à donner à ses membres la possibilité de penser par eux-mêmes et de 

développer des compétences d'argumentation, consolidant ainsi les critères qui les aideront à 

se construire en tant qu’entités sociales, politiques et morales, par le biais d'une réflexion sur 

les romans philosophiques et de l'expérience personnelle et communautaire. Pour Lipman, 

l'expérience est donc une source de connaissance, qui est re-signifiée en passant par le spectre 

169 DE PUIG, p. 80. 
168 Id., p. 39. 
167 SPLITTER, p. 34. 
166 ARTIDIELLO, p. 30. 
165 DE PUIG, 2018, p. 78. 

 
35 



de la raison et de la logique. La pratique en tant qu'expérience peut être perçue comme une 

simple routine ou comme un acte mécanique ; cependant, lorsqu'elle est traversée par une 

pensée critique, « la simple pratique devient une pratique auto-correctrice et la pratique 

auto-correctrice est une enquête170 171 ». Pour améliorer la pensée, il est nécessaire de cultiver 

les dimensions critique, créative et charitable de la pensée.  

Le prototype du penseur critique est le professionnel, l'expert, le modèle de bon jugement. Le 

prototype du penseur créatif est l'artiste. Certains prototypes du penseur bienveillant sont le 

parent attentif, le planificateur environnemental prévenant, l'enseignant réfléchi et soucieux. 

Dans chacun des trois cas, on supposera que la pédagogie impliquera la communauté de 

recherche, tandis que l'épistémologie de cette communauté sera celle de l'équilibre réflexif. 

Cet équilibre doit être compris dans le sens faillibiliste où, dans la classe de la communauté 

de recherche, l'objectif n'est pas de trouver un fondement absolu de la connaissance, comme 

un socle rocheux. Au contraire, il s'agit de refaire, d'améliorer et de réviser constamment 

toutes les parties défaillantes afin de maintenir l'équilibre. Elle ne repose pas sur une notion 

de vérité absolue. C'est pourquoi l'autocorrection doit toujours faire partie du processus 

d'enquête. Dans la mesure où le processus d'enquête comporte une dimension d'attention, il 

vise à protéger et à maintenir l'équilibre. Et dans la mesure où il comporte une dimension 

créative, il s'agit de rechercher de nouvelles solutions et de nouveaux moyens de maintenir cet 

équilibre.172 173 

​ La pensée se présente donc sous de multiples formes, et la réflexion permet d'élever 

cette pensée à un niveau supérieur. Ainsi, « la pensée implique une interpénétration et un 

métissage de différentes formes de comportement mental, que nous sommes libres de 

conceptualiser comme étant la raison, la créativité et l'attention. Chacune de ces formes de 

comportement est une forme d'enquête ; mises ensemble, le résultat n'est pas simplement 

173 A prototype of the critical thinker is the professional, the expert, the model of good judgment. A prototype of 
the creative thinker is the artist. Some prototypes of the caring thinker are the solicitous parent, the considerate 
environmental planner, the thoughtful and concerned teacher. In each of the three cases, it will be assumed that 
the pedagogy will involve the community of inquiry, while the epistemology of that community will be that of the 
reflective equilibrium. This equilibrium should be understood in the fallibilistic sense that, in the classroom of 
the community of inquiry, the aim is not to find an absolute foundation of knowledge, like a bedrock. Instead, 
there is a constant remaking, improving, revising of all its failing parts in order to maintain the equilibrium. It is 
not based on a notion of absolute truth. That is why self-correction has to be always part of the inquiry process. 
Insofar as the inquiry process includes a caring dimension, it is concerned to protect and maintain the 
equilibrium. And insofar as it includes a creative dimension, it is concerned to look for new solutions and ways 
to maintain this equilibrium. [Traduction libre]. 

172 Id., p. 197. 
171 “mere practice becomes self-correcting practice and self-correcting practice is inquiry”. [Traduction libre] 
170 LIPMAN, 2003, p. 49. 

 
36 



additif mais multiplicatif174 175 ». La pensée critique, selon la proposition de Lipman, est une 

forme de recherche autocorrective, qui émane du contexte et le transforme d'une certaine 

manière, et qui, pour ce faire, utilise des critères, c'est-à-dire des « raisons extrêmement 

fiables176 », et  vise à obtenir ainsi, comme produit, l'émanation de jugements. Lipman nous 

dit : « la réflexion critique est un mode de réflexion autocorrectif perméable au contexte et 

s’appuyant sur des critères en vue d’émettre des jugements177 ». Or, si le but de la pensée est 

de créer et de porter des jugements, il est entendu qu'avant de les portes, il faut les 

comprendre. C'est pourquoi penser, à partir de cette proposition, c’est « aussi concevoir des 

notions. Apprendre à penser, c’est donc apprendre à concevoir178 ».  

​ Or, lorsque nous concevons des choses, nous pouvons le faire à la fois de manière 

pratique et de manière abstraite et conceptuelle. L'enfant conçoit à partir de son expérience 

immédiate mais il est aussi en quête permanente de sens. En d'autres termes, l'enfant remplit 

son expérience de ce qui peut être une sorte de concept. C'est le point le plus difficile auquel 

la PPE a dû faire face, comme le dit Leleux, « la question qui se pose est celle de savoir 

comment amener l’enfant à concevoir, lui qui n’a pas accès, à cet âge, à une pensée abstraite 

et au concept ? Raison souvent invoquée d’ailleurs pour disqualifier la PPE, voire même pour 

écarter les enfants d’une initiation à la réflexion philosophique179 ». Comment amener l'enfant 

au concept abstrait ? Pour cela, il est important de revenir à la base de la compréhension par 

Lipman du processus cognitif de la pensée. 

​ Comme nous l'avons dit, la proposition de la PPE vise à amener les participants à 

penser par eux-mêmes, à construire des critères et à émettre des jugements personnels et 

communautaires. Pour cela, chacun des membres doit développer une pensée critique, qui 

doit être en même temps corrélée à une pensée créative et caritative. La mise en place de 

communautés de recherche philosophique est née comme une proposition pour chacun des 

individus de penser de manière logique, structurée et méthodologique. Au sein de cette 

communauté de recherche, il existe une méthodologie basée sur la lecture de romans 

philosophiques, dans laquelle un sujet philosophique est proposé comme thème. Cependant, 

lorsque les membres sont confrontés à ce contenu, ce qu'ils analysent en tant qu'objet de 

179 Id., p. 121. 

178 LELEUX, Claudine, « Chapitre 6. Apprendre à penser dès 5 ans à l'épreuve du modèle de Matthew Lipman ? 
», In : La philosophie pour enfants Le modèle de Matthew Lipman en discussion,  p. 120. 

177 Ibid.  
176 LIPMAN, 2008, p. 23. 

175 “thinking entails an interpenetration and interbreeding of different forms of mental behavior, which we are 
free to conceptualize as reasonableness, creativity, and care. Each form of these behaviors is a form of inquiry; 
put together, the result is not merely additive but multiplicative”. [Traduction libre]. 

174 Id., p. 198. 

 
37 



recherche, ce sont les concepts. Ces concepts sont présentés comme la source et le contenu de 

la discussion, et donc  ils sont ce dont dépend la possibilité de réaliser la proposition de 

Lipman. Les concepts sont donc une partie fondamentale de l'élaboration de la PPE. En 

d'autres termes, avec Lipman, le paradigme philosophique de l'enfance ne se présente pas 

comme une vision du monde mais comme un engagement réel dans le monde. Les membres 

des communautés de recherche, selon la proposition de Lipman, ont affaire à des concepts, 

qui sont la source première. Ainsi, l'expérience est un concept et le concept est une 

expérience. 

La proposition de Lipman repose sur deux points : d'une part le rejet des propositions 

de Piaget et d'autre part la relecture des travaux de Vigotsky. « En prêtant à Piaget une 

conception mutilante de l’enfance, Lipman suggère que Piaget enferme l’enfance dans une 

sorte de fatalisme180 ». Cela s'explique par le fait que les états de développement « nous 

inviterai[en]t plutôt à ne pas faire sauter à l’enfant des étapes et, en tout cas, à ne pas vouloir 

lui faire acquérir une pensée formelle avant une pensée concrète181 ». Ce rejet de Piaget a été 

fortement critiqué au fil des années, comme le montre Fedi dans son texte « Lipman contre 

Piaget : une mauvaise querelle à propos de la philosophie pour enfants » : 

[Jean Piaget], lorsqu’il est cité, il apparaît comme un trouble-fête, au motif que dans la 

conception de l’enfant qu’il développe, la mentalité pré-opératoire caractérisant l’enfant de 

moins de sept ans le rendrait difficilement accessible au raisonnement philosophique et même 

à l’échange réciproque. Cet argument est invoqué par Lipman au cours de sa justification de 

la philosophie pour enfants. Si l’on suivait Piaget, explique-t-il, on ne mettrait jamais les 

jeunes individus en situation de discuter d’une question philosophique, car toute son existence 

a été consacrée à soutenir que la vie mentale des jeunes enfants était concrète et que, si l’on 

essayait de leur inculquer des idées abstraites, ils les comprendraient mal et les 

déformeraient182. 

Lipman doit donc adopter une position différente, qui lui permette d'étayer le fait que 

philosopher est possible dès l'enfance. C'est pourquoi il se tourne vers Vigotsky, comme 

source philosophico-pédagogique. Ce dernier met « clairement en évidence le rôle 

accélérateur des apprentissages scolaires qui expliquent, selon lui, la maturation précoce des 

concepts scientifiques jusqu’à devancer dans certains cas le développement des concepts 

spontanés183 ». Lipman nous montre comment, à partir de la théorie de Vigotsky, l'enfant 

183 Ibid. 
182 FEDI,  2012, p. 151 
181 LELEUX, p. 122. 

180 FEDI, Laurent, « Lipman contre Piaget : une mauvaise querelle à propos de la philosophie pour enfants », Le 
Télémaque, n° 42/2012, pp.149-162, p. 154. 

 
38 



pense d'abord par une image syncrétique, puis par des complexes et enfin par des 

pseudo-concepts. Leleux nous montre que « l’enfant tend à lier sur la base d’une impression 

unique les éléments les plus différents et dépourvus de liaison interne, les fusionnant en une 

image indifférenciée184 ». De fait, à partir de l'expérience perceptive, l'enfant crée des 

archétypes de concepts qu'il associe à des images.  

L'enfant « ne réunit plus, comme au premier stade, des éléments dépourvus de liaison 

interne sur la base des seules liaisons subjectives, mais les réunit sur la base des liaisons 

objectives qui existent entre ces éléments185 ». Cette construction, comme le dit Leleux, se 

fait par association, il est capable d'organiser, de délimiter, soit par la taille, soit par la 

couleur, soit par la forme, entre autres. Enfin, l'enfant construit sa pensée à partir de 

pseudo-concepts à l'aide de l'expérience ou d'une réalité interprétée. « Un jeune enfant, par 

exemple, parlera de la solidarité (comme Ourson qui aide Julie), d’injustice (comme 

Calimero qui est maltraité᠎)…186 ». Ce pseudo-concept est un mélange d'un début de concept 

adulte et d'un concept complexe. « We call this type of complex the pseudoconcept because 

the generalization formed in the child's mind, although phenotypically resembling the adult 

concept, is psychologically very different from the concept proper; in its essence it is still a 

complex187 ». Cependant, nous nous heurtons ici à un dilemme : dans les travaux de Lipman, 

la conceptualisation n'a pas fait l'objet de recherches plus approfondies. Lipman part du 

principe que c'est grâce à la conceptualisation telle qu'elle est vue par Vigotsky que les 

communautés de recherche peuvent être réalisables et avec elles la conceptualisation. Mais il 

n'analyse pas ce que l'on entend par concept ou conceptualisation dans le dialogue 

philosophique des communautés de recherche. Nous savons que, comme le dit Leleux, 

« Matthew Lipman indique d’ailleurs, bien qu’implicitement, que la conceptualisation 

s’apprend par analogie (l’exemple, la métaphore), classification et relation188 ». Il existe donc 

une lacune dans la fondation de la PPE par Lipman que chacune des nouvelles relectures a 

tenté de combler à sa manière. Ainsi, par exemple, Leleux a utilisé les travaux de Britt-Mari 

Barth  et Tozzi a eu recours à la maïeutique socratique.  

Ann Sharp et Splitter, en revanche, nous indiquent qu'il est important de mettre en 

évidence l'importance des concepts et de la notion de conceptualité chez les enfants. 

« Personne ne doute de la capacité de l'enfant à comprendre des entités concrètes et à penser 

188 LELEUX, p. 123. 
187 VYGOTSKY, Lev, Thought and Language, London, The mit press, 1986, p. 119. 
186 Ibid. 
185 Ibid. 
184 Id., p. 123. 

 
39 



de manière empirique. Ce qui n'est pas aussi bien compris, en revanche, c'est leur capacité à 

comprendre des entités abstraites et à penser de manière conceptuelle. Nous voulons 

souligner non seulement que les enfants peuvent penser en termes abstraits et qu'ils le font, 

mais aussi que la pensée abstraite est si étroitement liée à la pensée concrète qu'ils doivent 

faire appel à leur compréhension de l'abstraction lorsqu'ils interprètent une expérience 

concrète189  ». Cette pensée abstraite est évidente lorsque « l'objet immédiat de la pensée est 

une autre pensée, plutôt que quelque chose de concret190 » . Ainsi, pour les enfants comme 

pour les adultes, la pensée abstraite est «᠎󠀷‎᠎᠎᠎᠎᠎᠎᠎⁤partie intégrante de leur façon habituelle de penser le 

monde. En ce sens, le concret et l'abstrait représentent tous deux des modes de pensée liés à 

l'expérience191 ». De même, penser qu'aucune abstraction d'aucune sorte ne réside dans 

l'expérience, c'est, comme le dit Splitter, se ranger parmi les sceptiques « qui prétendent que 

la pensée abstraite est au-delà des capacités du jeune enfant192 ». 

Il faut repenser l’acte de la pensée chez les enfants ; comme le répètent Splitter   et 

Sharp, nous croyons que les enfants pensent à des objets concrets de leur expérience et qu'ils 

n'ont pas de valeur épistémologique, mais au contraire, cette pensée est nécessairement une 

possibilité d'abstraction. « À quoi pensons-nous vraiment lorsque nous évoquons les 

mascottes, la nourriture et le football ? Probablement pas à tel ou tel animal, au hamburger 

d'hier ou au ballon qui a été utilisé lors de la finale du championnat de 1994. Il est plus 

probable que nous sélectionnons mentalement un certain nombre d'expériences passées, que 

nous les extrayons de notre mémoire et que nous les présentions comme des objets pour nos 

pensées actuelles193 ». Cette activité complexe de la pensée est possible même lorsque nous 

sommes orientés vers des objets particuliers. C'est pourquoi comprendre cela, c'est réaliser 

des «concepts, et qu'un autre terme pour pensée abstraite est pensée conceptuelle194 ». 

Disons-le, les enfants sont capables de construire « une pensée abstraite, de la développer et 

de la relier à l'expérience195 ». Or, ces concepts se présentent d'une part comme ce qui relie la 

pensée à l'expérience et d'autre part comme ce qui, à son tour,  « ordonne, modélise, intègre, 

exclut, quantifie et relie ou unit nos pensées et nos expériences196 ». En fin de compte, les 

concepts sont des connecteurs, des ponts qui rendent la pensée possible. Des ponts entre les 

différents éléments de l'expérience d'une personne et ceux d'une autre personne, entre les 

196 Ibid.  
195 Ibid.  
194 Ibid.  
193 Id., p. 28. 
192 Ibid. 
191 Ibid. 
190 Ibid. 
189 SPLITTER, p. 27. 

 
40 



limites spécifiques de l'expérience et les principes généraux, et enfin, entre ce que nous 

pensons dans un contexte et ce que nous pensons et faisons dans un autre contexte. C'est en 

comprenant les concepts que nous pouvons « connecter, penser et, par conséquent, donner un 

sens à ce qui nous est présenté197 ».  

Splitter et Sharp indiquent clairement que, dans le cadre de la PPE, les concepts sont 

des entités abstraites et que, pour y accéder, il est important de les établir à partir de différents 

niveaux d'abstraction. « Des concepts tels que l'amour, la vérité et la justice semblent plus 

abstraits que des concepts tels que, par exemple, les animaux domestiques, la nourriture ou le 

football : mais cela ne signifie pas qu'ils sont plus éloignés de l'expérience quotidienne. Les 

enfants font l'expérience de la justice (ou de son contraire) dans les histoires et dans la vie 

réelle, [...] même s'ils ne sont pas capables d'articuler ou de verbaliser leur expérience198 ». 

Ainsi, travailler sur l'articulation communautaire des concepts importants pour les enfants est 

un objectif des communautés de recherche.  

La proposition de la PPE est très éloignée des propositions conservatrices de Piaget 

concernant la compréhension conceptuelle des enfants. Elle soutient au contraire que les 

enfants « peuvent s'engager et s'engagent effectivement dans une réflexion abstraite (y 

compris en établissant des liens entre la pensée concrète et la pensée abstraite), comme en 

témoignent leurs interactions sociales et linguistiques avec leurs pairs199 ».  Cependant, il est 

important de savoir qu'il y a une vérité dans la proposition de Piaget qui ne doit pas être 

ignoré : « les enfants n'ont pas intérêt à être bombardés de mots et de théories adultes qui 

n'ont que peu de sens pour eux et (tout comme le reste d'entre nous) il est peu probable qu'ils 

saisissent des concepts qui ne peuvent pas être illustrés dans le cadre de leurs propres 

expériences200 ». C'est pourquoi, dans les communautés de recherche, il doit y avoir un lien 

entre l'expérience et les concepts, qui émanent de l'expérience et la re-signifient. La 

méconnaissance de cette capacité chez les enfants « a produit des générations de jeunes 

adultes dont les compétences conceptuelles en matière de raisonnement et de recherche sont 

terriblement déficientes201 ». C'est à partir de là que Lipman et de nombreux penseurs de la 

PPE se sont tournés vers les conceptions de Vygotsky, qui « sont plus conformes à l'idée 

générale de transformer la classe en une communauté de recherche202 ». En bref, c'est à 

travers les concepts que les enfants construisent le sens, comprennent le monde, donnent un 

202 Ibid. 
201 Id., p. 43. 
200 Ibid.  
199 Id., p. 41. 
198 Ibid.  
197 Id., p. 29. 

 
41 



sens à leurs expériences et à leur langage. « En ce qui concerne notre capacité à construire du 

sens et à comprendre le monde, c'est l'imbrication d'objets et d'expériences concrets, ainsi que 

de pensées et de concepts abstraits, qui compte203 ». Comme l'affirme Splitter, c'est là le sens 

même de la communauté de recherche et c'est à partir de là que sa validité et sa nécessité sont 

établies. Dans le dialogue de la communauté philosophique, les enfants sont autorisés à 

explorer leurs pensées, leurs idées, leurs abstractions et leurs expériences concrètes, ce qui 

leur permet, entre autres, de reconnaître dans l'autre une expérience différente, une vision du 

monde que, d'une certaine manière, nous partageons.  

Cependant, le traitement d'un concept dépend dans une large mesure du contexte dans 

lequel il est révélé. En d'autres termes, les concepts utilisés en mathématiques ne sont pas les 

mêmes qu'en littérature, et encore moins en philosophie. Pour leur part, ces derniers concepts 

sont « intégré[s] dans toutes les disciplines204 ». Cependant, lorsque nous nous interrogeons 

sur des concepts tels que la cause, l'espace ou l'hypothèse, nous nous séparons en quelque 

sorte de l'expérience individuelle, laissant place à une enquête qui doit utiliser des modes 

scientifiques. « Lorsque les enfants s'interrogent sur la signification des concepts 

scientifiques – en plus de chercher à savoir comment ces concepts sont appliqués dans la 

pratique – ils font de la philosophie (dans ce cas, de la philosophie des sciences)205 ». Ces 

concepts ont la caractéristique d'être polémiques, et sont « le seul indicateur d'un dialogue ou 

d'une enquête philosophique206 ». C'est pourquoi, lorsque l'enseignant de la communauté de 

recherche demande des raisons ou demande si les raisons proposées sont bonnes, il ou elle 

invite « les élèves à réfléchir plus profondément aux concepts philosophiques (au sens précisé 

ci-dessus) et à examiner les distinctions et les liens qui contribuent au sens207 ». Lipman et 

Sharp ont d'abord considéré que l'apprentissage et la re-signification de concepts 

philosophiques par le biais de la réflexion au sein de communautés d'enquête constituaient la 

quintessence de la PPE : 

Trying to make sense of these philosophical concepts was the specific aim of a classroom 

community of inquiry. According to Sharp, these concepts shared certain characteristics, 

capable of stimulating classroom dialogue: (1) They are related to our daily experience and 

usually taken for granted, (2) They have been talked about and written about by philosophers 

for over 2500 years. As a result, there are alternative views on the issue, (3) They are 

207 Ibid. 
206 Id., p. 182. 
205 Ibid. 
204 Id., p. 180. 
203 Id., p. 121. 

 
42 



controversial, that is, they are open for inquiry within the classroom community.208 209​  

Kennedy, dans le chapitre deux « Philosophical dialogue across the school 

curriculum: the case of mathematics », aborde la question de la problématisation des concepts 

dans la recherche philosophique. À cet égard, il affirme, à l'instar de Lipman et Sharp, que 

« l'enquête philosophique est une enquête sur les concepts » et ces concepts sont compris 

comme 

ces assemblages d'hypothèses, de propositions implicites ou explicites, de théories de travail, 

de croyances vagues ou précises, de souvenirs et d'attentes (dans les termes de Husserl, 

rétentions et protensions) rassemblés autour d'un thème, tel que la justice, l'amour, le temps 

ou l'infini, qui influencent la manière dont nous agissons et réagissons dans nos rapports avec 

le monde et la manière dont nous comprenons ces actions et ces réactions. Les concepts se 

développent ou devraient se développer à la suite de l'expérience et de la réflexion. Mon 

concept d'amitié, par exemple, émerge assez tôt dans la vie, subit toutes les vicissitudes 

relationnelles qui s'ensuivent et les influence également.210 211 

​ L'auteur souligne l'existence de deux types de concepts, à savoir les concepts éthiques 

et les concepts ontologiques ou métaphysiques. Les premiers répondent à la logique 

normative, du devoir-être ou du devoir-faire. En revanche, les concepts ontologiques 

« reflètent la façon dont le monde est objectivement, ce qui est une question aussi 

insaisissable que la façon dont le monde devrait être212 213 ». En bref, les concepts sont une 

possibilité de reconstruction du sens et, de même, l'ouverture entre « entre le naïf et le 

scientifique, l'individuel et l'universel, le subjectif et intersubjectif, ou l'individuel et le 

213 “reflect how the world objectively is, which is as elusive a question as how the world should be”. [Traduction 
libre]. 

212 Id., p. 26 

211 those assemblages of assumptions, implicit or explicit propositions, working theories, vague or precise 
beliefs, memories, and expectations (in Husserl’s terms, retentions and protensions) gathered around a theme, 
such as justice, love, time, or infinity, that influence how we act and react in our dealings with the world and 
how we understand those actions and reactions. Concepts develop or should develop as a result of both 
experience and reflection. My concept of friendship, for example, emerges quite early in life, undergoes all the 
relational vicissitudes that follow, and influences them as well. [Traduction libre]. 

210 KENNEDY, Nadia & KENNEDY, David, Philosophy For, With, and Of Children, UK, Cambridge Scholars, 
2013, p. 25.   

209 Trying to make sense of these philosophical concepts was the specific aim of a classroom community of 
inquiry. According to Sharp, these concepts shared certain characteristics, capable of stimulating classroom 
dialogue: (1) They are related to our daily experience and usually taken for granted, (2) They have been talked 
about and written about by philosophers for over 2500 years. As a result, there are alternative views on the 
issue, (3) They are controversial, that is, they are open for inquiry within the classroom community. [Traduction 
libre]. 

208 FRANZINI, Roberto, Matthew Lipman, and Ann Margaret Sharp. Philosophy for Children’s educational 
revolution, Cham, Springer, 2023, p. 83. 

 
43 



communautaire, c'est là que se trouve la question214 215 ». Il est nécessaire de délimiter les 

concepts ; comme nous l'avons dit, l'objectif  est de créer une philosophie, non pas de 

l'apprentissage et de la mémorisation, mais de l'expérience, d’implication et de réflexion. Les 

concepts philosophiques dont nous avons parlés correspondent aux idées générales et 

abstraites dont la philosophie classique a fait usage et qui doivent être liées aux trois types de 

pensée : la critique, la créative et la caritative (CCC). C’est pourquoi 

les concepts de croyance, de concept, de vivant, d'amitié, de temps, de vérité, de corps, de jeu, 

d'esprit, de mesure, d'infini, de nombre et d'ordre se distinguent des autres concepts en ce 

qu'ils sont CCC. Ils sont communs parce que, par exemple, nous avons tous - même le voyou 

le plus brutal ou le solitaire le plus individualiste - un concept d'amitié. Elles sont centrales 

parce que la façon dont nous les construisons est importante pour la façon dont nous pensons 

notre vie, et elles sont contestables, d'abord parce qu'il y a autant de versions qu'il y a de 

personnes et ensuite parce qu'elles sont, ou devraient être, continuellement révisées en raison 

de l'expérience en cours.216 217 

Une communauté de recherche philosophique, qui peut être pratiquée à tout âge, est 

donc une forme de dialogue communautaire « se consacre à la reconstruction permanente des 

concepts du CCC qui constituent nos systèmes de croyance218 219 ». La reconstruction d'un 

concept commence par sa problématisation, par une approche dans son ouverture et à partir 

de laquelle, grâce au descriptif et au normatif, des questions se posent. Pour la PPE, cette 

étape est en quelque sorte déjà dépassée, car «  Les concepts CCC sont de toute façon déjà 

problématisés dans notre propre vie intérieure, à travers les contradictions qui émergent de 

l'expérience, et nous sommes préparés à ces moments au cours de notre 

développement220 221 ». Ainsi, les participants d'une communauté de recherche philosophique 

analysent des concepts, et pour ce faire, ils les déconstruisent en commun, les définissent, les 

221 “CCC concepts are already problematized in our own inner lives anyway through the contradictions that 
emerge through experience, and we are developmentally primed for these moments”. [Traduction libre]. 

220 Ibid.  

219 “dedicated to the ongoing reconstruction of the CCC concepts that constitute our systems of belief”. 
[Traduction libre]. 

218 Id., p. 28 

217 the concepts of belief, concept, alive, friendship, time, truth, body, play, mind, measurement, infinity, number, 
and order can be distinguished from other concepts in that they are CCC. They are common because, for 
example, we all—even the most brutish thug or the most individualistic loner—have a concept of friendship. 
They are central because how we construct them is important to how we think about our lives, and they are 
contestable, first because there are as many versions of them as there are people and second because they are, 
or ought to be, under continuous revision as a result of ongoing experience. [Traduction libre]. 

216 Ibid. 

215 “how it is and how it might be – between the naïve and the scientific, the individual and the universal, the 
subjective and the intersubjective, or the individual and the community – is where the question lies”. [Traduction 
libre]. 

214 Id., p. 26 

 
44 



exemplifiant, bref, les chargent de sens.  Ils éliminent et clarifient ainsi le concept et, avec lui, 

l'expérience qu'ils en ont. Conceptualiser, c'est donc, selon la PPE, donner du sens à une 

expérience, clarifier un sens et reconstruire notre relation au monde.  

Lorsque nous parlons de reconstruction, nous le faisons à partir de la notion d'un 

conflit d'idées, d'un conflit communautaire et individuel, qui n'a pas de fin déterminée. En 

d'autres termes, les concepts « jamais complètement reconstruite ou, si ils le sont, uniquement 

sous la forme d'une construction provisoire ou d'une conclusion justifiée qui suppose que les 

justifications sont toujours susceptibles d'être révisées. En tant que telle, elle représente un 

changement qualitatif dans la perspective épistémologique. Cette nouvelle relation à la 

certitude et cette volonté de suspendre indéfiniment le jugement constituent en fait les 

fondements épistémologiques essentiels de la pensée critique222 223 ». Dans une communauté 

de recherche, le concept s'effondre et le groupe le reconstruit. Ainsi, « chaque fois que nous 

nous levons et quittons une séance, nous emportons avec nous une notion légèrement révisée 

du concept et de la manière dont les concepts fonctionnent pour nous, ce qui nous amène 

généralement à réfléchir en termes de notre propre expérience individuelle224 225 ». Comme 

nous l'avons dit plus haut, le travail de Lipman et Sharp a été consolidé par la construction de 

romans philosophiques. Nous voudrions à présent montrer un exemple de ce que Lipman 

entend par conceptualisation en nous appuyant sur le manuel Mark: Recherche sociale226, qui 

s'adresse à un public de 16-17 ans. Dans ce texte, on trouve un plan de discussion, c'est-à-dire 

une série de questions qui permettent de reconstruire certains concepts. Dans la section sept, 

nous pouvons lire, Idée directrice 7 : Qu'entend-on par démocratie ? D'emblée, nous 

reconnaissons que le concept à déconstruire. Ainsi, comme le souligne Leleux, Lipman « vise 

à reconstruire le concept de démocratie par le biais de la présence ou non du multipartisme, 

d’une éducation scolaire, d’une égalité devant la loi227 ». Dans ce travail, nous pouvons voir 

la complexité à laquelle Lipman fait référence. Enseigner à bien penser, c'est-à-dire de 

manière CCC, n'est pas une tâche simple, cela nécessite une méthodologie, une rigueur 

227 LELEUX, Claudine, « Lipman Matthew. Mark. Recherche sociale [manuel par Matthew Lipman et Ann 
Margaret Sharp ; trad. et adaptation de Nicole Decostre », Revue française de pédagogie, n°172/2010, pp. 
141-143. 

226 LIPMAN, Matthew & SHARP, Ann, Mark: Recherche sociale, Bruxelles, 2009, p. 62. 

225 “each time we get up and walk out of a session, we take a slightly revised notion of the concept and of how 
concepts work with us, which we tend to reflect about in terms of our own individual experience”. [Traduction 
libre]. 

224 Ibid. 

223 “never completely reconstructed or, if it is, is only as a provisional construct or warranted conclusion that 
assumes the warrants are always open to revision. As such, it represents a qualitative shift in the 
epistemological outlook. This new relationship to certainty and this willingness to suspend judgment indefinitely 
are, in fact, key epistemological bases for critical thinking”. [Traduction libre]. 

222 Id., p. 29. 

 
45 



philosophique. ​  

3.​ Rigueur dans le dialogue philosophique : concept et image 

Comme nous l'avons déjà dit à plusieurs reprises, le projet de Lipman et Sharp est 

avant tout une proposition communautaire. On ne peut pas bien penser si ce n'est du point de 

vue de l'autre, de ses conceptions, de ses expériences.  Bien qu'au fil du temps, ce projet se 

soit orienté vers une vision beaucoup plus éthico-pragmatique, il est également vrai que pour 

Lipman, avant d'agir, il faut reconnaître une réalité supérieure dans le concept. C'est peut-être 

là que Sharp s'éloigne quelque peu de l'idée originale de PPE.  D'une part, nous avons une 

position pragmatique et, d'autre part, une position beaucoup plus théorique et conceptuelle. 

Lorsque nous parlons de PPE, nous l'associons inconsciemment à des pratiques discursives 

sur l'expérience en vue de la manière dont nous nous situons dans la société. D'où la 

composante démocratique, pédagogique et éthique des communautés de recherche. 

Cependant, cette vision peut faire perdre de vue la rigueur du dialogue philosophique évoqué 

plus haut. On peut, par exemple, parler de démocratie à partir de l'ouvrage Recherche sociale, 

et considérer que toutes les idées et commentaires qui s'y trouvent font partie d'un dialogue 

philosophique. Cela peut remettre en cause la véracité et les limites de la proposition de 

Lipman. Si le dialogue avec l'autre nous fait reconnaître l'importance d'une expérience 

extérieure, il est vrai aussi que toute réflexion sur cette expérience n'est pas philosophique. 

Alors, s'il s'agit de reconstruire des concepts à partir d'une relation entre l'expérience et la 

discipline philosophique, à quelle rigueur peut-on s'attendre ? Sharp nous dit à ce propos : 

« these teachers must help children to think critically, in an open yet rigorous way, building 

upon one another’s ideas as they live the life of inquiry228 ». Sharp, faisant le lien avec la 

philosophie d'Arendt, affirme  : 

Bien que de nombreux philosophes contemporains aient affirmé que la pensée critique 

implique la stimulation de l'imagination, la vision traditionnelle met l'accent, au nom de la 

rigueur et de la bonne argumentation, sur l'abstraction et la distanciation. Cette rigueur ne peut 

être satisfaite que dans la mesure où l'individu est détaché de ses intérêts particuliers. Ce 

désintérêt personnel leur permet de penser à ce qui est bon pour tous - pour toute personne. Et 

c'est là qu'ils commettent leur grande erreur.229 230 

230 “Although many contemporary philosophers have argued that critical thinking involves the fostering of 
imagination, the traditional view focuses, in the name of rigor and good argumentation, on abstraction and 
distancing. This rigor can be satisfied only to the extent that the individual is removed from his own particular 

229 SHARP, Ann, « Let’s go visiting: learning judgment-making in a classroom community of inquiry », Gifted 
Education International, n°3/2007,  pp. 301-312 , p. 309. 

228 SHARP, Ann, « Children’s Intellectual Liberation », Educational Theory, n°31/1981, pp. 197–214, p. 213. 

 
46 



Entre autres, on constate que cette rigueur de la proposition de Lipman pèse sur les 

enseignants.  « Sans une formation appropriée, la plupart des enseignants ne peuvent être 

chargés de traiter les rigueurs de la logique, les questions sensibles de l'éthique ou les 

complexités de la métaphysique. Cela ne veut pas dire, cependant, que les enseignants ne 

peuvent pas être formés pour traiter ces questions de manière appropriée au niveau auquel ils 

enseignent231 232 ». Cela a posé plusieurs problèmes ; par exemple, Hélène Maire nous montre 

que  la rigueur exigée par Lipman produit une certaine réticence de la part des enseignants.  

Certaines réticences peuvent être liées au contenu des communautés d'enquête. Les 

enseignants peuvent ne pas connaître la pratique ou la trouver utile, mais se sentir 

incompétents et non qualifiés pour la mettre en œuvre dans leur propre classe, ayant 

eux-mêmes très peu pratiqué ou étudié la philosophie. Ils peuvent craindre, par exemple, de 

manquer de rigueur ou d'être incapables de distinguer les questions philosophiques des 

questions non philosophiques, et donc de ne pas mener une discussion véritablement 

philosophique. Cette prudence est parfois justifiée : même des enseignants aguerris au 

dialogue en classe peuvent éprouver des difficultés à le faire lorsque la discussion est de 

nature philosophique, et non une simple conversation.233 234 

Les communautés de recherche philosophique ne se caractérisent pas par une simple 

conversation sur des expériences vécues, mais par un dialogue philosophique rigoureux. 

Lipman, exprimant sa motivation initiale, nous dit : 

Lorsque j'ai commencé à m'intéresser à ce domaine, je pensais que les enfants ne pouvaient 

pas faire mieux que la “pensée critique”, c'est-à-dire former leur pensée pour la rendre plus 

rigoureuse, consistante et cohérente. Mais la pensée critique ne contient ni formation de 

concepts, ni logique formelle, ni étude des œuvres de la philosophie traditionnelle, autant 

d'éléments que je me suis efforcé de fournir dans La philosophie pour enfants [...]. L'esprit 

critique cherche à préciser l'esprit de l'enfant ; la philosophie l'approfondit et le fait 

234 Some reticence may be linked to the content of the communities of inquiry. Teachers may be unfamiliar with 
the practice or find it useful but feel incompetent and unqualified to implement it in their own classrooms, 
having themselves practiced or studied philosophy very little. For instance, they may be afraid they will lack 
rigor, or be unable to distinguish between philosophical and non-philosophical questions and so fail to conduct 
a truly philosophical discussion. This cautiousness is sometimes justified: even teachers seasoned in facilitating 
dialogue in the classroom may find it difficult to do so when the discussion is philosophical in nature, and not a 
simple conversation. [Traduction libre]. 

233 HÉLÈNE, Maire & AURIAC-SLUSARCZYK, Emmanuèle, « Philosophy for preschoolers? A critical review 
to promote informed implementation of P4C in preschools », Review of Philosophy and Psychology, n°1/2024, 
pp. 1-24, p. 7. 

232 “Without appropriate training, most teachers cannot be entrusted to deal with the rigors of logic, or the 
sensitive issues of ethics, or the complexities of metaphysics. This is not to say, however, that teachers cannot be 
educated to handle such issues appropriately at the level at which they teach”. [Traduction libre]. 

231 LIPMAN, Matthew, SHARP, Ann & OSCANYAN, Frederic, Philosophy in the classroom, Philadelphia, 
Temple University Press, 1980, p. 46. 

interests. This, self disinterest enables them to think in terms of what is good for all — for any person. And here 
is where they make their big mistake”. [Traduction libre]. 

 
47 



grandir.235 236 

Pour Lipman, il est très important qu'un dialogue philosophique rigoureux soit rétabli 

dans les communautés de recherche, et  il prend Socrate comme référence pour le dialogue. 

« La pensée doit être rigoureuse, et la pensée philosophique est une discipline unique qui doit 

être menée indépendamment des autres activités intellectuelles, même si ces dernières 

peuvent en fin de compte bénéficier de la réflexion et du dialogue propres à la 

philosophie.237 238 ». Nous voudrions  insister ici, même si nous y reviendrons plus tard, sur la 

relation entre la rigueur du dialogue philosophique et la capacité imaginative des enfants. 

« Un programme de réflexion philosophique, en plus d'encourager les enfants à être 

rigoureusement critiques, les encouragera à spéculer de manière imaginative239 240 ». Ainsi, la 

rigueur doit être au cœur des discussions sur des questions abstraites, telles que la démocratie, 

la justice, la liberté et l'imagination qui est à l'œuvre chez l'enfant et qui, d'une manière ou 

d'une autre, lui donne un sens et une forme. Nous ne pouvons pas supprimer l'imagination et 

la spontanéité comme l'a fait traditionnellement l'éducation dans la rigueur logique. Au 

contraire, « l'approche adoptée dans ce programme suppose au contraire que la pensée 

logique peut être encouragée par le biais d'activités créatives et, inversement, que la créativité 

peut être favorisée par le développement des capacités logiques. Les deux vont de 

pair.241 242 ». 

Nous pouvons établir trois lectures possibles de la rigueur que Lipman exige des 

communautés de recherche philosophique. Tout d'abord, une telle communauté doit être 

rigoureuse en termes d'objet d'étude, c'est-à-dire de concepts philosophiques. La PPE est donc 

rigoureuse dans le traitement et l'analyse des concepts qui sont sa matière et son objet. 

Rigoureuse, ensuite, dans le sens où le dialogue doit se fonder sur les lignes directrices et les 

242 “the approach taken in this program supposes on the contrary that logical thinking can be encouraged by 
means of creative activity and, conversely, that creativity can be fostered with the development of logical ability. 
The two go hand in hand”. [Traduction libre]. 

241 Id. p. 64. 

240 “A philosophical thinking skills program, in addition to encouraging children to be rigorously critical, will 
encourage them to speculate imaginatively”. [Traduction libre]. 

239 Id. p. 26. 

238 “thinking must be rigorous, and philosophical thinking is a unique discipline that must be carried on 
independently of other intellectual pursuits, however much such pursuits may ultimately benefit from reflection 
and dialogue that are distinctively philosophical”.[Traduction libre].  

237 LIPMAN, 1980, p. 15. 

236 When I first became interested in this field, I thought that children could do no better than “Critical 
thinking” – that is, having their thinking trained to make it more rigorous, consistent and coherent. But critical 
thinking contains no concept formation, no formal logic, and no study of the works of traditional philosophy, all 
of which I have endeavored to supply in Philosophy for Children […]. Critical thinking seeks to make the child’s 
mind more precise; philosophy deepens it and makes it grow. [Traduction libre]. 

235 LIPMAN, Matthew., & SHARP, Ann, « P4C and rationality in the new world ». In History, theory and 
practice of philosophy for children, Routledge, 2017, pp. 43-42, p. 51. 

 
48 



principes de la philosophie, avec la  finesse technique qu'ils méritent. Établir un lien entre le 

concept de démocratie et l'expérience ne se fait pas à partir d'une conversation banale, mais 

toujours en se référant à des concepts abstraits plus profonds, à des idées établies par la 

philosophie tout au long de l'histoire. Enfin, rigoureuse dans le respect de chacune des 

composantes de la pensée, telles que la créativité, la critique et le caritatif. « Les procédures 

d'enquête sont à la fois intimes et rigoureuses et amènent les membres de la communauté - y 

compris l'enseignant - à se rapprocher les uns des autres, tout en questionnant, en soutenant et 

en raisonnant sur les points de vue présentés. De même, les concepts et les problèmes qui 

sont au centre de l'enquête obligent les élèves à dépasser l'immédiateté de leurs propres 

perspectives subjectives - le monde du "moi, ici, maintenant" - et à envisager d'autres points 

de vue et d'autres possibilités, tout en revenant toujours à la question de savoir comment 

l'enquête peut les affecter en tant qu'individus243 ». 

En somme, la PPE, depuis les communautés de recherche philosophique, cherche à 

créer un lien entre l'expérience concrète et la capacité d'abstraction, en établissant un dialogue 

communautaire où les concepts sont reconstruits. Elle s'appuie sur le pragmatisme de Dewey 

et de  Peirce pour montrer l'importance du dialogue dans les communautés de recherche. De 

même,  elle reprend les questions et la position de Vygotsky, défendant ainsi l'importance et 

la viabilité de l'enseignement philosophique aux enfants, et rejetant  la position de Piaget. 

Enfin, nous constatons que dans toute la configuration de la PPE, il y a un problème qui 

requiert la plus grande attention, à savoir la conceptualisation. Lipman ne fait que l'énoncer, 

et il le fait en se référant à la nécessité du caractère rigoureux des communautés de recherche 

philosophique. Ce point est partagé par Tozzi et Sasseville, et avec eux par une grande partie 

de la PPE classique. Cependant, nous pensons que la question du concept et de l'imagination 

a été négligée et que cela a conduit, d'une part, à un rejet de ces méthodes et, d'autre part, à 

une mauvaise interprétation des communautés de recherche. Comme nous l'avons vu, les 

concepts sont un élément fondamental dans la consolidation de Communautés de recherches, 

mais les limites qui ont été fixées ne nous ont pas permis d'entrevoir la véritable nature du 

dialogue philosophique. C'est pourquoi nous pensons qu'une relecture de l'acte 

imaginatif-conceptuel dans les communautés de recherche philosophique est nécessaire. Cela 

permettrait peut-être d'établir un paradigme différent pour comprendre la rigueur et la mise en 

œuvre du dialogue philosophique chez les enfants. 

Pour définir l'imagination, la PPE s'est fortement inspirée de la théorie de l'enquête, 

243 SPLITTER, 1996, p. 233. 

 
49 



« concept qu'ils ont emprunté à Dewey et qu'ils ont ensuite développé pour en faire une pierre 

angulaire de la philosophie et de l'éducation244 245 ». Pour Dewey « l'imagination n'est pas un 

obstacle à la raison, ni simplement une capacité précieuse et distincte, mais plutôt un élément 

intégral de toute pensée246 247 ». Cette imagination se distingue de la fantaisie ou du rêve et est 

appelée intelligent imagination. L'approche PPE dans l'intégration des « méthodes et contenu 

de la philosophie et l'idée pragmatique d'une communauté d'enquête afin d'enseigner les 

compétences de réflexion critique, créative, bienveillante et communautaire, ainsi que les 

attitudes nécessaires à la vie dans une démocratie. [...] nécessite, tout en le facilitant, le 

développement de l'imagination intelligente248 249 ».​   

Cependant, la proposition de Dewey est problématique, car « ses commentaires sur 

l'imagination sont disséminés dans son immense œuvre plutôt que d'être expliqués dans un 

seul texte complet250 251 ». Dewey décrit certaines des fonctions que l'imagination joue dans le 

processus de recherche, à savoir, « concevoir des alternatives à des situations problématiques 

ou des “fins en vue” ; suggérer des moyens d'atteindre ces fins ; évaluer ces moyens en 

considérant leurs conséquences possibles s'ils sont appliqués (ce que Dewey appelle le 

raisonnement) ; utiliser l'expérience passée ; encourager l'imagination sympathique ou 

morale ; et permettre le dialogue et l'enquête communautaire252 253 ». Fondamentalement, nous 

constatons un rejet de  la conception platonicienne des idées abstraites,  selon laquelle la 

pensée est considérée comme une activité de la raison en vue d'atteindre des vérités. Pour 

Dewey, en revanche, « la pensée est une expérience réflexive (thinking is reflective 

experience )254 ». Comme nous l'avons vu précédemment lors de l'examen de sa théorie de la 

254 Ibid. 

253 “conceiving of alternatives to problematic situations or “ends-in-view”; suggesting means to reach those 
ends; evaluating those means through considering their possible consequences if applied (what Dewey calls 
reasoning); making use of past experience; fostering sympathetic or moral imagination; and enabling dialogue 
and communal inquiry”. [Traduction libre]. 

252 Ibid. 

251 “his comments on the imagination are scattered throughout his immense body of work rather than explained 
in one comprehensive piece of writing”. [Traduction libre]. 

250 Id., p. 98. 

249 “methods and content of philosophy and the pragmatist idea of a Community of Inquiry in order to teach 
critical, creative, caring, and communal thinking skills, as well as the attitudes necessary for life in a 
democracy. [...] necessitates, as well as scaffolds, the development of the intelligent imagination”. [Traduction 
libre]. 

248 Id., p. 96. 

247 “the imagination is not an obstacle to reason, nor merely a valuable and distinct capacity, but rather an 
integral element of all thinking”. [Traduction libre]. 

246 BLEAZBY, Jennifer, « Dewey’s notion of imagination in Philosophy for Children », Purdue university Press, 
n°2/2012, pp. 95-111, p. 96. 

245 “concept they borrowed from Dewey and then developed into a philosophical and educational cornerstone”. 
[Traduction libre]. 

244 FRANZINI, p. 41. 

 
50 



recherche, le cœur de ce que nous découvrons est « la reconstruction d'expériences 

problématiques, incertaines ou fragmentées en situations cohérentes et significatives255 256 ». 

Ainsi, la pensée est le moyen de se restructurer et de restructurer le contexte. L'imagination, 

quant à elle, nous permet d'aller au-delà de l'expérience actuelle et « imaginer des situations 

différentes de ce qu'elles sont (imagine situations as other than they are)257 ». 

Grâce à l'imagination, nous pouvons, d'une part, évoquer des possibilités futures et, 

d'autre part, utiliser des expériences passées. L'expérience dépend donc dans une certaine 

mesure de l'imagination. De même, certaines limites éthiques peuvent être fixées par 

l'imagination, notamment en ce qui concerne le lien avec l'empathie. L'imagination occupe 

donc une place centrale dans la pensée créative et caritative. « L'objectif d'un cours de 

philosophie pour enfants étant de reconstruire de manière significative des expériences 

philosophiquement déroutantes, la pensée imaginative est d'une importance 

fondamentale258 259 ».  

Pour Lipman et Sharp, « la vision du raisonnement philosophique était inhérente à 

l'imagination260 261 ».  Suivant les idées de Sharp, l'imagination nous permet d'établir un lien 

avec les autres par l'empathie et aussi de penser à des moyens d'améliorer le monde. Lipman 

et Sharp étaient tous deux convaincus  « que le dialogue philosophique communautaire était 

capable, par la réflexion, de développer l'imagination d'une manière unique262 263 ». 

Cependant, pour comprendre l'importance et le rôle de l'imagination dans les communautés 

de recherche philosophique, nous devons nous tourner vers les travaux de Geisser, Kieran 

Egan, Stella Accorinti et Tozzi. 

​ Dans la PPE, l'imagination et la conceptualisation occupent une place importante. 

Comme nous l'avons vu, le concept se trouve  au cœur de la la restructuration de la pensée 

critique, en vue d'une formulation de jugements, d'arguments. L'imagination, quant à elle, se 

situe dans la pensée créative. Accorinti  insiste sur ce point en soulignant que « la pensée 

créative trouve l'un de ses axes essentiels dans l'imagination, la métaphore et la capacité de 

263 “that the community-based philosophical dialogue was capable, through reflection, of developing 
imagination in a unique way”. [Traduction libre]. 

262 Ibid. 
261 “view of philosophical reasoning was inherently imaginative”. [Traduction libre]. 
260 FRANZINI, p. 41. 

259 “Since the aim of a Philosophy for Children class is to meaningfully reconstruct philosophically puzzling 
experiences, imaginative thinking is of fundamental importance”. [Traduction libre]. 

258 Id., p. 106. 
257 Ibid. 

256 “the reconstruction of problematic, unsettled, or fragmented experiences into coherent, meaningful 
situations”. [Traduction libre]. 

255 Ibid. 

 
51 



l'imagination à étendre son action à la pratique264 ». De même, il existe deux façons de 

comprendre la théorie de l'imagination : l'une noématique et l'autre noétique, comme 

l’explique Accorinti en s'appuyant sur Husserl. Dans la première, l'imagination peut trouver 

deux pôles, d'une part en tant qu'imagination reproductrice, c'est-à-dire en tant que « 

affaiblissement de la présence perçue265 » et d'autre part, comme imagination productive, dans 

laquelle il y a une absence, ce qui n'est pas présent (portrait, rêve ou fiction). Dans le second, 

nous trouvons également deux pôles, d'une part l'imagination en tant que conscience fascinée 

et d'autre part, en tant que conscience critique.  Ainsi, Accorinti parle, à titre d'exemple de 

« la réduction transcendantale chez Husserl, en tant que neutralisation de la réalité266 ». PPE 

n'est pas étrangère à ces quatre possibilités de comprendre l'imagination, mais chaque lecture 

y a ajouté une composante différente. Par exemple, Accorinti a décidé d'opter pour une vision 

basée sur Paul Ricoeur. À cet égard, dit-il, « nous travaillons avec la tradition existante sur 

l'imagination, mais, en même temps, nous présentons, dans la perspective de Paul Ricoeur, 

une approche différente du problème, puisqu'au lieu d'associer l'image à la perception, elle est 

liée au langage. Ainsi, dans la théorie de la métaphore de Ricœur, l'imagination et un certain 

usage du langage sont profondément liés267 ».​ ​  

   D'autre part, nous avons la  vue de Kieran Egan (1942-2022) sur l'imagination. 

Philosophe irlandais de l'éducation, il a développé une théorie de l'imagination, à la suite de 

Dewey et de Herbert Spencer. Dans la tradition de la PPE, sa théorie a servi de support et de 

manière différente de faire des communautés de recherche. Bien que ce philosophe ne soit 

pas lié à la PPE, ses analyses ont eu une influence importante sur la pensée moderne 

concernant l'avenir et la forme des communautés de recherche philosophiques. Sharp et 

Splitter déclarent : « Nous partageons le même point de vue que Kieran Egan, qui critique le 

principe ad hoc selon lequel le développement éducatif va toujours du concret à l'abstrait. 

Egan accorde également une grande importance au pouvoir des histoires pour stimuler la 

réflexion des enfants, en particulier en ce qui concerne les concepts abstraits qui expriment 

des oppositions binaires telles que bien/mal, peur/espoir, honneur/égoïsme268 ».  

Egan nous dit qu'il y a une négligence de la question de l'imagination de l'enfant en 

tant qu'apprenant. Même Piaget a donné plus d'importance à certaines opérations 

logico-mathématiques et « très peu de recherches se sont concentrées sur l'imagination ou la 

268 SPLITTER, 1996, p. 50. 
267 Id. p. 43. 
266 Ibid. 
265 Ibid. 
264 ACCORINTI, 2015, p. 41. 

 
52 



fantaisie des enfants, car les produits de l'imagination et de la fantaisie sont très difficiles à 

contrôler269 270 ». C'est pourquoi Egan propose une autre façon d'analyser l'acte imaginatif et 

le fait en recourant à la fantaisie. Pour ce faire, il décide d'abord d'établir que les enfants 

créent des histoires et que celles-ci ont un caractère mythique, « because they are little 

concerned with reality and have certain structural features in common with some of the myth 

stories271 272 ». De même, ces histoires sont imprégnées de concepts abstraits, elles sont 

elles-mêmes, d'une certaine manière, porteuses de validité et de sens. 

Si l'on examine ne serait-ce que superficiellement la structure des histoires fantastiques 

typiques, il est clair qu'elles sont généralement construites sur de puissants concepts binaires 

abstraits – bon/mauvais, grand/petit, courageux/grave, sécurité/peur, etc. Si nous racontons à 

un enfant l'histoire de Cendrillon, nous présupposons que pour que l'histoire ait un sens, 

l'enfant, d'une certaine manière, dispose des concepts d'amour, de haine, d'avidité, de peur, de 

jalousie, etc. Il s'agit là, bien entendu, de quelques-uns des grands concepts organisateurs 

abstraits que nous utilisons pour donner un sens à notre expérience. Je ne veux pas dire que 

les jeunes enfants connaissent nécessairement ces termes ou savent comment les définir, mais 

plutôt qu'ils doivent, dans un certain sens, les connaître et les utiliser pour que l'histoire ait un 

sens. 273 274​ ​ ​ ​  

Pour Kieran, les enfants ne passent pas du concret à l'abstrait, mais l'abstraction est 

déjà un élément fondamental de la construction des concepts. Les enfants utilisent ces 

concepts abstraits, sans le savoir, pour donner un sens au contenu concret.  Ainsi, « ce n'est 

pas le caractère concret qui est important pour que les connaissances aient un sens pour les 

jeunes enfants, c'est le fait de lier le concret à des concepts abstraits particuliers275 276 ». Pour 

qu'il y ait conceptualisation, il faut qu'il y ait imagination. C'est pourquoi, lorsqu'un enfant 

conceptualise, ce que l'on voit est une méthode de compréhension des phénomènes contraires 

276 “it is not concreteness that is important in making knowledge meaningful to young children, it is tying the 
concrete to particular abstract concepts”. [Traduction libre]. 

275 Ibid.  

274 “If we look even casually at the structure of typical fantasy stories, it is clear that they are built usually on 
powerful abstract binary concepts-good/bad, big/little, brave/cowardly, security/fear, and so on. If we tell a 
child the story of Cinderella, we presuppose that for the story to be meaningful, the child, in some sense, has 
available concepts of love, hate, greed, fear, jealousy and so on. These, of course, are some of the great abstract 
organizing concepts which we use to make sense of our experience. I do not mean that young children 
necessarily know these terms, or how to define them, but rather that in some sense they must know them and use 
them for the story to be meaningful”. [Traduction libre].  

273 Ibid. 

272 “because they are little concerned with reality and have certain structural features in common with some of 
the myth stories”. [Traduction libre]. 

271 Id., p. 3. 

270 “very little research has focused on children's imagination or fantasy, because the products of imagination 
and fantasy are so very hard to control”. [Traduction libre]. 

269 EGAN, Kieran, « The other half of the Child », Thinking: The journal of philosophy for Children, n°1/1987, 
pp. 2-5, p. 2. 

 
53 



et de leur médiation. A titre d'exemple, Kieran nous dit, « la maîtrise conceptuelle du 

continuum de température commence par la compréhension des concepts “chaud” et “froid”. 

Nous faisons ensuite le lien entre ces deux concepts à partir du concept “tiède”. Nous faisons 

ensuite le lien entre “tiède” et “chaud”, et “tiède” et “froid”, formant ainsi des concepts tels 

que “tiède”, “frais”, “assez chaud” et “assez froid”277 278 ».  

Dans le même ordre d'idées, on retrouve les réflexions de Maura Geisser et de Mark 

Johnson, linguiste et philosophe américain, professeur  à l'université de l'Oregon, pour qui 

l'imagination « est au cœur de la signification et de la rationalité humaines pour la simple 

raison que ce que nous pouvons expérimenter et reconnaître comme significatif, et la manière 

dont nous pouvons raisonner à ce sujet, dépendent tous deux des structures de l'imagination 

qui font de notre expérience ce qu'elle est279 280 ». L'imagination n'est pas seulement la 

reproduction ou la création d'images, c'est une capacité cognitive différente qui implique la 

réunion de plusieurs fonctions et compétences. Ainsi, pour Geisser, l'imagination implique la 

construction de différents concepts qu'elle appelle « concepts prototypiques, extrapolés et 

abstraits à partir de l'expérience, et extension de ces concepts par d'autres actes 

d'imagination281 282 ». Pour étayer sa thèse, elle s'appuie sur les travaux de Kant sur 

l'imagination reproductrice et productive. Ainsi, « puisque l'imagination implique une 

certaine souplesse et plasticité dans notre façon de penser, ainsi qu'une richesse et une 

vivacité d'idées, et qu'elle contribue à créer une cohérence et un sens, je pense que le 

développement de l'imagination, en particulier le sens de l'émerveillement et des possibilités, 

doit être au cœur de tout programme scolaire283 284 ». C'est par l'imagination que les enfants 

peuvent accéder à la transcendance des idées conventionnelles ; sans elle, les enfants seraient 

incapables de comprendre à la fois le langage et l'abstraction. Dans le même ordre d'idées que 

Egan, elle (Sharp) affirme que c'est à travers les histoires, le langage en tant que métaphore et 

284 “since imagination involves flexibility and plasticity in our thinking and richness and vividness of ideas, and 
helps create coherence and meaning, it is my view that the cultivation of imagination, especially a sense of 
wonder and possibility, is what must be central to any curriculum”. [Traduction libre]. 

283 Id., p. 52. 

282 “prototypical concepts, extrapolated and abstracted from experience, and extension of these concepts by 
further imaginative acts”. [Traduction libre]. 

281 Id., p. 51. 

280 “is central to human meaning and rationality for the simple reason that what we can experience and cognize 
as meaningful, and how we can reason about it, are both dependent upon structures of imagination that make 
our experience what it is”. [Traduction libre]. 

279 JOHNSON, Mark, The body in the mind: The Bodily Basis of Meaning, Imagination, and Reason, The 
University of Chicago Press, 1987, p. 172. 

278 “conceptual mastery of the temperature continuum, comes first by grasping the concepts "hot," and "cold." 
We then mediate between these and from the concept "warm." We then mediate between "warm" and "hot," and 
"warm"' and "cold," forming concepts such as "lukewarm," or "cool," or "fairly hot," and "fairly cold". 
[Traduction libre]. 

277 Ibid.  

 
54 



expression, que les enfants remplissent l'expérience concrète. Penser l'imagination dans 

l'éducation des enfants à partir du dialogue philosophique, telle est la proposition de Lipman, 

Sharp, Egan et de la tradition PPE. 

Puisque nous ne pouvons pas séparer la perception de l'interprétation, l'imagination est 

nécessaire pour nous permettre de reconnaître les choses dans le monde selon leurs catégories 

propres ; elle ne se contente pas de copier notre monde – elle façonne plutôt ce que nous 

percevons en faisant intervenir nos croyances, nos désirs et nos peurs. En outre, l'imagination 

est également nécessaire pour que nous puissions voir quelque chose de nouveau et d'inconnu, 

et pour que nous puissions considérer les objets de la perception comme symbolisant ou 

suggérant quelque chose qu'ils ne sont pas. L'imagination étant un moyen de comprendre, 

d'interpréter et de donner un sens à nos expériences, son bon développement est au cœur du 

processus qui conduit les élèves à devenir des penseurs autonomes, des penseurs ayant la 

capacité d'imaginer des situations, des objets ou des idées autres que ceux qui ont existé 

précédemment et qui leur sont connus.285 286 

​ L'imagination est donc un processus de construction active et pas seulement 

un reflet de notre réalité. Cette réflexion sur l'imagination portera également sur l'imagination 

morale, car les enfants ont les moyens de réfléchir à une vie éthique. Cette question ne nous 

intéresse pas pour l’instant, mais nous ne voulons pas la laisser de côté. Grâce à l'acte 

d'imagination, les enfants comprennent leur monde, unissent des idées et des concepts, 

réévaluent leurs expériences et comprennent l'autre en tant qu'autre imaginant. La possibilité 

de choisir est rendue possible par la capacité d'évaluer et de concevoir une variété de 

possibilités et leurs conséquences. Ainsi, « the greater our imaginative capability, the more 

meaningful our moral autonomy. That is, the richer and clearer the conception we have of 

various possibilities we have open to us, the clearer it becomes for us to discern what is right 

and good for us at any time. Imagination must aid the child in discerning what is morally 

relevant in the situation287 ». 

​ En conclusion, nous avons vu dans cette première partie l'importance de 

l'imagination et de la conceptualisation dans la consolidation des communautés de recherche 

287 Id., p. 56. 

286 “Since we cannot separate perception from interpretation, imagination is necessary to enable us to recognize 
things in the world under their proper categories;, it does not merely copy our world — rather it shapes what we 
perceive by involving our beliefs, desires, and fears. In addition, imagination is also necessary if we are ever to 
see something as novel and unfamiliar, and for us to be able to see the objects of perception as symbolizing or 
suggesting something that they are not. Since imagination is a way of understanding, interpreting and giving 
meaning to our experiences, its proper development is central to the process that leads students to become 
autonomous think-ers, thinkers with the ability to imagine situations, objects or ideas that are other than those 
that have previously existed and are known to them”. [Traduction libre]. 

285 Id., p. 54. 

 
55 



philosophique avec les enfants. La question de l'imagination et de la conceptualisation dans la 

PPE trouve sa réponse dans les idées de Dewey et Spencer ou dans la conception de Kieran, 

qui pense que l'imagination est un processus actif de création. Il existe quelques tentatives de 

comprendre différemment l'acte imaginatif, par exemple Accorinti qui, comme nous l'avons 

dit, a voulu en faire une lecture à partir de la théorie du langage de Paul Ricoeur. Cependant, 

nous constatons  un vide épistémologique en ce qui concerne ces deux actes que sont la 

conceptualisation et l’imagination. Bien que chacun d'entre eux soit présenté comme 

important ou comme une étape fondamentale d'une séance de PPE, il faut aussi rappeler que, 

compte tenu de leur imprécision épistémologique, chacun des différents enseignants doit 

traiter avec les enfants dans des séances discursives mais non philosophiques. Le risque de ne 

pas délimiter ces deux actes est, selon nous, de tomber dans des idées vagues ou erronées sur 

les communautés de recherche philosophiques. L'imagination précède-t-elle la 

conceptualisation, ou le concept précède-t-il l'expérience ? Il est presque impossible de 

répondre à cette question à partir des progrès de PPE, notamment parce que l'intérêt principal 

a porté sur la manière de gérer les communautés de recherche, en d'autres termes, sur la 

manière de développer une session avec des enfants, et non sur le contexte des communautés. 

Répétons-le et d'une autre manière, si l'acte imaginatif et conceptuel  sont repensés et 

resignifiés, les communautés de recherche philosophiques avec les enfants peuvent avoir une 

plus grande portée et donc une rigueur philosophique appropriée, revenant ainsi aux sources 

originelles du projet Lipman.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

​ ​ ​ ​ ​  

 
56 



III. L'imagination dans la Phénoménologie  
 

​ Le problème central est donc celui de l'imagination et de la conceptualisation en tant 

qu'actes fondamentaux dans les communautés de recherche philosophiques. Il est évident que 

nous pouvons répondre à ce problème à partir de deux perspectives : la philosophie et la 

psychologie. Nous pensons que ce que la PPE demande est une  approche qui soit la plus 

rigoureuse possible et c'est pourquoi nous nous tournons vers la phénoménologie en tant que 

champ de recherche. Dans cette section, nous montrerons les principales caractéristiques de la  

vue husserlienne sur l'imagination et la conceptualisation. Pour cela, il est nécessaire 

d'aborder la question de la conception phénoménologique de la conscience, en expliquant le 

concept d'intentionnalité et à partir de là expliciter la vision de l'imagination et de la 

conceptualisation depuis la phénoménologie. Cette explication servira de base à l'étude de 

Merleau-Ponty et de Dominique Pradelle, qui construisent leur pensée à partir d'une lecture 

critique et appropriée de Husserl. 

C.​ L’imagination chez Husserl 

1.​ L'imagination dans la 5ème Recherche logique: intentionnalité et modes 
de la conscience 

Grâce au concept husserlien d'intentionnalité, la phénoménologie peut établir une 

autre compréhension de la conscience. Bien que le terme d'intentionnalité ne soit pas proposé 

par Husserl mais par Brentano, c'est à partir de Husserl qu'il prend une valeur totalement 

différente. La conscience est d'abord intentionnelle, c'est-à-dire que toute conscience est 

conscience de quelque chose, elle est dirigée vers un objet. Ainsi, la vie consciente 

correspond à la visée d'un objet et cela se fait à travers différentes modalités ou actes 

intentionnels (imagination et pensée, entre autres). Dans la 5ème Recherche Logique, nous 

trouvons une partie de sa  conception de la conscience et des actes qui en découlent288. Dans 

cette partie, Husserl va détailler la définition de la conscience qui correspond à une étude 

phénoménologique. Pour ce faire, il oppose trois conceptions de la conscience, à savoir la 

conscience en tant qu’ « ensemble de composantes (gesante Bestand) phénoménologiques 

réelles du moi empirique, comme perception interne des vécus psychiques propres et comme 

désignation globale pour toute sorte de vécus intentionnels289 ». Dans la première définition, 

nous pouvons trouver une relation profonde avec la psychologie moderne, qui est établie 

comme une science des expériences de conscience d'un sujet concret. Ces expériences, ou 

289 HUSSERL, p.145. 
288 DE WARREN, Nicolas, « Imagination et incarnation », Methodos, n° 09/2009, §9. 

 
57 



contenus d'expérience, peuvent être considérés non seulement d'un point de vue 

psychologique, mais aussi d'un point de vue phénoménologique, c’est-à-dire, « de telle sorte 

que toute relation avec l'existence empirique réelle (reale) (avec des hommes ou des animaux 

de la nature) soit exclue (ausgeschaltet) : le vécu au sens de la phénoménologie pure290 ». 

Husserl nous en donne un exemple en recourant à l'expérience vécue de la couleur. Ainsi, 

dans la perception externe, nous trouvons le moment sensoriel dans lequel la couleur 

apparaît, en tant qu’ « élément réel d’une vision concrète291 » et ce moment correspond 

phénoménologiquement à un contenu vécu ou conscient. On distingue ainsi deux aspects, 

d'une part la sensation de couleur et d'autre part la coloration objective de l'objet.292 Ces deux 

déterminations correspondent, en d'autres termes, au contenu que nous obtenons par la 

perception et à l'objet externe perçu, qui est visé par un acte perceptif. Ainsi, la relation entre 

cet objet extérieur à la conscience en tant que phénomène, et la conscience à laquelle cet objet 

apparaît est le centre de la phénoménologie husserlienne. Husserl précise que « l’apparition 

de la chose (le vécu) n’est pas la chose apparaissant (ce qui est présumé se trouver “en face 

de nous” dans son ipséité corporelle). Nous vivons les phénomènes comme appartenant à la 

trame de la conscience, tandis que les choses nous apparaissent comme appartenant au monde 

phénoménal. Les phénomènes eux-mêmes ne nous apparaissent pas, ils sont vécus293 ». Ainsi, 

il faut également distinguer le phénomène de la chose qui est un vécu et l'objet qui apparaît, 

car il ne s'agit pas de la même chose.  

Fondamentalement, Husserl fait la différence entre le contenu réel et le contenu 

intentionnel. Le premier, en tant que contenu essentiel de l'objet lui-même, et l'autre, en tant 

que contenu de la conscience par rapport à l'objet visé. Ainsi, la conscience ne peut 

naturellement pas contenir l'objet lui-même, mais ce qui lui est donné « ce sont les actes 

correspondants de la perception, du jugement, etc., avec leur matériel sensoriel variable, leur 

contenu d'appréhension, leurs caractères positionnels, etc.294 ». L'imagination correspond 

donc à un mode d'intentionnalité qui est donné par sa nature même, celle de l'image. Avoir 

l'expérience vécue de l'image, c'est donc établir, d'une part, l'image elle-même en tant qu'objet 

réel et, d'autre part, l'acte d'imagination par lequel la conscience appréhende cette image. Les 

vécus intentionnels ont donc la caractéristique de  « se rapporter de diverses manières à des 

objets représentés. C’est là précisément le sens de l’intention. Un objet est “visé” en eux, on 

294 Id., p. 151. 
293 Id., p. 149. 

292 Dans cette partie, nous nous appuyons sur le cours de Phénoménologie 1 donné par le professeur Claudia 
Serban en 2024. 

291 Id., p. 147. 
290 Id., p.146. 

 
58 



le “prend pour bout”, et cela sur le mode de la représentation ou en même temps du jugement, 

etc.295 ». Husserl nous montre ainsi qu'il n'y a pas deux choses, comme s'il s'agissait d'un objet 

et, à côté, le vécu intentionnel qui se rapporte à lui. Mais que le vécu intentionnel « est 

précisément l’intention relative à l’objet296 ». C'est donc cette intention qui, de par sa 

spécificité, constitue l'imagination de l'objet. Cette expérience vécue peut même apparaître 

dans la conscience avec sa propre intention, sans que l'objet ait besoin d'exister ou d'avoir 

existé. « L’objet est visé, cela signifie que l’acte de le viser est un vécu ; mais l’objet est alors 

seulement présumé et, en vérité, il n’est rien297 ». A cet égard, Husserl nous donne un 

exemple avec la représentation du dieu Jupiter. Ce dieu est un objet qui se présente de 

manière immanente dans mon acte, ce qui signifie qu'il a une existence mentale. Ainsi, cette 

représentation est un vécu intentionnel qui ne peut être trouvé dans la nature, c'est-à-dire en 

tant qu'entité matérielle. Par conséquent, l'objet qui se présente comme mental n'appartient 

aucunement au vécu, de sorte qu'une telle expérience n'est ni mentale ni immanente, de sorte 

qu’il n’existe même pas. Cela n'enlève rien à la validité de la représentation faite du dieu 

Jupiter, et au fait que cette représentation est un vécu intentionnel d'un type particulier. Ainsi, 

« pour la conscience, le donnée est une chose essentiellement la même, que l’objet représenté 

existe ou qu’il soit imaginé et même peut-être absurde298 ». 299 

Husserl  affirme donc que d'une part, nous avons les actes par lesquels la conscience 

se rapporte à l'objet et que chacun de ces actes est déterminé par la nature même de l'objet 

vers lequel la conscience se dirige. Se représenter un objet, c'est donc, selon les termes de 

Husserl, « une espèce de disposition d’esprit déterminée descriptivement de telle ou telle 

manière. Porter un jugement sur ce château, prendre plaisir à sa beauté architecturale ou 

avoir le désir de pouvoir le faire, etc., ce sont là des vécus nouveaux caractérisés 

phénoménologiquement d’une manière nouvelle300 ». Ces actes sont donc des modes 

d'intention objective qui s'expriment dans le langage tel qu'il est perçu, imaginé, etc.  

D'autre part, dans chaque acte, le moi est intentionnellement lié à un objet, de sorte 

que l'acte d'imaginer l'objet est en même temps une expérience vécue de l'image en tant 

qu'objet réel. Il faut donc établir la différence et la relation entre l'objet de la perception et 

l'acte perceptif. Ces actes « peuvent percevoir la même chose et cependant ressentir des 

300 Id., p. 177. 

299 Dans cette partie, nous nous appuyons sur le cours de Phénoménologie 1 donné par le professeur Claudia 
Serban en 2024. 

298 Id., p. 176. 
297 Ibid. 
296 Ibid. 
295 Id., p. 175. 

 
59 



choses tout à fait différentes301 », et nous pouvons ainsi obtenir de nouveaux objets perçus à 

partir des mêmes contenus. Cette appréhension de l'objet a surtout la caractéristique d'un acte, 

c'est-à-dire d'un mode de conscience. Ainsi, « nous appelons le fait de vivre des sensations 

selon ce mode de conscience, perception de l’objet correspondant302 ». Nous constatons donc 

qu'il existe une différence entre le contenu ressenti et l'objet perçu qui est présenté par le 

contenu mais qui n'appartient pas à la conscience. Il en va de même pour l'acte imaginatif « 

qui fait qu’au lieu d’un phénomène perceptif, nous avons bien plutôt un phénomène d’image 

dans lequel, sur la base des sensations vécues, c’est l’objet représenté en image (par exemple 

le centaure sur le tableau) qui apparaît303 ». Il y a donc des modes de la conscience, 

c'est-à-dire des modes de relation intentionnelle à l'objet qui diffèrent entre eux, puisque le 

caractère de l'intention est différent dans chacun de ces cas . Ainsi, à chaque « mode 

logiquement distinct de la représentation mentale d’un objet, correspond une différence dans 

l'intention304 ». 

Or, dans un même acte, on trouve deux contenus différents, à savoir un contenu réel et 

un contenu intentionnel. D'un point de vue phénoménologique, lorsqu'on parle de contenu au 

sens réel, « on applique  tout simplement le concept de contenu le plus général, valable dans 

tous les domaines, aux vécus intentionnels305 ». Lorsqu'il est question de contenu intentionnel, 

il est essentiel de partir du principe que la nature même des vécus intentionnels doit occuper 

une place importante dans la compréhension du contenu lui-même. Pour comprendre cela, 

Husserl a recours à l'explication de trois concepts différents qui sont basés sur la nature 

spécifique des actes. Ces trois concepts qui appartiennent en même temps au contenu 

intentionnel sont : « l’objet intentionnel de l’acte, sa matière intentionnelle et enfin son 

essence intentionnelle306 ». De l'objet intentionnel, nous avons dit qu'il n'entre pas dans le 

contenu réel de l'acte mais qu'il en est totalement différent. Quant au contenu intentionnel qui 

est l'objet de l'acte, Husserl distingue l'objet tel qu'il est visé et l'objet qui est visé. Dans 

chaque acte, il y a un objet qui est représenté d'une manière particulière, que ce soit par des 

intentions créatives, imaginatives, facultatives, etc. Dans chacune de ces intentions, l'objet 

visé est le même, mais l'intention change, ce qui signifie que « chacune vise l’objet d’une 

manière différente307 ». Dans l'acte, nous trouvons également une distinction importante, celle  

307 Id., p. 206 
306 Ibid. 
305 Id., p. 204 
304 Ibid. 
303 Id., p. 189 
302 Id., p. 185 
301 Id., p. 184 

 
60 



entre le caractère général de l'acte, qui le désigne comme représentatif ou imaginatif, et le 

contenu de l'acte, qui le désigne comme une représentation ou une imagination de l'objet 

imaginée. Si nous pensons à deux affirmations sur le même objet, comme « voler ce crayon 

est mauvais » et « ce crayon m'appartient », nous constatons qu'elles ont une caractéristique 

commune, celle d'être des affirmations, et cette caractéristique commune est donnée par la 

qualité du jugement. De même, dans la première affirmation nous trouvons un jugement de 

contenu A et dans la seconde un jugement de contenu B, et cette relation entre les contenus 

est établie à partir de la matière du jugement. Ainsi, « nous établissons, pour tous les actes, 

des distinctions semblables entre qualité et matière308 ». Ce contenu, au sens de matière, peut 

se trouver en commun avec d'autres actes d'une autre qualité. Cette dernière peut varier et la 

matière peut rester la même. De ce fait, le même contenu peut être le contenu d'une 

représentation, d'une imagination, etc.  

Or, grâce à la matière qui appartient à l'acte, on comprend que celui-ci vise une 

objectité en général et, par ailleurs, que le mode selon lequel l'acte vise cette objectité est 

déterminé. Ainsi, la matière est « le sens de l’appréhension objective ; sens qui fonde la 

qualité309 ». Matière et qualité sont donc deux moments qui interagissent et coopèrent l'un 

avec l'autre. Or, si l'on regroupe ces deux éléments, on obtient l'acte lui-même, mais pas l'acte 

concret complet. En d'autres termes, si la matière et la qualité sont deux moments essentiels 

et indispensables de l'acte, l'union de ces deux moments forme l'essence intentionnelle de 

l'acte. Mais cette unité n'est qu'une partie de l'acte entier et non la totalité. Husserl recourt à 

un second terme, celui d'essence significative (bedeutungsmässigen)310. « L’abstraction 

idéatrice opérée sur lui livre la signification, au sens idéal que nous donnons à ce mot311 ». Si 

l'on ne peut pas dire que deux personnes peuvent avoir la même représentation du même 

objet, il est vrai que l'on peut avoir la même représentation d'une chose lorsque la 

présentation qui en est faite est exactement la même. Essentiellement, deux représentations 

peuvent être identiques lorsque, sur le fond même, ce qui est énoncé est la même chose. « 

Leur valeur de vérité est la même, et elle l’est manifestement quand “le” jugement, l’essence 

intentionnelle en tant qu’unité formée par la qualité et la matière du jugement, est le même312 

». Une représentation imaginative se modifie au fur et à mesure que la qualité et la quantité 

312 Id., 225. 
311 Id., 224. 

310 Voir: ROCHUS, Sowa, « Essences et lois d’essence dans l’eidétique descriptive de Edmund Husserl », 
Methodos, n°9/2009, pp. 5, 35 ; BENOIST, Jocelyn. « L’identité d’un sens : Husserl, des espèces à la grammaire 
». Liminaires phénoménologiques, Presses universitaires Saint-Louis, Bruxelles, 1998 ; RHÉAUME, Michel, « 
Husserl, la signification et la morsure du temps », Philosophie, n°4/2016, pp.36-51. 

309 Id., p. 222. 
308 Id., p. 217. 

 
61 



du contenu varient. Mais même avec ces changements, l'intention de l'acte d'imaginer restera 

intacte. De fait, les variations phénoménologiques d'un même objet ne modifient en rien 

l'objet qui se trouve devant la conscience. C'est pourquoi ces variations ne proviennent pas de 

l'objet mais du phénomène imaginatif. La qualité demeure et le caractérise, tandis que la 

matière change par rapport à l'objet visé. Husserl affirme :  

Il en est de même de la part variable que l’imagination a ou peut avoir dans la perception ou 

encore dans la représentation que nous nous faisons du perçu. Qu’en général surgissent en 

moi des représentations imaginatives de l’envers de cette boîte à tabac placée devant moi, 

qu’elles se comportent ensuite de telle ou telle manière selon leur quantité, leur persistance, 

leur vivacité, etc. : cela ne concerne pas le contenu essentiel (le sens d'appréhension) de la 

perception, ni par conséquent ce qui, en elle, si on l’entend comme il faut, explique qu’on soit 

pleinement justifié de parler de la même perception vis-à-vis d’une pluralité d’actes perceptifs 

phénoménologiquement différentes.313  

Bien que nous ne trouvions pas d'étude détaillée de l'imagination dans les Recherches 

logiques, il y a quelques indications sur l'acte imaginatif. En parlant de la perception comme 

de l'acte qui nous met devant l'objet lui-même corporellement (leibhaft) présent, Husserl dit 

que le mode imaginatif  ne fait que re-présenter (vergegenwärtigt) l'objet de manière 

non-corporelle. Ainsi, Husserl ne clarifie pas la question de « la constitution de la conscience 

d’image en tant que forme spécifique d’intentionnalité. Husserl nous en donne déjà quelques 

indices dans la 5ème Recherche, mais ce n’est qu’en 1904/05, dans les cours Phantasia und 

Bildbewußtsein, qu’il commence à s’engager dans une clarification phénoménologique plus 

complète de la conscience d’image314 ».   

 

2.​ Phantasia et conscience d’image 

Dans les cours de 1904/05, Husserl a recours à l'explication et à la délimitation 

conceptuelle et phénoménologique de l'imagination et de la phantasia. Tout d'abord, 

l'imagination en tant qu'acte est totalement indépendante de la perception, mais elle collabore 

intimement avec elle. Ainsi, « elle [l’imagination] continue de produire à vide de manière 

spontanée des schèmes possibles qui servent à identifier les contenus (noèmes) de sensation 

du monde. Absolument libre, elle produit sans limitation des modèles de la chose visée par la 

perception : elle offre ainsi à la conscience toutes les facettes possibles que peut contenir un 

objet jusqu’à l’infini, de manière propre ou impropre315 ».  Or, si pour Husserl l'imagination et 

315 MÉTROZ, Aurélien, « Espaces phénoménologiques d'Équipée de Victor Segalen », A contrario, n° 14/2010, 
314 DE WARREN, Nicolas, §9.  
313 Id., 227 

 
62 



la perception ne sont pas la même chose, comment comprendre l'acte imaginatif ? La 

première chose que nous devons souligner est la distinction que Husserl fait lorsqu'il parle 

d'imagination et de phantasia. Ainsi, pour Husserl, l'imagination, « loin d’être une source 

d’erreurs, est une conscience aussi valable que n’importe quelle autre et qui doit être étudiée 

dans sa spécificité316 ». La seule façon, d'un point de vue phénoménologique de rendre 

évidente la conscience imageante est de se baser sur l'intentionnalité. Grâce à l'analyse de ce 

vécu intentionnel, nous constatons que « dans la représentation par image, nous visons l’objet 

représenté en image (le sujet de l’image) sur la base d’un objet-image317 », et se distancie 

ainsi de la théorie de l'image qui existait jusqu'alors. Une image ne peut donc pas être séparée 

de ce qui en fait une image, et ce caractère d'image est donné par la conscience.  

Le terme d'imagination est utilisé par Husserl à partir de deux formes de conscience 

différentes. D'une part, « la représentation imageante simple et directe (l’image mentale de la 

tradition) ; de l’autre côté, la conscience d’image à partir d’un objet matériel perceptif (cas 

des statues, tableaux, portraits…)318 ». Ainsi, lorsque nous nous représentons une image, le 

terme de représentation comprend, par exemple, à la fois la photographie de l'objet et l'image 

ou le souvenir de l'objet lui-même. Il y a donc deux phénomènes qui sont élucidés grâce à 

l'intentionnalité imaginative. En bref,  « c’est l’intentionnalité de la conscience, son attitude 

profonde, qui constitue comme images certaines représentations internes et certains objets du 

monde319 ». D'autre part, nous pouvons croire que ce dont on parle sont des images mentales 

et des images extérieures, mais Husserl critique ces désignations. En effet, en parlant des 

images internes, on oppose les objets externes et comme nous l'avons vu dans la section 

précédente, ces deux moments constituent l'acte et ne sont pas compris séparément l'un de 

l'autre. En d'autres termes, cette interprétation « fait croire que l’image est à l'intérieur de la 

conscience comme un tableau peint est à l’intérieur d’une chambre320 ». Il est donc nécessaire 

de faire la distinction entre image (Bild) et représentation imageante (Bildvorstellung). La 

première distinction (chose-image) ne peut se comprendre qu'à partir de l'acte de 

représentation imageante. C'est pourquoi, grâce à la conscience, l'objet physique apparaît 

comme une image, et sans cette intervention l'objet ne se distinguerait pas de n'importe quel 

autre objet. A partir de là, on voit que pour Husserl, à partir de la phénoménologie, on ne peut 

pas utiliser le terme d'imagination mentale mais plutôt de phantasia ou encore d'imagination 

320 Id., p. 55. 
319 Id., p. 55. 
318 Id., p. 54. 
317 Ibid. 
316 SARAIVA, Maria, L’imagination selon Husserl, La Haye, Martinus Nijhoff, 1970, p. 51. 
pp. 61-77, p. 69. 

 
63 



libre. Si, par contre, on parle de conscience de l'image (Bildbewußtsein), il ne faut pas la 

confondre avec l'imagination, « mais doit être employée comm synonyme d’imagination, 

mais doit être exclusivement réservée aux cas où il ya une chose-image321 ».  

La phantasia est présentée phénoménologiquement non pas comme une faculté, mais 

à partir des expériences intentionnelles vécues qui lui correspondent. Par conséquent, lorsque 

nous parlons de phantasia, nous le faisons à partir du « vécu- de-phantasia, ce qu’on appelle 

représentation-de-phantasia. [...] Il fait partie de la sphère des vécus objectivants ; des 

objectivités sont portées à apparition dans le “phantasmer” et sur lesquelles on a 

éventuellement une opinion et une croyance322 ». Ainsi, comme nous l'avons vu dans les 

Recherches logiques, la phantasia est un vécu avec une intention particulière, c'est-à-dire 

avec une manière différente de se rapporter à l'objet, celle du fantôme, qui peut être le 

centaure ou la licorne, par exemple.  À la base de la perception, nous trouvons les sensations 

provenant des sens, tandis que dans la fantaisie se trouvent les phantasmata des sens 

(Sinnesphantasmen). Nous pouvons voir qu'au fond ce que nous trouvons est une distinction 

entre représentation perceptive et représentation-de-phantasia. Le contenu n'est donc ni la 

perception elle-même, ni la fantaisie elle-même, mais un moment de l'acte intentionnel. Ce 

moment correspond à l'une comme à l'autre, étant donné que « à tout contenu sensible de 

sensation, par exemple, au rouge senti, correspond un phantasma sensible : le rouge qui me 

flotte actuellement dans la présentification intuitive d’un rouge323 ». Nous pouvons trouver 

deux expériences du rouge, l'une provenant de l'acte perceptif et l'autre de l'acte imaginatif, 

mais il est également précis qu'au sein de l'acte perceptif, un moment de 

représentation-de-phantasia se développe.  

En effet, « au sens d’une possibilité idéale, à toute représentation perceptive possible 

appartient une représentation-de-phantasia possible qui se rapporte au même objet et, en un 

certain sens aussi, exactement de la même manière324 ». Ainsi, à l'objet présentifié correspond 

l'objet de la perception et à l'objet fantasmé correspond l'objet perçu. Que l'objet se présente 

de la même manière que dans la fantaisie ou la perception, dans l'une l'objet est fantasmé, 

dans l'autre perçu. Cependant, la manière dont l'objet se présente n'est pas réalisée à partir de 

la même intensité, c'est-à-dire que dans la perception, l'objet se présente dans sa propre 

personne, « comme présent lui-même », pendant que «dans la phantasia, l’objet apparaît bien 

sûr lui-même dans la mesure où il est précisément ce qui apparaît là, mais il n’apparaît pas 

324 Id., p. 61.  
323 Id., p. 57. 
322 HUSSERL, Edmund, Phantasia, conscience d’image, souvenir, Grenoble, Jérôme Millon, 2002, p. 50. 
321 Id., p. 60. 

 
64 



comme présent, il n’est que présentifié, c’est quasiment comme s’il était là, mais seulement 

quasiment, il nous apparaît en image325 ». Ainsi, nous trouvons dans la phantasia que 

l'intention est une présentification en image ou, en d'autres termes, une façon de se 

représenter en image. Dans toute représentation, comme nous l'avons vu précédemment, une 

distinction est faite entre l'image, qui rend l'objet représenté (vorstellig), et l'objet lui-même, 

qui est l'objet visé de la représentation. En effet, « l’image rend la chose représentée, mais 

n’est pas elle-même. [...] cette image apparaît en un tout autre sens que la chose et que, si 

toutes deux sont désignées comme représentées dans la phantasia326 ». 

Si nous parlons de l'image-copie, nous pouvons trouver deux significations de l'image, 

en tant qu'objet physique, comme cette peinture murale, et  en tant qu'objet-image 

(Bildobjekt) qui est présentée de différentes manières et tonalités. Cependant, à partir de ce 

point, l'image n'est pas comprise comme l'objet figuratif dans l'image-copie, mais comme 

l'image-de-phantasia, c'est-à-dire l'objet qui est le représentant du sujet-image. Husserl 

l'explique en recourant à l'exemple de la photographie (image physique), dans laquelle on 

trouve l'image de l'objet (l'image représentative), l'objet apparaissant (qui figure dans 

l'image-copie) et à travers cette dernière, « le sujet-image est figuré en image-copie327 ». Dans 

l'œuvre de Husserl, nous trouvons deux significations de l'imagination ; en tant qu'image 

physique et en tant que phantasia. Dans le premier cas, nous trouvons deux objectités, tandis 

que dans le second, nous en trouvons trois. Le point commun entre les deux réside dans le fait 

qu'à chaque fois qu'une objectité est rendue présente, elle n'a de valeur qu'à travers une autre 

non-apparente, représentée par une image (bildmässig). Ainsi, « l’image physique éveille 

l’image spirituelle, et celle-ci représente à son tour autre chose : le sujet328 ». Cette image 

physique contient en elle « la conscience du caractère d’image immanent, dans sa différence 

avec celle du caractère trans-cendant d’image, comme très importante329 ».  

De là, Husserl distingue la phantasia et l’image (Bild, la copie, Abbild, et la 

conscience d’image). « La “ révolution ” husserlienne consiste alors à penser “ toute image ” 

sur le modèle de la représentation-de-phantasia, comme présence à distance de l’objet même, 

ce qui suppose de renoncer à l’idée d’un représentant dans l’imagination330 ». La 

conscience-image, en revanche, présuppose un représentant et un objet représenté, qui sont 

unis par leurs ressemblances particulières ; et la phantasia est exprimée comme une présence, 

330 ROMANO, Claude, Au cœur de la raison, la phénoménologie, Paris, Gallimard, 2010, p. 120. 
329 Id., p. 88. 
328 Id., p. 71. 
327 Id., p. 64. 
326 Id., p. 63. 
325 Ibid. 

 
65 



mais non comme dans la perception qui se fait en chair et en os. La phantasia « s'éloigne de 

la conscience signitive et se rapproche de la perception : il y a une saisie de la chose 

absente331 ». La représentation de-phantasia est une quasi-expérience dans laquelle la 

médiation d'un représentant n'est pas importante, contrairement à la conscience de l'image. 

Nous pouvons dire que l'imagination est une « quasi-perception qui ouvre un 

quasi-monde332 », et cette vie-de-phantasia est pleinement ressentie dans toute notre 

existence. L’apport révolutionnaire chez Husserl est la connotation de perceptive qu’il donne 

à la phantasia. Cependant, il faut préciser, comme nous l'avons fait, que l'on ne peut pas 

comparer l'expérience de la perception à celle de la phantasia, dans laquelle l'objet est vécu 

dans un comme-si (gleichsam). Il existe donc une frontière entre la présence perceptive et la 

quasi-présence, qui ne peut être de nature « puisque, dans ce cas, la distinction de 

l’imagination et de la perception annulerait toute proximité333 ». Romano met en évidence le 

concept de flottement, un concept qui se situe au même point que l'épochè, dans la mesure où 

il fait paraître l’apparaître. L’apparition flottante se caractérise par l'absence de temps et 

d'espace objectifs, sa variabilité ou sa fluctuation et, enfin, la cristallisation d'un 

apparaissant. Contrairement à la perception, la phantasia contient en elle-même une 

non-situation dans le monde, sans que l'objet imaginé ne se trouve uniquement dans l'esprit. 

« ​‌‍‎  .« ‌L’imagination est une forme d’intuition, de présence et d’expérience334‏

Étant donné sa propre indétermination,  le monde de la phantasia est inachevé, 

c'est-à-dire qu'il reste à construire. Il est en situation de flottement, puisqu'il ne s'accroche pas 

à ce monde, laissant la possibilité d'une compréhension de mondes différents. Ce flottement 

de la phantasia peut sembler être un déni du monde réel ; au contraire, c'est comme un « vol 

au-dessus de ce monde, vers un ailleurs à la fois étranger et apparenté335 ». Telle est donc la 

différence entre la conscience-image et la conscience-phantasia : la conscience-image est liée 

à l'acte perceptif puisqu'elle présentifie l'objet dans le champ perceptif, alors que la phantasia 

est séparée de la perception par sa caractéristique de non-présence. Si, d'une part, l'objet visé 

apparaît comme non-présent dans le monde réel de la perception, dans la phantasia, l'objet 

apparaît dans un autre monde, un monde distinct du monde actuel. Nous pouvons constater 

que les caractéristiques phénoménologiques de la perception font également partie de la 

phantasia, mais en tenant compte sa non-présence. De même que la perception reçoit des 

335 Ibid. 
334 Id., p. 123.  
333 Ibid. 
332 Id., p. 122.  
331 Id., p. 121.  

 
66 



informations des sens, à la phantasia correspondent ses propres sens ou phantasmata (pluriel 

de phantasma), qui se caractérisent par l'irréalité. Cette complexion de phantasmata est une 

appréhension objective dans laquelle l'objet absent est donné comme quasi-étant. Dans la 

phantasia, le sens est, pour ainsi dire, quasi-senti, l'objet présenté est quasi-présenté, c'est la 

présentification (Vergegenwartigung) en tant que présent modifié. Jansen nous dit :  

Imagining is not viewing mental images or being aware of mental representations. It is 

simulating possible experiences. [...] Imagining in this sense is evidently distinct from merely 

supposing or considering something (which, by contrast, do not require any simulation of 

sensory experience). Imagining, then, is like perceiving, but in the mode of ‘inactuality’. 

When I imagine something (visually, aurally, or in any other sense mode) it is as if I perceive 

it, but not quite.336   

​ En résumé, on retrouve chez Husserl ces deux connotations en parlant de 

l'imagination, la conscience de l'image dont la caractéristique est d'être une conscience 

médiate et la phantasia, qui ressemble à la perception par le fait que l'objet est donné 

directement, et qui, comme nous l'avons dit, le fait  apparaître sur le mode du comme si. 

L'imagination (phantasia) au sens strict est donc une représentation intuitive, puisque la 

présentification (Vergegenwärtigung) est un mode de présentation intuitive. C'est la 

différence avec l'acte perceptif, dans lequel l'objet est présenté comme effectivement présent ( 

gegenwärtig ), alors que dans l'imagination, il est présentifié, c'est-à-dire « comme s’il était 

“effectivement présent ”337 ». Ainsi, en tant que mode de conscience originelle, la 

présentification se présente comme une conscience de l’être-autrement (Anderssein). C'est 

pourquoi, comme le souligne Nicolas De Warren, il existe un conflit interne à l'imagination 

elle-même, puisque « la conscience [dédoublée de l’imagination] produit son propre 

semblable qui devient son propre autrui. La conscience se neutralise par le fait d’imaginer 

une expérience qui, effectivement, n’a pas lieu338 ». L'imagination doit être distinguée d'un 

simple acte qui s'établit comme une possibilité, autrement dit, le caractère de comme si ne 

peut être confondu avec un peut-être.  

​ Nous arrivons à présent au deuxième pôle de la problématique présentée au début de 

cette deuxième partie, à savoir la conceptualisation. Bien que ce problème puisse être abordé 

sous différentes perspectives, compte tenu du fait que les communautés de recherche 

philosophique sont avant tout une forme de dialogue, nous pensons qu'il est approprié de se 

référer au concept de signification. Husserl nous dit que la fonction de l'expression est « de 

338 Ibid. 
337 DE WARREN, § 23. 
336 JENSEN, R. T., & Moran, D. The phenomenology of Embodied Subjectivity, Londres, Springer, 2013, p. 68. 

 
67 



signifier quelque chose au sens prégnant ; et cette fonction de signification, en tant qu’elle est 

essentielle, lui appartient donc même là où elle n’indique rien339 ». On retrouve dans 

l'expression deux types de choses ; d'une part, la partie physique et d'autre part, sa 

particularité psychique. La première est donnée dans l'apparence sensible du son du mot ou 

du signe sur le papier ; la seconde est comprise à partir des expériences psychiques qui font 

que le mot acquiert une sorte de signification. La théorie de Husserl ne se concentre pas sur la 

transmission et la réception de l'information, mais plutôt sur les limites du signifier et du 

signifié. Sur la base de ces deux notions nous trouvons l’expression comme champ d’action 

de la signification. Dans l'expression comprise comme un simple signe sensible, on trouve 

d'une part l'apparition-expression et d'autre part l'expression elle-même. « Nous disons donc : 

le son de mot, un discours qui peut nous re-présenter (repräsentiren) toute sensible qui entre 

en considération ici, donc le son parlé, ce qui est en cela acoustiquement moteur, etc. ; de 

même, le signe écrit du mot écrit ou imprimé, etc.340 ». Il faut donc distinguer le son du mot 

qui apparaît de l’apparaître lui-même, et de même, « le vécu de l’apparition de perception en 

lequel consiste (besteht) le flottement (das Vorschweben) du son de mot, du signe d’écriture 

sur le papier, et par lequel il est quelque chose qui flotte devant celui qui parle, et devant celui 

qui écoute341 ». 

​ Husserl souligne que cet acte par lequel le son se constitue dans la conscience n'est 

pas complètement déterminé. C'est pourquoi, dans un premier temps, il ne s'agit pas de savoir 

s'il s'agit d'une perception ou d'une représentation imaginaire. En effet, dans l'acte de 

prononcer le mot, il n'y a pas de prise de position existentielle. Le son de mot (Wortlaut) peut 

être compris à la fois comme un existant effectif et comme un comme-si. De plus, ce qui se 

développe dans la pensée et la parole est un flux de représentations imaginaires, « mais, aux 

sons de mots qui y sont imaginés, il n’y a pas de place du tout qui soit assigné dans le monde 

effectif ; ils apparaissent, mais ne valent ni comme étant ni comme n’étant pas342 ». Ainsi, la 

simple apparition de sons de mots dans l'imagination, sans positionnement existentiel,  

fournit les fondements des actes porteurs de sens, c'est-à-dire les apparitions de perception. 

En somme, les mots sont des objectivités sensibles, même pour les mots qui n'ont pas de sens 

effectif, parce qu'ils veulent dire quelque chose. Les apparences des mots, ou plutôt les 

représentations des mots, sont à la base des actes de signification. Or, si l'on analyse la 

signification, on constate que le mot représenté est tel, puisqu'il est intuitionné, c'est-à-dire 

342 Ibid. 
341 Ibid. 
340 Id., p. 33. 
339 HUSSERL, Edmund, Sur la théorie de la signification, Paris, VRIN, 1995, p. 30. 

 
68 



qu'il vise quelque chose, qu'il signifie quelque chose. C'est pourquoi les noms, pour Husserl, 

sont une objectivité nommée. Le son de mot est plus qu'un simple son, c'est un signe 

signifiant. Toutefois, cette conscience de son de mot n'est pas  suffisante pour l'explication du 

sens, car un mot ne contient pas en lui-même une intentionnalité. C'est pourquoi le mot, et 

plus encore l'expression, comme objectivité, sont compris à partir d'un acte de visé. « Il 

intervient donc, en unité avec la conscience de son de mot, des actes nouveaux, les actes du “ 

viser ceci et cela avec le mot ”343 ». Ainsi, lorsqu'une chose est nommée, soit intérieurement, 

soit extérieurement, elle est présentée devant la perception, à partir de la mémoire ou de 

l'imagination. L'objet est suspendu, ou plutôt flottant devant le moi, de manière imaginaire : « 

imaginer est bien une manière de  “voir” l’objet, de le voir flotter en phantasia ou de le voir 

dans l’œuvre d’art qui le présente344 ». De même, on peut trouver des expressions qui 

n'utilisent pas ce lien avec une représentation intuitive, ce qui en fait une simple expression 

symbolique dotée de tout son sens. Le sens est donné par elles-mêmes et  elles n'ont pas 

besoin d'un acte qui remplisse, qui clarifie ; ainsi, l'expression nomme et signifie sans que 

cette relation soit réalisée. Il existe donc une différence entre les actes qui confèrent une 

signification et ceux qui remplissent une signification. Il est donc important, comme le 

souligne Husserl, de séparer  

le remplissement ( Erfüllung ) en tant que remplissement achevé ( Ausfüllung ), pour ainsi 

dire, d’une représentation vide par une plénitude d'intuition – mais la quasi intuitionnification 

est ici à séparer de l’intuitionnification qui remplit effectivement ( se faire une image ) ; et, 

d’autre part, le remplissement au sens de la confirmation, de la corroboration d’une visée au 

sons d’une δόξα, d’une croire, d’une conviction, d’une présomption etc., et d’une façon plus 

précise, éventuellement, d’une vérification par une “ intuition ” ( correspondante! ), rendant 

évident, qui a même ici le caractère d’une croire et conduit la δόξα à l’ἐπιστήμη.345  

​ À partir de l'imagination, une représentation vide est dotée de sens, et l'intention n'est 

pas remplie comme s'il s'agissait d'une corroboration, d'un rendre évident. On ne trouve donc 

pas de prise de position dans l'action de juger la chose représentée. Mais si nous avons 

l'expression dotée d'une signification en soi, ce qui est confirmé, c'est la croyance, elle est 

justifiée. Signifier implique que « ou bien les actes dotés de la tendance au renvoi, ou bien les 

actes donateurs de sens et corollairement remplisseurs de sens346 » mais ces actes ne 

346 Id., p. 39. 
345 HUSSERL, 1995, p. 38. 

344 DUFOURCQ, A, « La définition de l’imagination par Husserl : l'originalité fondamentale et les nombreux 
points d'hésitation ». In : La dimension imaginaire du réel dans la philosophie de Husserl, Phaenomenologica, 
2010, p. 23.  

343 Id., p. 36. 

 
69 



correspondent pas à la signification, qui doit être comprise dans sa pluralité. En d'autres 

termes, pour Husserl, il existe différents types de signification, tels que la signification du 

sujet ou la signification du prédicat, etc. En nommant la France et l'Hexagone, nous trouvons 

deux manières différentes d'entendre le même objet, de le signifier. Chaque expression a un 

sens, les expressions tautologiques ont une seul et même signification, pendant que les 

expressions non-tautologiques ont une signification différente. De même, toute expression a 

un objet, vers lequel elle tend, sans oublier la distinction entre l'objet et la signification, 

puisqu'on peut trouver différentes expressions de sens pour un même objet, comme dans 

l'exemple de la France et de l'Hexagone. Telle est la signification, « c’est ce quelque chose-là 

qui a voulu être dit en tant que tel347 ».  

​ Que l'expression ait la propriété de signifier d'une manière ou d'une autre, passe avant 

le fait qu'elle tende vers l'objectif. « C’est parce que l’expression signifie qu’elle se relie à 

quelque chose d’objectif. L’expression est expression en vertu de sa fonction de 

signification ; et c’est à cette fonction que tient le fait qu’elle dit quelque chose sur des 

objectivités348 ». Cette ambivalence s'explique par la nature même du signifiant, qui ne peut 

se prononcer sur les objectivités de manière précise. En effet, le signifiant est lié aux objets 

de manière directe ou indirecte, déterminée ou indéterminée, dans l'expression de ce concept 

ou d'un autre concept. C'est cette relation complexe qui sous-tend la différence du signifiant. 

Il est important de souligner que la signification, dans la mesure où elle flotte devant le moi, 

n'est pas un acte ou un moment réel de l'acte. Lorsque nous exprimons quelque chose, que ce 

soit intérieurement ou extérieurement, nous constatons que l'expression elle-même veut dire 

quelque chose et c'est dans ce vouloir-dire que se produit la signification.  L’expression, en 

tant qu'unité, se caractérise par le fait qu'elle est l'unité idéale, de sorte que le mot « veut dire 

quelque chose, et ce qu’il veut dire là, c’est quelque chose  d’identique par opposition à la 

multiplicité des actes du parler et du signifier349 ».  Les actes qui confèrent le sens sont donc 

fugitifs, alors que la signification est intemporelle, « identique à soi comme toute idée350».  

​  Nous avons jugé utile de restituer ces contributions de Husserl alors que notre intérêt 

se porte sur l'analyse du dialogue dans les communautés de recherche philosophique 

proposées par la PPE. Comme nous l'avons vu dans la première partie, ce à quoi un 

participant doit faire face, ce sont les concepts, dans la mesure où il les déconstruit et les 

remplit de sens. De même, dans la délimitation que nous avons faite, nous avons montré que 

350 Ibid.  
349 Id., p. 55. 
348 Id., p. 53. 
347 Id., p. 51. 

 
70 



les concepts privilégiés sont les concepts de la philosophie, tels que la beauté, la bonté, la 

vérité, entre autres. D'où le problème de l'abstraction et donc de la conceptualisation dans les 

communautés de recherche. Ces concepts n'ont pas de réalité effective, c'est-à-dire qu'ils ne 

se trouvent pas dans la réalité comme le chien qui peut se trouver devant nous ou le tableau 

que nous pouvons regarder, mais par analogie ou par un autre type de médiation. L'approche 

de Husserl dans le chapitre 3 de l'ouvrage Théorie de la signification suscite un intérêt 

particulier. En effet, l'auteur y traite des représentations sans objets, un concept déjà abordé 

dans les Recherches logiques, mais qui est approfondi et développé dans cette partie. À cet 

égard, il déclare que « chaque représentation doit avoir un objet, se relier à un objet, peu 

importe qu’une conviction existe en même temps ( mitbesteht ) ou n’existe pas, et peu 

importe que la conviction soit juste ou non, que le jugement d’existence concerné soit ou non 

valable351 ».  Pour reprendre un exemple que nous avons cité précédemment, à savoir : « Un 

jeune enfant, par exemple, parlera de la solidarité ( comme Ourson qui aide Julie), d’injustice 

(comme Calimero qui est maltraité)…352 », nous voyons que le concept de solidarité est 

représenté par la figure de l'ours qui aide une fille. Cet ours parle et a des particularités qui le 

séparent du véritable ours, celui que nous connaissons.  

Ainsi, la représentation de l'ours représente l'objet-ours et pourtant  elle ne s’identifie 

pas à lui. Mais si cet objet n'est pas, comment le représenter ? Pour répondre à cette question, 

il faut recourir aux « jugements visionnées (einsichtige), évidents, dans lesquels les 

situations-de-chose (Sachlage) concernées en viennent pour nous à se donner d’une manière 

adéquate353 ». Il faut donc distinguer les jugements de relation à l'objectif et les jugements 

d'existence. Dans le premier cas, nous partons de jugements d'identité dans lesquels l'ours est 

le même que celui qui aide la fille (solidarité). « Cette conscience de jugement est la 

conscience du même. Par ce jugement, les représentations de A et de B, c’est-à-dire la 

représentation que nous avons si nous disons (sagen) A et si nous disons B dans l’énoncé 

(Ausage), sont amenées à une unité ; elles sont des parties constitutives du jugement, et 

jointes par la conscience en surplomb de ce qu’il y a d'“identique”354 ». Dans le jugement 

d'identité, les deux représentations de cet exemple, celle de l'ours et celle de la solidarité en 

tant qu'ours qui aide Julie, sont liées au même objet. C'est-à-dire que ce même ours qui aide 

Julie est le même ours  par lequel apparaît la solidarité. C'est également le cas si, au contraire, 

nous avons le jugement de différence, dans lequel l'ours est différent de la solidarité, 

354 Id., p. 66. 
353 HUSSERL, 1995, p. 63. 
352 LELEUX, p. 122. 
351 Id., p. 63. 

 
71 



exprimée par la non-assistance à Julie. Ainsi, ces deux moments de jugement permettent de 

comprendre le même objet représenté dans l'imaginaire.  

B. L'imagination est conscience de quelque chose : Jean-Paul Sartre 

 
Avant d'aborder la question de l'imagination du point de vue de Merleau-Ponty, il 

nous semble nécessaire de présenter, au moins brièvement, la pensée de Jean-Paul Sartre, 

dont une grande partie de son travail sera influencée. Si Sartre poursuit la réflexion laissée 

par Husserl, notamment dans Ideen355, il ouvre également un nouveau paradigme dans la 

discussion sur l'imagination. Husserl, comme le dit Sartre dans L'imagination, a tracé les 

possibilités d'un changement de paradigme en établissant la phénoménologie en tant que   

« description des structures de la conscience transcendantale fondée sur l’intuition des 

essences de ces structures356 ». Ainsi, à partir de la réflexion, le phénoménologue cherche à 

saisir les essences, en opérant à partir d'exemples, que l'objet individuel soit réel ou 

imaginaire. C'est pourquoi la question de l'imagination ne porte pas sur la manière dont une 

image est faite (psychologie), mais sur son essence même, à savoir : qu'est-ce qu'une image ? 

Cette question et toutes celles qui peuvent en découler trouvent leur réponse non pas dans les 

ressources de la psychologie ou des sciences formelles, mais dans la phénoménologie, qui est 

purement descriptive. Sartre propose ainsi de jeter les bases d'une psychologie 

phénoménologique, dans le prolongement de l'analyse de Husserl. De cette manière, pour que 

la psychologie phénoménologique puisse se consolider en tant que corpus, « on doit chercher 

à constituer une eidétique de l’image, c’est-à-dire à fixer et à décrire l’essence de cette 

structure psychologique telle qu’elle apparaît à l’intuition réflexive357 ».  

​ Sartre reconnaît que la conception de l'intentionnalité de Husserl, que nous avons déjà 

abordée, permet de restructurer la notion d'image. Les choses ne sont pas une pure 

représentation qui se réduit à une quantité de stimuli subjectifs, tels que la couleur, la 

sensation, l'apparence, comme le pense le psychologisme. Au contraire chez Husserl, les 

choses sont placées en dehors de nous, viser un objet sur la base de ses caractéristiques ou de 

ses aspects ne revient pas à concevoir la totalité de l'objet ; au contraire, la tonalité, la taille, 

etc. sont des qualités transcendantes, matière subjective à laquelle s'applique l'intention. De 

même, c'est le cas de l'image, qui est une « image de quelque chose358 . (...) l’image cesse 

358 Id., p. 123. 
357 Id., p. 120. 
356 Id., p. 118. 
355 SARTRE, Jean-Paul, L’imagination, Paris, puf, 2023, p. 117-133. 

 
72 



d'être un contenu psychique ; elle n’est pas dans la conscience à titre d'élément constituant ; 

mais, dans la conscience d’une chose en image359 ».  

​ L'image n'est donc pas seulement un produit mental, elle a un caractère intentionnel et 

donc « passe de l'état de contenu inerte devenant conscience à celui de conscience une et 

synthétique en relation avec un objet transcendant360 ». Ainsi, dans la phénoménologie 

sartrienne, l'imagination est avant tout un acte, où la conscience vise directement l'objet. Le 

grand engagement de Husserl à ouvrir l’image sur l'extériorité de la conscience signifie que 

l'image peut être comprise à partir de son unité, c'est-à-dire l'objet imaginé qui est un seul et 

même objet. Pour Sartre, ce changement de paradigme a quelques conséquences, l'une d'entre 

elles étant que l'image ne peut être comprise à partir de la passivité, mais au contraire 

l'imagination  est un acte actif de la conscience. Cela signifie que l'image remplit une  

intention vide, de sorte que, bien qu'elle diffère de la perception, elle est, d'une certaine 

manière, une forme de perception. Nous pouvons la percevoir, en tant qu'objet-chose mais 

aussi en tant qu'objet-image et chacun de ces actes a ses propres caractéristiques. Cependant, 

comme le dit Sartre : « À cette explication nous souscrivons entièrement. Mais elle demeure 

encore très incomplète361 ». Pour établir la nouveauté de Sartre, il faut se référer à 

L'Imaginaire de 1940, écrit quatre ans après ses premières analyses dans L'Imagination.  

​ Déjà à la fin de L’imagination, Sartre avait dit que le problème qui se pose, et dans 

lequel peuvent résider certaines ambiguïtés, est celui de la nature de l'image. Si, du point de 

vue de Husserl, l'image est une synthèse active, cela peut avoir deux implications : d'une part 

qu'il y a un changement de matière ou que seule une modification de groupement se 

manifeste. Ainsi, l'image du Centaure peut s'expliquer de deux manières, la première étant 

que constitution de « la synthèse spontanée d'une perception renaissante du cheval et d'une 

perception renaissante de l'homme362 » et la deuxième, que « la matière impressionnelle de la 

perception est incompatible avec le mode intentionnel de l'image-fiction363 ». Ce qui est au 

cœur de la discussion est une rupture entre l'image-fiction et l'image-souvenir, qui pour Sartre 

n'est pas tout à fait claire, et  à cause de laquelle une restructuration de l'acte imaginatif 

devient nécessaire. La différence entre l'imagination et la perception ne peut donc pas résider 

dans l'intention de chacun de ces actes, mais tout comme l'intention diffère, la matière diffère 

également. « Peut-être même faut-il que la matière de l’image soit elle-même spontanéité, 

363 Ibid. 
362 Ibid. 
361 Id., p. 132. 
360 Id., p. 124. 
359 Ibid.  

 
73 



mais une spontanéité d’un type inférieur364 ». La question de l'image doit donc être 

reconsidérée sur d'autres bases, et si Husserl a ouvert un nouveau champ de recherche, pour 

Sartre cil faut tout de même repartir de zéro, et c'est le sens de l'ouvrage précité publié en 

1940. 

​ Dans un premier temps, Sartre nous dit que l'image est une conscience à part entière. 

Pour comprendre cela, il l'explique par la perception de la chaise. Pour lui,  c’est absurde de 

dire que la chaise est à l'intérieur de la perception. La perception est « une certaine 

conscience et la chaise est l'objet de cette conscience365 ». Le fait d'imaginer la chaise, 

c'est-à-dire que l'objet est donné en image, n'implique pas que l'objet soit à l'intérieur de la 

conscience. D'où, que « une image de chaise n’est pas [et] ne peut pas être une chaise366 ». 

Ainsi, qu'il soit imaginé ou perçu, l'objet (la chaise observée ou dans laquelle le sujet est 

assis) est toujours hors de la conscience, dans un espace, à un moment donné. De même, cet 

objet perçu ou imaginé est le même, il n'y a donc pas de changement dans son hylé. Ce qui 

diffère entre les deux, c'est la manière dont la conscience vise l'objet, c'est-à-dire son 

intentionnalité. « Seulement, dans un des cas, la chaise est “ rencontrée ” par la conscience ; 

dans l’autre, elle ne l’est pas. Mais la chaise n’est pas dans la conscience. Pas même en 

image367 ». L'image est donc un type de conscience à part entière, c'est-à-dire une 

organisation synthétique qui vise l'objet d'une manière particulière. Nous ne parlons pas 

d'images en tant qu'éléments de la conscience, mais en tant que conscience  ayant une 

structure complexe.  

​ Or, un objet peut nous être donné à partir de trois types de conscience différents, à 

savoir la perception, la pensée et l'imagination. Dans la première, l'objet apparaît à partir 

d'une série de projections ou, pour utiliser le terme de Husserl, d’esquisses (Abschattungen). 

« On doit apprendre les objets, c’est-à-dire multiplier sur eux les points de vue possibles. 

L’objet lui-même est la synthèse de toutes ces apparitions. La perception d’un objet est donc 

un phénomène à une infinité de faces368 ». Dans la seconde, l'objet est donné d'un seul coup à 

la conscience ; la pensée rassemble la totalité de l'objet dans la pensée. Telle est la différence 

entre l'une et l'autre : alors que dans la pensée l'objet est donné d’un coup dans sa totalité, 

dans la perception l'objet est donné  progressivement et à partir de la multiplicité des  

apparitions. Or, l'imagination peut être comparée à la perception en ce que l'objet est donné à 

368 Id., p. 21. 
367 Id., p. 21. 
366 Ibid. 
365 SARTRE, Jean-Paul, L’imaginaire, Paris, Gallimard, 1940, p. 20. 
364 Id., p. 133. 

 
74 



partir des  apparitions, mais dans l'image la connaissance est immédiate et non lente comme 

dans l'acte perceptif. L'image est donc un acte synthétique qui réunit les éléments de l'objet et 

les organise en totalité. De même, une autre différence essentielle entre l'imagination et la 

perception est la manière dont l'objet est présenté, c'est-à-dire que dans la perception, l'objet 

qui est à l'extérieur déborde dans ses qualités essentielles alors que l'image ne le fait pas. En 

d'autres termes, les objets de l'imagination n'entretiennent pas entre eux des relations infinies, 

comme le fait l'objet perçu de la chaise, en termes de taille, de mesure, de distance, etc., « on 

ne peut rien apprendre d’une image qu’on ne sache déjà369 ».  

​ En revanche, si l'image est un objet donné d'un seul coup dans son intégralité à partir 

de ses propres caractéristiques, elle se rapproche beaucoup plus de la forme du concept. Mais 

le concept nous apprend quelque chose, alors que l'image ne nous apprend  rien. C'est 

pourquoi Sartre dit qu'il y a une attitude face à l'image, celle de la quasi-observation. « Nous 

sommes, en effet, placés dans l’attitude de l’observation, mais c’est une observation qui 

n’apprend rien370 ». De même, l'image, en tant que conscience d'un objet extérieur, détermine 

cet objet à partir de son absence ou de sa non-existence. L'objet imaginé n'est pas, même s'il 

porte en lui la possibilité d'être, et il « enveloppe un certain néant. Son objet n’est pas un 

simple portrait, il s’affirme : mais en s’affirmant il se détruit371 ». Cela n'implique pas, bien 

sûr, que l'objet n'est pas devant nous et que nous ne pouvons pas voir l'image comme une 

perception possible, c'est-à-dire à partir de ses caractéristiques essentielles. La conscience 

imageante contient en elle-même la non-existence de l'objet, c'est une conscience sans objet. 

Mais elle ne le fait pas de manière passive, elle se donne à elle-même en tant que spontanéité. 

« La conscience apparaît comme créatrice, mais sans poser comme objet ce caractère 

créateur372 ». Telle est donc la caractéristique essentielle de l'image dans la philosophie 

sartrienne, et nous y reviendrons plus loin avec Merleau-Ponty. 

​ Que l'objet soit inexistant (fiction) ou absent (photo de Sartre), dans les deux cas la 

conscience désigne l'objet d'une manière particulière, comme une image. Et la manière dont 

l'objet est donné est multiple, c'est-à-dire à partir de l'unité des aspects qui le composent, mais 

aussi des possibilités ontiques qu'il peut contenir. Pour comprendre cela, Sartre nous montre 

la différence entre l'image et le signe, étant donné qu'entre l'objet-image et le mot il n'y a pas 

d'autre relation que celle qui est conventionnellement créée par un groupe donné. En 

revanche, la matière de l'image physique ressemble à l'objet lui-même, c'est-à-dire que 

372 Id., p. 36. 
371 Id., p. 34. 
370 Id., p. 28. 
369 Id., p. 27 

 
75 



l'objet-image a une relation profonde avec l'image physique visée par la conscience. Ainsi 

dans le signe, l'objet n'est pas donné, mais est désigné par une intention vide, alors que dans 

l'image, l'objet, comme l'image de Sartre, est une manière dont l'objet absent apparaît. Et une 

intention vide peut être remplie, comme c'est le cas du mot « Sartre », auquel on peut ajouter 

un contenu concret, alors que l'image est déjà là à sa manière. « Si [Sartre] apparaît en 

personne, elle [la photographie] disparaît373 ».  

​ Comme nous l'avons vu plus haut en parlant de Husserl, l'image est pour lui un 

remplissement (Erfüllung) de la signification. Pour Sartre, cependant, ce n'est pas tout à fait 

le cas, puisqu'il affirme que « la conscience d’image est une conscience dégradée de savoir374 

». En d'autres termes,  « l’image exprime d’abord un décalage entre la perception et le 

savoir375 » : en effet, si la conscience est face à l'objet visé, son mode est celui de la 

perception, alors que la conscience qui vise l'objet à vide est une conscience de la 

signification. D'une part, Sartre précise que dans la perception pure, l'objet doit être  en face 

de nous, alors que dans l'image, cet objet dépend en grande partie du réel, c'est-à-dire que, « 

la conscience en image est ainsi davantage une mise en image de l’objet perceptif réel (une 

transcendance réelle), une irréalisation de celui-ci376 ». On peut donc dire que l'image se 

trouve à un point intermédiaire, dans un état instable. L'objet, quant à lui, est individuel et 

donc, dans la perception, il est donné à partir de son espace et de son temps déterminés, alors 

que dans l'imagination il n'y a pas de principe d'individuation. « La conscience imageante 

constitue une image comme visée irréelle en neutralisant l’individualité de l’objet réel, sans 

toutefois compromettre sa transcendance. La visée en image fait apparaître la chose comme 

dépourvue de son individualité, en tant que cette dernière n’est plus effectivement posée377 ». 

L'image place ainsi l'objet entre le savoir et la perception pure, dans une sorte de néantisation  

du monde. En bref, pour Sartre, l'image d’un objet matériel a une existence réelle en dehors 

de la conscience, sa différence réside dans la manière dont elle se rapporte aux objets du 

monde. C'est-à-dire que le type d'existence de l'image est totalement différent du type 

d'existence de l’objet réel. L'objet peut apparaître dans la conscience-image comme absent, 

l'objet est donné à la manière de « être donné-absent378 ». Contrairement à la perception dont 

l'acte est réalisant, l'imagination désigne l'objet de telle sorte qu'il n'est pas à un moment 

378 SARTRE, 1940, p. 346 
377 Id., § 25. 
376 Ibid. 

375 MASSELOT, Nathanaël, « L’ontologie sartrienne est-elle une phénoménologie transcendantale ? », 
Methodos, 2012, §23. 

374 Id., p. 75. 
373 Id., p. 54. 

 
76 



donné et dans un espace donné. « Ainsi l’acte imaginatif est à la fois constituant, isolant et 

anéantissant379 ». 

1.​ Synthèse des points 1 et 2 de la deuxième partie. 

Jusqu'à présent, nous avons  examiné l'analyse phénoménologique de l'imagination de 

Husserl et de Jean-Paul Sartre. Pour Husserl, la conscience est d'abord et avant tout 

intentionnelle et donc elle est  un flux d'expériences vécues qui se rapportent à des objets. 

Dans la philosophie husserlienne, l'imagination présentifie l'objet, c'est-à-dire qu'elle le place 

dans un comme si. Selon la conception sartrienne, un rapport essentiel unit la connaissance et 

l'imagination, en ce sens où, d'une part, l'objet se présente de manière instantanée et à partir 

de ses schémas particuliers, mais il le fait à partir de l'absence, ce qui implique que 

l'imagination ne possède pas l'objet. Ainsi, l'acte d'imaginer consiste à saisir l'objet comme 

irréel, positionnant l'imagination comme le fondement de la structure transcendantale. Les 

deux philosophes ne convergent pas sur la nature de l'imagination : pour Husserl, 

l'imagination est une sorte de perception  alors que pour Sartre, il y a « une essentielle 

pauvreté de l'image : elle ne m'apprend rien et ne saurait, à ce titre, me surprendre380 ». C'est à 

partir de ces deux  positionnements phénoménologiques différents que le travail de 

Merleau-Ponty est influencé. Il s'agit pour lui de réconcilier l'imagination et la perception ou, 

en d'autres termes, le réel et l'imaginaire. Cette problématique sera abordée dans le troisième 

point de la deuxième partie. 

C. Contribution de Maurice Merleau-Ponty au concept d'imagination 
 
​ Pour mener à bien cette analyse, nous avons décidé d'aborder  chronologiquement les 

analyses de Merleau-Ponty sur l'imagination. 381 Dans un premier temps, nous trouvons son 

ouvrage Phénoménologie de la perception de 1945 dans lequel une nouveauté se trouve dans 

l'introduction du concept de forme ( Gestalt ). De même, nous trouvons les cours de 1952 à 

1960 et, en particulier, le cours de Psychologie de l'enfant et pédagogie de l'enfant 

1949-1952, que nous considérons de la plus haute importance pour le but de ce mémoire. Et 

enfin, nous avons trois ouvrages tardifs dans lesquels se dessine le rôle de l'imagination, à 

savoir Signes de 1960, L'œil et l'esprit de 1964 et Le visible et l'invisible de 1964. 

381 Cette analyse chronologique est fortement influencée par les travaux de DUFOURCQ, Annabelle, 
Merleau-Ponty : Une ontologie de l’imaginaire, Heidelberg, Springer, 2012, p. 13-15. 

380​  LAPIERRE, Christopher, « Le fondement imaginaire du perçu chez Merleau-Ponty et Grimaldi », 
Revue de métaphysique et de morale, n° 87/2015, p.353-376, p. 356. 

379 Id., p. 348. 

 
77 



1.​ L'imagination dans Phénoménologie de la perception de 1945 

​ Bien que nous ne trouvions pas une analyse  développée de l'imagination dans la 

Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty y pose les bases d'une nouvelle 

compréhension de celle-ci. Tout d'abord, en ce qui concerne la perception, il soutient, comme 

Husserl, qu’elle n'est possible que si elle est en relation avec un objet extérieur. « Une donnée 

perceptive isolée est inconcevable, si du moins nous faisons l'expérience mentale de la 

percevoir382 ». Or, le sensible se distingue des propriétés de l'objet, de sorte que les couleurs 

ne sont pas une sensation mais un sensible et que la qualité est une propriété de l'objet donné. 

La différence essentielle est celle du sentir et connaître, ce qui, pour Merleau-Ponty, a des 

implications importantes pour la compréhension du champ phénoménal. En d'autres termes, « 

le sentir investit la qualité d’une valeur vitale, la saisit d’abord dans sa signification pour 

nous, pour cette masse pesante qui est notre corps383 ». Grâce à la perception, le monde 

devient présent à la conscience et, de là, à la forme originale des objets. Il est important de 

revenir au monde vécu et non s’en tenir à un monde où tout est érigé en objectivité, critique 

de Merleau-Ponty à l'égard de la science et de la psychologie moderne. Au contraire, il faut : 

Rendre à la chose sa physionomie concrète, aux organismes leur manière propre de traiter le 

monde, à la subjectivité son inhérence historique, de retrouver les phénomènes, la couche 

d'expérience vivante à travers laquelle autrui et les choses nous sont d’abord données, le 

système “ Moi-Autrui-les-choses ” à l’état naissant, de réveiller la perception et de déjouer la 

ruse par laquelle elle se laisse oublier comme fait et comme perception au profit de l’objet 

qu’elle nous livre et de la tradition rationnelle qu’elle fonde.384 

​ Ainsi, le réel se présente comme quelque chose de solide dans lequel se réalise un 

champ de transcendance, contrairement à Sartre qui considère la perception comme un acte 

dans lequel peut résider la perception pure ou la conscience-image. « Le réel est ce milieu où 

chaque moment est non seulement inséparable des autres, mais en quelque sorte synonyme 

des autres, où les “ aspects ” se signifient l’un l’autre dans une équivalence absolue385 ». Et il 

s'éloigne de Husserl qui propose que la perception se trouve au fond de tout acte de 

conscience, mais sans qu'elle soit un acte en soi. L'expérience que nous pouvons avoir du 

monde est une expérience réelle même dans les cas où elle peut apparaître comme une 

illusion. Les sensations sont « les conditions les plus fondamentales de tout sens, d’un 

385 Id., p. 379. 
384 Id., p. 84. 
383 MERLEAU-PONTY, 1945, p. 79. 
382 MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945, p. 26. 

 
78 



monde, de sujets et d’objets divers386 ». Une séparation entre la conscience et les objets rend 

impossible le champ phénoménal. La matière est donc caractérisée par la diversité, de 

multiples aspects qui varient. C'est pourquoi « il faut que la chose se donne dans une diversité 

contingente telle qu’un “ bougé ” subsiste entre ces variations ainsi qu’entre elles et d’autres 

possibles. De cette façon seulement on peut comprendre qu’il y ait un monde transcendant, 

qu’il nous soit donné dans un flux d’apparences387 ». Et alors, qu'est-ce que le sens ? 

Comment peut-on comprendre la perception d'une photographie ? Pour Merleau-Ponty, « le 

sens est et doit être une Gestalt sensible, une structure incarnée, c’est-à-dire qu’il est 

indissociable d’une diversité éparse, donc d’une certaine spatialité, d’une corporéité du Je – 

ainsi attaché à un point de vue partiel – et d’aspects multiples contingents388 ». 

​ Ce flux sensible est expliqué à partir de la position de Husserl, c'est-à-dire que le flux 

sensible fait apparaître un monde. Comme nous l'avons vu précédemment, dans la perception, 

Husserl affirme que l'objet est donné à la conscience par esquisses (Abschattungen). 

Merleau-Ponty en prenant l'exemple d'un dé, indique qu' il « est là, il repose dans le monde ; 

si le sujet tourne autour de lui ce ne sont pas de signes, mais de côtés du dé qui apparaissent, 

il ne perçoit pas des projections ou même des profils du dé, mais il voit le dé même tantôt 

d’ici, tantôt de là, les apparences qui ne sont pas encore figées communiquent entre elles, 

passent l’une dans l’autre, elles rayonnent toutes d’une Würfelhaftikeit centrale qui est leur 

lien mystique389 ». Ce qui est donné à la conscience, c'est l'expérience de la chose, « une 

transcendance dans un sillage de subjectivité, une nature qui transparaît à travers une 

histoire390 ». En d'autres termes, pour percevoir les choses, il faut les vivre et cela ne signifie 

pas faire une synthèse des parties ou faire coïncider les éléments qui constituent la chose. La 

« chose n’est pas un bloc, les aspects perspectifs, le flux des apparences, s’ils ne sont pas 

explicitement posés, sont du moins prêts à être perçus et données en conscience non-thétique, 

juste autant qu’il faut pour que je puisse les fuir dans la chose391 ».  

​ Or, les choses ne sont pas de simples objets de perception, mais des réalités qui 

participent à la chair. Les images font partie de la perception, puisqu'elles sont à l'origine du 

mouvement. L'acte de perception est donc enrichi d'images et celles-ci varient en fonction du 

schéma corporel à partir duquel on perçoit et on imagine. Pour Merleau-Ponty, le corps est 

important pour comprendre le champ phénoménal, la relation entre les objets et la 

391 Ibid 
390 Id., p. 382. 
389 MERLEAU-PONTY, 1945, p. 381. 
388 Id., p. 37. 
387 Ibid. 
386 DUFOURCQ, 2012, p. 36 

 
79 



conscience. Dans la première partie de Phénoménologie de la perception, on nous dit que 

« notre perception aboutit à des objets, et l’objet, une fois constitué, apparaît comme la raison 

de toutes les expériences que nous en avons eues ou que nous pourrions en avoir392 ». 

Percevoir un objet implique d'entrer dans la manifestation de toutes les faces de la chose, et 

Merleau-Ponty affirme que « l’objet achevé est translucide, il est pénétré de tous côtés par 

une infinité actuelle de regards qui se recoupent dans sa profondeur et n’y laissent rien de 

caché393 » et ce, tant dans la perspective spatiale que temporelle. Cependant, la perception de 

cet objet par les sens n'est pas complète, c'est-à-dire que l'œil ne peut synthétiser toutes les 

facettes de la chose que par le biais de la réflexion ou du langage. De fait, « la synthèse des 

horizons n’est qu’une synthèse présomptive, elle n’opère avec certitude et avec précision que 

dans l’entourage immédiat de l’objet394 ». Un horizon anonyme apparaît devant lui, laissant 

l'objet inachevé et ouvert dans sa totalité. L'objet contient en lui-même une infinité d'aspects 

qu'il est presque impossible d'appréhender dans leur totalité au moyen des seuls sens. En fin 

de compte, le corps individuel en tant que point de vue sur le monde est également un objet 

de ce monde. Le sens de la vue, par exemple, n'est pas possible sans une corporalité : les 

yeux. Ce corps n'est pas seulement « un espace expressif parmi tous les autres. Ce n’est là 

que le corps constitué. Il est l’origine de tous les autres, le mouvement même d’expression, ce 

qui projette au-dehors les significations en leur donnant un lieu, ce qui fait qu’elles se mettent 

à exister comme des choses, sous nos mains, sous nos yeux395 ». C'est donc par le corps qu'il 

peut y avoir un monde apparaissant, « en lui nous apprenons à connaître ce nœud de l’essence 

et de l’existence que nous retrouverons en général dans la perception396 ».  

 

2.​ L’imagination : Cours de 1949-1960 

Dans l'ouvrage Psychologie et pédagogie de l'enfant, nous rencontrons d'abord le 

problème du langage, qui se situe entre la philosophie et la psychologie. Le langage, dit 

Merleau-Ponty, est une question dévalorisée, « on ne le considère que comme vêtement de la 

conscience, revêtement de la pensée. Même pour un auteur comme Sartre, qui pourtant 

n’ignore pas le problème d’autrui, il est impossible que le langage apporte quelque chose à la 

pensée : la “ puissance ” du mot n’existe pas, le mot universalise, résume ce qui existe déjà. 

396 Id., p. 183. 
395 Id., p. 182. 
394 Id., p. 98. 
393 Id., p. 97. 
392 Id., p. 95. 

 
80 



La pensée ne doit rien au mot397 ». Merleau-Ponty, quant à lui, préfère  formuler une nouvelle 

position, car cette vision est complice du positivisme. Afin de développer la nature du 

langage, il a recours à une analyse phénoménologique du développement psychologique du 

langage chez l'enfant. Pendant les premières années, l'enfant babille, et c’est là une forme 

ancestrale de langage. Ce babillage est « une langue polymorphe : elle est spontanée par 

rapport à l’entourage398 ». Ce babillage est également imprégné d'une forme d'imitation qui 

disparaît entre 6 et 12 mois. Cependant, comme il y a une transition d'une attitude biologique 

(babillage-imitation) à une attitude non biologique (concepts-idées-langage). Merleau-Ponty 

expose la théorie de l'imitation et, avec elle, les postulats de Scheler et de Husserl, qui 

considèrent le langage comme une activité qui donne du sens par le biais de l'expression, « 

acte même par lequel se réalise la conscience399 ». Mais si l'on continue dans cette 

perspective, la langue n'a rien à apporter puisqu'elle n'est qu'une reproduction. Au contraire, « 

le langage en tant que phénomène d’expression est constitutif de la conscience. Apprendre à 

parler, dans cette perspective, c’est coexister de plus en plus avec le milieu. Vivre dans ce 

milieu est pour l’enfant l’incitation à reprendre pour son compte langage et pensée400 ». En 

bref, le langage est un acte qui transcende, il est non seulement un produit de la pensée, mais 

aussi un instrument de dépassement.  

Or, une fois le langage délimité, il nous reste à répondre à une question essentielle, 

celle de la perception chez l'enfant. D'emblée, Merleau-Ponty critique la position de Piaget 

sur le plan de l'analyse des résultats. Il est intéressant de voir comment est introduite la 

question de l'enfant comme corps phénoménal qui se relie à partir de l'intimité. « L’enfant se 

réfère aux objets virtuels de la pensée, à son expérience intérieure : il ne s’agit nullement 

d’un concept matérialiste401 ». De même, l'enfant utilise la totalité de son corps, de sorte qu'il 

ne fait pas de distinction entre ce qui est donné par chacun des sens. Il n'y a donc pas de 

synthèse dans le langage des enfants, mais une expression de toute la corporalité. C'est 

pourquoi « il n’y a pas de multiplicité de sensations402 ». Cette unité de corps n'est pas une 

somme de sensations mais un schéma corporel dont les caractéristiques sont les suivantes : 

« la conscience de notre corps dans l’espace ; l’unité embrassant toutes les données 

sensorielles403 ». En bref, comme nous l'avons vu dans Phénoménologie de la perception, à 

403 Ibid. 
402 Id., p. 189. 
401 Id., p. 186. 
400 Id., p. 46. 
399 Id., p. 45. 
398 Id., p. 15 
397 MERLEAU-PONTY, Psychologie et pédagogie de l’enfant, Lagrasse, Verdier, 2001, p. 10. 

 
81 



l'instar de la perception l'adulte, la perception de l’enfant implique une relation entre les sens 

eux-mêmes et une relation au monde extérieur. 

Avant qu'un jugement ait lieu, il existe un phénomène particulier, à savoir le 

phénomène de constance. Ce phénomène se retrouve aussi bien chez l'enfant que chez 

l'adulte : l'objet se présente d'abord avec des caractéristiques apparentes qui peuvent changer 

avec le passage du temps ou de l'espace. Il y a donc une méconnaissance des lois qui font que 

l'objet se comporte de telle ou telle manière, c'est-à-dire une méconnaissance des lois 

théoriques de l'objet dans un espace et un temps donnés. De la Gestalttheorie, on peut  

dégager deux moments, à savoir la description de l'objet en question et la tentative 

d'explication. De fait, « nous voyons l’objet à distance, nous ne le jugeons pas à distance404 ». 

La perception de la couleur ou de la taille est liée à l'expérience sensible donnée et donc à sa 

configuration sensible. La constance est donc égale à la qualité de la forme, qui reste 

constante. Ce n'est donc pas la connaissance qui affecte, par exemple, la perception de la 

couleur blanche, mais sa conformation sensible elle-même. Pour la théorie de la forme, le 

regard peut être analysé selon deux perspectives : la première est celle dans laquelle le champ 

perceptif est décomposé, c'est-à-dire analysé. Dans la seconde, regarder librement correspond 

à laisser « agir le tout sur chaque partie405 ». Il y a donc une sorte d'organisation dans la 

perception des objets avant qu'il y ait un jugement, d'où l'importance de la position dans un 

milieu. En d'autres termes, grâce au phénomène de constance, les sens de l'enfant (et de 

l'adulte) ne sont pas chaotiques mais contiennent une structuration du champ perceptif. Il est 

important de préciser que cette organisation n'a pas  la même intensité que chez l'adulte, qui a 

déjà une connaissance théorique des objets par rapport au temps et à l'espace. La chose est 

donc avant tout une « unité pré-intellectuelle ; elle se définit pour la perception comme un 

certain style. Exemple : pour la première [ théorie classique ], cercle = loi conçue par moi de 

l’engendrement de cette figure ; pour la seconde [ théorie de la forme Gestalttheorie ], cercle 

= une certaine physionomie, une certaine courbure. Nous apprenons à voir l’unité des 

choses406 ». Merleau-Ponty  conteste l'idée que l'expérience infantile commence par une sorte 

de chaos ; au contraire, elle commence « par un monde déjà, dont la structure est seulement 

lacunaire407 ». 

Comme nous l'avons souligné, cette organisation de la perception de l’enfant n'est à 

aucun moment identique ou comparable à celle d'un adulte qui connaît les lois théoriques. 

407 Ibid. 
406 Id., p. 192. 
405 Ibid. 
404 Id., p. 190. 

 
82 



Mais il est vrai qu'au fur et à mesure que l'enfant développe ses activités de pensée, des 

transformations et des réorganisations se créent. Ce qui nous importe, c'est le caractère des 

choses dans leur état primaire de donation chez l'enfant, à savoir le caractère de la 

constitution du monde. « Il ne s’agit que de reconnaître chez lui [ l’enfant ] une organisation 

perceptive préalable aux opérations logiques et pourtant capable de fonctionner selon sa 

logique propre408 ». La différence entre la perception de l'enfant et celle de l'adulte est qu'elle 

est globale et fragmentaire, alors que la perception de l'adulte est articulée. Nous voudrions 

citer l'exemple donné par Merleau-Ponty : Un enfant qui dessine une bicyclette le fait à partir 

d'une reproduction « plus au moins cohérent[e], avec des détails suraccentués ( le pédalier, 

par exemple ), mais les rapports mécaniques existant entre les différentes pièces ( les 

relations entre pédalier et roue arrière ) et qui guident l’adulte dans son dessin, ces liens lui 

échappent presque entièrement409 ». Ce qui manque à la perception de l'enfant, ce n'est pas 

une synthèse, mais une synthèse articulée. De plus, contrairement à l'adulte, l'enfant peut 

saisir les formes ensemble beaucoup plus facilement. D'autre part, la perception est la mise en 

forme du comportement de l'enfant dans laquelle l'objectif n'est pas distingué de ce qui est lié 

à la structure de la pensée de l'enfant. Pour l'enfant, percevoir, c'est avoir un comportement 

d'échange avec les choses.  

Il faut maintenant préciser ce que l'image n'est pas, à savoir qu'elle n'est pas une 

perception limitée ou affaiblie ; elle n'est pas une chose intérieure ou psychique mais une 

conviction globale : et enfin, elle n'est pas un simple jugement mais se donne comme 

quasi-vision. L'imagination vise toujours un objet perçu, et c'est pourquoi « imaginer n’est 

pas contempler un tableau intérieur, mais se référer à l’objet unique410 ». Il n'y a donc pas 

deux personnes ; une réelle et celle qui apparaît sur la photographie. Imaginer, c'est tendre 

vers l'objet réel pour le faire apparaître ici. Merleau-Ponty dit que ce qui existe est une sorte 

de pseudo-réalisation de l'objet imaginaire, « il y a production d’un “ analogon ” de l’objet 

absent411 ». On retrouve ici une forte influence de Sartre qui compare l'image mentale et les 

phénomènes qui lui sont liés : l'imagination à l'aide d'un objet extérieur ( imitateurs, 

photographie, tableau...) et l'image mentale pure sans support matériel, qui est en quelque 

sorte affective. Cette dernière est et se donne dans une projection active affective et non 

intellectuelle. Ainsi, imaginer un objet donné, c'est se mettre dans un conduit donné et donc 

lui donner une quasi présence. L'affectivité n'est donc pas un état ou une accumulation d'états 

411 Id., p. 226. 
410 Id., p. 225. 
409 Id., p. 193. 
408 Id., p. 193. 

 
83 



du corps, mais elle renvoie à des manières de viser, autrement dit des intentionnalités. En 

bref, les sentiments visent un objet donné et le font sous la forme d'une image. 

Nous constatons donc que « l’image se distingue de la perception en ce qu’elle n’est 

jamais observable412 ». L'image donne ainsi l'idée d'une communication directe : « elle s'offre 

d'un seul coup ; elle a en cela une sorte de pouvoir convaincant413 ». L'imaginaire nous met en 

relation avec l'absolu sans croire qu'il est réel ; le pouvoir d'imaginer est donc trompeur et en 

même temps une manifestation de la liberté de la conscience. La proposition de Sartre d'une 

distinction absolue entre le réel et l'imaginaire n'est pas entièrement convaincante pour 

Merleau-Ponty. En effet, l'imagination dépasse les prémisses, tout comme la perception, de 

sorte que ce qui réside est une ambiguïté de ce qui est perçu. C'est-à-dire que grâce à 

l'ambiguïté, l'imagination apparaît comme réelle ; cette ambiguïté se comprend du point de 

vue que la conscience réelle ne possède pas la totalité, de sorte que l'image d'une perception 

ne peut être reconnue d'un seul coup. L'irrationnel de la perception est ouvert à la justification 

et l'irrationnel de l'imaginaire est fermé à la vérification. L'enfant se trouve donc dans cette 

zone hybride, dans « la zone d'ambiguïté de l’onirisme414 ». Bien que pour Sartre il n'y ait pas 

de possibilité d'un troisième monde réel, comme le propose Merleau-Ponty d'une certaine 

manière, et par conséquent « l’idée d’une “ zone d’ambiguïté ” dont l’onirisme serait 

l’archétype est proprement merleau-pontyenne et la référence à Sartre ne nous éclaire pas sur 

la manière dont il faut la définir et redéfinir, à partir d’elle, l’imaginaire415 ». Cette zone 

hybride se caractérise par le fait qu'elle est un « flux syncrétique diacritique, source de tout 

sens. Ce flux est en effet un domaine ambigu où présence et absence sont indissociables et où 

sujet et objet ne sont pas encore distincts, de sorte que la discrimination entre pure réalité et 

pur imaginaire est sans pertinence416 ». 

Dans Le Visible et l'Invisible, on trouve une analyse plus détaillée de la néantisation 

que Sartre avait proposée. En effet, en analysant l'expérience en termes de dialectique de 

l'être et du néant, si ces deux éléments sont totalement opposés, « on comprend que la vision 

soit présence immédiate au monde, mais on ne voit pas comment le rien que je suis pourrait 

en même temps me séparer de l’être417 ». La relation entre ce qui est perçu, l'objet extérieur à 

moi, et l'individualité percevante n'est pas négative ou contradictoire, mais au contraire « les 

choses attirent mon regard, mon regard caresse les choses, il en épouse les contours et les 

417 MERLEAU-PONTY, Le visible et l’invisible, Paris, Gallimard, 1964, p. 107. 
416 Id., p. 199. 
415 DUFOURCQ, 2012, p. 194. 
414 Id., p. 130. 
413 Ibid. 
412 Id., p. 229. 

 
84 



reliefs, entre lui et elles nous entrevoyons une complicité418 ». Il existe donc une zone 

hybride, dans laquelle, par exemple, l'objet halluciné n'est pas purement subjectif mais « il est 

déjà rapport au monde. Il exploite une certaine transcendance, une ek-stase irréductible du 

moi qui donc n’est jamais absolument “ solitaire ”, réfugié paisiblement en lui-même419 ». Il 

est donc impossible qu'une représentation soit purement subjective, il n'y a pas de fiction pure 

« car il n’existe jamais de pure subjectivité420 ». En somme, l'imaginaire et le réel 

s'entremêlent sans que l'un d'eux ne perde sa spécificité dans son mode d'apparition. « Il n’a 

pas à distinguer réel et imaginaire, car les deux sont des consciences “ambiguës” , la première 

partielle mais vérifiable, la seconde entière mais invérifiable. Sa conscience est libre de 

s’arracher au présent en s’irréalisant et en cessant de vivre dans le monde des objets et des 

distances qui les séparent, pour se tenir en deçà de la distinction objectif-subjectif421 ». En 

bref, comprendre l'imaginaire, comme nous l'avons dit brièvement plus haut, c'est le doter de 

chair, c'est-à-dire « expliquer pourquoi les objets saisis comme réels dans la perception 

peuvent poursuivre leur existence même dans l’imaginaire422 ».  

Pour Merleau-Ponty, il y a une incarnation des choses et il met en évidence comment 

l'imaginaire « surgit à même le monde, “ logé dans le monde ” 423 ». Cette idée d'une présence 

de la chose elle-même dans l'imaginaire se retrouve dans La Prose du Monde.  Tout d'abord, 

le philosophe parle de la langue et de ses caractéristiques, et à cet égard, il affirme qu’ « une 

langue, c’est pour nous cet appareil fabuleux qui permet d’exprimer un nombre indéfini de 

pensées ou de choses avec un nombre fini de signes424 ». Par l'expression, nous pouvons 

donner un sens aux choses, les doter en quelque sorte d'une chair. C'est pourquoi « on ne 

conçoit pas de choses ou d’idées qui viennent au monde sans mots425 ». La parole est donc un 

pur signe et en même temps une pure signification. D'autre part, il y a deux types de langage, 

l'un parlé, qui se donne d'un seul coup, et l'autre qui se manifeste dans l'exercice même de la 

parole. Dans la lecture d'un livre, par exemple, on peut comprendre ce mouvement du 

langage, celui qui précède la succession des mots, mais en même temps, à chaque fois que 

l'on avance, le langage est inattendu. D'une certaine manière, nous pourrions dire que le 

langage nous dépasse à travers la lecture. La lecture est donc une confrontation avec la 

425 Id., p. 1439. 
424 MERLEAU-PONTY, Œuvres, La prose du monde, Paris, Gallimard, 1969, p. 1438. 
423 Ibid.  
422 DUFOURCQ, 2012, p. 209. 

421 GABARET, Jim, « Une phénoménologie de l’imagination néonatale et infantile », Le présent de la 
psychanalyse, n° 13/2025, pp.79-93, p. 90. 

420 Id. 
419 DUFOURCQ, 2012, p. 200. 
418 Ibid. 

 
85 



corporalité.  

​ L'art est également lié au langage, comme l'exprime Merleau-Ponty, grâce à sa 

« catégorie de l’expression créatrice426 ». Dans la peinture, il se produit une sorte de 

métamorphose du réel, « au moment même où, les yeux fixés sur le monde, ils croyaient lui 

demander le secret d’une représentation suffisante, ils opéraient à leur insu cette 

métamorphose dont la peinture est plus tard devenue consciente427 ». C'est ainsi qu’ « on 

trouve, dans le réel perceptif, du sens, des rapports, des vecteurs ou des lignes de forces, 

l’imagination les désinvestit de leur corps actuel, de leurs variations sensibles présentes, mais 

il ne saurait être question de les garder dans notre conscience comme des idées positives : il 

ne s’agit que de thèmes de variations, de styles diacritiques ouverts et le sens ne peut se 

poursuivre que dans de nouvelles variations428 ». Le peintre donne ainsi un nouveau corps, 

qui provient du monde réel lui-même, « c’est donc encore le monde même qui évoque le 

sujet-image429 ». Il n'y a donc pas de différence entre le monde réel et la peinture d'une 

certaine manière,  « ils passent l’un dans l’autre430 ». Avant de pouvoir réaliser son tableau, le 

peintre a pris contact avec le monde depuis sa chair, et c'est à partir de là que se comprend 

son imaginaire, mais en même temps, les choses en elles-mêmes ouvrent la possibilité de 

nouveaux mondes ou de nouvelles réalités. « Chaque fragment du monde – et en particulier la 

mer [ par rapport à l'exemple de l’œuvre de Renoir Lavandières ], tantôt criblée de tourbillons 

et de rides, empanachée d’aigrettes, tantôt massive et immobile en elle-même, contient toutes 

sortes de figures de l’être, et, par la manière qu’il a de répondre à l’attaque du regard, évoque 

une série de variantes possibles et  enseigne, outre lui-même, une manière générale de dire 

l’être431 ». L'œuvre d'art (peinture, poésie) n'est pas pure fiction ou arbitraire, mais il y a une 

vérité en elle, même si elle ne ressemble pas aux choses du monde, ou s'il n'y a pas de modèle 

extérieur. Le peintre transforme (métamorphose) le monde en peinture, tout comme l'écrivain 

le fait au moyen du langage écrit.  

​ De même, à la fin de La prose du monde, nous trouvons une section sur le dessin 

enfantin, dont les remarques s'appliquent également au langage. Merleau-Ponty nous dit que 

nous vivons dans une illusion objectiviste où l'acte d'exprimer se réduit à construire un 

système de signes, c'est-à-dire à représenter. Mais ce n'est pas tout à fait clair car le monde, 

avant d'être quantifié, analysé, opérationnalisé, est un monde libre, ouvert. Par exemple, la 

431 Id., p. 1483. 
430 MERLEAU-PONTY, 1969, p. 1476. 
429 Ibid.  
428 DUFOURCQ, 2012, p. 210. 
427 Id., p. 1475. 
426 Id., p. 1474. 

 
86 



perspective planimétrique n'est pas réaliste mais elle est au contraire une construction. 

Lorsqu'on contemple une œuvre d'art, on ne le fait pas à partir de ses particularités 

géométriques mais à partir du monde qu'elle contient. De même, le dessin d'enfant ne cherche 

pas à rendre compte de règles préétablies ou de formes numériques mais à témoigner de la 

relation corporelle (chair) avec les choses, avec les objets perçus. « La perspective 

planimétrique nous donnait la finitude de notre perception, projetée, aplatie, devenue prose 

sous le regard d’un dieu, les moyens d’expression de l’enfant, quand ils auront été repris 

délibérément par un artiste dans un vrai geste créateur nous donneront au contraire la 

résonance secrète par laquelle notre finitude s’ouvre à l’être du monde et se fait poésie432 ». 

Tant chez l'artiste et l'écrivain que dans les dessins d'enfants, il y a l'ouverture d'un monde, 

d'une relation avec les choses, « toujours la constellations de signes nous guide vers une 

signification qui n'était nulle part avant elle433 ». 

De même, dans Signes, au chapitre 1 « Le langage indirect et les voix du silence », 

Merleau-Ponty affirme que le signe est diacritique, « il se compose et s’organise avec 

lui-même, il a un intérieur et il finit par réclamer un sens434 ». L'enfant, à travers les 

phonèmes, « semble avoir “ attrapé ” le principe d’une différenciation mutuelle des signes et 

acquis du même coup le sens du signe435 ». Ainsi, comme le peintre, il y a dans le langage un 

silence qui ouvre la possibilité du sens. « Elle [ la parole ] ne choisit pas seulement un signe 

pour une signification déjà définie, comme on va chercher un marteau pour enfoncer un clou 

ou une tenaille pour l’arracher436 ». Il y a donc un sens direct dans la langue, dans le cas des 

expressions acquises, mais il y a aussi des expressions qui sont en voie d'accomplissement et 

qui gardent en elles un silence parlant, « c’est un sens latéral ou oblique, qui fuse entre les 

mots, c’est une autre manière de secouer l’appareil du langage ou du récit pour lui arracher 

un son neuf437 ». La parole manifestée par des signes signifie quelque chose non pas parce 

que chaque signe contient un sens, mais parce que l'ensemble des signes fait allusion à une 

signification.  Cela implique que,  

la puissance parlante que l’enfant s’assimile en apprenant sa langue n’est pas la somme des 

significations morphologiques, syntaxiques et lexicales : ces connaissances ne sont ni 

nécessaires ni suffisantes pour acquérir une langue, et l’acte de parler, une fois acquis, ne 

suppose aucune comparaison entre ce que je veux exprimer et l’arrangement notionnel des 

437 Ibid. 
436 Id., p. 58. 
435 Id., p. 50. 
434 MERLEAU-PONTY, Signes, Paris, Gallimard, 1960, p. 51. 
433 Id., p. 1544. 
432 Id., p. 1543. 

 
87 



moyens d’expression que j’emploie.438 

​ En somme, un signe signifie quelque chose non pas grâce à un bloc statique et fixe de 

caractéristique ou de contenu mais, au contraire, à une approche dynamique. Que le signe soit 

diacritique implique qu'il soit compris à partir de la différenciation, dans cet espace de silence 

qui lui permet de s'ouvrir à de nouvelles possibilités. Le langage est un processus, c'est-à-dire 

qu'il a la capacité d'évoluer, de se transformer, de muter, en faisant émerger des langues 

différentes et, avec elles, de nouvelles significations. Lorsque nous parlons, nous créons en 

quelque sorte quelque chose au moyen de mots et de langage articulé. Ainsi, dans le langage 

comme dans la perception se trouve le sens, de sorte qu'une perception différente ou nouvelle 

peut donner un nouveau sens, et de la même manière, par la création dans le langage, de 

nouvelles significations du langage et de nouvelles perspectives sont créées. L'expérience est 

dotée de chair à travers les signes en tant qu'expressions linguistiques. Le langage et le 

monde sont donc des formes par lesquelles le signe (le mot) et l'objet font sens, en attendant 

d'être dotés dans leur totalité de chair par l'expressivité. 

 

3.​ L'imagination dans L’œil et l’esprit et Le visible et l' invisible (1964) 

​ Il y a une sorte de liberté du peintre par rapport aux sciences ou même à la 

philosophie, étant donné qu'il est en quelque sorte libéré du jugement  sur les choses. En 

d'autres termes, dans la science, on demande au penseur d'avoir une position, de délimiter, et 

donc sa vision doit répondre à la logique de la vérification. Au contraire, le peintre « est seul 

à  avoir droit de regard sur toutes choses sans aucun devoir d’appréciation439 ». En effet, le 

peintre a affaire au corps, et son rapport au monde est donné par cette corporalité. C'est par le 

corps que le peintre change le monde, qu'il lui donne un nouveau sens. Cette corporéité n'est 

pas propre au peintre mais à nous tous qui approchons le réel visible par le corps, par 

exemple les yeux ou le toucher. C'est ainsi que « le monde visible et celui de mes projets 

moteurs sont des parties totales du même Être440 ». Cependant, ce corps ne peut pas annuler 

l'objet extérieur comme s'il s'agissait d'un monde d'immanence ou d'idéalité. Au contraire,  le 

corps approche l'objet, « il ouvre sur le monde. Et de son côté, ce monde, dont il fait partie, 

n’est pas en soi ou matière 441 ».  Le corps a donc la double caractéristique d'être à la fois 

voyant et visible, il perçoit, mais il peut aussi se percevoir lui-même. Ainsi, les choses et le 

441 Ibid. 
440 Id., p. 17. 
439 MERLEAU-PONTY, L’œil et l’esprit, Paris, Gallimard, 1964, p. 14. 
438 Id., p. 110. 

 
88 



corps sont faits de la même étoffe.  

​ Or, à partir de cette position, Merleau-Ponty critique l'idée classique selon laquelle 

l'image est une copie, une chose seconde. Au contraire, elle est « le dedans du dehors et le 

dehors du dedans, que rend possible la duplicité du sentir, et sans lesquels on ne comprendra 

jamais la quasi-présence et la visibilité imminente qui font tout le problème de 

l’imaginaire442 ». L'imaginaire n'est donc pas éloigné de l'actuel, mais  émane de la corporéité 

et est en quelque sorte doté de sens. Il est important de mentionner que la réflexion du 

philosophe propose non pas un monde extérieur à nous mais un monde autour de nous ; « le 

monde est autour de moi, non devant moi443 ». C'est ainsi que les sens, comme la vue, 

acquièrent leur « pouvoir fondamental de manifester, de montrer plus qu' [ eux ]-mêmes444 ». 

Chaque sens a son propre imaginaire, c'est-à-dire qu'il ne s'agit pas d'interpréter un monde et 

les images que nous en obtenons, mais de faire parler le monde qui nous entoure et, par là, les 

nouveaux mondes de sens possibles. De même, comme il l'indique plus loin, « la vision (...) 

c’est le moyen qui m’est donné d’être absent de moi-même, d’assister du dedans à la fission 

de l’Être, au terme de laquelle seulement je me ferme sur moi445 ». Ainsi, la perception «  est 

ce thème secret qui s’ébauche en filigrane au cœur de variations sensibles dont notre corps est 

la caisse de résonance446 ». L'image mentale n'est pas une chose qui représente un extérieur à 

la conscience, mais l'image mentale « est le “ dedans ”, l’axe secret, d’une vibration sensible 

qui ne saurait être assignée ni à un pur sujet ni à un pur objet étranger447 ». Avec 

Merleau-Ponty, la question de l'image est alors posée d'un autre point de vue, rejetant l’idée 

de l’image en tant que demi-présence. La chose ne peut être copiée ou reproduite parce 

qu'elle n'est pas complètement achevée. S'il y a une variation dans l'apparence de la chose, 

celle-ci n'est pas donnée par une négation ou une réduction de l'objet, au contraire, « chaque 

variation nouvelle est, certes, parente des précédentes mais différente tout de même faute de 

quoi il n’y aurait qu’une plate et absurde identité448 ». En fin de compte, la question et le sujet 

restent ouverts,« ils sont en chemin449 ». L'imaginaire n'est donc que présence, et cette 

caractéristique d'absence perçue dans la chose est nécessaire même dans la perception. Le 

monde réel et le monde imaginaire ne peuvent donc pas être opposés l'un à l'autre.  

​ Mais quelle est la différence entre l'imaginaire et le perçu, entre l'invisible et le 

449 Ibid.  
448 Ibid.  
447 Ibid. 
446 DUFOURCQ, 2012, p. 214. 
445 Id., p. 81. 
444 Ibid.  
443 Id., p. 59. 
442 Id., p. 23. 

 
89 



visible ? « Le visible autour de nous semble reposer en lui-même450 » , et pourtant nous ne 

pouvons pas croire que nous nous fondons dans le visible. On ne peut donc pas croire que le 

vu et l'agent voyant sont identiques ou qu'il existe une sorte de voyant vide, qui remplit les 

formes à partir des sens. Aux choses « le regard même les enveloppes, les habille de sa 

chair451 ». Ainsi, la perception de la couleur, par exemple, ne peut être comprise que comme 

le tissu d'un imaginaire, il y a donc un déploiement dans le visible qui cache en lui l'invisible. 

Les couleurs perçues et les couleurs visibles se rejoignent à ce point médian, dans 

l'imaginaire, en tant que « possibilité, latence et chair des choses452 ». Le regard englobe les 

choses visibles et ne le fait pas de manière chaotique, mais comme s'il y avait une harmonie 

entre les deux (voyant-visible); une sorte de prépossession du visible par les sens. Ainsi, entre 

les mouvements des sens et la chose perçue « existe quelque rapport de principe, quelque 

parenté, selon laquelle (...) [ sont ] l’initiation et l’ouverture à un monde453 ». Tout comme ce 

même corps contemple les couleurs, ou touche la douceur d'un pétale, « le visible et tangible 

appartiennent au même monde454 ». Le corps constitue le monde qui est chair et le monde 

constitue le corps. En bref, le « visible, c’est une qualité prégnante d’un texture, la surface 

d’une profondeur, une coupe son être massif, un grain ou corpuscule porté par une onde de 

l’être455 ». Précisons que ce monde, qui est chair, ne doit pas être compris comme la 

projection de la  corporalité charnelle d'un voyant. Le corps qui correspond au voyant est une 

chose visible au même titre que le monde, et il existe entre eux une relation de sens. « Il y a 

insertion réciproque et entrelacs de l’un dans l’autre456 ». L'appel de Merleau-Ponty à doter le 

monde et le corps sensible de chair ne doit pas être compris en termes de matérialité. En 

d'autres termes, la chair n'est pas la matière, elle est : 

L’enroulement du visible sur le corps voyant, du tangible sur le corps touchant, qui est attesté 

notamment quand le corps se voit, se touche en train de voir et de toucher les choses de sorte 

que, simultanément, comme touchant il les domine toutes et tire de lui même ce rapport, et 

même ce double rapport, par déhiscence ou fission de sa masse.457 

​ Ainsi, grâce à l'analyse de Merleau-Ponty, nous pouvons conclure que l'imagination, 

avant d'être un acte de représentation, est un « mode d'expérience du réel458 ». La conscience 

458 GABARET, Jim, p. 82. 
457 Id., p. 192. 
456 Id., p. 182. 
455 Id., p. 180. 
454 Id., p. 177. 
453 Id., p. 176.  
452 Id., p. 175.  
451 Id., p. 173. 
450 MERLEAU-PONTY, Le visible et l’invisible, 1964, p. 173. 

 
90 



d’image ne doit donc pas être pensé comme le proposait Sartre en termes de néantisation, 

mais « comme la vraie Stiftung459 ». Au lieu de penser l'imagination comme une spontanéité 

qui fait apparaître un absent, l'imagination est une opération, un mouvement qui fait 

apparaître l’Être des choses. Imaginer, c'est se retrouver non seulement devant un objet mais 

le recréer, lui donner un sens et contempler sa transcendance. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

459 MERLEAU-PONTY, Le visible et l’invisible, 1964, p. 316. 

 
91 



IV. Relecture de la philosophie pour les enfants depuis l’acte imaginatif  et la 

conceptualisation 
 
Comme nous l'avons vu dans la première partie, la PPE cherche à amener les enfants 

à penser par eux-mêmes à travers un dialogue philosophique au sein de communautés de 

recherche. Cette idée de Lipman et Sharp est novatrice mais elle s'accompagne aussi de 

difficultés telles que sa mise en œuvre ou  son caractère rigoureux  peuvent être brouilléx. Si 

chaque appropriation de la PPE ouvre un nouveau paradigme, il est également nécessaire de 

consolider une manière de comprendre cette proposition afin d'atteindre les objectifs 

proposés. C'est pourquoi l'imagination et la conceptualisation entrent en jeu dans les 

communautés de recherche. L'enfant se retrouve au milieu d'un groupe, participe par le 

langage en racontant ses expériences, ses façons de comprendre, en écoutant les autres et en 

essayant de créer des connaissances par l'argumentation. Il nous semble donc important 

d'établir trois liens entre la phénoménologie du langage et la PPE : Premièrement, montrer le 

rôle de la phantasia  husserlienne dans la mise en œuvre des communautés de recherche 

philosophique, deuxièmement, présenter le phénomène de constance exposé par 

Merleau-Ponty comme un nouveau paradigme de compréhension de l’imagination dans les 

communautés de recherches, et  enfin, nous aimerions proposer le concept de communautés 

d'incarnation, dont la  signification peut être dérivée de la phénoménologie  de 

Merleau-Ponty. 

 

A.​ Imaginer dans les communautés de recherche depuis une approche 

phénoménologique de l’imagination et de la conceptualisation 
 

1.​ Phantasie et conscience de image dans la mise en œuvre des 

communautés de recherche philosophique 

​  

Comme nous l'avons vu au début de la deuxième partie, pour Husserl la conscience 

est d'abord intentionnelle, elle vise un objet et le fait de différentes manières. La conscience 

vise l'objet comme une image et ce mode particulier fait de l'imagination une conscience à 

part entière. « Husserl a reconnu ainsi à l’imagination la participation à une certaine 

matérialité du sens de l’expérience, au sein de la famille des actes intentionnels intuitifs, en 

mettant en évidence ses différentes formes – conscience d’image, fantaisie – en lien avec les 

 
92 



modes de temporalité spécifiques qu’elles mobilisent460 ». Or, chez Husserl, il y a deux façons 

de comprendre l'acte imaginatif, l'une où l'objet est donné d'emblée sur le mode de la 

quasi-présence et l'autre où l'objet n'est que représenté. « La représentation imageante simple 

et directe (l’image mentale de la tradition) ; de l’autre côté, la conscience d’image à partir 

d’un objet matériel perceptif (cas des statues, tableaux, portraits…)461 ». Or, dans les 

communautés de recherche, comme nous l'avons vu, le dialogue ouvert et spontané est 

privilégié, de sorte que les enfants participent à partir de leur expérience vécue. La relation 

entre l'enfant et l'objet de sa passion (douleur, joie, perte, solitude) est purement 

intentionnelle dans le dialogue. En d'autres termes, la conscience vise l'objet de son 

expérience et le fait sous la forme d'une image, puisque l'objet n'est pas présent, ou du moins 

pas dans tous les cas. « Dans la multitude des modalités que nous avons de viser une même 

chose, la matière intentionnelle désigne dès lors la spécificité du rapport que nous engageons 

avec elle, qui nous octroie sur elle une perspective décisive pour la façon dont elle sera jugée, 

identifiée et reliée aux autres significations de notre expérience462 ». Nous proposons le cas 

suivant: Disons que dans une communauté de recherche, nous essayons de discuter du 

concept de souffrance, un sujet qui peut être épineux dans l'enfance mais qui peut être 

existentiellement enrichissant. Pour que ce concept puisse être d'actualité dans le cadre du 

dialogue, il est nécessaire de recourir à la lecture d'un roman philosophique, comme le 

proposent Lipman et Sharp. Ce récit va susciter chez les enfants une idée a priori de ce qu'ils 

entendent par souffrance. Ils le font par un jugement d'identité, dans lequel l'expérience 

passée d'une souffrance leur fait dire ce qui peut être ou ne pas être. Ainsi, dans la discussion, 

un enfant peut soutenir avec véhémence que “la souffrance est le sentiment qu'il éprouve 

lorsque son père lui dit non à quelque chose qu'il désire”. Ce n'est pas un hasard si la 

réflexion de cet enfant est purement expérientielle et existentielle, il se réfère à la souffrance 

par le biais du refus d'un désir. Mais ce processus ne se déroule pas de manière purement 

théorique, il réside dans l'imagination en tant qu'acte fondateur et générateur.  Ainsi, la 

conscience des enfants se rapporte à ce concept, mais sous la forme d'une image, à travers la 

forme des dragons ou d'un ours qui parle ou du père qui ne veut pas donner l'objet de son 

désir. En somme, leur relation avec l'objet n'est pas une représentation formelle mais une 

expérience vécue, et c'est ce qui est le plus important pour la consolidation des communautés 

462 POPA, p. 320. 
461 SARAIVA, Maria, L’imagination selon Husserl, La Haye, Martinus Nijhoff, 1970, p. 51. 

460 POPA, Délia, « IV. La portée pratique de l’imagination : dialectique et matérialité », In : WUNENBURGER, 
Jean-Jacques, Gaston Bachelard Science et poétique, une nouvelle éthique ?, Paris, Hermann, 2013, pp.317-336, 
p. 318. 

 
93 



de recherche. 

Husserl nous dit que ce que nous rencontrons, ce sont des expériences de couleur « à 

tout contenu sensible de sensation, par exemple, au rouge senti correspond un phantasma 

sensible : le rouge qui me flotte actuellement dans la présentification intuitive d’un rouge463 ». 

L'enfant perçoit la souffrance, parce qu'il l'a aussi vécue, pas au même degré que les autres, 

mais il connaît au moins quelque chose qui ressemble à la souffrance. La souffrance flotte 

donc devant la conscience, et avant d'être un concept, c'est une image, ou plutôt une 

représentation- de-phantasia. Dans ce type de conscience ( phantasia ), l'objet est donné d'un 

seul coup mais sur un mode de quasi-présence, c'est-à-dire que l'objet est présentifié : « dans 

la phantasia, l’objet apparaît bien sûr lui-même dans la mesure où il est précisément ce qui 

apparaît là, mais il n’apparaît pas comme présent, il n’est que présentifiéer, c’est quasiment 

comme s’il était là, mais seulement quasiment, il nous apparaît en image464 ». Ce lien entre 

perception et phantasia  nous permet de comprendre une nouvelle façon de développer des 

communautés de recherche. Dans la discussion sur la souffrance, l'enfant partage son 

expérience vécue, et celle-ci se trouve d'une manière quasi-expérientielle. En effet, d'une part, 

le sentiment a été provoqué dans le passé et, d'autre part, l'image du père qui nie n'apparaît 

que sous forme d'image. L'enfant la rend présente, non pas parce qu'il l'invente, mais parce 

qu'elle est devant lui, dans son expérience même, qui est ramenée à la conscience par l'acte 

imaginatif. Disons-le, l'enfant par l'acte de phantasia atteint les choses sur un mode 

quasi-expérientiel. Et cette façon d'appréhender les choses lui permet de comprendre non 

seulement la souffrance mais aussi la totalité de l'objet lui-même. 

De plus, comme nous l'avons vu, ce monde de la phantasia n'est pas fini, il est un 

processus. Il est dans une situation de flottement, qui permet la compréhension d'autres 

mondes, ou plutôt l'ouverture à un nouveau monde, un nouvel horizon de compréhension. La 

non-présence de l'objet n'enlève donc pas la rigueur au dialogue, mais au contraire,  elle 

produit une ouverture. Lorsque les enfants d'une communauté de recherche discutent du 

bonheur, ils le font sur la base de leurs expériences, laissant l'objet au second plan. Le 

bonheur est donc un fantôme dans la discussion qui permet de comprendre non seulement le 

bonheur mais aussi les implications éthiques, sociales, personnelles, etc. Cette caractéristique 

d'ouverture est importante pour la consolidation des communautés de recherche, car sans elle, 

le dialogue serait tronqué, fermé aux concepts purs en tant que blocs établis. Imaginer dans 

les communautés de recherche, c'est donc s'ouvrir à de nouveaux mondes, se retrouver dans 

464 Id., p. 61. 
463  HUSSERL, Edmund, Phantasia, conscience d’image, souvenir, Grenoble, Jérôme Millon, 2002, p. 50. 

 
94 



un mode de compréhension possible. 

Deux des motivations de Lipman et Sharp sont de développer la pensée critique et la 

construction de bonnes raisons. Pour cela, ils ont proposé le dialogue communautaire, lui 

donnant ainsi une forme établie. A ce stade, nous voudrions ajouter l'imagination ou 

phantasia comme possibilité de nouveaux mondes. La construction d'un dialogue en 

communauté peut certainement nous emmener vers des lieux insoupçonnés, mais il est 

nécessaire que l'enseignant reconnaisse une ligne de direction. Cela a pris différentes 

perspectives, que nous avons déjà citées plus haut ; ce que nous voudrions montrer, à titre 

d'exemple, ce sont les implications de la perspective de Husserl dans une communauté de 

recherche. Supposons que nous ayons un groupe de dix personnes pour lesquelles nous avons 

décidé d'ouvrir la discussion sur le devoir par la lecture d'un texte sur deux frères qui se 

disputent pour savoir qui doit faire les devoirs. En d'autres termes, pourquoi devrions-nous 

faire quelque chose pour notre environnement et ne pas nous contenter d'attendre que 

quelqu'un d'autre le fasse ?  Notez que le concept que nous voulons extrapoler tout au long de 

la discussion est celui de devoir, et la première position consiste donc à placer ce concept  

dans un flottement (Schwebung). « Husserl dit parfois qu’imaginer c’est “ se projeter un objet 

en image interne, le faire flotter ”. Mais “ es schwebt mir vor ” suggère déjà un mode de 

présence et pourra également être compris comme mode d’être : justement parce que 

l’imagination est aussi rendue possible par l’être même de l’objet imaginé465 ». Les enfants 

peuvent poser des questions, tout comme le professeur, mais cela doit se faire en regardant 

l'objet qui flotte, c'est-à-dire qu'il n'est pas entièrement défini. Il est présenté à la conscience, 

mais pas de manière absolue, ce qui permet à toute participation au dialogue d'être pertinente. 

« Imaginer n’est pas essentiellement visé un objet inexistant ou absent, ni seulement faire 

comme s’il était là, c’est vivre une expérience de quasi-présence qui atteint des formes 

culminantes lorsque, par exemple, j’éprouve, malgré moi, que le personnage dans le portrait 

me regarde466 ». En bref, si nous supposons qu'un individu A soutient que le devoir n'est 

qu'une affaire d'adultes, cela ne doit pas être considéré comme un écart par rapport à la 

discussion initiale, au contraire, cela fait partie des aspects de l'objet qui relève de 

l'expérience pure. « Ce n’est pas un abandon de ce monde mais plus exactement le 

dévoilement au sein de ce monde d’une dimension nouvelle d’ubiquité des choses, de 

l’espace et du temps et du moi lui aussi contaminé par le flottement467 ». 

467 Id., p. 21. 
466 DUFOURCQ, Annabelle, 2023, p. 18. 

465 DUFOURCQ, Annabelle, « I. Les corps fantastiques de la phénoménologie », In : PELLUCHON, Corine et 
TONAKI, Yotetsu, Levinas et Merleau-Ponty, Le corps et le monde, Paris, Hermann, 2023, pp.15-28, p. 20.  

 
95 



Supposons maintenant que le sujet B affirme que le devoir est ennuyeux et fastidieux 

(en parlant des tâches quotidiennes, comme aller à l'école, faire la vaisselle ou nettoyer la 

chambre). Dans ce cas, nous avons ajouté d'autres concepts à la discussion, tels que 

ennuyeux, de sorte que l'expérience n'a pas un rythme unique, elle peut prendre toutes les 

formes possibles. C'est pourquoi nous considérons que la perspective de Husserl est 

importante, l'imagination en tant que phantasia nous permet d'apprendre d'autres voies, 

d'autres modes, d'autres mondes. Cependant, nous pourrions être accusés de dialogue 

expérientiel sans aucune rigueur philosophique. Bien que nous ayons proposé cette 

communauté de recherche, nous n'avons pas discuté de la manière d'amener la discussion 

sous la forme d'une discussion philosophique. Avec Husserl, nous n'avons fait qu'esquisser 

les contours d'une phantasia dans le dialogue et donc avec l'ouverture de nouvelles 

compréhensions. Pour comprendre la finalité et la forme, nous devons nous tourner vers 

Sartre et Merleau-Ponty dans la partie suivante. 

 

2.​ Le phénomène de constance exposé par Merleau-Ponty comme un 

nouveau paradigme de compréhension 

Les communautés de recherche maintiennent une relation entre les expériences des 

individus, les connaissances antérieures et les nouvelles formes qui apparaissent dans le 

dialogue. Il y a donc un langage donné, qui dans ce cas peut être traduit dans la langue parlée 

mais qui peut aller au-delà, non seulement en ce qui concerne la langue dans laquelle se 

déroule le dialogue, mais aussi en ce qui concerne l'objet de la discussion. En d'autres termes, 

ce n'est pas la même chose de parler du bonheur à partir d'une connaissance conceptuelle qu'à 

partir d'une expérience vécue. Bien que l'un et l'autre soient liés, cela n'apparaît dans le 

dialogue que sous la forme d'une thématisation. Mais en même temps, nous trouvons un 

langage ouvert, qui se développe au fur et à mesure de la discussion, comme le souligne 

Merleau-Ponty. Ce langage infantile est médiatisé par un phénomène de constance  qui 

permet au monde de retrouver son sens, de se doter de chair. Grâce à la langue, en quelque 

sorte nous pouvons dépasser le réel. 

L'enfant utilise la totalité de son corps et n'est pas conscient des lois qui régissent les 

choses. La relation entre le chagrin et la perte ou les dimensions (profondeur, longueur, 

position) est potentiellement présente chez l'enfant. Cela permet à l'enfant de voir le tout et 

non les parties constituantes, ce qui est important pour le développement de communautés de 

 
96 



recherche. Si la PPE reprend le caractère totalisant de l'enfant, elle peut structurer la pensée, 

cela signifie que si, en parlant de justice, nous pouvons mettre en avant le discours perceptif 

de l'enfant, ce qu'il faut valoriser, c'est le caractère totalisant de cette expérience. L'enfant ne 

pense pas la justice par parties, mais dans son ensemble, comme lorsqu'il dit que la justice, 

c'est le moment où la maman donne ce qui lui revient à la place qui lui revient. Nous ne 

disons pas que ce résultat est la vérité, mais que cette vision de la chose-justice se présente 

comme une totalité. Si, dans les communautés d'enquête, on peut récupérer ce moment 

totalisant, on peut structurer la pensée, on peut la modeler. C'est pourquoi, à partir de ce 

postulat sur la justice, l'enseignant peut orienter la discussion sur l'idée de « donner à chacun 

ce qui lui revient ». On passe ainsi d'un acte particulier (sujet-maman) à un acte plus global, 

voire universel (sujet-chacun).  

Maintenant, comment retrouver ces moments de lucidité globale de l'enfant ? Il n'est 

pas facile de répondre à cette question, étant donné que nous parlons de matériaux comme si 

nous partions d'un point de vue pédagogique ou didactique, mais nous pensons qu'il est 

nécessaire de montrer l'applicabilité de ce lien. En faisant des communautés de recherche à 

partir du concept de constance, en dissociant deux aspects : la description et l’essai 

d'explication, on constate que chez l'enfant, les choses sont des choses avant d'être logiques 

ou réglées. « La constance est vue comme est vue toute qualité de forme (forme = propriété 

d’ensemble. Ex. : dans une mélodie, la forme est ce qui demeure constant quand on transpose 

une mélodie). Il faut éliminer toute interprétation intellectuelle. Le spectacle de la perception 

est modifié non par la connaissance, mais par un facteur d’organisation. (...). Ce n’est pas 

leur connaissance qui détermine l’impression de profondeur468 ». L'expérience de la chose 

pour l’enfant permet d'accéder à une globalité que l'on pourrait qualifier de cachée. Lorsque 

nous parlons, par exemple, de la souffrance dans une communauté de recherche, nous 

pouvons le faire à partir de l'appel à l'expérience pure, c'est-à-dire à la globalité irraisonnée, 

impensée. L'enfant construit la connaissance de la douleur au moyen de relations, de formes 

ou d'abstractions de la souffrance dans l'environnement. Par exemple, il se peut que pour un 

enfant, la souffrance soit liée à un mal de ventre particulier ressenti à un moment précis. Et 

cela doit être souligné, on ne peut pas croire que c'est anodin et que cela n'a rien à dire à la 

discussion philosophique. L'expérience de la douleur chez l'enfant est globale, pour lui la 

douleur est liée à quelque chose de physique, il y a donc une relation 

souffrance-douleur-physique-douleur à l'estomac. Mais cela ne s'arrête pas là, la douleur à 

468 MERLEAU-PONTY, 2001, p. 190. 

 
97 



l'estomac, mise en constance, c'est-à-dire de sa globalité, est ouverte en elle-même pour être 

découverte de multiples façons. Dans la réflexion sur le mal de ventre, l'enfant peut établir le 

lien entre la douleur et la nourriture et donc un lien avec un besoin. Le besoin est-il donc une 

possibilité de souffrance ? Ou le besoin peut-il conduire à la souffrance ? Voici quelques 

questions clés qui peuvent être soulevées par une communauté de recherche qui privilégie 

l'expérience globale de l'enfant. Ainsi, « chez l’enfant, grâce au phénomène de constance, il 

existe une vision non chaotique avec structuration du champ perceptif (ce qui ne veut pas dire 

que la structuration soit la même, ou aussi parfaite, que celle de l’adulte). Il n’y a pas un 

travail secondaire d'interprétation469 ». 

La perception et l'imagination sont deux champs (selon Merleau-Ponty) qui ont 

chacun leurs propres caractéristiques mais qui se rencontrent à tout moment. C'est pourquoi 

l'imagination chez l'enfant vient de sa perception, il n'y a pas de division, mais elle est à la 

fois fruit et conséquence. Imaginer et percevoir, c'est faire l'expérience du réel. Lorsque 

l'enfant perçoit que son chien agit délibérément et qu'il essaie de le corriger, il le fait parce 

que dans son imagination, l'image de la désobéissance est en quelque sorte imprégnée. Or, 

comme nous l'avons dit, avant de penser, l'enfant imagine, c'est-à-dire qu'il contemple la 

chose d'un coup sans la médiation de la logique ou de la raison. Pour lui, une licorne ou un 

centaure a la validité de la réalité, c'est même le cas dans les termes de Merleau-Ponty : 

imaginer un centaure n'implique donc pas de retirer la validité de la chose mais de donner un 

sens au monde.  

Ainsi, grâce à l'approche de Merleau-Ponty, nous pouvons constater que les enfants 

conservent la capacité de voir la totalité. Et cela n'est pas faux, même si pour la pensée 

adulte, cela peut même être absurde. Permettre aux enfants de penser par eux-mêmes, de 

construire de bonnes raisons et de développer leur esprit critique doit se faire sur la base de 

ce qui est établi. En d'autres termes, pour qu'un enfant puisse dire que quelque chose est, il 

doit d'abord le vivre, le sentir, en être témoin.  Cela implique / veut dire que « penser ce n’est 

donc pas quitter le sensible pour passer à l’intelligible, c’est réfléchir et redoubler les 

structures d’empiétement qui sont celles du sensible. De même que voir c’est avoir déjà vu et 

cependant rester ouvert à ce qui reste à voir, de même penser c’est toujours avoir déjà pensé 

et cependant ne pas encore penser470 ». Il est important de rappeler que cette première étape 

se fait par la lecture, mais aussi par le dialogue sur l'expérience vécue. Ne pas  contester 

470 TAMINIAUX, Jacques, « VIII. Le penseur et le peintre selon Merleau-Ponty »,  In : Maillons 
herméneutiques Études de poétique, de phénoménologie et de politique, Paris, Presses Universitaires de France, 
2009,  pp.207-224, p. 215.  

469 Id., p. 191. 

 
98 



l'importance du réel et de l'imaginaire permet de comprendre/proposer un nouveau 

paradigme : l'enfant n'est pas une tabula rasa, un être vide que l'on complète avec des 

informations et des concepts. L'enfant est avant tout expérience du réel et c'est à partir de là 

que se fonde la vérité, ou du moins sa vérité. Les communautés de recherche peuvent se 

construire à partir du phénomène de la constance et, à partir de là, projeter l'analyse des 

expériences, sans être plus ou moins rigoureuses pour autant. Dans la discussion sur la 

souffrance, on peut entendre que "la souffrance consiste à ne pas avoir ce que l'on désire". 

Cette perception doit être délimitée, c'est-à-dire divisée en deux parties, à savoir l'acte 

perceptif lui-même et l'explication de cet acte. Cela signifie que l'analyse de l'expérience 

personnelle de l'enfant A nous amène à comprendre, sans la médiation de la logique ou des 

structures formelles, ce qu'est la souffrance d'un seul coup. Dans la vie adulte, nous avons des 

étiquettes, des définitions qui se veulent précises et universelles ; chez l'enfant, c'est 

l'expérience qui prime, et cette expérience est structurée, non chaotique. L'affirmation 

"souffrir, c'est ne pas avoir ce que l'on désire" contient en elle-même la négation de soi, 

l'absence de ce que l'on désire et la volonté de le désirer. Ce n'est pas une question 

désordonnée, mais c'est à partir de là que la pensée peut s'organiser. La constance nous 

permet, dans les communautés de recherche, d'analyser non pas les concepts formels mais les 

concepts de l'expérience ; et à partir de là, d'ouvrir un nouveau champ de recherche, celui de 

l'organisation de la pensée. Nous ne considérons pas la définition du concept comme acquise 

et il n'appartient pas à l'enseignant d'enseigner un concept ou une définition, mais de réfléchir 

à partir de l'expérience vécue, en organisant et en façonnant le concept lui-même. 

 

B.​ Communautés de recherche comme communautés d’incarnation  
Comme nous l'avons vu, il est possible d'établir un lien entre la phantasia 

husserlienne, le concept de constance de Merleau-Ponty et la PPE dans la mise en œuvre des 

communautés de recherche. Rappelons maintenant la  question directrice / problématique de 

ce mémoire, à savoir : Comment l'acte imaginatif se développe-t-il chez les enfants, et à quel 

moment la conceptualisation devient-elle présente, conférant un sens à leurs expériences ?  

Quel est, en outre, l'acte par excellence de la philosophie pour les enfants : imaginer ou 

conceptualiser ?  

Nous voudrions aborder cette double question, que nous développons depuis le début, 

à partir de la particularité de la chair telle qu'elle s'exprime dans la philosophie de 

Merleau-Ponty. Si nous avons proposé de créer un lien entre la phantasie, le concept de 

constance et la mise en œuvre de communautés de recherches, il faut aussi déterminer à quel 

 
99 



moment, de quelle manière ce lien se produit et quels instruments peuvent le permettre.  

L'imagination dans la PPE est d'une importance capitale, car elle est consolidée en tant qu'état 

de non-engagement, mais l'approche d'une grande partie de la PPE  n'est pas tout à fait claire. 

À aucun moment l'entrée en jeu du concept ou de l'imaginaire n'est délimitée, il s’agit de 

deux questions vagues qui sont mentionnées comme importantes mais qui ne sont pas 

développées. Ainsi, grâce à une approche phénoménologique de ces deux concepts, nous 

pouvons dire au moins trois choses : 1. L'objet donné dans l'image est indépendant de la 

conscience ; 2. Cet objet est désigné par une conscience particulière sur le mode de la 

quasi-présence, et chez Merleau-Ponty comme une sorte de réalité charnelle ; 3. Le concept, à 

partir d'une phénoménologie du langage, correspond au sens même des choses qui s'exprime 

par le biais du langage. 

​ Avec Husserl, nous comprenons que dans la phantasia il y a une possibilité de 

comprendre de nouveaux mondes, et Sartre, même en l'absence de l'objet, souligne 

l'importance de l'image comme relation au réel. Cependant, c'est grâce à Merleau-Ponty que 

l'imaginaire et le réel obtiennent une place différente, non pas celle d'une séparation 

irréconciliable mais celle d'une relation d'expérience. En d'autres termes, imaginer dans la 

philosophie merleau-pontienne, c'est faire l'expérience de l'objet, non pas comme dans la 

perception où l'œil contemple la chose extérieure à nous, mais pas non plus en croyant que 

cette image est une chose seconde, de rang inférieur. L'objet et la conscience qui s'y rapporte 

ne sont pas séparés, mais se rencontrent au sein d'un tissu charnel. Dans une communauté de 

recherche, le corps est d'une importance capitale, car c'est à partir de lui que les individus 

s'expriment. « L’expérience d’une chose est rendue possible par ce que mon corps importe 

dans le monde, par les dimensions imaginaires qu’il y instaure en fonction du rapport vécu et 

utile qu’il établit à l’objet471 ». Comme nous l'avons dit, les enfants parlent toujours à la 

première personne, en eux s’exprime le Je absolu qui fait l'expérience du monde. Ainsi, 

lorsqu'un enfant parle de devoir, de souffrance ou de joie, il le fait toujours à partir de son 

expérience personnelle, dans une sorte d'égocentrisme existentiel. Le réel est donc quelque 

chose de solide dans lequel se réalise la transcendance, et l'enfant vise la chose dans ses 

aspects (Asbchattungen). Ainsi, les sens sont « les conditions les plus fondamentales de tout 

sens, d’un monde, de sujets et d’objets divers472 ». La matière est multiple, ou plutôt elle peut 

être perçue à partir de la multiplicité de ses aspects. Dans ce cas, nous parlons d'objets qui 

472 DUFOURCQ, 2012, p. 36 

471 CARRON, Guillaume, « Imaginaire, symbolisme et réversibilité : une approche singulière de l'inconscient 
chez Merleau-Ponty », Revue philosophique de la France et de l'étranger, n°4/2008,  pp.443-464. 

 
100 



nous sont extérieurs, comme l'enfant qui contemple une figure géométrique ou la sphère. 

Cependant, étant donné que ce qui nous intéresse est le dialogue philosophique, nous pensons 

qu'il est important de délimiter le type de sujets (concepts) qui peuvent entrer dans une 

communauté de recherche philosophique.  

​ Nous partons du fait que cette discussion est menée auprès d'enfants âgés de 5 à 18 

ans, considérant que l'initiative de Lipman est de développer l'esprit critique avant l'entrée à 

l'université. Les enfants, comme nous l'avons exprimé,  perçoivent la chose dans sa totalité, et 

grace au concept de constance il n'y a donc pas de médiation mathématique ou logique. 

L'objet perçu est visé/donné dans sa totalité. Or, dans une communauté de recherche, les 

objets que l'on trouve au milieu sont ce que l'on appelle des objets abstraits-expérimentaux. 

C'est-à-dire que nous ne parlons pas de la vérité à partir du concept pur, mais de la vérité à 

partir de ses implications existentielles. L'objet n'est donc pas une réalité, une chose que l'on 

peut percevoir en couleur ou en taille, mais c'est quelque chose que l'on expérimente. L'objet 

des communautés de recherche philosophique est et doit être avant tout le fruit de 

l'expérience. Ainsi, les concepts philosophiques tels que la vérité, le bonheur, la justice, 

entrent au milieu comme une sorte de tissu qui s'entrelace et se mêle à d'autres concepts plus 

ou moins développés. Chez Husserl, le flux sensible fait apparaître le monde, et il est bien 

évident que chez l'enfant  cela est également le cas. Cependant, la perception de la vérité n'a 

rien d'extérieur à la conscience : au contraire, elle se fonde sur des concepts d'expérience tels 

que se cacher, ne pas être puni, etc. 

L'enfant est donc confronté non seulement à un concept en flottement, mais aussi à 

toute son expérience. Il n'y a rien de déterminé ou de préétabli, au contraire, tout est en état 

de constance, l'enfant perçoit l'ensemble de l'expérience de manière structurée et non 

chaotique. Ainsi, dans une première délimitation, nous parlons 

d'objets-imaginaires-d’expérience et, d'autre part, des concepts de relation qui surgissent et à 

partir desquels cette expérience et d'autres expériences surgissent. L'enfant, avant de penser, 

sent, et c'est ce type de connaissance qui entre en jeu dans les communautés de recherche 

philosophique. Mais s'il s'agit d'expérience, quelle rigueur peut avoir la première personne ? 

Bien qu'il soit difficile de répondre à cette question, nous aimerions avoir la preuve que, du 

point de vue de la phénoménologie, l'acte d'imagination n'est pas quelque chose de fortuit et 

de dépourvu de véracité. Au contraire, que ce soit chez Husserl, Sartre ou Merleau-Ponty, il 

s'agit d'un acte primordial dans la vie consciente. Imaginer, c'est fonder le monde, ouvrir de 

nouveaux mondes et ainsi se recréer soi-même. C'est pourquoi, à partir de l'acte imaginatif  

en tant qu’il est une modalité fondamentale de la conscience, il y a une rigueur dans le 

 
101 



dialogue philosophique. Parler de vérité à partir de l'expérience personnelle, c'est prouver que 

l'objet est vécu, en quelque sorte incarné.  

Cependant, nous souhaitons montrer une implication de la PPE à partir de ce concept 

d'imagination, en prenant l'exemple du devoir. Le thème central est connu de tous les enfants, 

l'enseignant l'a présenté au préalable. Une fois la lecture faite, elle est suivie d'une première 

définition du concept à travailler. Lorsque chacun des membres participe, il le fait à partir de 

sa propre expérience et ses exemples sont en grande partie ce qu'il a vécu à un moment donné 

et dans un espace donné. L'enfant comprend que le devoir est une obligation, mais il ne 

comprend pas pourquoi. Avec une approche phénoménologique, il est important que 

l'enseignant permette à ce concept de flotter, d'être au milieu, dépouillé de toute relation, et 

d'être vu dans sa totalité. L'enfant a cette capacité, il n'y a donc pas de grande difficulté, 

contrairement à l'adulte qui doit arriver à un état de latence. Si le concept flotte, c'est qu'il n'y 

a pas de vérité absolue, elle est perçue et a été perçue dans la multiplicité de ses aspects. 

Cependant, cette expérience personnelle contient en elle-même une part fondamentale du 

sujet traité ; il y a une part de vérité dans ce que l'enfant exprime, dans la mesure où il s'agit 

d'une expérience. 

Or, comment passe-t-on de l'acte d'imaginer à un concept ? Avec Husserl, nous 

distinguons les jugements de relation et les jugements d'existence, ce que nous avons 

expliqué plus haut avec l'exemple de l'ours qui aide Julia. Dans une communauté de 

recherche philosophique avec des enfants, nous ne recherchons pas une analyse théorique des 

concepts, mais une analyse expérimentale. La discussion de l'expérience vécue en tant 

qu'expression (langage) est une forme de signification. L'expression possède cette propriété 

de signification d'une manière ou d'une autre. Rappelons que, pour Husserl, la signification 

n'est pas un acte en soi, puisque c'est par l'acte que la signification est comprise. En d'autres 

termes, nous pouvons signifier par la perception ou l'imagination. Cependant, pour que cette 

signification acquière une forme, un corps, disons, une existence en dehors et à l'intérieur de 

nous, il faut que le langage apparaisse. Ainsi, la contribution de Merleau-Ponty à la PPE 

provient de son analyse phénoménologique du langage.  

Revenons  aux analyses de Merleau-Ponty, en  les confrontant avec la PPE lorsque 

cela nous semble pertinent. Pour Husserl comme pour Merleau-Ponty, la perception ne peut 

se comprendre sans un objet extérieur. Or, le monde peut être à la fois senti et connu ; le 

monde est donc devant la conscience et cela grâce à la perception. Le sens doit donc être une 

(Gestalt) forme sensible, une sorte de réincarnation des choses en elles-mêmes et à travers la 

conscience. Les choses ne sont donc pas de simples objets extérieurs mais des réalités qui 

 
102 



participent à la chair. Or, l'enfant affronte ce monde par le langage, c'est-à-dire qu'il le 

nomme, l'attire, le circonscrit dans sa manière particulière de s'exprimer. Le langage n'est 

donc pas un dispositif purement social et imitatif, mais un acte qui transcende. Transcender 

par le langage est donc la particularité que nous voulons utiliser. Comme nous l'avons dit, il 

existe un phénomène de constance chez l'enfant, qui est important dans la construction des 

communautés de recherche. Cependant, ce moment doit également être transcendé par le 

langage (ce que nous appelons structuration de la pensée) afin d'obtenir une signification. Par 

le langage, nous donnons de la chair aux concepts de l'expérience. Si l'imagination n'est pas 

une chose de second ordre, c'est celle que nous devons utiliser pour pouvoir créer du sens. 

Apprendre à penser par soi-même implique une réflexion sur l'ensemble des expériences, en 

partant de l'image dans un état de constance, en déterminant ses limites, ses formes, ses voies, 

c'est-à-dire ses aspects ( Abshattungen ).   

Dans les communautés de recherche, comme l'objet est en flottement, il peut être 

perçu à partir de toutes les possibilités ontiques. Mais en même temps, ces possibilités 

doivent être poussées par la réflexion à une transcendance de l'objet, c'est-à-dire à une 

charnalité/corporalité charnelle de l'objet analysé. Si nous continuons avec l'exemple de 

L'ours qui aide Julia, nous pouvons voir que le concept qui est dans un état de constance est 

celui de solidarité. Cependant, ce concept ne peut pas rester une simple image d'un ours qui 

aide ou non une fille, comme s'il s'agissait d'une histoire fantastique. Au contraire, grâce à 

l'acte d'imagination et au langage, le concept est doté de chair. D'une certaine manière, ce que 

nous proposons est ce que Husserl appelle le remplissement des essences. Mais chez 

Merleau-Ponty, cela prend un autre caractère. Les enfants, dans leur dialogue sur la 

responsabilité, présentent les aspects existentiels qui la composent, toujours à partir de la 

première personne. Cependant, le concept n'est pas complet, même s'il représente quelque 

chose en soi et constitue la totalité. Le langage doit être utilisé comme un instrument de 

transcendance, cela signifie qu'à travers le langage, les enfants peuvent trouver des 

similitudes, des différences, des divergences et ainsi organiser leur pensée. Comme nous 

l'avons dit précédemment, il y a deux moments, l'un où la chose est donnée d'un seul coup à 

la conscience par le biais de l'image et qui est global, puisque l'enfant pense à l'objet comme 

un tout et non comme des parties. Et l'organisation de ces idées, qui est un acte formel, dans 

lequel apparaît le phénomène de constance. L'objet ne change que par la relation qui existe 

entre le sujet et la chose. En exprimant ce qu'est la responsabilité, les autres peuvent 

comprendre qu'il n'y a pas une seule façon de la percevoir, que cet objet a différentes faces 

qui peuvent sembler cachées, mais que cela ne rend pas l'objet moins ou plus vrai. L'objet 

 
103 



participe, ainsi que nous, à la chair, nous nous trouvons comme dans un tissu. L'image de la 

responsabilité n'est pas présentée mais vécue, dans le dialogue comme dans l'expression, 

l'objet est re-signifié. Lorsque tout le monde a participé et que l'objet est considéré comme 

délimité du langage de l'enfant, c'est à ce moment que la construction des jugements a lieu. 

Ceci est possible, entre autres, grâce au caractère différenciant du signe, qui peut changer, 

muter, obtenir un nouveau sens. Le langage construit dans les communautés de recherche 

philosophique et le monde qui entoure les enfants sont des formes par lesquelles le signe (le 

mot responsabilité, par exemple ) et l'objet font sens, se remplissant de la totalité de la chair 

pour l'expressivité. 

Merleau-Ponty nous dit que le peintre consolide son rapport au monde sur la base de 

sa corporalité. C'est grâce à elle qu'il peut ouvrir de nouveaux mondes, de nouvelles réalités. 

Nous aimerions comparer cette figure du peintre avec la proposition des communautés 

d'enquête. L'objet n'est pas annulé par la réflexion des enfants mais ouvert à une nouvelle 

signification. En d'autres termes, comme le peintre, l'enfant peut créer un nouveau monde 

grâce au langage. L'enfant qui perçoit le fait par le biais des sens et ceux-ci appartiennent à 

leur tour à un imaginaire, qui se trouve être un horizon de possibilités. D'une certaine 

manière, c'est comme si les choses parlaient en elles-mêmes à travers leur corporéité. 

On peut distinguer cette aura de l’imagination comme principe plus actif, lequel peut prendre 

également diverses formes. Il est d’abord un processus d’autopoïésis à même les 

Abschattungen, les morphologies et métabolismes. L’axe générateur d’un flux d’esquisses 

imagine et la vie imagine, selon un style néanmoins cohérent, des développements d’existence 

surprenants comme cette nouvelle tonalité d’un ciel d’orage ou cette restructuration d’un 

organe lésé permettant le maintien des fonctions vitales dans un arrangement inédit.473 

 L'imaginaire n'est donc pas une présence totale, pas plus que la perception. « Il y a 

insertion réciproque et entrelacs de l’un dans l’autre474 ». L'objet de la responsabilité est 

ouvert à partir de la vision d'un ours aidant une fille, c'est-à-dire que la responsabilité en soi 

se présente d'une autre manière, mais en même temps, l'enfant la perçoit à partir de ses 

caractéristiques existentielles. Consolider une communauté de recherche dans laquelle le 

corps est privilégié en tant qu'expérience et l'imagination en tant que possibilité de 

compréhension, consiste donc à doter l'existence elle-même de chair. Non pas comme si les 

objets attendaient à l'extérieur, mais comme une relation dans laquelle les objets et l'individu 

font partie les uns des autres et se construisent mutuellement.  Étant donné que « les essences 

474 MERLEAU-PONTY, Le visible et l’invisible, 1964, p. 182. 
473 DUFOURCQ, 2023, p. 24. 

 
104 



sont des lignes de structures au cœur des choses, elles ne seront pas connues par des concepts 

rigides mais plutôt via un processus d’ajustement entre des concepts provisoires 

morphologiques475 ». Cette connaissance de l'essence des choses conduit à une clarté 

maximale, « une dimension de représentation, d’expression, d’analyse et de 

conceptualisation, et une prise dynamique – à distinguer du contrôle parfait – sur le réel476 ». 

Grâce à la philosophie de Merleau-Ponty, nous pouvons considérer les communautés de 

recherche philosophique avec les enfants comme un engagement « à construire humblement 

et patiemment une institution au creux même du sensible sans jamais oublier que cet édifice 

symbolique ne vaut pas comme monument ou trésor acquis, mais bien plutôt comme 

rayonnement vivant du sens477 ».  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

477​  DUFOURCQ, 2012, p. 402. 
 

476​  Ibid.  
475​  DUFOURCQ, 2023, p. 26. 

 
105 



V. Conclusion. 

 
Rappelons la question qui nous a conduit à ce point de notre recherche : comment se 

développe l'acte imaginatif chez l'enfant, et à quel moment la conceptualisation devient-elle 

présente, donnant sens à ses expériences ? et quel est, par ailleurs, l'acte par excellence de la 

philosophie pour l'enfant : imaginer ou conceptualiser ? Ces questions découlent de la 

motivation de présenter la proposition de Philosophie pour les enfants comme une tâche 

rigoureuse et d'ouvrir une possibilité de dialogue avec la phénoménologie. Cette proposition, 

conçue par Matthiew Lipman et Ann Sharp dans les années 1970, vise à développer l'esprit 

critique. Pour ce faire, elle utilise le questionnement comme manière d'être au monde. Ainsi, 

la création d'œuvres littéraires pour les enfants sera le support et la preuve que la philosophie 

est possible avec les enfants. En définitive, ce projet vise à créer les conditions d'un 

apprentissage significatif par la lecture et le langage. Cependant, pour mener à bien cette 

tâche, Lipman propose d'accompagner la formation de concepts et, avec eux, la construction 

de bonnes raisons, de critères et de jugements personnels et communautaires. C'est pourquoi 

il recourt à la consolidation des communautés de recherche, inspirée par Dewey et Peirce. 

​ De ce point de vue, la recherche se consolide comme une pratique autocorrective et 

autocritique. Les participants partagent leurs idées sur un concept tiré d'un roman 

philosophique et le font en utilisant la logique, l'argumentation, le débat et la confrontation. 

Ainsi, l'objectif de ces communautés est de créer un dialogue philosophique, entendu comme 

un dialogue d'exploration multiple. Les enfants utilisent le langage pour interroger la réalité 

et le monde. C'est pourquoi, dans une communauté de recherche, l'objectif est de faire naître 

des idées chez les enfants par le biais de questions. L'objectif de ce projet va au-delà de 

l'enseignement pré-universitaire et consiste à amener les participants à penser par 

eux-mêmes, à construire des critères et à émettre des jugements personnels et communs. C'est 

ainsi qu'apparaît la conceptualisation, c'est-à-dire que pour que les enfants puissent atteindre 

ces objectifs, il est nécessaire qu'ils abordent des concepts tels que la vérité, le bonheur, 

l'amour, la justice, la liberté, entre autres. Nous avons appelé ces concepts philosophiques, et 

c'est à partir de là que l'on comprend la rigueur des communautés de recherche. Pour Lipman, 

l'enfant, avant de pouvoir définir un concept, pense à travers une image syncrétique. C'est 

donc l'acte imaginatif qui est essentiel aux communautés de recherche, car sans lui, il n'y 

aurait pas de possibilité de faire de la philosophie avec les enfants 

​ Cependant, la place et le statut de l'imagination dans la proposition de Lipman n'est 

pas tout à fait claire ; comme nous l'avons vu, il y a quelques contributions à la question, mais 

 
106 



elles ne sont pas tout à fait convaincantes. Pour qu'il y ait un dialogue philosophique dans les 

communautés de recherche, il est nécessaire de re-penser l'acte imaginatif et, par conséquent, 

la conceptualisation à l'intérieur des communautés de recherches.  Pour répondre à ce vide, 

nous nous sommes tournés vers la phénoménologie et, avec elle, vers les propositions de 

Husserl et de Merleau-Ponty sur l'imagination et le langage. Pour Husserl comme pour 

Merleau-Ponty, l'acte d'imaginer est primordial dans la vie consciente, comme acte fondateur 

et totalisant. L'ouverture de nouveaux mondes et de nouvelles compréhensions par 

l'imagination nous permet de circonscrire cette proposition au projet de Lipman. Imaginer, 

pour un enfant, ce n'est pas seulement croire que les dragons existent, c'est comprendre le 

monde, c'est lui donner un sens. Parce que les concepts sont dans une sorte de flottement, les 

participants d'une communauté de recherche peuvent contempler une réalité cachée.  Nous 

l'avons vu avec les exemples de l'ours qui aide Julia ou lorsque nous avons parlé des deux 

frères qui se disputent le devoir-faire. Dans les deux cas, ce que nous voulons montrer, c'est 

que l'enfant perçoit, vit et ressent avant d'imaginer. Son expérience du monde est purement 

sensorielle-imaginative, ce dont nous pouvons tirer des fruits pour la mise en œuvre des 

communautés de recherche. 

​ Ainsi, nous avons proposé que les objets étudiés dans les communautés de recherche 

soient des objets-imaginaires-de l'expérience et c'est à partir de ceux-ci qu'une nouvelle 

méta-compréhension du monde devient possible. Le devoir d'aider ceux qui sont dans le 

besoin n'est pas seulement un devoir, c'est une nécessité, mais aussi une liberté, même un 

fardeau. L'expérience de l'enfant est totalisante, c'est-à-dire qu'elle ne comprend pas une 

partie mais le tout des choses-expériences. Parler, par exemple, de la volonté peut renvoyer à 

la pensée de l'amour pour l'autre, aux tâches quotidiennes, à la douleur de la perte, entre 

autres. C'est ici que la philosophie de Merleau-Ponty intervient, pour compléter la proposition 

d'une ouverture de nouvelles compréhensions à celle d'une corporéité charnelle. Outre le fait 

que l'enfant imagine et crée des mondes possibles de compréhension, il les dote aussi de chair 

grâce au langage. Pour comprendre cela, nous avons eu recours au concept de constance de 

Merleau-Ponty, en cherchant d'une part à mettre en évidence les implications pour la 

consolidation des communautés de recherche et, d'autre part, à proposer une sorte de rigueur 

dans ces communautés. À partir du phénomène de constance, la discussion dans les 

communautés de recherche ne porte pas sur des concepts établis ou des définitions données, 

mais sur la perception de l'enfant qui parvient à embrasser la totalité de l'objet. Et c'est à 

partir de cette perception qu'il commence à organiser sa pensée, à lui donner corps au moyen 

du langage. C'est cette rigueur qui est nécessaire car le projet de PPE a été considéré comme 

 
107 



une entreprise inutile et sans fondement  qui ne mérite pas de s'appeler une proposition 

philosophique. Cependant, en réponse à ces objections, nous avons constaté que l'expérience 

vécue est aussi une façon de chercher, d'enquêter. Nous pourrions dire que nous entrons dans 

le domaine de la psychologie phénoménologique. L'expérience particulière nous permet de 

comprendre de nouveaux mondes, de nouvelles possibilités. C'est pourquoi re-signifier l'acte 

imaginatif consiste à re-signifier l'expérience comme un tissu de recherche, où l'on peut 

trouver des réponses, des questions, des solutions, des affirmations, des jugements et de 

bonnes raisons. 

​ Imaginer, c'est donc fonder le monde, et donc se créer soi-même. La proposition de 

Lipman n'est pas seulement une proposition d'apprentissage, mais aussi une proposition 

éthico-morale, voire démocratique, comme le disent certains des auteurs cités plus haut. 

Parler de l'expérience vécue à la première personne, c'est montrer que l'objet est d'une 

certaine manière également incarné. Cependant, on ne peut pas considérer qu'une 

communauté d'enquête se limite à parler d'expériences vécues, mais  ces expériences sont le 

matériau et le support de la recherche. Partager ces expériences ensemble permet de 

transcender les concepts et avec eux l'existence elle-même, afin que les enfants qui y ont 

participé puissent créer de nouveaux jugements, de nouveaux critères et se construire en tant 

que citoyens. Comme nous l'avons dit à plusieurs reprises, ce projet de la PPE a recours à 

l'acte de parler, à l'acte de la parole comme médiation. Le langage est un acte de 

transcendance et c'est donc à partir de là que la recherche philosophique est possible. 

Lorsqu'un enfant exprime l'expérience qu'il a du travail, il ne fait pas une évaluation plus ou 

moins pertinente, mais il s'agit d'une totalité en soi. Son expérience lui permet d'exprimer 

avec des mots, de lier des aspects, des choses, des objets existants comme inexistants, etc. Le 

langage est l'instrument et l'expérience le matériau qui permettent de penser 

philosophiquement. Ainsi, penser les communautés de recherche dans la perspective 

phénoménologique de l'acte d'imagination nous permet, premièrement, de re-signifier le 

langage en tant qu'instrument de re-signification, deuxièmement, de donner du sens à 

l'expérience vécue en tant que matériau et projet de la discussion philosophique et, enfin, de 

donner de la rigueur à la discussion et au projet  de PPE. 

​ Cette proposition de communautés de recherche à partir de l'expérience nous amène 

également à nous interroger sur le rôle des émotions. Celles-ci se retrouvent dans chacune des 

expériences, par exemple, lorsque l'on parle de vérité à travers la relation d'amitié, un 

sentiment apparaît, que ce soit celui de la joie ou de la paix. Il en va de même pour des 

concepts tels que la justice, la solidarité, le bien-être, la responsabilité, etc. Qu'il s'agisse d'un 

 
108 



sentiment négatif ou positif, il y a une manifestation et donc une qualification de cette 

expérience par les sens. Il serait intéressant d'établir un lien phénoménologique entre les 

émotions et l'ouverture de nouvelles réalités qui, comme nous l'avons vu, est produite par 

l'acte imaginatif. Sans chercher à répondre à cette question, nous pourrions penser à une 

charnalité des émotions, ou  à la manière dont les émotions donnent en quelque sorte de la 

chair (du sens) à l'imagination et au concept. Lorsque l'enfant pense à la souffrance, à 

l'amour, au bonheur, à la justice, etc., il le fait à partir de son expérience, qui est en même 

temps une émotion. C'est pourquoi, d'une certaine manière, imaginer c'est aussi sentir, et donc 

s'ouvrir à une nouvelle compréhension de l'objet. Non seulement considérer que “la négation 

de l'objet désiré est la souffrance”, mais aussi la ressentir, c'est pourquoi les enfants diront j'ai 

ressenti la souffrance, ou j'ai ressenti la justice. Est-il possible d'organiser cette pensée à partir 

des sentiments ? Si, en raison du phénomène de constance, les choses sont inchangées et que 

c'est la relation entre l'objet et le sujet qui les détermine, alors dans l'analyse expérientielle 

d'un concept A, l'émotion joue un rôle fondamental, on pourrait même dire nécessaire ? 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
109 



 
VI. Références. 

 
ACCORINTI, Stella, Filosofía para Niños. Introducción a la teoría y la práctica,  

Buenos Aires, Manantial, 2015. 

AGOSTINI, Marie, « Généalogie du concept de "communauté de recherche" : C. S. 

Pierce, J. Dewey et M. Lipman », Diotime, n°33/2007, pp. 1-8. 

ALLEN, Jeffner, « A husserlian phenomenology of the child », Journal of 

Phenomenological Psychology, 6(2) 1976. 

ARTIDIELLO, Mabel, « Filosofía para Niños y Niñas (FpNN): Una oportunidad 

diferente para pensar en la escuela », Ciencia y sociedad, n°3/2018, pp. 23-58. 

BACHLER, Laurent, La philo au berceau, Coll. 1001 BB, Toulouse, érès, 2021. 

BACHLER, Laurent, L’enfance, une grande question philosophique, Toulouse, érès, 

2021. 

BLEAZBY, Jennifer, « Dewey’s notion of imagination in Philosophy for Children », 

Purdue university Press, n°2/2012, pp. 95-111. 

CAM, Philip, « Matthew Lipman (1923-2010) », Diogène, n° 4/ 2010, pp. 163-166. 

CARRON, Guillaume, « Imaginaire, symbolisme et réversibilité : une approche 

singulière de l'inconscient chez Merleau-Ponty », Revue philosophique de la 

France et de l'étranger, n°4/2008,  pp.443-464. 

CHIROUTER, Edwige., OLIVIER, Alain Patrick, La philosophie avec les enfants Un 

paradigme pour l'émancipation, la reconnaissance et la résonance, Paris, 

Éditions Raison publique, 2022. 

DANIEL, Marie-France, « Chapitre 2. Présupposés philosophiques et pédagogiques de 

Matthew Lipman et leurs applications », In : La philosophie pour enfants Le 

modèle de Matthew Lipman en discussion. Louvain-la-Neuve, De Boeck 

Supérieur, 2005. 

DANIEL, Marie-France, « Chapitre 11. Une coopération de haut niveau : l'exemple de 

la philosophie pour enfants », Emmanuèle Auriac-Slusarczyk éd., In: Je parle, tu 

parles, nous apprenons. Coopération et argumentation au service des 

apprentissages, De Boeck Supérieur, 2003. 

DE PUIG, Irene, Filosofía para niños », traduction libre, Voces de la educación, n° 

6/2018, pp. 77-84. 

DE WARREN, Nicolas, « Imagination et incarnation », Methodos, n° 09/2009. 

 
110 



DEWEY, John, Logique; la théorie de l'enquête, Paris, PUF, 1993. 

DUBOSSON, Samuel, L’imagination légitimée: la conscience imaginative dans la 

phénoménologie proto-transcendantale de Husserl,  Paris, L’Harmattan, 2004. 

DUFOURCQ, Annabelle, « I. Les corps fantastiques de la phénoménologie », In : 

PELLUCHON, Corine et TONAKI, Yotetsu, Levinas et Merleau-Ponty, Le corps 

et le monde, Paris, Hermann, 2023, pp.15-28. 

DUFOURCQ, A,  Merleau-Ponty : Une ontologie de l’imaginaire, Heidelberg, 2012. 

DUFOURCQ, A, « La définition de l’imagination par Husserl : l'originalité 

fondamentale et les nombreux points d'hésitation ». In : La dimension imaginaire 

du réel dans la philosophie de Husserl, Phaenomenologica, 2010. 

EGAN, Kieran, « The other half of the Child », Thinking: The journal of philosophy for 

Children, n°1/1987, pp. 2-5. 

FAWER, Christine, «La philosophie pour enfants un moyen pour répondre aux grandes 

questions des tout-petits? », Revue Pédagogique HEPL, n°11/2009, pp. 27-29. 

FEDI, Laurent, « Lipman contre Piaget : une mauvaise querelle à propos de la 

philosophie pour enfants », Le Télémaque, n° 42/2012, pp.149-162. 

FRANZINI, Roberto, Matthew Lipman, and Ann Margaret Sharp. Philosophy for 

Children’s educational revolution, Cham, Springer, 2023. 

GABARET, Jim, « Une phénoménologie de l’imagination néonatale et infantile », Le 

présent de la psychanalyse, n° 13/2025, pp.79-93. 

HÉLÈNE, Maire & AURIAC-SLUSARCZYK, Emmanuèle, « Philosophy for 

preschoolers? A critical review to promote informed implementation of P4C in 

preschools », Review of Philosophy and Psychology, n°1/2024, pp. 1-24. 

HUSSERL, Edmund, Recherches logiques. Tome Second, Recherche pour la 

phénoménologie et la théorie de la connaissance, Paris, Presses Universitaires de 

France, 1962. 

HUSSERL, Edmund, Idées directrices pour une phénoménologie, Paris, Gallimard, 

coll.tel, 1950. 

HUSSERL, Edmund, Sur la théorie de la signification, Paris, VRIN, 1995. 

HUSSERL, Edmund, Phantasia, conscience d’image, souvenir, Grenoble, Jérôme 

Millon, 2002. 

JANSEN, Julia, « Imagination, Embodiment and Situatedness: Using Husserl to Dispel 

(Some) Notions of ‘Off-Line Thinking’ », in: The phenomenology of Embodied 

Subjectivity, 2013, Springer, pp. 63-79. 

 
111 



JOHNSON, Mark, The body in the mind: The Bodily Basis of Meaning, Imagination, 

and Reason, The University of Chicago Press, 1987. 

KENNEDY, David, « Lipman, Dewey, and the Community of Philosophical Inquiry », 

Education and Culture, n°2/2012, pp. 36–53. 

KENNEDY, Nadia & KENNEDY, David, « Philosophical dialogue across the school 

curriculum: the case of mathematics », in: Philosophy For, With, and Of Children, 

Londres, Cambridge Scholars, 2013. 

LAPIERRE, Christopher, « Le fondement imaginaire du perçu chez Merleau-Ponty et 

Grimaldi », Revue de métaphysique et de morale, n° 87/2015, pp.353-376. 

LELEUX, Claudine, « Chapitre 6. Apprendre à penser dès 5 ans à l'épreuve du modèle 

de Matthew Lipman ? », In : La philosophie pour enfants Le modèle de Matthew 

Lipman en discussion,  Louvain-la-Neuve, De Boeck Supérieur, Pédagogies en 

développement, pp.117-129. 

LELEUX, Claudine, « Lipman Matthew. Mark. Recherche sociale [manuel par 

Matthew Lipman et Ann Margaret Sharp ; trad. et adaptation de Nicole 

Decostre] », Revue française de pédagogie, n°172/2010, pp. 141-143. 

LELEUX, Claudine, La philosophie pour enfants. Le modèle de Matthew Lipman en 

discussion, Paris, De Boeck Supérieur, 2008. 

LENOIR, Frédéric, Philosopher et méditer avec les enfants, Paris, Albin Michel, 2016. 

LEVINAS, Emmanuel, Théorie de l’intuition dans la phénoménologie de Husserl, 

Paris, VRIN, 2001. 

LEVINAS, Emmanuel, En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger, Paris, 

VRIN, 2016. 

LIPMAN, Matthew, SHARP, Ann & OSCANYAN, Frederic, Philosophy in the 

classroom, Philadelphia, Temple University Press, 1980. 

LIPMAN, Matthew, Thinking in education, Londres, Press syndicate of the University 

of Cambridge, 2003. 

LIPMAN, Matthew, « Chapitre 1. Renforcer le raisonnement et le jugement par la 

philosophie », Dans Leleux, C. (dir.), La philosophie pour enfants, Le modèle de 

Matthew Lipman en discussion, 2008, pp. 11 -24. 

LIPMAN, Matthew & SHARP, Ann, Mark: Recherche sociale, Bruxelles, PIE Peter 

Lang, 2009. 

LIPMAN, Matthew., & SHARP, Ann, « P4C and rationality in the new world ». In 

History, theory and practice of philosophy for children, Routledge, 2017, pp. 

 
112 



43-42. 

MASSELOT, Nathanaël, « L’ontologie sartrienne est-elle une phénoménologie 

transcendantale ? », Methodos, 2012. 

MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945. 

MERLEAU-PONTY, Maurice, Psychologie et pédagogie de l’enfant, Cours de 

Sorbonne 1949-1952, Lagrasse,Verdier, 2001. 

MERLEAU-PONTY, Le visible et l’invisible, Paris, Gallimard, 1964. 

MERLEAU-PONTY, Œuvres, La prose du monde, Paris, Gallimard, 1969. 

MERLEAU-PONTY, Signes, Paris, Gallimard, 1960. 

MERLEAU-PONTY, L’œil et l’esprit, Paris, Gallimard, 1964. 

MÉTROZ, Aurélien, « Espaces phénoménologiques d'Équipée de Victor Segalen », A 

contrario, n° 14/2010, pp. 61-77. 

MIRAGLIA, Maria, « Analytic Teaching and Philosophical Praxis », Analytic Teaching 

and Philosophical Praxis, n°2/2024, pp. 19-38. 

PEIRCE, C, S, Philosophical writings of Peirce, New York, Dover Publications, 1940, 

p. 19-22. 

PINEDA, Diego, Filosofía para niños: el ABC, Bogotá, Beta, 2004. 

POPA, Délia, « IV. La portée pratique de l’imagination : dialectique et matérialité », 

In : WUNENBURGER, Jean-Jacques, Gaston Bachelard Science et poétique, une 

nouvelle éthique ?, Paris, Hermann, 2013, pp.317-336. 

PUIG, Irene, « Filosofía para Niños », Voces de la Educación, n°6/2018, pp. 77-84. 

ROLLINS, Maughn, LAVERTY, Megan, Aux sources de la philosophie pour enfants, 

trad. Johanna Hawken, Paris, VRIN, 2023. 

ROMANO, Claude, Au cœur de la raison, la phénoménologie, Paris, Gallimard, « Folio 

Essais », 2010. 

SARAIVA, Maria, L’imagination selon Husserl, La Haye, Martinus Nijhoff, 1970 

SARTRE, Jean-Paul, L’imagination, Paris, puf, 2023. 

SARTRE, Jean-Paul, L’imaginaire, Paris, Gallimard, 1940. 

SASSEVILLE, Michel, « Introduction à la philosophie pour enfants : l'approche 

Lipman », Diotime, n°17/2017, pp. 1-6. 

SHARP, Ann, « Children’s Intellectual Liberation », Educational Theory, n°31/1981, 

pp. 197–214. 

SHARP, Margaret, « What is a ‘Community of Inquiry’? » Journal of Moral Education, 

n°1/ 1987, pp. 37–45. 

 
113 



SHARP, Margaret, « Philosophy for Children and the Development of Ethical Values », 

Early Child Development and Care,  n°. 1 /1995, pp. 45–55. 

SHARP, Margaret, « Self-transformation in the Community of Inquiry », Inquiry: 

Critical Thinking Across the Disciplines, n°1/ 1996, pp. 36-47. 

SHARP, Ann, « Let’s go visiting: learning judgment-making in a classroom community 

of inquiry », Gifted Education International, n°3/2007,  pp. 301-312. 

SPLITTER, Laurence, & SHARP, Ann, La otra educación. Filosofía para niños y la 

comunidad de indagación , Buenos Aires, Manantial, 1996. 

TAMINIAUX, Jacques, « VIII. Le penseur et le peintre selon Merleau-Ponty »,  In : 

Maillons herméneutiques Études de poétique, de phénoménologie et de politique, 

Paris, Presses Universitaires de France, 2009,  pp.207-224. 

THIEVENAZ, Joris, « La théorie de l’enquête de John Dewey : réexplorations pour la 

recherche en sciences de l’éducation et de la formation », Recherche & formation, 

n°92/2019, pp. 19-38. 

VYGOTSKY, Lev, Thought and Language, London, The mit press, 1986. 

WELSH, Talia, The Child as Natural Phenomenologist. Primal and Primary 

Experience in Merleau-Ponty's Psychology, Illinois, Northwestern University Press, 

2013. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
114 



VII. Annexes 

Traduction du chapitre 4 (p. 41-56) du texte Filosofía para Niños. Introducción a la teoría y 

la práctica de Stella Accorinti, publié à Buenos Aires, Argentine par Manantial en 2015. 

 

[p. 41] 

L'IMAGINATION 

 

L'imagination dans le discours 

 

La pensée créative trouve un de ses axes cruciaux dans l'imagination, dans la 

métaphore et dans la capacité de l'imagination à prolonger son action dans la pratique. Mais 

quelle est la capacité d'une théorie à se prolonger dans la pratique ? L'imagination peut-elle 

agir dans la sphère pratique, une sphère qui est au-delà du discours, une sphère à laquelle 

l'imagination semble appartenir originellement ? Quel serait ce passage de la théorie à la 

pratique ? 

L'espace de variation des théories sur l'imagination se mesure selon deux axes. Du 

côté noématique, l'axe de la présence et de l'absence, et du côté noétique, l'axe de la 

conscience fascinée et de la conscience critique. A l'une des extrémités du premier axe, 

l'image n'est qu'une présence affaiblie du perçu. C'est le cas de l'imagination vue comme 

simple imagination reproductrice. A l'autre extrémité de l'axe, l'image est ce qui n'est pas 

présent (portrait, rêve, fiction). C'est le cas de l'imagination productive. Dans le cas du 

deuxième axe : si l'image est confondue avec le réel (l'image est prise pour le réel), la 

conscience critique est nulle. À l'autre extrémité de l'axe, l'imagination est l'instrument de la 

critique de la réalité (par exemple, la réduction transcendantale chez Husserl, en tant que 

neutralisation de la réalité). Nous pourrions penser à un schéma comme celui-ci : 

[pág. 42] 

 
115 



 

[pág. 43] 

Nous travaillons donc avec la tradition existante sur l'imagination, mais nous 

présentons en même temps, dans la perspective de Paul Ricœur, une approche différente du 

problème, puisqu'au lieu d'associer l'image à la perception, elle est liée au langage. Ainsi, 

dans la théorie de la métaphore de Ricœur, l'imagination et un certain usage du langage sont 

profondément liés.478 

 

INNOVATION SÉMANTIQUE 

 

Dans la théorie de la métaphore apparaît la caractéristique de l'utilisation 

métaphorique du langage : l'innovation sémantique, une création instantanée par l'attribution 

de prédicats inhabituels. (Ricœur, 1988: 12).  

La perspective de ne pas associer l'image à la perception permet un changement 

radical, l'image n'étant plus considérée comme un “appendice de la perception, une ombre de 

la perception”. (Ricœur, 1988: 97). 

Ricœur nous présente une revendication référentielle de la fiction et de l'imagination, 

qui a été entravée par divers préjugés, par exemple que l'image n'est qu'une composante de 

l'esprit qui copie quelque chose, ou que l'image n'est qu'une copie ou une réplique de la 

478 P. Ricœur souligne dans Herméneutique et action (1988 : 36) : “Dire qu'une nouvelle métaphore est extraite 
du néant, c'est la reconnaître pour ce qu'elle est, à savoir une création momentanée du langage, une innovation 
sémantique qui n'a de statut ni comme désignation, ni comme connotation dans le langage établi”. 
 

 
116 



réalité, comme nous le voyons dans le schéma. Contre le préjugé de l'image en tant que chose 

de l'esprit, nous devons garder à l'esprit que l'image a une intentionnalité particulière, parce 

qu'elle offre un modèle pour percevoir les choses d'une manière différente. Contre le préjugé 

de l'image comme copie : l'image ne se réfère pas à la réalité pour la copier, mais pour en 

percevoir une nouvelle lecture. Elle est la prétention refiguratrice de l'imagination. Ainsi, [p. 

44] la fiction réorganise le monde et génère de nouvelles caractéristiques et de nouveaux 

contours pour l'expérience. 

 

LA MÉTAPHORE ET L’INVENTION D’INTRIGUES 

 

L'innovation sémantique prend deux formes : la métaphore et l'invention d'intrigues. 

Dans ce dernier cas, il s'agit d'introduire un ordre intelligible dans une séquence 

d'événements, en établissant dans le récit un acte configurant, une synthèse de l'hétérogène, le 

travail de l'imagination productive. La métaphore, quant à elle, implique une innovation 

sémantique par assimilation prédicative (tout comme l'intrigue l'implique par rapprochement 

d'éléments multiples). Une nouvelle pertinence est produite dans la prédication au moyen 

d'une attribution qui n'était pas pertinente à l'origine. Une proximité est ainsi établie entre des 

significations jusqu'alors éloignées. Une similitude s'établit par laquelle des termes qui étaient 

éloignés apparaissent désormais proches les uns des autres. Comme pour l'intrigue, cette 

opération est aussi l'œuvre de l'imagination productive. 

 

​ LA MÉTAPHORE 

 

Ricœur dit que nos images sont parlées plutôt que vues. Plusieurs préjugés changent 

de place avec cette thèse : il ne s'agit pas d'images comme une chose de l'esprit, ni comme 

une copie de la réalité. Mais quelle est la relation entre les images et le langage ? Pour 

répondre à cette question, il est intéressant d'analyser le fonctionnement de la métaphore, afin 

de dresser “un bref profil d'un modèle de solution”. (Ricœur 1988: 94). La métaphore 

provient de la tension entre les termes d'un énoncé métaphorique. Il s'agit d'un usage anormal 

des prédicats, dans le cadre de la phrase entière (Ricœur, 1988 : 10 et 28), et non d'un usage 

anormal des noms. La métaphore n'est pas la transposition d'un nom étranger, mais le conflit 

entre deux interprétations d'un même énoncé (Ricœur, 1988 : 9 et 11). C'est pourquoi Ricœur 

parle d' “énonciation métaphorique”, et non de noms utilisés métaphoriquement. La 

métaphore implique donc une action sémantique du mot. 

 
117 



Le moyen approprié pour produire un conflit entre les champs sémantiques est la 

non-pertinence prédicative : la nouvelle pertinence prédicative qui est produite est la 

métaphore.479 A son tour, cette nouvelle réalité, produite au niveau de la phrase complète, 

donne lieu au niveau du mot isolé à l'extension du sens. Ainsi, la restructuration des champs 

sémantiques se produit comme un déplacement de l'attention des problèmes de changement 

de sens au niveau de la dénomination vers le niveau de l'utilisation prédicative. 

Sur les ruines de la prédication littérale, un nouveau sens émerge, et c'est au moment 

de l'émergence que l'imagination prend le dessus : des champs sémantiquement différents se 

rapprochent et le choc des métaphores a lieu. On peut créer du sens (par torsion verbale) là où 

l'interprétation littérale n'a pas de sens (Ricœur, 1988 : 11 et 28). L'imagination est une 

manière de construire la pertinence dans l'impertinence. Dans la tension (par opposition à la 

substitution), un nouveau sens émerge qui concerne l'ensemble de l'énoncé. Imaginer, c'est 

avant tout restructurer les champs sémantiques (Ricœur, 1988 : 35). La métaphore est 

toujours la résolution active d'une énigme, d'une dissonance sémantique : il n'y a pas de 

métaphore vivante dans le dictionnaire (Ricœur, 1988 : 10, 12-13, 31). 

Enfin, l'image suspend le sens dans l'élément de fiction. L'imagination est donc un jeu 

libre de possibilités, dans un état de non-engagement vis-à-vis du monde de la perception ou 

de l'action. Nous essayons de nouvelles idées, de nouvelles façons d'être dans le monde. Tout 

ce processus nous montre que [p. 46] nous comprenons d'abord les images, puis nous les 

voyons. Ainsi, les métaphores de tension (métaphores vraies) sont intraduisibles, car elles 

créent du sens. Leur paraphrase est infinie et n'épuise pas l'innovation du sens. 

Par conséquent, dans la métaphore, l'innovation sémantique présente trois 

caractéristiques : 

1.​ La non-pertinence littéraire (un nouveau sens émerge, mais l'inopportunité de la 

prédication extravagante doit continuer à être perçue). 

2.​ ﻿﻿﻿La nouvelle pertinence prédicative émerge en s'appuyant sur la prédication 

impertinente. Il y a une similitude établie (plutôt que perçue). Soudain (dans un 

479 P. Ricœur (1988: 32): “[...] ce glissement de sens résulte principalement d'une collision entre des sens 
littéraux, ce qui exclut l'usage littéral du mot en question et donne des indices pour trouver un nouveau sens 
capable de s'accorder avec le contexte de la phrase et de lui donner un sens dans le contexte considéré”.  
​ ​ ​ ​ ​  
​ ​ ​ ​  
​ ​ ​  
​ ​  
 

 
118 



moment de refiguration), des termes éloignés dans l'espace logique apparaissent 

comme proches. 

3.​ Une torsion verbale qui conduit à l'extension du sens de mots isolés. 

L'innovation sémantique est constituée par le second trait : la similitude est établie par 

l'imagination productive, qui permet de “voir comme” grâce à sa fonction synthétique, 

génératrice de règles. L'imagination schématise ainsi la nouvelle pertinence sémantique. 

Pour Kant, le schéma est la représentation d'un processus de l'imagination qui permet 

de donner une image à un concept. Pour Ricœur, en revanche, il s'agit d'une règle qui permet 

de voir quelque chose comme quelque chose. Ainsi, l'image n'est pas une perception affaiblie, 

mais, en s'assimilant à une signification émergente, elle la nourrit. L'imagination productive 

n'est pas la faculté de dériver des images de l'expérience sensorielle, mais de faire émerger de 

nouvelles significations dont l'image est le support. C'est ainsi que naît une nouvelle mention 

référentielle, une nouvelle intention, qui est l'inverse de l'abolition de la référence qu'était le 

sens littéral. 

En disant que nos images sont parlées plutôt que vues, l'imagination est posée comme 

une dimension du langage, une capacité à laisser apparaître, et non une faculté de dériver des 

images à partir de l'expérience sensible. L'imagination produit de nouvelles configurations, et 

nous voyons l'image lorsque nous comprenons ces configurations de sens. L'image étant un 

aspect de l'innovation sémantique qui a lieu dans le langage, tant dans la métaphore que dans 

la mise en scène de l'intrigue, l'imagination est présente et nous permet de voir les choses 

différemment. 

Dans la métaphore, l'imagination produit une médiation, un support pour qu'un 

nouveau sens émerge, comme on l'a déjà dit. Ce nouveau sens émerge au-delà de la 

prédication littérale. La métaphore n'est pas simplement une façon de donner à une chose le 

nom d'une autre (comme le dit Aristote dans La Poétique), la métaphore n'est pas un usage 

déviant des noms, mais un usage déviant des prédicats dans le cadre de la phrase entière. Le 

“voir comme” de la métaphore unit un concept vide à une intuition aveugle. Le langage a 

donc une fonction imaginative, qui permet d'unir le verbal et le non-verbal, en réalisant la 

restructuration des champs sémantiques : le “voir comme” a le rôle du schéma kantien, il unit 

la lumière du sens à la plénitude de l'image. 

Dans la métaphore, il y a la particularité que le “est” métaphorique est accompagné 

d'un “n'est pas”, et ainsi la tension est maintenue, car nous savons qu'en disant que le temps 

est une caverne de voleurs, le temps n'est pas une caverne de voleurs. La tension est ainsi 

 
119 



maintenue, car nous savons qu'en disant que le temps est un repaire de voleurs, le temps n'est 

pas un repaire de voleurs. Les limites du sens sont donc transgressées, mais pas éliminées. 

Nous trouvons trois fonctions de l'imagination en relation avec la métaphore : 

1.​ ﻿﻿﻿La schématisation : la schématisation n'est pas l'image, mais une procédure ou une 

représentation. Ainsi, on parle de “procédures de l'imagination” pour se procurer des 

images afin de soutenir l'innovation sémantique. L'imagination est donc une matrice 

génératrice de règles, grâce à laquelle je vois quelque chose comme quelque chose, 

par exemple, mon chat assis, immobile et alerte, comme une statue de Bastet. 

2.​ Résonance : en schématisant la nouvelle prédication métaphorique, l'imagination 

réactive des expériences antérieures, en donnant une nouvelle vie aux champs 

sensoriels adjacents. L'imagination, dans un phénomène d'écho ou de réverbération, se 

propage dans toutes les directions, soulevant un ensemble de nouvelles images, et non 

une seule. 

[pag. 48] 

3.​ Le désengagement (ou le non-engagement) : les images ont un effet neutralisant sur la 

réalité et nous permettent de jouer avec les possibilités. 

Par conséquent, la métaphore dit quelque chose sur la réalité, car la suspension de la 

référence (inhérente au langage descriptif) s'accompagne d'un pouvoir de référence plus 

radical aux aspects de notre être dans le monde, qui ne peuvent être dits directement. Sur les 

ruines du sens littéral, l'énoncé métaphorique répare ces aspects de manière indirecte. Sur ces 

ruines, la nouvelle pertinence sémantique que la métaphore établit est érigée, donnant lieu à 

une nouvelle mention référentielle. On peut en déduire une thèse intéressante pour la suite de 

la réflexion : la métaphore établit une proximité entre des sens éloignés, à laquelle correspond 

une proximité entre les choses elles-mêmes, c'est-à-dire qu'à la métaphorisation du sens 

correspond une métaphorisation de la référence. Le discours poétique opère une épojé de la 

référence descriptive et met en jeu des fictions par lesquelles il entend la réalité par le biais 

d'une redescription. C'est pourquoi les textes poétiques nous parlent du monde, même s'ils ne 

le font pas de manière descriptive. Inventer et découvrir cessent d'être opposés l'un à l'autre, 

car ce que la métaphore crée, elle le découvre en même temps, et ce qu'elle trouve, elle 

l'invente en même temps. Grâce à la redescription métaphorique, la revendication de vérité de 

la métaphore n'identifie pas la notion de vérité avec les expériences des objets qui peuvent 

être décrits. 

 
120 



La métaphore est le noyau sémantique du symbole. La métaphore naît dans l'univers 

du logos, alors que le symbole naît dans les limites du logos et du bios (du sens et de la force, 

de la parole et de l'action). Mais en même temps, comme le sentiment lie le langage, et que le 

sentiment est une relation charnelle au monde, le poète se sent redevable de quelque chose 

dont il ne rend jamais tout à fait compte. Cette dette laisse une trace dans la métaphore (au 

sens donné à ce concept par Simiand) qui fait que la métaphore est aussi un symbole. 

 

[pag. 49] 

LE RÉCIT 

 

Alors que la référence métaphorique nous permet de redécouvrir le monde, le récit a 

pour fonction de reconfigurer le monde. Dans la métaphore comme dans la fiction narrative, 

on trouve l'innovation sémantique et l' “augmentation iconique du monde” (Ricœur élabore 

ce concept en faisant allusion à la stratégie du peintre, qui reconstruit la réalité sur un 

alphabet optique de lignes et de couleurs). Alors que la perception originale élimine les 

contrastes, l'icône permet une articulation reconstructive de la réalité, et nous voyons ainsi 

quelque chose de nouveau, que nous ne voyions pas auparavant - c'est pourquoi il y a 

augmentation iconique.480 

Le récit est également une forme d'innovation sémantique : la mise en intrigue qui 

caractérise le récit opère une triple médiation : 

1.​ Entre les événements coïncidents de l'histoire et l'histoire dans son ensemble : 

l'histoire, à partir de ce qui est une simple succession d'incidents, extrait une 

configuration, une totalité intelligible. 

2.​ Parmi les facteurs du réseau conceptuel de l'action (agent, motifs, fins). 

3.​ Entre deux dimensions temporelles de l'histoire, une dimension chronologique des 

épisodes et une dimension non chronologique (ou configurante), par laquelle les 

événements se transforment en histoire. 

Toute mise en intrigue implique une innovation sémantique qui nous renvoie au 

travail d'une imagination productive : il y a un schématisme de la fonction narrative qui fait la 

médiation entre la totalité signifiante et la présentation intuitive des épisodes. Ce 

schématisme se prête à une typologie qui montre l'imagination comme une matrice 

génératrice de règles. Il y a des règles qui guident l'expérience, qui naissent des innovations et 

480 Icône vient du grec eikon, image. 

 
121 



qui sont soumises à un processus de sédimentation. Une sédimentation [p. 50] qui concerne 

non seulement la forme de la concordance discordante entre l'ensemble du récit et les 

incidents, mais aussi le genre et les types d'organisation. Ainsi, forme, genre et types naissent 

du travail de l'imagination productive.481 Dans ce travail, il y a une dialectique de l'innovation 

et de la sédimentation : des œuvres singulières sont produites (innovation), mais l'innovation 

est soumise à des règles (l'imagination se conforme aux paradigmes de la tradition). Si l'on 

peut s'écarter des types et des genres, on ne peut s'écarter de la concordance/discordance. 

Ainsi, l'imagination, en tant que matrice générative, produit les règles de la forme, des genres 

et des types. 

 

Si l'on compare les schémas de Kant et de Ricœur, on constate ce qui suit : 

1.​ Du point de vue de la médiation, le schéma est pour Kant un troisième élément 

médiateur entre l'intuition et les catégories. Pour Ricœur, il est un élément médiateur 

entre le sens pensé (thème) et les épisodes intuitivement représentés. 

2.​ ﻿﻿﻿Du point de vue de la détermination temporelle, Kant se réfère à une détermination du 

temps faite selon des règles et Ricœur se réfère à une détermination du temps narratif, 

faite entre la chronologie des épisodes et la chronologie du sujet. 

3.​ Du point de vue de l'imagination, Kant se réfère à la représentation d'un procédé 

général de l'imagination pour fournir une image à un concept (définition du schéma 

chez Kant) et Ricœur se réfère à la représentation d'un procédé général de 

l'imagination qui permet d'organiser l'intrigue. 

[pag. 51] 

L'IMAGINATION DANS  L’ACTION 

 

Imagination et action individuelle 

 

L'imagination analogique opère à partir de la transformation du sens entre les corps 

propres jusqu'aux degrés supérieurs des communautés. Dans la communauté, il n'y a pas de 

recours à une entité supplémentaire, mais la réciprocité des sujets est postulée. Il n'y a pas 

d'hypostatisation des entités collectives, car les personnalités d'ordre supérieur sont un 

481 Lorsque je parle d'imagination productive, j'entends toujours la production dans le sens de la poièsis. 

 
122 



ensemble d'interactions entre sujets. On voit bien là la critique de la réification des relations 

collectives. 

Toutes les communautés sociales sont comprises par analogie avec mes actions 

personnelles. L'analogie est le principe transcendantal pour la compréhension de toutes les 

relations intersubjectives, et elle est valable non seulement pour les contemporains, mais 

aussi pour les prédécesseurs et les successeurs (non seulement ceux que je connais, mais 

aussi ceux que je ne connais pas, sont des moi comme moi). L'imagination productive 

préserve cette analogie de l'ego en transférant le sens de l'ego au tu et au il. L'analogie 

signifie que tous les autres sont un je comme moi et que, comme moi, ils peuvent s'attribuer 

une expérience. Le lien analogique qui fait de chaque être humain mon semblable ne nous est 

accessible qu'à travers des pratiques imaginatives telles que l'idéologie et l'utopie. 

La première condition pour une application de la théorie de l'imagination en dehors de 

la sphère du discours est que l'innovation sémantique ait, dans les limites mêmes de 

l'énonciation métaphorique, une force référentielle (Ricœur, 1988 : 100), que la métaphore 

dise quelque chose de nouveau sur la réalité (Ricœur, 1988 : 13). L'une des questions qui se 

posent est la suivante : l'énoncé métaphorique a-t-il, en plus d'un sens, une référence ? Ce qui 

se passe, c'est que la fonction neutralisante de l'imagination par rapport à la thèse du monde 

est une condition négative pour la libération d'une force référentielle de second degré : ce 

n'est pas seulement le sens qui est déployé par le processus métaphorique, mais la référence 

elle-même. La référence du discours ordinaire, appliquée à des objets qui répondent à notre 

intérêt de contrôle et de [p. 52] manipulation, est ainsi abolie. Avec la suspension de cet 

intérêt, le discours poétique cesse d'exprimer la référence de second degré, qui est la 

référence primordiale. 

Ce type de thèse est intéressant pour la théorie de l'imagination : la fiction a une 

double valeur de référence, elle va au-delà, à un non-lieu par rapport à toute réalité, et peut 

donc indirectement désigner cette réalité selon un nouvel “effet de référence” (Ricœur, 1988: 

101). L'imagination est le pouvoir de la fiction de réécrire la réalité (Ricœur, 1988 : 24). Sur 

la suspension de notre croyance en une description préalable repose la force heuristique de la 

fiction, sa capacité à ouvrir et à déployer de nouvelles dimensions de la réalité. Ainsi, contre 

la tradition philosophique qui parle de l'image comme d'une perception affaiblie, se dresse la 

fiction qui annule la perception, conditionnant ainsi un élargissement de notre vision des 

choses (Ricœur, 1988 : 34). L'augmentation iconique procède par abréviations et 

articulations, avec la prétention référentielle de “refaire la réalité” (Ricœur, 1988 : 102). Tous 

 
123 



les passages du discours à la pratique procèdent de ce départ de la fiction hors d'elle-même, 

selon le principe de l'augmentation iconique (Ricœur, 1988 : 44). 

La première transition du théorique au pratique se trouve dans les fictions qui 

redécrivent l'action humaine elle-même. La structure narrative fournit les techniques 

d'abréviation et d'articulation par lesquelles l'accumulation iconique est réalisée. La force 

référentielle est ici que l'acte narratif traverse les structures narratives et applique le réseau 

d'une fiction de règles à la diversité de l'action humaine (Ricœur, 1984 : 38). Dans la mesure 

où la fiction s'exerce dans les limites de l'activité de mimésis, ce qui redescrit, c'est l'action 

qui est déjà là. Mais l'imagination a une fonction qui appartient au dynamisme de l'action. Le 

contenu noématique du projet implique une certaine schématisation du réseau des fins et des 

moyens. Avec cette imagination anticipatrice, nous répétons les pratiques possibles. A ce 

stade, le projet “emprunte” au récit son pouvoir structurant et le récit reçoit du projet son 

pouvoir anticipateur. Le jeu pragmatique (Ricœur appelle “pragma” [p. 53] la chose faite par 

le sujet) coïncide avec le jeu narratif. Ainsi, je médiatise la certitude par des variations 

imaginatives, où je mesure le “je peux”. Par un libre jeu de l'imagination, je passe de la 

simple schématisation de mes projets, à travers mes désirs, à des variations imaginatives. A 

ce stade, nous sommes passés de la fonction mimétique de l'imagination à une fonction de 

l'imagination par laquelle nous pouvons dire qu'il n'y a pas d'action sans imagination. Il nous 

faut maintenant dépasser les limites de l'action individuelle pour aborder la relation entre la 

fiction et l'intersubjectivité. 

 

L’IMAGINATION ET L’INTERSUBJECTIVITÉ 

 

L'imagination est implicite dans l'expérience historique, qui a une constitution 

analogique. C'est ici que la théorie de l'imagination transcende la fiction appliquée à l'action 

et la phénoménologie de la volonté (comme principe de l'action individuelle). Il y a un champ 

d'expérience historique parce qu'il y a une temporalité d'ordre supérieur avec une 

intelligibilité propre. La transmission des traditions et le principe d'analogie impliqués dans 

l'acte initial de couplage des champs temporels permettent des relations spécifiques, non 

seulement avec les contemporains, mais aussi avec les prédécesseurs et les successeurs. 

L'analogie n'est pas un argument, mais un principe transcendantal, selon lequel l'autre est un 

moi comme moi, un alter ego. C'est en raison de cette condition transcendantale que 

l'imagination est une composante fondamentale de la constitution du champ historique 

(Ricœur, 1988 : 106). 

 
124 



Le transfert en imagination est ce que nous appelons l'endopathie. L'imagination est le 

schématisme propre à la constitution de l'intersubjectivité dans la perception analogique. 

Cette imagination analogique productive maintient en vie les connexions qui constituent le 

lien historique, afin d'éviter une réification radicale du processus social. 

Or, comme nous l'avons déjà souligné, le lien qui fait de chaque être humain mon 

semblable ne nous est accessible qu'à travers un certain nombre de pratiques imaginatives, 

mais, en même temps, il ne nous est accessible qu'à travers un certain nombre de pratiques 

imaginatives. L'imagination productive (schématisme du lien analogique entre moi et l'alter 

ego) ne peut être restaurée que par la critique de l'idéologie et de l'utopie, qui sont 

antagonistes et relèvent chacune d'une pathologie qui rend leur fonction spécifique 

(contribuer à la constitution du lien analogique entre moi et mon semblable) quasi inconnue. 

 

L’IDÉOLOGIE ET L’UTOPIE 

 

L'idéologie est liée au besoin d'un groupe de se donner une image, de se représenter, 

au sens théâtral du terme, c'est-à-dire de se mettre en scène. La pathologie du phénomène 

idéologique tient à sa fonction de renforcement et de répétition du lien social dans des 

situations de fait accompli. Entre la pratique réelle et les interprétations par lesquelles le 

groupe prend conscience de son existence et de sa pratique, il y a une distance qui produit 

simplification, schématisation, stéréotypie et ritualisation. 

L'utopie, contrairement à l'idéologie, revendique son titre en tant que telle. L'histoire 

de l'utopie est marquée par les noms de ses inventeurs, à l'inverse de l'anonymat des 

idéologies. L'utopie, en tant que projet imaginaire d'une autre réalité, justifie les options les 

plus opposées, les contenus les plus divers. Mais l'idée centrale de l'utopie doit être celle de 

l'extraterritorialité spatiale, ce non-lieu d'où l'on peut regarder la réalité avec un regard neuf, 

un u-topos d'où rien ne peut être tenu pour acquis. Le champ du possible s'ouvre donc au-delà 

du réel, et c'est de ce non-lieu que naît l'interrogation sur ce qui est. L'utopie est donc une 

remise en cause radicale et, à ce titre, le pendant du concept d'idéologie comme intégration 

sociale. Ainsi, l'utopie fonctionnerait comme la sous-version sociale. 

Lorsque la représentation idéologique est captée par le système d'autorité d'une 

société donnée, elle devient l'instrument de légitimation de ce système. L'idéologie est 

mobilisée pour combler le fossé qui existe entre la prétention à la légitimité [p. 55] qui vient 

d'en haut (de l'autorité) et la croyance qui lui répond d'en bas, de la part des individus. 

 
125 



L'idéologie tend donc à dissimuler ce vide. L'utopie, quant à elle, démasque la prétention à la 

légitimité, mettant à nu cette plus-value non déclarée de l'autorité (Ricœur (1988 : 109 ; 1984: 

92-94). 

La question du pouvoir est centrale dans toutes les utopies, et cela se voit non 

seulement dans la description des fantasmes politiques ou littéraires, mais aussi dans les 

tentatives de réalisation des utopies. Ces tentatives montrent le sérieux de l'esprit utopique, sa 

capacité à instituer d'autres modes de vie et son aptitude à embrasser les paradoxes du 

pouvoir (Ricœur, 1988 : 111). Mais il est également vrai que l'utopie développe ce que 

Ricœur appelle des traits pathologiques : tendance à soumettre la réalité au rêve, fixation sur 

des schémas perfectionnistes, logique du tout ou rien (où il n'y a pas de place pour le travail 

du temps), mépris des degrés intermédiaires et aveuglement face aux contradictions 

inhérentes à l'action. 

Peut-on construire, ensemble, les modalités constructives de l'idéologie et de l'utopie, 

à savoir l'intégration et la subversion ? L'idéologie tend vers la répétition, le reflet ; l'utopie 

tend vers l'errance. Mais l'idéologie, en médiatisant le lien social, introduit une distance, donc 

un élément excentrique. De son côté, l'utopie reste un mouvement dans la sphère orientée 

vers l'humain. De ce qui précède, nous voyons que la tension entre idéologie et utopie est 

insurmontable. D'autre part, chaque terme de ce couple développe sa pathologie. Le 

dysfonctionnement, la distorsion et la dissimulation, qui s'insèrent dans la fonction 

intégratrice de l'idéologie. Le dysfonctionnement de l'utopie trouve ses racines dans la 

fonction excentrique de l'utopie, qui tend vers la schizophrénie, les fantômes et les fuites. 

 

 

 

 

 

 

 

 
126 



Original: Espagnol 

[pág. 41] 

4. El pensamiento creativo 

 

LA IMAGINACIÓN 

 

La imaginación en el discurso 

 

El pensamiento creativo tiene uno de sus ejes cruciales en la imaginación, en la 

metáfora y en la capacidad de la imaginación para extender su acción a la práctica. Pero, 

¿cuál es la capacidad de una teoría para extenderse a la práctica? ¿La imaginación puede 

actuar en la esfera práctica, una esfera que está más allá del discurso, ámbito al cual la 

imaginación parece pertenecer originariamente? ¿Cuál sería este pasaje de lo teórico a lo 

práctico? 

El espacio de variación de las teorías sobre la imaginación se mide según dos ejes. Por 

el lado noemático, el eje de la presencia y de la ausencia, y por el lado noético, el eje de la 

conciencia fascinada y de la conciencia crítica. En un extremo del primer eje, la imagen es 

solo presencia debilitada de lo percibido. Es el caso de la imaginación vista como 

imaginación meramente reproductiva. En el otro extremo del eje, la imagen es lo que no es 

presente (retrato, sueño, ficción). Es el caso de la imaginación productiva. En el caso del 

segundo eje: si la imagen se confunde con lo real (se toma la imagen como lo real), la 

conciencia crítica es nula. En el otro extremo del eje, la imaginación es el instrumento de 

crítica de la realidad (un ejemplo, la reducción trascendental en Husserl, en tanto 

neutralización de la realidad). Podríamos pensar un esquema así: 

[pág. 42] 

 
127 



[pág. 43] 

Estamos entonces trabajando con la tradición existente sobre la imaginación, pero, a 

la vez, presentando, desde la perspectiva de Paul Ricœur, un planteo diferente del problema, 

ya que en lugar de asociar la imagen a la percepción, se la relaciona con el lenguaje. Así, en 

la teoría ricœuriana de la metáfora, la imaginación y un determinado uso del lenguaje están 

profundamente unidos.482 

 

LA INNOVACIÓN SEMÁNTICA 

 

En la teoría de la metáfora aparece la característica del uso metafórico del lenguaje: la 

innovación semántica, una creación instantánea por atribución de predicados inusitados 

(Ricœur, 1988: 12).  

La perspectiva de no asociar la imagen a la percepción permite un cambio radical, 

pues se deja de considerar la imagen como “apéndice de la percepción, una sombra de la 

percepción” (Ricœur, 1988: 97). 

482 P. Ricœur señala en Hermenéutica y acción (1988: 36): “Decir que una metáfora nueva es extraída de la nada 
es reconocerla por lo que ella es, a saber, una creación momentánea del lenguaje, una innovación semántica que 
no tiene estatuto ni a título de designación ni a título de connotación en el lenguaje establecido”. 
 

 
128 



Ricœur nos presenta una pretensión referencial de la ficción y de la imaginación, que 

ha sido obstaculizada por diversos prejuicios, por ejemplo que la imagen es solo un 

componente de la mente que copia algo, o que la imagen es solo una copia o réplica de la 

realidad, como vemos en el esquema. Contra el prejuicio de la imagen como cosa en la 

mente, debemos tener en cuenta que la imagen tiene una intencionalidad peculiar, porque 

ofrece un modelo para percibir las cosas de un modo diferente. Contra el prejuicio de la 

imagen como copia: la imagen no se refiere a la realidad para copiarla, sino para percibir una 

lectura nueva. Es la pretensión refigurante de la imaginación. Así, [pág. 44] la ficción 

reorganiza el mundo y genera rasgos y contornos nuevos para la experiencia.  

 

LA METAFORA Y LA INVENCIÓN DE INTRIGAS  

 

La innovación semántica tiene dos formas: la metáfora y la invención de intrigas. En 

este segundo caso, tenemos la introducción de un orden inteligible en una secuencia de 

acontecimientos, estableciéndose en el relato un acto configurante, una síntesis de lo 

heterogéneo, obra de la imaginación productiva. La metáfora, por su lado, implica una 

innovación semántica por asimilación predicativa (así como la intriga la implica por reunión 

de elementos múltiples). Se produce una nueva pertinencia en la predicación por medio de 

una atribución que primariamente no era pertinente. Se instaura así una proximidad entre 

significados hasta ahora alejados. Se establece una semejanza por la cual términos alejados 

aparecen ahora como cercanos. Tal como sucede con la intriga, esta operación también es 

obra de la imaginación productiva. 

​  

LA METÁFORA 

 

Ricœur dice que nuestras imágenes son habladas antes que vistas. Varios prejuicios 

cambian de lugar con esta tesis: no estamos ante las imágenes como cosa en la mente ni 

tampoco como copia de la realidad. Ahora bien, ¿como cuál es la relación entre las imágenes 

y el lenguaje? Para responder esta pregunta, resulta interesante analizar el funcionamiento de 

la metáfora, para trazar “un breve perfil de un modelo de solución” (Ricœur 1988: 94). La 

metáfora procede de la tensión entre los términos de un enunciado metafórico. Estamos ante 

un uso anormal de los predicados, en el marco de la frase entera (Ricœur, 1988: 10 y 28), y 

no un uso anormal de los sustantivos. La metáfora no es la transposición de un nombre 

extraño, sino el conflicto entre dos interpretaciones de un mismo enunciado (Ricœur, 1988: 9 

 
129 



y 11). [pág. 45] Por eso Ricœur habla de “enunciación metafórica”, y no de sustantivos 

empleados metafóricamente. La metáfora, entonces, implica una acción semántica de la 

palabra. 

El medio apropiado para la producción de un choque entre campos semánticos es la 

no pertinencia predicativa: la nueva pertinencia predicativa que se produce es la metáfora.483 

A su vez, esta nueva realidad, producida en el nivel de la frase completa, suscita en el nivel 

de la palabra aislada la extensión de sentido. Así, la reestructuración de los campos 

semánticos se da como un desplazamiento de la atención, de los problemas del cambio de 

sentido en el nivel de la denominación al nivel del uso predicativo. 

Sobre las ruinas de la predicación literal emerge un nuevo significado, y es en el 

momento de la emergencia cuando media la imaginación: campos semánticamente diferentes 

se acercan y se produce el choque que suscita la metáfora. Podemos crear sentido (a través de 

una torsión verbal) allí donde la interpretación literal es insensata (Ricœur, 1988: 11 y 28). La 

imaginación es una manera de construir la pertinencia en la impertinencia. En la tensión 

(opuesta a la sustitución) emerge una nueva significación que concierne al enunciado total. 

Imaginar es ante todo reestructurar campos semánticos (Ricœur, 1988: 35). La metáfora es 

siempre la resolución activa de un enigma, de una disonancia semántica: no hay metáfora 

viva en el diccionario (Ricœur, 1988: 10, 12-13, 31). 

Por último, la imagen suspende el significado en el elemento de la ficción. La 

imaginación es así un libre juego de posibilidades, en un estado de no compromiso respecto 

del mundo de la percepción o de la acción. Probamos así ideas nuevas, nuevas formas de 

estar en el mundo. Todo el proceso nos muestra que [pag. 46] primero entendemos las 

imágenes y luego las vemos. Así, las metáforas de tensión (metáforas verdaderas) son 

intraducibles, porque crean sentido. Su paráfrasis es infinita y no agota la innovación de 

sentido. 

Por lo tanto, en la metáfora la innovación semántica tiene tres caracteres : 

483 P. Ricœeur (1988: 32): “[...] este desplazamiento en la significación resulta principalmente de una colisión 
entre significados literales, lo que excluye el empleo literal de la palabra en cuestión y da indicios para encontrar 
una significación nueva capaz de concordarse con el contexto de la frase y hacerla significante en el contexto 
considerado”.  
​ ​ ​ ​ ​  
​ ​ ​ ​  
​ ​ ​  
​ ​  
 

 
130 



1.​ ﻿﻿﻿No pertinencia literaria (emerge una significación nueva, pero la no conveniencia de 

la predicación extravagante debe continuar siendo percibida). 

2.​ ﻿﻿﻿La pertinencia predicativa nueva emerge sosteniéndose sobre la predicación 

impertinente. Hay una semejanza instaurada (más que percibida). Repentinamente (en 

un ahora de refiguración) términos alejados en el espacio lógico aparecen como 

cercanos. 

3.​ ﻿﻿﻿Una torsión verbal, que suscita la extensión del sentido de las palabras aisladas. 

La innovación semántica está constituida propiamente en el segundo rasgo: la 

semejanza es instaurada por la imaginación productiva, que permite “ver como” gracias a su 

función sintética, generadora de reglas. Así, la imaginación esquematiza la nueva pertinencia 

semántica. 

El esquema es para Kant la representación de un proceso de la imaginación que 

permite dar imagen a un concepto. Para Ricœur, en cambio, es una regla que permite ver algo 

como algo. Por lo tanto, la imagen no es una percepción debilitada, sino que, asimilándose a 

una significación emergente, le brinda sustento. La imaginación productiva no es la facultad 

de derivar imágenes de la experiencia sensorial, sino de hacer que surjan nuevos significados, 

de los que la imagen es sustento. Surge de este modo una nueva mención referencial, una 

nueva intención, que es el reverso de la abolición de la referencia que había en el sentido 

literal. 

Al decir que nuestras imágenes son habladas antes que vistas, se plantea la 

imaginación como una dimensión del lenguaje, una capacidad para dejar aparecer, y no una 

facultad para derivar [pag. 47] imágenes de la experiencia sensible. La imaginación produce 

nuevas configuraciones, y vemos la imagen cuando entendemos estas configuraciones de 

sentido. Como la imagen es un aspecto de la innovación semántica que tiene lugar en el 

lenguaje, tanto en la metáfora como en la puesta en intriga está presente la imaginación, que 

nos permite ver las cosas de otra manera. 

En la metáfora, la imaginación produce una mediación, un sostén para que emerja una 

nueva significación, como ya se ha dicho. Esta nueva significación emerge más allá de la 

predicación literal. La metáfora no es simplemente una manera de dar a una cosa el nombre 

de otra (como dice Aristóteles en la Poética), la metáfora no es un uso desviado de los 

nombres, sino un uso desviado de los predicados en el marco de la frase íntegra. El “ver 

como” de la metáfora une un concepto vacío con una intuición ciega. Así, el lenguaje tiene 

una función imaginadora, que permite unir lo verbal con lo no verbal, logrando la 

 
131 



restructuración de campos semánticos: el “ver como” tiene el papel del esquema kantiano, 

une la luz del sentido con la plenitud de la imagen. 

En la metáfora se da la peculiaridad de que el “es” metafórico es acompañado por un 

“no es” , y por eso la tensión se mantiene, pues sabemos que al decir que el tiempo es una 

cueva de ladrones, el tiempo no es una cueva de ladrones. Se transgreden así fronteras de 

sentido, pero no se las elimina. 

Encontramos tres funciones de la imaginación en relación con la metáfora: 

1.​ ﻿﻿﻿Esquematización: el esquematismo no es la imagen, sino un procedimiento o 

representación. Así, hablamos de “procedimientos de la imaginación” para procurarse 

imágenes que sirvan de apoyo a la innovación semántica. Por eso la imaginación es 

una matriz generadora de reglas, por las cuales veo algo como algo, por ejemplo, a mi 

gata sentada, quieta y alerta, como una estatua de Bastet. 

2.​ ﻿﻿﻿Resonancia: al esquematizar la nueva predicación metafórica, la imaginación reactiva 

experiencias anteriores, dando nueva vida a campos sensoriales adyacentes. La 

imaginación, en un fenómeno de eco o reverberación se difunde en todas direcciones, 

suscitando todo un conjunto de nuevas imágenes, y no simplemente una sola imagen. 

[pag. 48] 

3.​ Descompromiso (o no compromiso): las imágenes tienen un efecto de neutralización 

de la realidad y permiten jugar con posibilidades. 

Por lo dicho, la metáfora dice algo sobre la realidad, porque con la suspensión de la 

referencia (inherente al lenguaje descriptivo) aparece un poder más radical de referencia a 

aspectos de nuestro ser en el mundo, que no pueden ser dichos directamente. Sobre las ruinas 

del sentido literal, el enunciado metafórico menta estos aspectos de manera indirecta. Sobre 

estas ruinas se erige la nueva pertinencia semántica que la metáfora establece, suscitando una 

nueva mención referencial. De esto se deduce una tesis interesante para seguir pensando: la 

metáfora instaura una proximidad entre sentidos alejados, a la que corresponde una 

proximidad entre las cosas mismas, o sea, a la metaforización del sentido corresponde una 

metaforización de la referencia. El discurso poético efectúa una epojé de la referencia 

descriptiva y pone en juego ficciones por las cuales intenciona la realidad por el camino de la 

redescripción. Por eso los textos poéticos nos hablan del mundo, aunque no lo hacen de 

manera descriptiva. Inventar y descubrir dejan de oponerse, porque lo que la metáfora crea, a 

la vez lo descubre y lo que encuentra, a la vez lo inventa. Por la redescripción metafórica, la 

 
132 



pretensión de verdad de la metáfora no identifica la noción de verdad con las experiencias de 

objetos que pueden ser descriptos. 

La metáfora es el núcleo semántico del símbolo. La metáfora surge en el universo del 

lógos, en cambio el símbolo surge en los confines del lógos y del bíos (del sentido y de la 

fuerza, del discurso y de la acción). Pero, a la vez, como el sentimiento liga el lenguaje, y el 

sentimiento es una relación carnal con el mundo, el poeta se siente deudor de algo de lo cual 

nunca acaba de dar cuenta. Esa deuda deja en la metáfora una huella (en el sentido que le da 

al concepto Simiand) que hace de la metáfora también un símbolo. 

 

[pag. 49] 

EL RELATO 

 

Mientras que la referencia metafórica permite redescubrir el mundo, el relato tiene 

una función de reconfiguración del mundo. Tanto en la metáfora como en la ficción narrativa 

nos encontramos con la innovación semántica y con el “aumento icónico del mundo” (Ricœur 

elabora este concepto en alusión a la estrategia del pintor, que reconstruye la realidad sobre 

un alfabeto óptico de líneas y colores). Mientras que la percepción originaria elimina los 

contrastes, el ícono permite una articulación reconstructora de la realidad, y así vemos algo 

nuevo, que no veíamos antes – por eso hay aumento icónico – .484 

El relato es también una forma de innovación semántica: la puesta en intriga que 

caracteriza el relato lleva a cabo una triple mediación: 

1.​ Entre los acontecimientos coincidentes del relato y el relato como un todo: la historia, 

de lo que es una simple sucesión de incidentes, extrae una configuración, una 

totalidad inteligible. 

2.​ Entre los factores de la red conceptual de la acción (agente, motivos, fines). 

3.​ Entre dos dimensiones temporales del relato, una dimensión cronológica de los 

episodios y una dimensión no cronológica (o configurante), por la cual los 

acontecimientos se transforman en historia. 

Toda puesta en intriga implica una innovación semántica y esta nos remite a la obra 

de una imaginación productiva: hay un esquematismo de la función narrativa que mediatiza 

entre la totalidad significativa y la presentación intuitiva de los episodios. Este esquematismo 

se presta a una tipología que nos muestra a la imaginación como matriz generadora de reglas. 

484 Ícono proviene del griego eikon, imagen. 

 
133 



Hay reglas que orientan la experiencia, nacen de innovaciones y están sujetas a un proceso de 

sedimentación. Se produce una sedimentación [pág. 50] que concierne no solo a la forma de 

la concordancia discordante entre el relato como un todo y los incidentes, sino también al 

género y a los tipos de organización. Así, forma, género y tipos nacen del trabajo de la 

imaginación productiva.485 En este trabajo hay una dialéctica de la innovación y de la 

sedimentación: se producen obras singulares (innovación), pero la innovación está sujeta a 

reglas (la imaginación se atiene a los paradigmas de la tradición). Si bien puede haber 

desviación respecto de los tipos y de los géneros, no puede haberla respecto de la 

concordancia / discordancia. Así, la imaginación, como matriz generadora, produce las reglas 

de la forma, los géneros y los tipos. 

Si comparamos el esquema en Kant y en Ricœur, podemos ver lo siguiente: 

1.​ ﻿﻿﻿Desde el punto de vista de la mediación, el esquema es para Kant un tercer elemento 

mediador entre la intuición y las categorías. Para Ricœur es un elemento mediador 

entre el significado pensado (tema) y los episodios que se representan intuitivamente. 

2.​ ﻿﻿﻿Desde el punto de vista de la determinación temporal, Kant se refiere a una 

determinación del tiempo efectuada según reglas y Ricœur se refiere a una 

determinación del tiempo narrativo, efectuada entre la cronología de los episodios y la 

acronología del tema. 

3.​ ﻿﻿﻿Desde el punto de vista de la imaginación, Kant se refiere a la representación de un 

procedimiento general de la imaginación para proporcionar una imagen a un concepto 

(definición de esquema en Kant) y Ricœur se refiere a la representación de un 

procedimiento general de la imaginación que permite organizar la intriga. 

[pag. 51] 

LA IMAGINACIÓN EN LA ACCIÓN 

 

La imaginación y el actuar individual 

 

La imaginación analógica opera desde la transformación de sentido entre cuerpos 

propios hasta los grados superiores de las comunidades. En la comunidad no se recurre a una 

entidad suplementaria, sino que se postula la reciprocidad de los sujetos. No hay 

hipostatización de entidades colectivas, porque las personalidades de orden superior son un 

485 Cada vez que hablo de imaginación productiva, me refiero siempre a producción en el sentido de póiesis. 

 
134 



conjunto de interacciones entre sujetos. Vemos claramente en esto la crítica a la reificación de 

las relaciones colectivas. 

Todas las comunidades sociales se comprenden por analogía con mis actos personales. 

La analogía es el principio trascendental para la comprensión de todas las relaciones 

intersubjetivas, y es válida no sólo para los contemporáneos, sino que se extiende los 

predecesores y a los sucesores (no solo los que conozco, sino también los que no conozco son 

yoes como yo). La imaginación productiva preserva esta analogía del ego transfiriendo el 

sentido ego al tú y al él. La analogía significa que todos los otros son un yo como yo, y lo 

mismo que yo, pueden imputarse la experiencia. El lazo analógico que hace a todo ser 

humano mi semejante nos es accesible solamente a través de prácticas imaginativas como la 

ideología y la utopía. 

La primera condición de una aplicación de la teoría de la imaginación fuera de la 

esfera del discurso es que la innovación semántica tenga, dentro de los mismos límites de la 

enunciación metafórica, una fuerza referencial (Ricœur, 1988: 100), que la metáfora diga algo 

nuevo sobre la realidad (Ricœur, 1988: 13). Una de las preguntas que surge es: ¿el enunciado 

metafórico tiene, además de un sentido, una referencia? Lo que sucede es que la función 

neutralizante de la imaginación respecto de la tesis del mundo es una condición negativa para 

que se libere una fuerza referencial de segundo grado: no solo el sentido es desdoblado por el 

proceso metafórico, sino la referencia misma. Queda así abolida la referencia del discurso 

ordinario, aplicada a objetos que responden a nuestro interés por el control y [pag. 52] la 

manipulación. Con la suspensión de este interés, el discurso poético deja de expresar la 

referencia de segundo grado, que es la referencia primordial. 

Este tipo de tesis es interesante para la teoría de la imaginación: la ficción tiene un 

doble valor respecto de la referencia, se dirige más allá, a un no lugar respecto de toda 

realidad, y por eso puede apuntar indirectamente a esa realidad según un nuevo “efecto de 

referencia” (Ricœur, 1988: 101). La imaginación es el poder de la ficción de redescribir la 

realidad (Ricœur, 1988: 24). Sobre la suspensión de nuestra creencia en una descripción 

anterior se levanta la fuerza heurística de la ficción, su capacidad de abrir y desplegar 

dimensiones nuevas de la realidad. Así, contra la tradición filosófica que habla de la imagen 

como percepción debilitada, se levanta la ficción que anula la percepción, condicionando de 

este modo un aumento de nuestra visión de las cosas (Ricœur, 1988: 34). El aumento icónico 

procede por abreviaciones y articulaciones, con la pretensión referencial de “rehacer la 

realidad” (Ricœur, 1988: 102). Todas las transiciones del discurso a la práctica proceden de 

 
135 



esta salida de la ficción fuera de sí, según el principio del aumento icónico (Ricœur, 1988: 

44). 

La primera transición de lo teórico a lo práctico se halla en las ficciones que 

redescriben la acción humana misma. La estructura narrativa proporciona las técnicas de 

abreviación y articulación mediante las cuales se obtiene el acrecentamiento icónico. La 

fuerza referencial consiste aquí en que el acto narrativo atraviesa las estructuras narrativas y 

aplica la red de una ficción de reglas a lo diverso de la acción humana (Ricœur, 1984: 38). En 

la medida en que la ficción se ejerce dentro de los límites de la actividad de mímesis, lo que 

redescribe es la acción que ya está ahí. Pero la imaginación tiene una función que pertenece 

al dinamismo de la acción. El contenido noemático del proyecto comporta una cierta 

esquematización de la red de fines y medios. Con esta imaginación anticipatoria ensayamos 

prácticas posibles. En este punto, el proyecto “pide prestado” al relato su poder estructurante 

y el relato recibe del proyecto su poder de anticipación. El juego pragmático (Ricœur 

denomina “pragma” [pág. 53] a la cosa hecha por el sujeto) coincide con el juego narrativo. 

Así, mediatizo la certeza a través de variaciones imaginativas, donde mido el “yo puedo”. Por 

un libre juego de la imaginación progreso de la simple esquematización de mis proyectos, 

pasando por mis deseos, hasta las variaciones imaginativas. En este punto hemos pasado de la 

función mimética de la imaginación a una función de la imaginación por la cual podemos 

decir que no hay acción sin imaginación. Debemos franquear ahora los límites del actuar 

individual para pasar a la relación entre la ficción y la intersubjetividad. 

 

LA IMAGINACIÓN Y LA INTERSUBJETIVIDAD 

 

La imaginación está implícita en la experiencia histórica, que tiene una constitución 

analógica. Es en este punto donde la teoría de la imaginación trasciende la ficción aplicada a 

la acción y la fenomenología de la voluntad (como principio de la acción individual). Hay un 

campo histórico de experiencias porque hay una temporalidad de orden superior con una 

inteligibilidad propia. La transmisión de tradiciones y el principio de analogía implicado en el 

acto inicial de acoplamiento de campos temporales posibilitan relaciones específicas, no solo 

con los contemporáneos, sino también con los predecesores y los sucesores. La analogía no es 

un argumento, sino un principio trascendental, según el cual el otro es un yo como yo, un 

alter ego. Es por esta condición trascendental por lo que la imaginación es un componente 

fundamental de la constitución del campo histórico (Ricœur, 1988: 106). 

 
136 



La transferencia en imaginación es lo que llamamos endopatía. La imaginación es el 

esquematismo propio de la constitución de la intersubjetividad en la apercepción analógica. 

Esta imaginación analógica productiva mantiene vivas las conexiones que constituyen el lazo 

histórico, para evitar una reificación radical del proceso social. 

Ahora bien, como ya señalamos, el lazo que hace de todo ser humano mi semejante 

sólo nos es accesible a través de una cierta [pág. 54] cantidad de prácticas imaginativas, pero, 

a la vez, la imaginación productiva (esquematismo del lazo analógico entre yo y el alter ego) 

solo puede ser restituida mediante la crítica de la ideología y la utopía, que son antagónicas y 

están comprometidas, cada una de ellas, con una patología que torna casi desconocida su 

función específica (contribuir a la constitución del lazo analógico entre yo y mi semejante). 

 

LA IDEOLOGÍA Y LA UTOPÍA 

 

La ideología está ligada a la necesidad de un grupo de darse una imagen a sí mismo, 

de representarse, en el sentido teatral de la palabra, o sea, ponerse en escena. La patología del 

fenómeno ideológico procede de su función de refuerzo y repetición del lazo social en 

situaciones de hecho consumado. Entre la práctica real y las interpretaciones mediante las 

cuales el grupo toma conciencia de su existencia y de su práctica hay una distancia que 

produce simplificación, esquematización, estereotipo y ritualización. 

La utopía, a diferencia de la ideología, reivindica su título de tal. La historia de la 

utopía está jalonada por los nombres de sus inventores, en medida inversa al anonimato de las 

ideologías. La utopía, como proyecto imaginario de otra realidad, justifica las opciones más 

opuestas, los contenidos más diversos. Pero la idea central sobre la utopía debe ser la de 

extraterritorialidad espacial, ese no-lugar desde el cual se puede mirar con ojos nuevos la 

realidad, un u-tópos desde el cual no se puede tomar nada como adquirido. El campo de lo 

posible se abre desde, entonces, más allá de la realidad, y es desde este no-lugar donde surge 

el cuestionamiento de lo que es. La utopía es, por lo tanto, un re-pensar radical, y como tal, la 

contraparte del concepto de ideología como integración social. Así, la utopía funcionaría 

como la sub-versión social. 

Cuando la representación ideológica es captada por el sistema de autoridad de una 

sociedad dada, se convierte en el instrumento de legitimación de ese sistema. La ideología se 

moviliza para cubrir la separación que existe entre la pretensión de legitimidad [pag. 55] que 

viene desde arriba (desde la autoridad) y la creencia que le responde desde abajo, desde los 

individuos. La ideología, entonces, tiende a disimular este vacío. La utopía, por su parte, 

 
137 



desenmascara la pretensión de legitimidad, poniendo al descubierto esta plusvalía no 

declarada de la autoridad (Ricœur (1988:109; 1984: 92-94). 

La problemática del poder es central en todas las utopías, y esto se ve no solo en la 

descripción de fantasías políticas o literarias, sino también en las tentativas de realizar las 

utopías. Estos intentos muestran la seriedad del espíritu utópico, su capacidad para instituir 

otros modos de vida y su aptitud para abarcar las paradojas del poder (Ricœur, 1988: 111). 

Pero también es cierto que la utopía desarrolla lo que Ricœur denomina rasgos patológicos: 

tendencia a someter la realidad al sueño, fijación sobre esquemas perfeccionistas, una lógica 

de todo o nada (donde no hay cabida para el trabajo del tiempo), desprecio por los grados 

intermedios y ceguera acerca de las contradicciones que son propias de la acción. 

¿Se pueden construir, en conjunto, las modalidades constructivas de la ideología y la 

utopía, a saber, la integración y la subversión? La ideología tiende hacia la repetición, el 

reflejo; la utopía tiende hacia la deambulación. Pero la ideología, al mediatizar el lazo social, 

introduce una distancia, por lo tanto, un elemento excéntrico. Por su parte, la utopía sigue 

siendo un movimiento en la esfera orientada hacia lo humano. Por lo señalado, vemos que la 

tensión entre ideología y utopía es insuperable. Por otra parte, cada término de esta pareja 

desarrolla su patología. La disfunción, la distorsión y el disimulo, que se insertan en la 

función integradora de la ideología. La disfunción de la utopía tiene sus raíces en la función 

excéntrica de la utopía, que tiende a la esquizofrenia, a los fantasmas y a las huidas. 

 

 
138 


	I.​Introduction 
	II.​Philosophie pour les enfants 
	A.​Les nouvelles tendances de la PPE 

	 
	B.​Communauté de recherche en philosophie pour les enfants: Peirce et J. Dewey 
	1.​Dialogue philosophique  
	2.​Penser par soi-même 
	3.​Rigueur dans le dialogue philosophique : concept et image 


	III. L'imagination dans la Phénoménologie  
	C.​L’imagination chez Husserl 
	B. L'imagination est conscience de quelque chose : Jean-Paul Sartre 
	1.​Synthèse des points 1 et 2 de la deuxième partie. 

	C. Contribution de Maurice Merleau-Ponty au concept d'imagination 
	1.​L'imagination dans Phénoménologie de la perception de 1945 
	2.​L’imagination : Cours de 1949-1960 
	3.​L'imagination dans L’œil et l’esprit et Le visible et l' invisible (1964) 


	IV. Relecture de la philosophie pour les enfants depuis l’acte imaginatif  et la conceptualisation 
	A.​Imaginer dans les communautés de recherche depuis une approche phénoménologique de l’imagination et de la conceptualisation 
	1.​Phantasie et conscience de image dans la mise en œuvre des communautés de recherche philosophique 
	2.​Le phénomène de constance exposé par Merleau-Ponty comme un nouveau paradigme de compréhension 

	B.​Communautés de recherche comme communautés d’incarnation  
	 

	V. Conclusion. 
	VI. Références. 
	VII. Annexes 

