\ INSTITUT PLURIDISCIPLINAIRE

POUR LES ETUDES SUR LES\AMI'ERIQUES
A TOULOUSE

Université Toulouse - Jean Jaures

Institut Pluridisciplinaire pour les Etudes sur les Amériques
a Toulouse (IPEAT)

Master mention Civilisations, Cultures et Sociétés
Parcours Espaces, sociétés, cultures dans les Amériques

Construction des altérités dans le Chiapas colonial, de 1524 a 1611

Mémoire de 2°™ année présenté par :
Arnaud PATY

Sous la direction de :
Patrick LESBRE

Année Universitaire 2019-2020

\-vNIVERSITE TOULOUSE i
Jean Jaures s



dIPEAT

INSTITUT PLURIDISCIPLINAIRE
POUR LES ETUDES SUR LES\AMI'ERIQUES
A TOULOUSE

Déclaration sur I’honneur de non-plagiat

Je soussigné-e,

Nom, Prénom :Paty, Arnaud

Réguli¢rement inscrit a I’Université de Toulouse — Jean Jaurées - Campus du Mirail
N° étudiant : 21502952

Année universitaire : 2019-2020

Certifie que le document joint a la présente déclaration est un travail original, que je n’ai ni recopié ni
utilisé des idées ou des formulations tirées d’un ouvrage, article ou mémoire, en version imprimée ou
électronique, sans mentionner précisément leur origine et que les citations intégrales sont signalées entre
guillemets.

Conformément a la charte des examens de I’Université de Toulouse — Jean Jaures Campus du Mirail, le
non-respect de ces dispositions me rend passible de poursuites devant la commission disciplinaire.

Fait a : Toulouse
Le: 01.10.2020

Signature :

\-‘ UNIVERSITE TOULOL{SE i
Jean Jaures A



Paty Arnaud

Master mention Civilisations, Cultures et Sociétes
Parcours Espaces, sociétés, cultures dans les Amériques
Mémoire de 2¢™ année

2019-2020

Construction des altérités dans le Chiapas colonial, de 1524 a 1611




Image de couverture : Site de Piedras Negras, Stéle 11, Chiapas, in. Clemency Chase Coggins,
"Man, woman, and dwarf", Memorias del primer congreso internacional de mayistas, UNAM,
México, 1994, p. 28 — 74. : "Sur la stéle, un prisonnier de treés haut rang subit un sacrifice de
cceur sur un un bois allumé pour un feu devant les empreintes de pas qui dénotent I'ascension
du nouveau dirigeant”,



Remerciements

Un cycle se termine ici. Je n'y serais pas arrivé sans l'aide de ma famille, de mes ami.e.s,
de mes collegues de travail et de Licence Espagnol et de I'lPEAT, d'enseignants et professeurs,
pour ce qu'ils m'ont apporté durant toutes ces années. A I"université du Mirail/Jean Jaurés aussi,
ce lieu de savoirs, avec ses bibliothéques dans lesquelles je pouvais, peux et pourrais rester des

heures durant a m'y perdre.

Je remercie particulierement mes grands parents André et Marcelle, mes parents,
Yannick et Marie- Francoise ainsi qu'Agnés et Sylvain pour avoir relu des parties de mon travail

de recherche. Je remercie mes sceurs, Aurélie et Héléne.
Je remercie aussi toute ma famille de Comitan de Dominguez que j'ai hate de revoir.

Je remercie mes amis d'ici et d'ailleurs et mes voisins du quartier d'Empalot pour leur

aide et amitié sincére.
Je remercie I'lPEAT pour tout ce qu'il m'apporté durant ces deux dernieres années.

Je remercie bien sir Mr Patrick Lesbre de m'avoir dirigé une seconde fois dans mon
travail de recherche et d'avoir partagé sa passion du monde indien colonial lors de ses

démonstrations et analyses rigoureuses durant ces années universitaires.

Je remercie également Me Palaisi et Mr Contel pour leur présence lors la soutenance de

mon mémoire.

Enfin, je tiens a remercier plus spécialement Valeria, mi ser preferido, qui m'a épaulé

dans cette expérience.



SOMMAIRE

INTRODUGCTION ..ottt 9
CHAPITRE | - PROLEGOMENES : ZOQUES, MAYAS ET CHIAPANECAS A
L'AUBE DE LA PERIODE COLONIALE ESPAGNOLE.......cocooioiiiiiiiiiiiiiiee 21
1.1 Rectifications Préliminaires..........ccooireiiriiineise e 22
1.2 Systeme politique et territoires aULOChIONES .........ccoeieirerieiiere e, 29
1.3 REIHGION oot bbb b 35
R S A [ T o1 e U1 o] TSP 41
1.5  Ornementations VESTIMENTAIIES. .......cveieerieiie e eeesee e ens 42
L R O] o o 1] o] o ST URSPR 44
CHAPITRE Il - LES CONQUETES DU CHIAPAS ..ot 47
2.1 Conquéte de LUiS MAriN ......cceiieiiiiicic et 49
2.2  Les Invasions de Diego de Mazariegos et de Pedro de Portocarrero .............coeu..... 58
20 B ©o] o] [ oo USROS 67
CHAPITRE 111 - L'INSTITUTION DES ENCOMIENDAS .....oooiiiiiiiieiiieiiie e 69
3.1 Le cas Baltazar Guerra ou l'entrée des Chiapanecas et Zinacanteques dans le monde
COlONTAI BSPAGNOL ... bbb 70
3.2 L'encomienda a I'époque COlONIAlE............ceiiiiiiiiee s 81
K T B 0o 2 Tod [V 1] o] o ST PRPR PR 94
CHAPITRE IV - RELIGIONS ET VILLAGESD'INDIENS.......ccoioiiiiiiiiiieiiiieen, 99
4.1  Les Dominicains au Chi@pas .........cccvveiuiiieiieeiiecic s 101
4.2 Architecture et Rybridation............ccooieii i 118
4.3  Vision dominicaines des Indiens, rites idolatres et maltraitances ............cc.ccccvevee. 125
N ©7o o] 131 [ ] o TS 139
CHAPITRE V - POPULATIONS ET DEMOGRAPHIE .....c.oooiiiiiiiiiieeiie e 141
5.1  Panorama démographiqUE ...........cceoeeieierienienie st 141
5.2 Une population MEtiSSEE EN UEVENIT ........coviivirierieiiriesieee e 151
5.3 CONCIUSION ...ttt ettt ettt et sre et e et e snee e 162
CONCLUSION GENERALE ....oooiiiiieeete st 165
ANNEXES ...t 171

BIBLIOGRAPHIE ...ttt 179




TABLE DES FIGURES

Figure 1 Glyphes du Codez Mendoza : a) Chiapan b) Teochipan........c..cccocevveviiiiciiviiiciece e 24
Figure 2 La région du Chiapas a I'aube de 1a CONQUELE ...........cceeiiiieiiiiiiie e 29
Figure 3 Fresque mural de la salle 2 du site cérémoniel Bonampak. ...........ccccooereiiniiniininiinciicnns 38
Figure 4 Expédition de Luis Marin et Pedro de Alvarado en 1524............cccoviniinninninneineeseenns 49
Figure 5 Expéditions de Diego de Mazariegos et de Pedro Portocarrero 1527-1528 ...........cccccceveennne 64
Figure 6 6éme planche de la bande dessinée Dominique Lundi Pou-de —Mouton .............ccccceeircnnns 97
Figure 7 FIQUIES ESPAgNOIES ........c.ecieiie ettt ettt s be et et s e b e be e e e saesteenbenre s 121
Figure 8 Animaux se référant a de possibles dieUX MaYas.........cccccvevviiveieie s 121
Figure 9 Les 4 divinités mayas a la base de 1a COlONNE............cccov e 121
Figure 10 Photo de la fagade principale de I'église  San JOS& CONEta..........cccvrvevevrinenenieniesieneans 121
Figure 11 Représentation décorative de la fagade principale de I'église San José Coneta.................. 122
Figure 12 Tonalamatl AUDIN .........ccooiiiiiiee bbb 122
Figure 13 Bas Relief d'une plante végétale de la coursive est de San José Coneta............cccceneeen. 122
Figure 14 Glyphe nahua Acatl sur la piedra del Sol du MNA ... 122
Figure 15 Deux 0iSeauX POSES SUF UN @IDIE........ccviiiieiieie i et see et ste et sre e e re e sresraeaesre s 124
Figure 16 L'Arbre de la vie. Codex Borgia, planche 53..........ccccoiiiiiiiiii i 124
Figure 17 Tepetlacalli ou autel mexicain ol apparait I'arbre de l[a Vie ... 124

Figure 18 Glyphe Nu Mam : mon ancétre, mon petit filS ..........cccooeviiiii i 139


file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369093
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369097
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369098
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369099
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369104
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369102
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369103
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369107
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369106
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369105




INTRODUCTION

En 2019, cela fait un quart de siecle que le soulévement zapatiste a eu lieu, le 1*" janvier
1994. Ce n'est pas un hasard si le mouvement zapatiste est né au Chiapas, en forét Lacandone.
La rencontre d'un métis de Tuxtla de Gutierrez, plus connu sous le nom de Sous-commandant
Marcos, avec des communautés indigénes, non loin de la Verapaz, a été un choc culturel. Il est
tout a leur honneur, au Sous commandant et aux militants zapatistes d'avoir compris qu'il n'était
possible de lutter sans vraiment connaitre la nature de leur lutte, comme le souligne Jerdme

Baschet dans son ouvrage La rébellion zapatiste:

Nous avions une conception trés carré de la réalité. Lorsque nous nous sommes heurtés
a la réalité, ce carré s'est retrouvé tout cabossé. Comme cette roue qui se trouve la. Et il
commence a rouler et a se polir au contact des communautés. Il n'a plus rien a voir avec ce
qu'il était au début. Aussi lorsqu'on nous demande: qu'est-ce que vous étes? [...] Je ne sais pas.
Vraiment je ne sais pas. Nous sommes le produit d'une hybridation, d'une confrontation, d'un
choc dans lequel — heureusement, je crois — nous avons perdut

Les populations du Chiapas ont résisté tout au long de I'époque coloniale pour
préserver leur identité, en s'installant dans des zones difficilement praticables et loin des villes

et villages espagnols et rien n'a changé depuis 500 ans selon Marcos dans Ellos y nosotros:

"Nuestro analisis del sistema dominante, de su funcionamiento, de sus fortalezas y
debilidades, nos ha llevado a sefialar que la unidad de accién puede darse si se respetan lo
que nosotros llamamos “los modos” de cada quien... En el falaz altar de la “unidad” no solo
se sacrifican las diferencias, también se esconde la supervivencia de todos los pequefios
mundos de tiranias e injusticias que padecemos. En nuestra historia, la leccion se repite una

y otra vez. Y en cada vuelta del mundo, siempre es para nosotros el lugar del oprimido, del

despreciado, del explotado, del despojado™.

On ne peut pas nier le lien qu'il y a actuellement avec la résistance zapatiste. Ce n'est
pas sans raison que le mouvement est né en forét Lacandone car depuis le XVIéme siécle le
Chiapas n'a pas perdu son identité grace aux combats des populations natives et a l'apport
culturel qu'il soit direct ou indirect. Nous nous sommes rendus compte a la lecture de ce
communiqué de I'Ejército Zapatista de Liberacion Nacional que la lutte des populations

autochtones a toujours continué a résister mais que les puissances qui régissent le monde les

1 Jérome Baschet, La rébellion zapatiste, Flammarion, Collection Champs Histoire, op.cit. 2019, p. 61.
2 Subcomandante Insurgente Marcos, Ellos y nosotros, Edicién La otra salud, 2013, p. 27.



ont totalement invisibilisées. Cet oubli, cette ignorance de l'autre, de faire taire les dominés
pour laisser place a I'histoire du dominant s'est beaucoup reflété dans les études sur le Chiapas.
Nous trouvons injuste de taire I'histoire des populations amérindiennes au profit des Espagnols,

des Portugais puis plus tard des Anglais et des Frangais principalement.

Le Chiapas, c’est I’état qui a la plus forte population dite indigéne et qui a su garder
ses traditions ancestrales jusqu’a nos jours. C’est aussi 1’état le plus pauvre du Mexique, mis a
I’écart. Ses populations ont gardé le stigmate d’étre indio, dont la couleur de peau n’aide pas a
ce que ces populations puissent étre intégrées dans la société mexicaine a juste titre. 11 y a encore
des zones d’ombres sur I’histoire de groupes de populations au Mexique et plus
particulierement en ce qui concerne les populations du Chiapas au XVle siécle. Les multiples
recherches dans la zone Tabasco Yucatan occultent considérablement les autres populations et
I’histoire du Chiapas. Nous avons donc choisi d’étudier et de consacrer notre travail de
recherche sur le Chiapas et plus précisément sur les identités du Chiapas colonial de 1524 a
1611. Il y a peu de personnes qui se sont attelées a la tiche du fait d’archives beaucoup moins
conséquentes que pour d'autres régions du Mexique et plus encore durant le XV1éme siécle, la
difficulté de la paléographie n'aidant pas non plus. Aussi du fait d'une frontiére arbitraire qui
n'existait pas a I'époque préhispanique et des grandes similitudes qu'il y a entre les populations
mayas du Chiapas et du Guatemala, il nous arrivera des fois de nous référer aux populations
yucateques et guatémalteques faute de sources suffisantes concernant le Chiapas (l'existence

d'un Memorial de Solola chiapaneque par exemple aurait été bienvenue).

Tout d'abord, il faut déja poser une identité sur Chiapas. En effet il ne faut pas faire
I'amalgame entre les termes Chiapan, Chiapa et Chiapas qui sont trés différents les uns des
autres par rapport a la question d'identité et de culture. Gerturd Lenkersdorf a bien étudié dans
son ouvrage Génesis Historica de Chiapas 1522-1532 la différence entre ces trois termes®. En
effet Chiapan est le territoire des chiapaneques, dans le Chiapas Central, durant I'épogue
préhispanique, alors que Chiapa est une appellation arbitraire de la Couronne espagnole suite
au rassemblement de plusieurs territoires conquis soit disant par Mazariegos en 1528*: les
territoires zoque, chiapaneca, tzotzil, tojolabal et tzeltal du centre du Chiapas ne font plus qu‘un.
On peut déja des lors apercevoir les difficultés de revendications identitaires de ces différentes

populations: les Chiapanecas ont toujours été les rivaux des autres groupes de populations et

3 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histérica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filoldgicas,
universidad nacional auténoma de México, 1993, p. 12.
4 Nous verrons que I'histoire n'est pas toujours celle qu'on essaye de nous inculquer. Voir Supra, ch. 2, p. 62.

10



appeler ce territoire Chiapa, car les Chiapanéque ont choisi le camp espagnol®, quitte toute
caractéristique identitaire aux populations en l'occurrence ici zoque et mayas. Le territoire
Chiapa est en expansion vers la forét lacandone pour intégrer apres la capitainerie du
Guatemala. Chiapas, lui, vient de I'union des deux Chiapa, de los Indios et de los Esparioles, et
est I'état et ses frontieres que nous connaissons aujourd’hui. Le Soconusco quant a lui
n‘appartient pas au territoire du Chiapas au XVIeme siecle. Je ne prendrai donc pas en compte
cette région qui en fera partie qu'en 1842. De plus, jarréterai mes recherches en 1611 date a
laguelle le document de Fructus Gomez identifie officiellement les populations métisses et
africaines®. Nous voyons donc que la question de I'identité est mise en avant. Il faut donc nous
arréter sur cette notion. On peut se souvenir de Charles Taylor et de sa définition de I'identité
et de ce que I'on peut faire subir a des personnes différentes de nous, les obliger a étre ce qu'elles

ne veulent pas étre car :

L’identité est partiellement formée par la reconnaissance ou par son absence, ou encore
la mauvaise perception qu’en ont les autres : Une personne ou un groupe de personnes peuvent
subir un dommage ou une déformation réelle si les gens ou la société qui les entourent leur
renvoient une image limitée, avilissante ou méprisable d’eux-mémes’.

Il 'y a de nos jours encore parfois une vision positiviste quant a la question de I'Autre
mais pour changer la perception que nous avons sur I'Autre, Jan de Vos dans La batalla del
Sumidero® propose une analyse et une vaste collection de documents paléographiés qui
soulignent les résistances des Indiens chiapanéques et les microhistoires lors de probanzas de
méritos que nous n'avons pas I'habitude d'entendre et qui nous offrent une toute autre histoire
indienne. En ce qui concerne la définition de I'identité je prendrai celle de Juan Pedro Viqueira

qui a travaillé sur les populations de los Altos, au Chiapas :

La identidad es ante todo una forma de disciminacion social. Algunas personas son
concebidas como semejantes a uno, mientras que otras son vistas como diferentes. Lo que se
puede esperar de unas y de otras varia, pues, en funcion de la identidad que se les atribuye.
Por ende, el trato que se entabla con ellas depende de estas percepciones identitarias. Por
otra parte, las personas tienen un gran namero de identidades (sexuales, de edad, de linaje,
etcétera) cuya importancia varia segin el contexto y la situacion en que se encuentren.
Finalmente, las identidades cambian a lo largo del tiempo, no son esencias intemporales, sino
construcciones histéricas.®.

S Par obligation. Ils se rebellereont plusieurs fois durant le XVIéme siécle, comme nous le verrons par la suite.

® Juan Pablo Pefia Vicentefio, Relaciones entre africanos e indigenas en Chiapas y Guatemala, Estudios de Cultura
Maya, nim. 34, 2008, p. 167 — 180.

7 Charles Taylor, Multiculturalisme, Paris, Edition Flammarion, 2009, p.41.

8 Jan de Vos, La Batalla del Sumidero, México, Kattn, 1985.

® Juan Pedro Viqueira, "Las identidades colectivas en Los Altos de Chiapas: Una vision histérica”, Encrucijadas
chiapanecas, El Colegio de México, México, 2002, p. 334 — 374.

11



La construction idéologique des identités a recourt & une multitude de faits biologiques,
linguistiques, historiques et culturels. A partir du premier contact entre les Mayas et les
Espagnols, un processus d'acculturation s'est dessiné. Beaucoup de travaux ne prennent pas
suffisamment en compte le poids de la culture espagnole. lls ont minimise les relations entre
les différents groupes de populations natives d’Amérique et ils ont produits des images
d'identités sans lien avec l'identité de I'autre, comme si celles-ci avaient vraiment éte isolées de
la culture dominante. Ce qu'a voulu entreprendre la couronne espagnole des le XVIeme siécle
en refusant le métissage. Mais des le début, dés le premier pied posé sur terre, les premiers

métis sont nés sur les cotes atlantiques puis derriére le passage des Conquistadores et Hidalgos.

Notre travail est de vouloir visibiliser les populations indiennes, métisses, africaines
ameéricaines et démontrer que dés la conquéte espagnole au Chiapas, des liens culturels se sont
créés et qu'ils ont eu pour conséquence des crises identitaires mais aussi des voix qui se sont
levées, en se servant de codes communicatifs et culturels différents, pour rendre compte de leur
identité propre. Les arts, l'architecture, I'apport religieux espagnol notamment ont été des
moyens d'exprimer l'identité des populations minoritaires. Les populations d'Abya Yala'°, les
communautes traditionnelles, ont essayé de résister a I'envahisseur espagnol qui, par le destin
diront certains ou par sa politique, ses maladies et sa conquéte d'une grande partie du continent
américain, a voulu dominer de sa présence les peuples autochtones. La Course aux épices
entreprise entre les Espagnols et les Portugais, pour assoir leur domination politique, a changé
la face du monde quand, en 1492, Colomb accosta a Quisqueya!, I'lle d'Hispaniola, dans le but
de chercher la meilleure route pour le commerce des épices avec I'Asie. En 1493, les Espagnols

et les Portugais ont étendu leurs frontieres maritimes et imposé leur identité dans les nouvelles

10 Abya Yala est le nom Kuna, population autochtone du Paraguay, pour désigner le continent américain. Abya
Yala est le nom Kuna, population autochtone du Paraguay, pour désigner le continent américain. C'est lors de la
11 Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indigenas, que Abya Yala est utilisé pour la premiére fois.
La CEPAL. Comisién Econémica para América Latina y el Caribe, qui a édité en 2017 Los “Pueblos indigenas en
América (Abya Yala) explique la raison de cette occurence: "en el titulo del presente documento se opt6 por incluir
la denominacion Abya Yala para referirse al continente americano, tomando en consideracion que las
organizaciones e instituciones de los pueblos indigenas han adoptado esa denominacién comdn para referirse a
él, recogiendo el nombre que le dio el pueblo kuna, de Panama y Colombia, antes de la llegada de Cristébal Colén
y los europeos. Literalmente, esa expresion significa tierra en plena madurez o tierra de sangre vital, tierra noble
que acoge a todos. La denominacion Abya Yala es simbolo de identidad y de respeto por la tierra que se habita".
Voir CEPAL, Pueblos indigenas en América (Abya Yala), Desafios para la igualdad en la diversidad, Cepal,
Santiago, 2017, p. 21. Par ailleurs, Takir Mamani, leader indigéne aymara affirme que “llamar con un nombre
extranjero nuestras ciudades, pueblos y continentes equivale a someter nuestra identidad a la voluntad de nuestros
invasores y a la de sus herederos". VVoir Edward F. Moron Tone, "Identidad latinoamericana como chakana en el
marco de la filosofia intercultural desde Josef Estermann”, Cuadrantephi, Bogota, nim. 18 -19, 2009, p. 1 — 14,
lien: https://javeriana.edu.co/cuadrantephi/pdfs/N.18/4.%20chakana.pdf, page visitée le 4 septembre 2020

11 Quisqueya est le nom taino pour désigner la république dominicaine avant que les Espagnols nomment I'fle la
Hispafiola. Voir Jean-Marie Théodat, " Haiti-Quisqueya : une double insularité", Mappemonde, num. 51, 1998,
p.7 —11.

12


https://javeriana.edu.co/cuadrantephi/pdfs/N.18/4.%20chakana.pdf

terres découvertes, en premier lieu avec les Bulles papales (1493) afin que la Couronne
espagnole ait le contrdle total de tout le territoire des Indes'?. Puis I'année suivante, avec le
Traité de Tordesillas, est légiférée la démarcation du territoire espagnol et portugais et leur
domination sur les colonies'3.Peu & peu, avec leurs expéditions sur le territoire, les Espagnols
découvrent un continent entier et appellent sans distinction aucune les habitants de leurs

possessions territoriales, des Indiens, apres que ceux-ci aient été qualifiés de barbaros.

Bien que la conquéte du Mexique Central par Cortes et ses conquistadores, et que la
chute de Tenochtitlan a sonné la fin de I'empire azteque et de la triple alliance en un peu plus
de deux ans (Cortés mit le pied a Veracruz le 14 mars 1519 et la capitale Tenochtitlan tomba le
13 aout 1521), la conquéte du territoire maya a pris beaucoup plus de temps puisque I'on
pourrait dire qu'elle fut complete en 1697 quand la capitale Itza, Tayasal, dans le Petén non loin
de Flores, est tombée aux mains des Espagnols’*. Méme si jusqu'alors les Espagnols et les Itzaes
ne s'étaient pas rencontrés, ils savaient bien que I'Autre existait. Mais leur volonté d'étre n'était
pas percue de la méme maniere. Les Espagnols ne pensaient qu'a étendre leur domination sur
les terres d'Abya Yala alors que les Mayas voulaient conserver leur histoire et leurs traditions.
L'avancée territoriale de la future Audiencia de Los Confines®® a contraint de nombreux peuples
a chercher refuge dans les terres intérieures et dans les Hautes Terres chiapanéques et
guatémaltéques. Les droits territoriaux antérieurs des habitants d'origine n'ont pas été pris en
compte. Ce processus a abouti a la création d'institutions pour tirer parti du travail de la
population autochtone et africaine. De plus, la Couronne a tout fait pour limiter les échanges
entre les Espagnols et les Indiens. Les pueblos de Indios en sont un bon exemple au Chiapas
dans cette politique de conversion a la foi catholique et a la "civilisation" des Indiens. Les
religieux dominicains n'ont pas hésité a regrouper plusieurs villages en un seul, ne prenant
aucunement en considération I'identité propre a chaque groupe d'individus dans le royaume du

Guatemala. Aussi, les encomiendas, systeme de travail indigene qui consiste a utiliser la main

2 Ma. de Lourdes Bejarano Almada, " Las Bulas Alejandrinas: Detonates de la evangelizacion en el Nuevo
Mundo", Revista de El Colegio de San Luis, num. 12, 2016, p. 224 — 257.

13 Thomas Duve, "Tratado de tordesillas: ¢una ‘revolucion espacial’? Cosmografia, practicas juridicas y la historia
del derecholnternacional publico”, Revista de Historia del Derecho, num. 54, 2017, p. 77 — 107.

14 Oscar Quintana Samayoa, Silvia Puerto Aboy y Miriam Salas Pol, " Tayasal, ciudad con una historia larga de
contar. Un nuevo plano del centro de la ciudad" XXVIII Simposio de Investigaciones Arqueoldgicas en Guatemala,
Editado por B. Arroyo, L. Méndez Salinas y L. Paiz, 2014 pp. 521-530.

15, L'audiencia de los Confines, entité territoriale, incluait en 1542 les états actuels du Yucatan, Campeche,
QuintanaRoo, Tabasco, Chiapas et les pays d'Amérique Centrale. Voir Fredy Ovando Grajales, Arquitectos
dominicos en chiapas siglo XVI, Universidad Autonoma de Chiapas, 2017, p. 130. Voir annexe 2, p. 173.

13



d'ceuvre indienne pour s'enrichir en tributs profitaient des "réductions des Indiens" mais

devaient combiner le travail avec I'évangélisation?®.

Les réductions et la construction d'églises s'inscrivaient ainsi dans un cadre de
pillage!’. Les autochtones, lorsqu'ils le pouvaient, s'enfuyaient vers leurs anciens lieux de
peuplement, car, en plus d'obtenir la liberté, ils liaient leurs racines socioculturelles et
religieuses les plus profondes. De véritables certificats devaient étre délivrés interdisant et
punissant l'abandon de la réduction, comme stipulé dans une Cédule Royale en 15778, Les
dominicains ont dd recourir a la violence comme en 1575 quand 300 indigenes, essentiellement
des femmes, ont péri dans un incendie volontaire dans une église pajiza'®. Quoi de plus radical
que de tuer des femmes pour que les minorités ethnigques, qui sont un probléme, se taisent a tout
jamais? Les femmes indigénes sont totalement oubliées dans I'histoire. On tait les viols, on les
pousse au silence. N"est-ce pas ce qu'ont fait les paramilitaires a Acteal en 1997 en représailles
au mouvement zapatiste? 45 femmes et enfants tués, des femmes enceintes violées qu'ils ont
ensuite éventrées pour retirer le feetus?®. Tuer des femmes c'est éradiquer une identité, la

soumettre a jamais au dominant, a la réduire au silence, a l'inexistence?!.

Pour continuer, il faut ajouter que les recensements via les tributs pergus par la
Couronne ne spécifient pas les populations indigenes. Comme le souligne Gudrun Lenkersdorf,
la principale institution politique que la Couronne espagnole a introduite dans I'administration
de tous les peuples autochtones s'appelait la République des Indiens?2. Mais les Indiens restent
anonymes comme de simples numéros d'imposition, des pourcentages dans la catastrophe
démographique ou de simples objets d'évangélisation. Les travaux généraux sur le régime

colonial espagnol représentent toujours la perspective officielle de I'expansion impressionnante

16 |_uis F. Linares Lopez, "Apuntes para la historia del trabajo en Guatemala”, ASIES, Guatemala, ndm. 3, 2015,

p. 22, 36, 85.
17 Julio César Pinto Soria, "El indigena guatemalteco y su lucha de resistencia durante la colonia: la religion, la
familia y el idioma", Boletin, nim. 27,  Guatemala, 1995, (no  page), lien:

http://ceur.usac.edu.gt/pdf/Boletin/Boletin_ CEUR_27.pdf, page visitée le 12 janvier 2020.

18 Antonio de Remesal, Historia General de las Indias occidentales y particular de la gobernacion de Chiapay
Guatemala, tomo II, libro 8, cap. 24, Edicion del P. Carmelo Saenz de Santa Maria, Madrid, 1932(1619), p. 422.
19, William L Sherman: El trabajo forzozo en América Central. Siglo XVI. Guatemala: Seminario de integracion
Social Guatemalteca, 1987, p. 336.

20 Sabrina Melenotte, "Autopsia de una matanza: El destino de los cuerpos femeninos muertos en Acteal
(22/12/1997)", Trace , México, nim. 72, 2017, p. 75 — 97.

21 e peu de sources rencontrées ne nous a malheureusement pas permis d'approfondir le sujet qui, a lui seul,
devrait faire I'objet d'un travail de recherche sur les conditions et les violences faites aux femmes indiennes du
Chiapas au XVIéme siecle.

22 Gudrun Lenkersdorf, Republicas de Indios. Pueblos mayas en Chiapas, Siglo XVI, UNAM, México, 2001, p. 28.

14


http://ceur.usac.edu.gt/pdf/Boletin/Boletin_CEUR_27.pdf
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_serial&pid=0185-6286&lng=es&nrm=iso

de la domination espagnole vers le continent américain mais ne suffisent plus car la vie des

Indigénes n'apparait pas.

Dans notre travail de recherche nous allons aborder la présence africaine au Chiapas
mais du fait de la difficulté a réunir suffisamment de documents nécessaires (pour le XV1éme
siécle, il y a trés peu d'archives qui soulignent la présence africaine a I'inverse de documents du
XVIlleme par exemple) et de temps suffisant durant cette année de Master 2, nous essaierons
malgré tout de montrer que la population africaine faisait partie intégrante de la société
chiapaneque au début du XVI1léme siécle. Nous avons des documents qui attestent l'arrivée des
premiers esclaves noirs libres pour service personnel dés 1532 au Guatemala. Le procureur
Gabriel de Cabrera a la permission d'emporter avec lui ses deux esclaves suite a une Real
Provision signé par la reine Isabel, datée du 11 octobre 1532. En ce qui concerne le Chiapas,
nous pouvons attester de documents qui affirment la venue d'esclaves noirs a Ciudad Real mais
plus de 15 ans aprés comme nous le verrons dans notre recherche. Nous savons cependant que
des esclaves africains aidérent Cortés dans sa conquéte de Tenochtitlan?® puis plus tard dans la
conquéte du Guatemala avec Pedro de Alvarado, jusqu'au Salvador?*.Diego de Mazariegos en
a enrblé dans une armée de quatre-vingt Espagnols mais il était aussi accompagné par un
nombre considérable d'auxiliaires indiens parmi lesquels les Mexicanos Juan de Luna et Juan
Hernandez et le Tlaxcalteque Juan Bautista, qui, quelques années plus tard, sera désigné comme
collecteur de tributs au Chiapas?®. On voit ici alors que des Indiens, suivant leur mérite et aides

envers les Espagnols, pouvaient gravir I'échelle sociale.

Nous devrons alors nous arréter sur quelques nouveaux concepts, de mestizo et de ladino
en lien avec les unions et changements culturels qui sont apparus au moment du contact. Ces
deux termes peuvent étre synonymes mais n‘ont pas la méme signification. Méme s'il y a eu des
Meétis reconnus comme par exemple Martin, le fils de Hernan Cortés, ils sont quasiment absents
des textes et des documents, tout particulierement au XVIéme siécle?®. Bien qu'ils soient

mentionnés dans différentes lois dans Recopilacion de leyes de los reynos de las Indias dans un

23 Citlalli Dominguez Dominguez, " Entre Resistencia y Colaboracion: Los negros y mulatos en la sociedad
colonial veracruzana, 1570-1650", Revue interdisciplinaire d’études hispaniques médiévales et modernes, num.
25, 2016, p. 1 -16.

24 Rafael angel obando andrade, Sin memoria de esclavitud: procesos de empoderamiento de afro-descendientes
en la Audiencia de los Confines, 1525-1643 (directores: dres. Juan Marchena f. y Fco. Javier Lavifia g, para la
obtencidn del titulo de doctor en historia de américa latina), Sevilla, 2013, p. 66.

25 Jan de Vos, La Batalla del Sumidero, México, Kattn, 1985, p. 81.

2 Jacques P. Simard, "Problémes et tentatives d'identifiacation des métis a travers la documentation coloniale",
Transgressions et stratégies du métissage en Amérique coloniale, (Coord. Bernard Lavallé), Presse de la Sorbonne
Nouvelle, 1999, p. 11 — 31.

15



but de limiter leurs contacts avec les institutions espagnoles, I'unique document d‘archive que
nous avons rencontrés mentionnant I'identité d'un Métis est un document de Tomas de la Torre,

dominicain datant 1562%’.

Apres cet état de la question, mon travail de recherche de M2 fait suite a celui de M1
sur les changements culturels dans les Hautes Terres mayas au XVIéme siecle. Nous nous
centrerons cette année sur la construction des altérités au Chiapas et par quels biais la
transition culturelle a conduit a une revendication identitaire des groupes de populations
du Chiapas ainsi qu’a leur visibilisation durant le premier siecle de la colonisation
espagnole. Notre objectif principal va donc étre de nous tourner vers les différentes populations
minoritaires et analyser la maniere dont elles sont percues par les Espagnols grace a différents
documents des XVIéme et XVIleme siecles et d'essayer toujours d'avoir en téte ou, quand et
comment commence la transmission. Pour y répondre, nous verrons si les populations ont réagi
de la méme fagon face aux Institutions espagnoles et il sera intéressant de voir si nous trouvons
une résistance devant ce choc culturel dans le but de préserver leur identité. Comme il a été
souligné un peu avant, nous verrons également si I'absence de données signifie la non existence

de populations dans le Chiapas colonial. Enfin nous tenterons de déterminer si le changement

culturel signifie systématiquement un changement identitaire.

Nous allons dans un premier chapitre nous centrer sur les populations chiapanéques a
l'aube de la conquéte espagnole. Nous en profiterons pour tenter de rompre notre vision
occidentale et nous imprégner autant que possible de la culture, de I'histoire et de la maniére
dont ils nommaient les choses de la vie. Nous nous centrerons ensuite plus précisément sur les
différents aspects culturels de leurs sociétés. Dans un second chapitre, nous aborderons les
Conquétes du Chiapas et nous verrons que I'Histoire qui est encore contée de nos jours dans
I'enseignement n'est pas I"'histoire véridique". Les chapitres trois et quatre mettront en lumiere
deux aspects qui impacteront durant I'époque coloniale les populations: I'encomienda et le
regroupement de villages indiens pour faciliter I'évangélisation et la “civilisation™. Pour
terminer, nous nous pencherons sur la chute démographique indienne, la présence de population

africaine et I'apparition d'un métissage.

Pour construire notre recherche, il semble indispensable d'utiliser la chronique Historia
verdadera de la conquista de la Nueva Espafia (HVCNE) de Bernal Diaz del Castillo dont le

chapitre 166 est le tout premier témoignage que nous avons de la conquéte espagnole au

21 AGI, Indiferente, 427,L..30,F.297V-298V. Voir Supra, ch. 5, p. 162.

16



Chiapas?®. Bien que ses Mémoires développent particuliéerement la Conquéte du Mexique
Central a laquelle il a participé au coté de Cortés, nous avons ici 20 pages qui hous amenent au
ceeur des territoires zoques, chiapaneéques et mayas en 1524. Bernal Diaz del Castillo nous fait
partager la premiere rencontre entre deux mondes différents et aux cultures entierement
distinctes. C'est notamment grace a son témoignage précurseur que nous avons les premiéres
informations des Chiapanecas? et des relations belliqueuses qu'il y avait entre les différents
groupes de populations indiennes. Une Histoire s'écrivait avant l'arrivée des occidentaux, avec
ses tensions politiques, religieuses, économiques et territoriales. Les deux mondes avaient au
moins cela en commun. Bernal Diaz del Castillo achéve sa chronique en 1568 a I'age de 73
ans®, 44 ans aprés sa participation a la conquéte du Chiapas. En compensation a ses services
rendus, il recut une encomienda au Guatemala. L'écriture de HVCNE n'aurait jamais vu le jour
si Francisco Lépez de Gémara n'avait pas éecrit la sienne. Car c'est la toute la différence entre
I'historien et le soldat: Gomara n'a jamais mis le pied en Amérique alors que Diaz del Castillo
a été un témoin oculaire des différentes conquétes de territoires de la Nouvelle Espagne®!. Mais
surtout, il a participé a cet événement historique, a ce tournant dans I'Histoire, élevant la
Couronne castillane en tant que premiére puissance mondiale. Pour cela, il veut partager son

expérience et rendre a I'histoire de la Conquéte, sa Vvérité.

Ensuite, nous allons nous intéresser au journal de voyage de Tomas de la Torre dont
I'original est perdu mais qui a été intégralement copié par le dominicain Francisco Ximenez
dans son ceuvre "Historia de la provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala de la Orden
de Predicadores". Malheureusement du fait de la perte du livre 3 des écrits de Ximenez, nous

n‘avons en notre possession que les deux premiéres années du voyage entrepris par le groupe

rrrrr

28 Nous utiliserons ici I'édition de la RAE de 2015 dont I'étude est faite par Guillermo Serés, in. Bernal Diaz del
Castillo, Histoira verdadera de la conquista de la Nueva Espafia, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real
Academia Espafiola, Madrid, 2015 [1568], au lieu de celle de Léon de Portilla in. Bernal Diaz del Castillo, Histoira
verdadera de la conquista de la Nueva Espafia, Tomo b, ch. 166, Edicion de Miguel Ledn Portilla, Historia 16,
Cronicas de América, Madrid, 1984 [1568]. En effet, nous avons constaté dans I'édition de Léon de Portilla des
phrases tronquées ou réécrites de la part de I'auteur ce qui nous semblait aller a I'encontre du témoignage historique
méme de Bernal Diaz del Castillo.

29 En ce qui concerne ce terme, nous emploierons chiapanéque(s) pour nous référer aux différentes populations qui
vivent au Chiapas et chiapaneca(s) lorsque nous nous référerons plus précisément a I'ethnie chiapaneque. Voir
infra, ch. 1, p. 23.

30 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015
[1568], p. X.

31 |bid. La Nouvelle Espagne a la fin du XVIéme siécle s’étend du Nouveau Mexique, territoire conqus par Juan
de Onate jusqu’au Panama actuel et est divisée en plusieurs Audiencias. Leur but est d’asseoir la domination
politique, économique et religieuse espagnole pour mieux contrdler les nouveaux territoires. VVoir Supra, annexe 1,
p. 171.

17



séparément afin de redonner au chroniqueur son témoignage®. Nous pouvons Vvoir que
beaucoup de choses que Remesal ou Ximenez ont écrites proviennent de Tomas de la Torre3,
Pour notre étude, nous allons nous baser sur I'édition de Pedro Tomé et Andrés Fabregas, De
Salamanca, Espafia, a Ciudad Real, Chiapas (1544 — 1546)** qui conjugue le texte du XVIéme
avec de nombreuses photographies contemporaines du Chiapas central. La chronique du voyage
entrepris par Tomas de la Torre est primordiale car lui aussi est un témoin direct de la rencontre
entre les populations indiennes et les religieux. En ayant en téte ce qu'a écrit Diaz del Castillo,
nous commencons a noter des changements dans les structures indiennes que nous avions
connues dans la chronique du soldat. Tomas de la Torre nous emmeéne dans le coeur méme de
I'évangélisation et des critiques de I'encomienda durant la période coloniale. Le territoire a bien
changé puisque les populations amérindiennes vivent maintenant au sein de I'Audience des
Confins. Tomas de la Torre ne rédige pas un journal de voyage pour lui et ses compagnons mais
pour les autres, ceux qui ne voyageront pas en Nouvelle Espagne et par ses mots veut inviter
ses lecteurs & le suivre dans cette aventure. 1l décrit un monde tel qu'il est a un moment précis
et le lecteur est invité au voyage. Bien sdr, nous avons une certaine vision, celle de l'ordre
dominicain, protagoniste de cette histoire, mais, les descriptions que nous offre Tomas de la
Torre sont d'un intérét historique et approfondissent I'histoire des populations indigenes au

milieu du XVIéme siecle ainsi que les changements culturels qui se construisent peu a peu.

Ces deux ceuvres, celle de Bernal Diaz del Castillo et celle de Tomaés de la Torre, vont
nous accompagner tout au long de notre travail. Elles sont indispensables pour qui veut
connaitre et comprendre les populations indiennes du Chiapas avant la conquéte espagnole et

durant les vingt années qui la suivent.

De plus, nous allons aussi nous appuyer sur des documents d'archive que nous avons

essayé de paléographier au mieux, étant donné que nous le faisons pour la premiére fois. Et la

32 Bien que ce soit des copies. Remesal aussi a utilisé les sources de Tomas de la Torre mais souvent il utilisait
ces sources primaires pour construire son propre discours. Nous pouvons en dire de méme pour Ximenez car son
ceuvre aussi est politico-religieuse car au XVII1éme, il réaffirme la présence pionniére des Dominicains dans les
processus d'évangélisation des Indiens, au Chiapas et Guatemala s'opposant ainsi a des Franciscains alléguant le
contraire comme Francisco Vézquez en Chronica de la Provincia del Santisimo Nombre de Jésus de Guatemala.
Nous devons donc toujours essayer de nous détacher des discours et essayer de comprendre la réelle utilité de leur
propos. Voir Catherine Poupeney Hart, "La Historia Natural del Reino de Guatemala,de fray Francisco Ximénez,
entre patria criolla y utopia americanista”, Discurso colonial: Construccion de una diferencia americana, Heredia,
EUNA, Costa Rica, 2002, p. 309 — 327.

3311 faut donc a chaque fois que possible avoir en téte de la provenance de leur source car Tomas de la Torre n'est
surement pas le seul & avoir été copié intégralement sans que nous le sachions. Aussi vu le temps qui séparent les
trois dominicains XVIleme pour Remesal et XVIlleme pour Ximenez, I'histoire s'altére ou prend une autre forme.
34 Tomas de la Torre, DSECRC (1544 — 1546), (DSECRC) Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Consejo
superior de investigaciones cintificas, Universidad intercultural de Chiapas, Madrid, 2011 [XVIeme].

18



découverte est dautant plus intéressante et aiguise considérablement la curiosité.
Malheureusement, la crise sanitaire actuelle ne nous a pas permis de nous rendre directement
aux Archives Genérales des Indes, mais son site PARES, en proposant des documents
numérises, a été un moyen fort utile pour nous documenter et élargir notre propos et ainsi le
rendre plus précis. Puis, parfois, nous partagerons ce que Jose de Acosta, Antonio Remesal et
Francisco Ximenez ajouteront sur cette période en prenant soin, des fois, de prendre le recul
nécessaire sur leurs ceuvres. Chaque personne qui a écrit au sujet de la conquéte ou de I'époque
coloniale, que ce soit au XVleme, au XVIleme ou au XVIlléme, nous legue sa vision d'une

Histoire.

Enfin, nous n'oublierons pas de remercier grandement Jan de VVos pour ces innombrables
paléographies et ouvrages sur le Chiapas auquel il aura dévoué toute sa vie, a Carlos
Lenkersdorf, a Gudrun Lenkersdorf, a Mario Humberto Ruz et Carlos Navarrete qui n‘ont eu et
n‘ont de cesse d'écrire et de partager I'histoire des Chiapaneques, Zoques et des populations
mayas du Chiapas et du Guatemala depuis plus de 50 ans. Il ne faut pas oublier non plus Inga
Clendinnen, qui centre son travail sur l'aire yucateque; Elias Zamora Acosta, qui construit une
Histoire des Mayas du Guatemala des Hautes Terres; Juan Pedro Viqueira, qui se focalise plus
spécialement sur le Chiapas, qui ont aussi redonné la mémoire historique a des peuples mayas
qui avaient totalement sombré dans I'oubli. Tous permettent ainsi a des populations mexicaines
et guatémalteques de connaitre enfin leur Histoire trop écrasée voire méme oubliée ou mise

sous silence par une autre Histoire sur laquelle s'est forgée la patrie mexicaine.

19



20



CHAPITRE | - PROLEGOMENES : ZOQUES, MAYAS ET CHIAPANECAS A
L'AUBE DE LA PERIODE COLONIALE ESPAGNOLE

Certains disent que I'Histoire des Amériques a commencé lorsque I'Occident, de ses
beaux atours religieux, artistiques, politiques et bien sdr intellectuels, a éclairé une partie de
leur monde. Ce nouveau monde qu'ils allaient découvrir peu & peu et aider a sortir de
I'obscurantisme. Il est vrai que s'imaginer de belles caravelles pleines voiles déployées non loin
des cotes de Quisqueya® puis civiliser sa population au moyen de troc, montrer ce choc culturel
incroyable et plaidoyer la venue en toute amitié, souligne a quel point le Vieux Monde était
majestueux. D'ailleurs n'est-ce pas sur les cotes de Paria que Cristobal Colén a vu le paradis
celeste en 1498, selon la théologie chrétienne, lorsqu'il découvrit pour la premiere la Terre

Ferme36?

Yo no tomo quel paraiso terrenal sea en forma de montafia aspera, como el escrebir
dello nos amuestra, salvo quel sea en el colmo alli donde dije la figura de! pezon de la pera,
y que poco & poco andando hacia alli desde muy lejos se va subiendo & él; y creo que nadie
no podria llegar al colmo, como yo dije, y creo que pueda salir de alli esa agua, bien que sea
lejos y venga a parar alli donde yo vengo, y faga este lago. Grandes indicios son estos del
paraiso terrenal, porquel sitio es conforme & la opinion de estos santos é sanos te6logos, y
asimismo las seriales son muy conformes, que yo jamas lei ni oi que tanta cantidad de agua
dulce fuese asi adentro € vecina con la salada; y en ello ayuda asimismo la suavisima
temperancia, y si de alli del paraiso no sale, parece aun mayor maravilla, porque no creo que
se sepa en el mundo de rio tan grande y tan fondo®.

Il en fallut peu suite a ces propos pour enorgueillir les Rois Catholiques, conquistadores,
hidalgos et religieux et succomber a la Tentation de toutes les richesses qu'allaient offrir ces
nouvelles terres fraiches, destinées a la convoitise de la Péninsule ibérique. lls allaient, par
consequent, écrire, grace a leurs multiples actions, I'Histoire de ces terres et de leurs populations
natives. Des hommes et des femmes, des villages et cités, des systéemes politiques, des
communications linguistiques, des constellations, une cosmogonie propre a ses populations,
investissaient ces territoires immenses de Abya Yala bien avant I'arrivée des Occidentaux. Pour
comprendre la construction des altérités durant I'époque coloniale au Chiapas il est primordiale

de mettre en avant les différentes populations qui vivaient sur ce territoire avant l'arrivée des

3 Quisqueya est le nom taino qui désigne I'7le que Colomb baptisa Hispaniola ou Saint Domingue. De méme,
Puerto rico se nomme initialement Boriken. Voir Karen Cordova, Hispaniola and Puerto Rico: Indian
Acculteration and Heterogeneity 1492 - 1550, Yale University, 1991, p. 33 et 35.

3 Cristébal Coldn, "Relacién del tercer viaje de descubrimiento”, Relaciones y cartas de Cristdbal Colén, Madrid,
1892 (1498), p. 268 — 293.

37 Cristobal Coldn, "Tercer viaje de Cristobal Colén", Viajes de Colén, (M. Fernandez de Navarrete), Editorial
Espasa Calpe, 1999 [1500], p. 222.

21



Espagnols afin que l'on prenne conscience des changements qui vont survenir face aux

Espagnols ainsi qu'au sein de leur société avec l'arrivée de nouvelles populations

Quand les Espagnols ont débarqué sur les cotes du Yucatan et de Veracruz, les Indiens
ont été confrontés a une toute autre perception du monde qui leur était totalement inconnue.
Différents groupes de populations cohabitaient dans la future région de Chiapas et la plupart se
sont installés aux abords des fleuves et rivieres Néanmoins, aujourd’hui encore, on considere
actuellement le Chiapas comme faisant partie de la civilisation et culture maya, ce qui est un
peu erroné sachant que deux groupes y vivant n'en font pas partie: les Chiapanecas et les
Zoques®. Cependant, tous les peuples de ce territoire, tout comme le Mexique Central, la
Péninsule du Yucatan, I'Amérique Centrale, font partie intégrante de la Mésoamérique, concept
de Paul Kirchhoff qui, en 1943, définit une aire culturelle distincte a d'autres aires culturelles
en Amérique®. En cela, les populations de la région chiapanéque ont en commun avec ces
autres groupes de populations : des croyances polythéistes qui se rejoignent dans beaucoup de
concepts, une cosmogonie proche ainsi que ses rituels, la pratique du sacrifice humain, une
architecture bien identifiable avec la construction de grands complexes rituels notamment les
pyramides a degrés ainsi que celle du jeu de pelote, une alimentation de base : le mais, mais
aussi la culture du cacao et de I'agave, une grande importance apportée aux commerces, des

comptes et des systémes calendaires.

1.1 Rectifications préliminaires

1.1.1 Précisions linguistiques

Les archives, les chroniques, les documents que nous avons actuellement en notre
possession sur I'Histoire les populations dites latinoaméricaines - bien qu'elles puissent provenir
parfois de sources autochtones -, sont espagnoles et, maintes fois, quand bien méme il et pu
avoir un effort de précision historique, les Espagnols ont interprété a leur maniere avec leur
vision du Vieux Monde, I'Histoire des Amériques. Bien sdr, des chroniqueurs ont fait un travail

de recherche époustouflant afin d'essayer de sauvegarder au mieux ce qui allait disparaitre de

3 Elizabeth H. Paris, Roberto Lopez Bravo, " Los mayas de los Altos de Chiapas y sus vecinos occidentales:
interaccion, identidad e intercambio en una frontera cultural®, estudios de cultura maya, UNAM, nam. 49, 2017,
p. 39 -66.

%9 Paul Kirchhoff, Mesoamérica, Sus limites geogréaficos, composicion étnica y caracteres culturales, Suplemento
de la revista tlatoani Mexico, 1960, p. 8 et 9.

40 | bid.

22



I'Histoire originelle des natifs. Bien que la premiere expérience des Espagnols ait eu lieu dans
la région du Yucatan, ce n'est pas une langue maya qui les a influencés sur la perception
culturelle des populations autochtones mais plutot la langue taino suite a prés de 30 ans de
présence dans les Caraibes, puis le nahuatl avec lequel ils se sont imprégnes pendant les deux
années de conquétes et la colonisation du Mexique Central de ce Nouveau Monde. Donc, le
Taino (arawak) et le Nahuatl ont grandement influencé les Espagnols et ceux-ci ne se sont pas
souciés par la suite de l'identité culturelle des populations qu'ils croisaient car ils ont pris pour
hégémonique le vocabulaire nahua et taino pour parler et identifier les populations mayas et
décrire leur civilisation. Néanmoins, ces toponymes nahuas préhispaniques au Chiapas
existaient déja avant l'arrivée des Espagnols. En effet, vers la moitié du Xéme siécle de notre
ere, un chef de guerre tolteque, Nimakiche, aurait soumis sous son autorité plusieurs territoires

du Chiapas et du Guatemala:

A partir de este momento, la lengua tolteca, ndhuatl, se volvid la lengua comin de las
clases superiores tanto en Chiapa como en Cuauhtemallan. Se tradujeron casi todos los nombres
de lugares y de personas al tolteca, lo que no impidi6 a la masa de las poblaciones conquistadas
seguir hablando el idioma respectivo de sus razas*

Les Tolteques s'établirent dans le centre du Chiapas et leur influence politique, culturelle
et religieuse dans la région mais aussi Amérique Centrale fut trés intense. Les toponymes nahua
sont le témoignage de cette forte influence qu'eurent les Toltéques sur tout ces territoires®. Il
fut ainsi plus facile pour les Espagnols d'identifier les populations chiapanéques par leur nom
donné par les Tolteques puis par les Aztéques par la suite*®. On peut le constater dans la
désignation des Chiapanéques qui a été utilisée pour la premiére fois par Bernal Diaz del

Castillo sous la dénomination Chiapanecas :

el primer cronista en hablar de los indios de Chiapa como "chiapanecas", término que ha
sido adoptado después por los estudiosos modernos de esta comunidad indigena prehispanica,

excluyendo definitivamente nombres como "los chiapas", "los chiapanecos™, "los chiapaneses" o

"los chiapenses"*,

41 Victor Manuel Esponda Jimeno, " Chiapas en 1877 segun el memorial de Teobert Maler", LiminaR, San
Cristobal de Las Casas, nim. 12, 2011, p. 203 -229.

4 Jorge A. Vivo, "Geografia linguistica y politica prehispanica de Chiapas y secuencia histérica de sus
pobladores”, Revista geografica, T.2, nim. 4, 5, 6, Pan American Institute of Geography and History, 1942,
p. 121 —156.

3 Ibid.

44 Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 51. Voir Bernal Diaz del Castillo,
HVCNE, ch. 166, Edicién de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015 [1568], p. 770.

23



Figure 1 Glyphes du Codex Mendoza : a) Chiapan b) Teochipan

Mais eux-mémes ne s'identifiaient pas ainsi. En effet, Chiapaneca vient de la racine
Chiapan (chia-apan), la cité principale des Chiapanéques, nom nahuatl qui signifie "agua
donde crece la chia"*® qui deviendra plus tard Chiapa de los Indios puis Chiapa de Corzo de
nos jours. Néanmoins, les Aztéques I'appelaient plus communément Teochipan "en el rio de la
chia sagrada"“® [Fig. 2.]. Cependant, les Chiapanéques, dans leur propre langue, la nommaient
vraissmblablement Napiniaca, le Pueblo Grande*’. Ce peuple est depuis plus de 500 ans
identifié par un nom nahua et non par un nom venant de sa propre langue. Nous pouvons revenir
a la signification et différences de chacune des entités Chiapan, Chiapa et Chiapas dans

I'Histoire mexicaine abordée en introduction sur le probléme identitaire de ce peuple®.

La dénomination espagnole "zoque™ avec laquelle nous sommes familiarisés vient elle
aussi de la racine Nahuat coquitl (zoquitl), qui peut se traduire par boue (et esclave en sens
figuré). Certainement, lors de l'assujettissement d'une partie du territoire zoque par les Azteques
au XVeme siécle* et des relations commerciales qui survinrent ensuite, zoque a voulu désigner
les personnes qui vivaient dans les marais et marécages, las cienagas®. La Relacion de

Ocozocoautla nous informe bien du changement des noms des villages zoques:

Las tierras de Ocuzacoata parten términos con los pueblos de Xiquipila, Usumacinta,
Chicoasentepe (Chicoasén), Copaynala y Tuzta, todos pueblos de lengua sogue; suyos nombres
que antiguamente los naturales se los pusieron e por razon de comercio algunos se cambiaron®L.

Les Tzotziles, Tzeltales, Tojolabales et Choles font partie de la famille maya. Pour les

Tzotziles, leur cité Zinacantan était baptisé Tsot-tzil-Ha traduit par "tierra de los murciélagos"

4 Jan de Vos, "Origen y significado del nombre de Chiapas", Mesoamérica, vol. 4, nim. 5, 1983,p. 1 -7

46, I bid.

47 Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 25.

48 \oir supra, p.

4 Maria Nereyda Moreno Gutiérrez, Maria Antonieta Isidro Vazquez, "Plantas comestibles de los Zoques de
Tecpatan, Chiapas”, Presencia zoque (Coord. Dolores Aramoni Calderon, Thomas A. Lee Whiting, Miguel
Lisbona Guillén), UCAC, UAC, UNAM, México, 2006, p. 387 — 398.

0 Maintenant, ils demandent a étre reconnus par la désignation générique zoquéenne: bats’il k“op car ils ne
connaissent pas la racine Nahuatlaca, en plus d'étre imposée et discriminatoire.

51 Relacién de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relacién de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5,
nim.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 — 373. Voir Infra, Annexe 3, p. 174.

24



dans les deux langues®?. Les Tzotziles et Tzeltales ont souvent été confondus du fait de leurs
grandes similitudes au niveau linguistique et étaient méme nommes Quelenes (K'elem), un nom
commun devenu par la suite nom propre pendant la colonisation®. Les Espagnols les ont
appelés ainsi a force d'entendre les Tzotsiles ou Tzeltales s'appeler "quelen”, traduit par
muchacho®. 1l semble aussi qu'étre Tzotzil ne se référerait qu'aux personnes vivant a
Zinacantan ou qui parleraient la langue de Zinacantan, car les habitants de Zinacantan, Tsot-

tzil-Ha, se nommaient tzotz'il winik, les "hommes de la chauve-souris"®®:

Los Espafoles llaman & todos los de esta Nacion Quelenes, porque a los mancebos que les
daban para su servicio, los Ilaman estos indios Quelen; pero ellos no se llaman sino Sinacantecas
en lengua mejicana, y en su lengua se llaman Zotcil Vinik, que es lo mismo que decir hombre
murciélago.*®

Les Tojolabales vivaient dans les Hautes Terres, dont la ville la plus importante se
nommait Balun Canan, les "nueve estrellas", puis prit le nom de Comit(l)an, qui en nahautl
donne "Lugar de las fiebres" ou "Lugar de los jarros™’. Tojolobal signifie la "Parole Légitime".
Les Choles, quant a eux, se désignaient comme étant des winik, des Hommes ou Travailleurs.
Les Espagnols les auraient appelés ainsi pour étre de grands agriculteurs. Chol signifie milpa
en nahuatl®® et leur nom véritable ajcholo'b signifie "Ceux qui parle chol"*°. Nous voyons &
quel point prendre soin de la terre était au centre méme des préoccupations de la population

chole.

Pour une question de facilité, car tous les documents auxquels nous avons acces les
utilisent, nous emploierons les mémes dénominations que les auteurs du XV leme pour se référer
aux populations des terres chiapanéques. Cependant, il faut garder a I'esprit que cette vision du
monde est déformée et qu'elle est le reflet de la suprématie et du dictamen espagnol a cette
époque-la, qui reste indissociable de I'époque coloniale. Désigner, nommer des populations, des

objets, des divinités, des territoires,... par des noms aztéques, espagnols, latins ou grecs,...

52 Francisco Rojas Gonzalez y Roberto de la Cerda Silva, "Los Tzotziles", Revista Mexicana de Sociologia, vol. 3,
No. 3 (3rd Qtr., 1941), pp. 113-142.

%3 Henri Favre, Changement et continuité chez les Mayas du Mexique, Editions Anthropos, Paris, 1971, p. 117.
% 1bid.

% |bid., p.118.

% Francisco Ximénez, Historia de la Provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala de la Orden de
Predicadores, Tomo I, Lib. Il, cap. 48, Biblioteca "Goathemala" de la Sociedad de Geografia e Historia de
Guatemala, 1929, p. 360.

5" Irma Contreras Garcia, Las etnias del Estado de Chiapas: castellanizacion y bibliografias, UNAM, México,
2001, p. 83.

%8 Manuel de Jesus Cruz Pérez, Mitos, cosmovisiones e historia choles en Sabanilla, Chiapas, (Director de Tesis:
Dr. Pedro Bracamonte y Sosa), Mérida, Agosto de 2014, p. 16.

% 1bid., p. 17

25



réduit considérablement I'importance de ces populations dont quelques-unes sont pourtant
millénaires. 1l faut reconnaitre que la domination azteque et tolteque se faisait ressentir a certains
endroits. Ils avaient foulé des terres étrangéres et appelaient les nouveaux territoires a leur
maniere. De plus, le nahuatl a été utilisé comme lingua franca notamment dans le Soconusco
bassin de la culture du cacao; dans les territoires zoques, principalement vers Zinacantan ou des
mines de sel étaient sujet a convoitise®. Alors, beaucoup de mots nahuatl sont entrés dans le

vocabulaire maya. Ainsi il n’est pas rare lors de transactions que :

[Cuenten] estos naturales el cacao por zontles [zonte], xiquipiles y cargas; un zontle es
cuatrocientas almendras, un xequepil, veinte zontles, que son ocho mil almendras, y una carga
tres xequepiles son veinte y cuatro mil almendras®.

Le vocabulaire nahuatl est utilisé principalement pour la nourriture (chia, elote,
zapote,...), le commerce (milpa, tianguez,...), la communication (chontal, naguatato,...). Il ne
faut pas oublier non plus la présence du nahuatl dans les toponymes comme nous avons pu le
voir dans quelques exemples cités avant. Les Espagnols garderont donc la vision du monde
nahua avec la conquéte espagnole au Chiapas.

1.1.2 Langues et écritures originelles

Au début du XVleme siécle, différents groupes linguistiques coexistaient dans la
région et chacun avait leur propre territoire. Autant de langues que de groupes de populations
y vivaient: des peuples d'origine linguistiques maya : les Tzeltales, Tzotziles (ou Quelenes), les
Tojolobales, les Choles, mais aussi d'autres qui ne I'étaient pas, comme les populations zoques
d'origine linguistiqgue mixe-zoque-populuca et chiapanecas dont la langue serait d'origine
otomangue, d'’Amérique Centrale (Guatemala ou Nicaragua)®. Sur les terres du futur Evéché
de Chiapa, les populations parlaient des langues différentes. Il y avait la aussi autant de langues
qu'il y avait de groupes de populations et le nahuatl, le tojolobal, le chol, le zoque, le tzotzil et

le tzeltal, le mam, et le chul (principalement en terres guatémalteques) y étaient donc parlés,

€0 Anthony P. Andrews, " Las salinas de El Salvador: bosquejo histdrico, etnografico y arqueoldgico”,
Mesoamérica, Vol. 12, nim. 21, 1991, p. 71 — 94.

61 Diego Garcia de Palacio, Carta-Relacion, Relacion y Forma, México, UNAM, 1983 (1576), p. 75. On y
reconnait les termes nahuas tzontli (cheveu) pour le glyphe numérique représentant 400, et xiquilli (sac a encens)
pour le glyphe numérique représentant 8000.

62 1bid, p.145.

8 Irma Contreras Garcia, Las etnias del Estado de Chiapas: castellanizacion y bibliografias, UNAM, Mexico,
2001, p. 104. La mexicana correspond au nahuatl et le zeldalquelen correspond au tzeltal et tzotzil.

26



comme le souligne Diego Garcia de Palacio dans une Lettre dirigée au Roi d'Espagne et intégrée
dans sa Carta-Relacion en 1576%

Hablan los naturales diferentes lenguas, (...) confundiéndolos con tantas y tan diferentes
lenguas como tienen, que son: en la de Chiapa, chiapaneca, iloque, mexicana, zozil,
zeldalquelen™ %

De méme, les calendriers, les glyphes aztéques, mayas chiapaneques ou zoques, sont
la pour attester d'une conscience historique méme si elle n'a pas été écrite alphabétiquement
mais dans un autre systeme d'écriture. D'ailleurs, selon Véronique Darras, les plus anciennes
inscriptions qui mettent en lumiére un des calendriers de la région, le Compte Long, provient
de I'actuelle Chiapa de Corzo. Un monument nous informe sur la date du 8 décembre 36 av. J.C
de notre ére%. Méme si les Chiapanecas n'appartiennent pas a la famille maya, leur nation a de
grandes similitudes tant au niveau de I'écriture que du calendrier. Les traditions culturelles de
ces populations se perpétuaient depuis des centaines d'années, revenaient cycliqguement,
suivaient les calendriers élaborés qui rythmaient la vie des populations natives sur les terres
chiapanéques et avant tout de leurs cités et de leurs dieux. Pour les Mayas tzotziles de Chamula
par exemple, village situé non loin de la future Ciudad Real, le langage oral et le chant étaient
les offrandes les plus précieuses que I'on pouvait destiner aux divinités mais aussi, il perpétuait
la mémoire historique et collective.®’. La tradition de transmettre la culture oralement, de
génération en genération, a fait que I'identité des peuples autochtones ne périsse pas. Miguel

Ledn Portilla précise que:

Los mesoamericanos habian desarrollado una oralidad que se manifestaba, en diversas
circunstancias, en forma de cantos, discursos y recordaciones de acontecimientos importantes,
divinos 0 humanos. Dicha oralidad puede escribirse como una forma de tradicion oral que se
aprendia sistematicamente en las escuelas y templos. Para transmitirla, los sacerdotes y sabios
utilizaban sus libros o codices. Los mayas leian en sentido estricto las secuencias logosilabicas
de sus libros®.

% Diego Garcia de Palacio, Carta-Relacidn, Relacion y Forma, México, UNAM, 1983 (1576), p. 69-70.

% 1hid.

% Véronique Darras, "La Mésoamérique précolombienne”, Historiens et géographes, Association des professeurs
d’histoire et de géographie, 2000, pp.143-162. Entre temps la stele 87 de Takalik Abaj au Guatemala a reculé
I'épigraphie maya a 100 av. J.C, voir Carme Mayans, "El nacimiento de la escritura maya", Historia, National
Geographic, 24 de marzo de 2020, lien: https://historia.nationalgeographic.com.es/a/nacimiento-escritura-
maya_15199, page visitée le 21 juillet 2020.

67 Donald Frischmann, "La palabra indigena mesoamericana, oralidad y escritura y la prosa contemporanea”,
Words of the true peoples/palabras de los seres verdaderos: anthology of contemporary mexican indigenous-
language writers/antologia de escritores actuales en lenguas indigenas de México, volume one/tomo uno:
prose/prosa, (editores: Carlos Montemayor, Donald Frischmann), university of texas press, p. 30 — 42.

% Miguel Ledn Portilla, EI destino de la palabra, De la oralidad y los codices mesoamericanos a la escritura
alfabética, México, Fondo de Cultura Econdémica, 1996, p. 68.

27


https://historia.nationalgeographic.com.es/a/nacimiento-escritura-maya_15199
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/nacimiento-escritura-maya_15199
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Donald+Frischmann&search-alias=books-ca
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Carlos+Montemayor&search-alias=books-ca
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Donald+Frischmann&search-alias=books-ca

Au postclassique, les Mayas ne gravaient plus nécessairement leur Histoire sur des
stéles ou monuments mais I'écrivaient dans des ju'un (en tojolabal®®), ou hun (en tzotzil™) faits
de papier indigene (amate) enduit de stuc. Nous avons pour le Yucatan un témoignage de Diego

de Landa qui décrit ces livres:

Escribian sus libros en una hoja larga doblada con pliegues que se venia a cerrar
toda entre dos tablas que hacian muy galanas, y que escribian de una parte y de otra columnas,
segun eran los pliegues; y que este papel lo hacian de las raices de un arbol y que le daban un
lustre blanco en que se podia escribir bien™.

Enfin, Las Casas, de son c6té, montre aussi I'existence de livres et d'écritures mayas dans

la région montagneuses des Hautes Terres car:

... en todas las republicas de aquellas grandes tierras y reinos de Nueva Espafia y las
demas, entre otros oficios y oficiales que habia eran los que servian de cronistas e historiadores.
Estos tenian noticia de los origenes de todas las cosas, asi tocante a la religion y dioses y cultos
dellos, como las fundaciones de los pueblos y ciudades. Estos cronistas tenian cuenta de los dias,
meses y afios y aungque no tenian escriptura como nosotros, tenian empero sus figuras y
caracteres que todas las cosas que querian significaban, y déstas sus libros grandes, por tan
agudo Xzsotil artificio, que podriamos decir que nuestras letras en aquello no les hicieron mucha
ventaja’.

Les caractéres hiéroglyphiques ou signes d'écriture mayas ont été utilisés pour
représenter des données numériques, des dates, des noms de personnes, des lieux, des données
astronomiques, des données médicales, des données techniques, des événements historiques,
des cérémonies religieuses, des coutumes, des lois et des célébrations spéciales. Diego de Landa
partage a sa maniére ces informations et I'affirme aprés avoir brlé tous leurs livres. Il se permet
méme le luxe de noter la peine qu'ont ressenti les Yucateques de Mani en voyant, sans

possibilité aucune d'y remédier, leur Histoire périr aussi brutalement:

Usaba también esta gente de ciertos caracteres o letras con las cuales escribian
en sus libros sus cosas antiguas y sus ciencias, y con ellas y figuras y algunas sefiales en las
figuras, entendian sus cosas y las daban a entender y ensefiaban. Hallamosles gran nimero de
libros de estas letras, y porque no tenian cosa en que no hubiese supersticion y falsedades del
demonio, se los quemamos todos, lo cual sentian a maravilla y les daba pena™".

8 Carlos Lenkersdorf, Diccionario tojolabal-espafiol, idioma mayense de Chiapas, b’omak’umal tojol’ab’al —
kastiya, Carlos Lenkersdorf, 2010, p. 131.

0 Robert M. Laughlin with John B. Haviland, The great tzotzil dictionary of Santo Domingo Zinacantan, Vol. 1
Tzotzil/English, Smithsonian Institution Press, Washington, 1988, p. 166.

1 Diego de Landa, Relacion de las cosas de Yucatan, cap.6, Edicion de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza
Editorial, 2017(1566), p. 120. Nous procédons ici a une tentative d'extrapolation du fait de similitudes possibles
entre ces deux régions trés majoritairement mayas.

2 Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, Tomo II, cap. 235, Edicién de Edmundo O’Gorman,
Meéxico, UNAM, 1967 (1555), p. 504.

73 Diego de Landa, Relacion de las cosas de Yucatan, cap.6, Edicion de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza
Editorial, 2017(1566), p. 250.

28



Figure 2 La région du Chiapas a I'aube de la conquéte

1.2 Systeme politique et territoires autochtones

Lorsque les Espagnols sont arrivés au Chiapas, ils ont rencontrés les Zoques, dont
plusieurs villages se situaient sur la Cordillere au nord de la dépression centrale et au bord du
fleuve Grijalva et Usumacinta. Les Chiapanecas vivaient pres du Sumidero. Les populations
mayas Tzotziles, Tzeltales Tojolobales quant a elles avaient pris possession des Hautes terres
autour de la vallée de Jovel (ou se trouve aujourd'hui San Cristobal de las Casas), et les Choles
habitaient I'Est du territoire, aux abords de la forét ou iraient s'y réfugier la population dite des
Lacandons lorsqu'ils seront repoussés par les Espagnols lors de la conquéte de la péninsule

yucatéque’ [Fig. 2] :

El risco adonde, estos Chiapanecas estavan poblados, es pefia rajada, alto, y con
dificultosas entradas, desde donde hazian guerra a las guarniciones de Cinacatlan, que eran de
Mexicanos, y forcaron a los pueblos de los Zoques, a que les tributassen, y de aqui les qued6 odio
con los Cinantecas, nunca quisieron emparentar con ello, y siempre los tuvieron en poco’.

" Gudrun Lenkersdorf, Republicas de Indios. Pueblos mayas en Chiapas, Siglo XVI, UNAM, México, 2001,
p. 156.

> Antonio de Herrera, Historia general de los hechos de los castellanos en las islas i Tierra firme del mar océano,
Decada IV, Tomo X, Cap. XI, Amberes, 1758 (1601), p. 436.

29



Les relations entre les différents royaumes et cités n'étaient pas exempts de conflits et
de convoitises et "continuamente andaban en guerras, bandos y diferencias unos con otros’®.
L'un de ces groupes de populations qui était a ce moment-la le plus puissant politiquement était
celui les Chiapanecas. Ils occupaient le bassin central du territoire o, au bord du fleuve Naju’’
(Chiapa et depuis la conquéte Grijalva) s'érigeait la cité de Chiapan. Ils prirent possession des

terres zoques quand

Vinieron antiguamente de la provincia de Nicaragua unas gentes que, cansadas de andar
y de las descomodidades que la peregrinacion trae consigo, se quedaron en tierra de Chiapay
poblaron en un pefiol aspero, orillas de un rio grande que pasa por medio de ella y fortificaronse
alli™e,

Chiapan "que (...) habia estado poblado en la punta que hacia el dicho rio™" fut le
centre névralgique de leur pouvoir politique et religieux®. Les Chiapanecas y fortifierent
commodément leurs possessions et conquirent par la suite les Zoques et les Quelenes®:. Pour
les Tzotziles de Zinacantan, les Chiapanéques n'avaient aucun droit sur le territoire car ils
n'étaient pas originaire de ces terres. Mais les Chiapanecas maintiendront leur droits dans le
"Pleito entre Chiapa de los Indios y Zinacantan sobre la posesion de unos terrenos cerca de

Totolapa™ insistant, en 1571, que

Los indios chiapanecas, sus partes, eran naturales de la dicha provincia de Chiapa, de
tiempo inmemorial, y caso que no lo fuesen —que negaba—, habia mas de mil afios que estaban
y vivian como los demas naturales en la dicha provincia, y el dicho pueblo habia sido siempre y
era cabecera de ella, pues de él tomaba nombre la dicha provincia, diciéndose la provincia de
Chiapa [...] y que el dicho pueblo de Chiapa habia sido y era el mas noble y de la gente mas
hermosa y principal de toda la dicha provincia®.

Zinacantan était l'une des cités tzotzil les plus importantes au Chiapas a I'époque
préhispanique. Néanmoins, elle aurait été conquise par les Nahuas durant le regne de

Moctecuzoma Il Xocoyotzin afin d'ouvrir un passage pour les échanges commerciaux entre le

6 Antonio de Remesal, Historia General de las Indias occidentales y particular de la gobernacion de Chiapay
Guatemala, tomo Il, Lib. VIII, cap. 24, Edicidn del P. Carmelo Saenz de Santa Maria, Madrid, 1932[1619], p. 422.
7 Yolanda Palacios, En busca de la flor de Niluyarilo. Implicaciones antropoldgicas, Cuadernos de Antropologia,
Universidad Auténoma de Chiapas, Enero-Junio 2017, 27(1), 1-27.

8 Antonio de Remesal, Historia general de las Indias Occidentales y particular de la gobernacion de Chiapay
Guatemala, Tomo II, Lib. VI, cap. 16, 1932 [1619], p. 375-376.

9 Pleito entre Chiapa de los Indios y Zinacantan sobre la posesion de unos terrenos cerca de Totolapa, Guatemala,
6 de junio de 1571, AGCA. Guatemala Al.18 -6074-54880, in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo
Nacional Indigenista, 1990, p. 144

8 Gudrun Lenkersdorf, Republicas de Indios. Pueblos mayas en Chiapas, Siglo XVI, UNAM, México, 2001, p. 25.
81 Depuis 1971, des fouilles archéologiques ont révélés que les Chiapanéques se seraient installés sur une ancienne
ville zoque. Voir Bruce R. Bachand, " Las fases formativas de Chiapa de Corzo: nueva evidencia e
interpretaciones”, Estudios de cultura maya, nim. 42, UNAM, 2012, p. 11 - 52.

82 Pleito entre Chiapa de los Indios y Zinacantan sobre la posesion de unos terrenos cerca de Totolapa, Guatemala,
6 de junio de 1571, AGCA. Guatemala Al.18 -6074-54880.

30



Soconusco et Mexico Tenochtitlan®. Cependant, les Nahuas n'ont jamais vraiment eu d'autres
succes dans leur entreprise (sans doute du fait de I'effondrement prématuré et soudain de leur

empire) car les Indiens de Chiapan ont toujours réussi a défendre leur indépendance.

Todos los rededores que estaban poblados habian gran miedo a los chiapanecas, porque
ciertamente eran en aquel tiempo los mayores guerreros que yo habia visto en toda la Nueva
Espafia, aunque entren en ellos tascaltecas y mexicanos ni zapotecas ni minjes. Y esto digo porque
jaméas México los pudo sefiorear porque en aquella sazon era aquella provincia muy poblada®
Chiapan était dotée d'une armée redoutable, laguelle n'avait jamais perdu de batailles. De

plus, sa puissance militaire était telle qu'elle s'était étendue des frontiéres du Soconusco jusqu'a
I'isthme de Tehuantepec. Cela ajouta encore plus de rivalités entre eux et les Nahuas sans que
ceux-ci gagnent du terrain®. Ayant un témoignage des plus saisissant et de premiére main de
la part de Bernal Diaz del Castillo, nous pouvons constater que les Chiapanecas ont exercé un
véritable régime de terreur sur les populations zoques et tzotziles. Ils les attaquaient
continuellement, a la recherche d'esclaves et de victimes pour satisfaire leurs sacrifices. De plus,
comme si cela ne leur suffisaient pas, certains de ces villages terrifiés ont été forcés de payer
de lourdes taxes. C'est le cas de Ocozocoautla qui "[vivia] en pendencia con Chiapa que robaba
el comercio y exigia tributo para librar los caminos®®". Mais ce n'est pas tout : ces villages
devaient travailler leurs champs pour le compte de Chiapan. C'étaient de véritables esclaves qui
devaient maintenir Chiapan en plein développement :

Los naturales della eran en gran manera belicosos y daban guerra a sus comarcanos, que
eran los de Cinacantlan, y a todos los pueblos de la lengua quilena, y asimismo a los que se dicen
los zoques; (...). Y demas desto, en los caminos de Teguantepeque tenian en pasos malos puestos
muchos guerreros, para saltear a los indios mercaderes que trataban de una provincia a otra, y
a esta causa, de miedo dellos, dejaban algunas veces de tratar unas provincias con otras. Y aun
habian traido por fuerza a otros pueblos y hécholes poblar y estar junto a Chiapa, y los tenian

por esclavos y con ellos hacian sus sementeras®’.

Ce n'est pas anodin si les Zoques ont trouvé la parade pour fuir le joug des
Chiapanéques a la venue de Luis Marin et de ses soldats venus pacifier la province de Chiapa.

Non loin de leur objectif, lui et ses hommes ont été interpelés par "diez indios, personas

8 Juan Pedro de Viqueria, "Le mythe des colonies préhispaniques Nahuas au Chiapas central”, Journal de la
Société des Américanistes, 1997, nim. 83, p. 37 4 58.

8 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015
[1568], p. 769.

8 Anthony P. Andrews, "Las salinas de El Salvador: bosquejo histérico, etnografico y arqueoldgico”,
Mesoamérica, 21, junio de 1991, p. 71 -93.

8 Relacion de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "Relacion de Ocozocoautla", Seccion de Antropologia, UNAM,
1966 (circa 1574), p. 1 - 4.

87 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 769.

31



principales, naturales de los pueblezuelos que estaban junto al rio"®. Les Zoques de Tabasco
et de Chiapas étaient des peuples pacifiques et unis. "Eran gente de razén y muchos dellos
mercaderes®®” qui parcouraient de grandes distances vendant cacao, achiote et obsidienne, de
Oaxaca a Guatemala®. Les Zoques n'ont pas hésité a aider les conquistadors espagnols et leur

témoignage insiste bien sur les redoutables chiapanecas :

Sefior, nosotros no somos chiapanecas, sino de otras provincias que se dice Xaltepeque, y
estos malos chiapanecas con gran guerra que nos dieron nos mataron mucha gente, y a todos los
mas de nuestros pueblos nos trajeron aqui por fuerza cautivos a poblar nuestras mujeres e hijos,
e nos han tomado cuanta hacienda teniamos y ha doce afios que nos tienen por esclavos, y les
labramos sus sementeras y maizales, y nos acen ir a pescar y hacer otros oficios, y nos toman
nuestras hijas y mujeres (...) y que cuando haydis vencido y desbaratado estos chiapanecas, que
nos deis licencia para que salgamos de su poder e irnos a nuestras tierras®"

Nous pouvons voir cela comme une manceuvre politique espagnole mais quoi que I'on
en dise, Bernal Diaz del Castillo est subjugué par la puissance des Chiapanecas et de leur
domination sur tout le territoire central car, bien qu'il ait connu la grande Tenochtitlan, Chiapan

ne le laisse pas du tout indifférent :

Verdaderamente se podia decir ciudad, y bien poblada, y las casas y calles muy en
concierto, y de méas de cuatro mil vecinos, sin otros muchos pueblos sujetos a ella, que estaban
poblados a su rededor, e (...) no habiamos caminado cuarto de legua, cuando nos encontramos
con todo el poder de Chiapa, que campos y cuestas venian llenos de ellos, con grandes penachos,
y buenas armas e grandes lanzas, flechas y vara con tiraderas, piedra y hondas®™.

Napiniaca® était une cité-état trés importante et les Espagnols pensaient certainement
trouver quelques trésors afin de s'enrichir au nom de la Couronne. On pourrait penser alors que
les dires de Diaz del Castillo sont 13, afin de donner du crédit a la Conquéte et une bonne raison
pour affirmer la pacification des terres chiapanéques, pour livrer bataille a cette puissante

population chiapaneca qui était alors en pleine expansion a l'aube de la Conquéte espagnole®.

8 1bid., p. 774.

8 bid., p. 778.

% Elena Vazquez Vazquez, "Capitulo 1ll: Estudio geografico, histérico y econdémico”, Investigaciones
Geograficas, Boletin del Instituto de Geografia, UNAM, No. 50, 2003, pp. 92-120.

%1 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015
[1568], p. 774.

% 1bid, p.772.

%3, Napiniaca signifie en langue chiapanéque Pueblo Grande, ensuite fut appelé Chiapa de los Indios et se nomme
aujourd'hui Chiapa de Corzo. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 25.
% |1 était judicieux de partager cette information a Cortés pour valider la présence des Espagnols afin de protéger
des Indiens esclaves contre le joug d'adversaires belliqueux tels que les Chiapanéques. lls ne pouvaient oublier
gue depuis la Cédule Royale du 15 octobre 1522, il était concédé aux Conquistadores des Indiens esclaves qu'ils
avaient noblement sauvés et auxquels ils pouvaient prétendre afin qu'ils soient a leur service. Voir Silvio Zavala,
Los esclavos indios en Nueva Espafia, El Colegio Nacional, México, 1967, p. 5 et Nelida Bonnaccorsi, El trabajo
obligatorio en Chiapas, UNAM, México, 1990, p. 16. Cependant, Cortés dans ses Cartas de relacion se présente

32



Tomés de la Torre nous fait part d'une coutume chez les Chiapanecas qui mérite toute attention

afin de régler des contentieux familiaux ou de possessions de terre:

Cuando traian pleito alguno sobre las tierras o sobre otras cosas, juntabanse todos los
parientes de las partes, y unos a una parte y otros a otra, tomaban los unos un hijo o sobrino por
primero y matabanlo alli y luego, de la otra parte, mataban otro de sus mismos sobrinos o hijos
y luego estotra otro y asi, iban matando hasta que se cansaban y ese vencia el pleito que mataba
mas parientes. El dia de hoy cuentan los indios que en un pleito de unas tierras se mataron ciento
cuarenta personas de esta manera, setenta de cada parte: esto tenian ellos por gran valentia y
quedaba muy ufano el que asi vencia®.

Cette ville avait une population de pres de 15 000 habitants laquelle, en comptant les
hameaux et petits villages alentours, aurait pu atteindre prés de 36 000 habitants®. Sa grandeur
faisait toute la différence sur les autres villages alentours qui étaient beaucoup plus petits. On
peut comprendre I'animosité que ressentaient les autres villages devant une telle démonstration

de pouvoir. En général comme le souligne Morley, a part les villes-états florissantes :

Los centros mayas de poblacion no eran tan concentrados, tan densamente
comprimidos en manzanas apretadas, como sucede con nuestras ciudades y pueblos modernos,
si no que bien al contrario, estaban dispersos en extensos suburbios, habitados con mas
desahogo, esparcidos en una serie continua de pequefias granjas®’.

Il n'y avait pas de capitales mais plusieurs centres de pouvoir. Chaque village fonctionnait
comme une entité politique a part entiére, distincte des autres, et pour certaines, comme dans le
Yucatan, avaient son propre seigneur appelé Halach Winic, "prétre™. La Relacion de
Ocazocoautla nous donne des informations "fue en tiempo de su ["infidelidad"] gobernado por
un sefior que se nombraba Osespoc®" mais aussi que ce village et d'autres, comme ceux que
nous avons cités antérieurement, "Xiquipila, Usumacinta, Chicoasentepe, Copaynala y Tuztla

(...) [gobernanbanse] estos pueblos por sus propios sefiores®®",

Tomaés de la Torre explique aussi le systéme politique des seigneurs dans le village tzotzil

de Zinacantan : "no tenian senior (...), sino, de los de mejor linaje, nombraban uno que los

comme libérateur des peuples soumis par I'empire aztéque (de la Triple Alliance). Aprés la chute de Tenochtitlan,
il affirme leur rendre leur liberté.

% Tomas de la Torre, DSECRC, (1544-1546), Ch. 21, Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 177.

% Amos Megged: "Contrasting Resistance and Alliances in the Ethnic State of Napiniaca, Chiapas (Mexico)
(1521-1590): The Anthropological and Historical Aspects”, History and Anthropology, March 2016,
DOI: 10.1080/02757206.2016.1155568.

% Sylvanus Morley, La civilizacién maya. Fondo de Cultura Econémica. México, 1947, p. 347.

% QOswaldo Silva Galdames, Civilizaciones prehispanicas de América, Chile, 2006, p. 73

% Relacion de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relacién de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5,
nam.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 — 373.

100 1 bid.

33



rigiese y guiase en las guerras y, cuando no lo hacian bien, quitdbanlo y ponian otro®*". Celui
qui était élu ne gouvernait pas le village, lequel était aux commandes des sacerdotes. Tomas de
la Torre I'affirme qu'a Chiapa de los Indios "no tenian caciques, los sacerdotes regian el pueblo
[...].Los cristianos, cuando los sujetaron les pusieron por cacique y serior, cuasi a manera
candnica"1%?, C'est seulement en temps de guerre que le village élisait un chef de guerre pour

qu'il protége les habitants®,

Nous pourrions d'ailleurs rapprocher cette particularité a ce que dit Gonzalo Fernandez
de Oviedo, chroniqueur officiel de la Couronne castillane, qui connaissait tres bien le sud de

I'’Amérique Centrale et notamment le Nicaragua:

Hay mucha moltitud de gente, assi en aquella provincia de Nagrando, donde esta la cibdad
de Ledn , como en otras de aquel reyno, é muchas dellas no se gobernaban por caciques é Unico
sefior, sino a manera de comunidades por cierto nimero de viejos escogidos por votos: é aquellos
creaban un capitan general para las cosas de la guerra, é después que aquel con los demas reglan
su estado, quando moria 6 le mataban en alguna batalla 6 recuentro, elegian otro, é & veces ellos
mesmos le mataban, si lo hallaban que era desconviniente a su repUblica. Después los
chripstianos, para se servir de los indios € se entender con una cabera, é no con tantas , les
quebraron essa buena costumbre, ¢aquellos senados 6 congregacion de aquellos viejos, como
eran hombres principales é sefiores de diverssas placas € vassallos, é concurrian en una voluntad
y estado juntos, separaronlos ¢ hiciéronlos caciques sobre si para los repartimientos é subjecion
nueva, en que los espafioles los metieron, non obstante lo qual también avia caciques en algunas

partes é sefiores de provincias € de islas'®.

Bartolomé de Las Casas nous a aussi éclairci au sujet de leur systéme politique dans
I'Apologética Historia Sumaria et la maniére dont les Mayas gouvernaient leur territoire dans

tout le Royaume de Guatemala. Il soulevait la curiositeé :

En algunas provincias y regiones tenian sus poblaciones a trechos como barrios, de la
manera que en nuestra Espafia lo estan desparcidos en la provincia de Galicia y en las
montafias ; y esto, por la mayor parte, suelen ser las poblaciones desparcidas en las sierras
del reino de Guatemala, y en otras partes a aquella tierra semejantes, puesto que los
principios o cabezas de los pueblos, lugares, villas o ciudades, que eran donde estaban los
templos y el culto de los dioses se celebraba, y las casas reales de los reyes y sefiores estaban
acompafiados con algunas casas de principales personas, de las cuales habia muchas juntas,

101 Tomas de la Torre, DSECRC, (1544-1546), Ch. 21, Edicion de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid,
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas; Chiapas, 2011, p. 177.

192 Tomas de la Torre, DSECRC Chiapas (1544-1546), Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid:
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas: Chiapas: Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 176.

103 Gudrun Lenkersdorf, Gobiernos locales en los pueblos de Indios , Chiapas, siglo XVI, Tesis doctoral dirigida
por Dra Eva A. Uchmany, 1998, México D.F., p. 121. Voir Infra, ch. 3, p. 96.

104 Gonzalo Fernandez de Oviedo Valdés, Historia General y Natural de las Indias, islas y tierra-firme del mar
océano, Vol. 4, Lib 1V, cap. 1, Real Academia de la Historia, Madrid, 1851, p. 36.

34



doscientas y quinientas y mil casas ; y el otro pueblo estaba por los cerros y valles

derramados, el cual acaecia de ser de diez mil y quince mil y mas vecinos*®.

Cependant la ville de Chiapan était devenue imposante jusqu'a ce qu'elle soit sujette a
convoitise. Sitdt Tenochtitlan tombée, les Espagnols continuaient leur chemin plus au sud, vers

le Guatemala.

1.3 Religion

La transmission du savoir indigéne se faisait essentiellement par 1’oralité et la société était
construite sur de forts principes religieux. Les mythes d'Origine du monde maya, chiapaneca et
zogue ont construit une identité propre a chacun de ces groupes de populations et les ont guidés
guotidiennement. Cependant, nous retrouvons de grandes similitudes au sein de ces

populations. Selon Michel Graulich :

El problema de las similitudes entre los mitos quichés contenidos en el Popol Vuh y los
mitos mexicanos es de importancia porque nos informan de posibles relaciones histéricas y de la
antigiiedad de esos mitos *°

Dans la cosmogonie maya, les divinités peuplent la terre d'animaux, pour plus tard
commencer les tentatives de création de I'homme. L'insistance des dieux mayas dans la création
de I'nomme réside dans la capacité de ce dernier a les adorer et les invoquer. Le document le
plus connu qui nous conte le mythe des origines est sans contexte le Popol Vuh, livre sacré
maya k'iche des origines de l'univers. Il raconte que les Hommes sont faits de mais. En effet,

les Créateurs, Tzakol et Bitol ont enfanté les progénitures Tepeu et Gucumatz qui :

Entraron en pléticas acerca de la creacion y la formacion de nuestra primera madre y
padre. De maiz amarillo y de maiz blanco se hizo su carne; de masa de maiz se hicieron los

brazos y las piernas del hombre. Unicamente masa de maiz entre en la carne de nuestros padres,

los cuatro hombres que fueron creados'?’.

Les conceptions et les valeurs des populations mayas tournaient autour du mais mais aussi
autour de leurs divinités multiples en lien avec la cosmologie et la nature. lls avaient réglé
scrupuleusement des calendriers a leur vie et a leurs différents rites qu'ils devaient pratiquer

consciencieusement!®®. Par exemple, pour les Mayas, les calculs astronomiques présageaient

195 Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, tomo I, cap. 66, Edicion de Edmundo O’Gorman,
Meéxico, UNAM, 1967 (1555), p. 244.

106 M. Graulich in Maritza Gomez Mufioz, Tzeltales, op. cit., Comision Nacional para el Desarrollo de los Pueblos
Indigenas, México, 2004, p. 6.

197 popol Vuh in. Adrian Recinos, "Popol Vuh. Las antiguas historias del Quiché", Literatura Maya (Mercedez de
la Garza coord.), Caracas, Venezuela, 1980(XVIéme siécle), p. 62.

108 1hid., p. XXII.

35



passé, present et futur. Ce qui les intéressait dans ces calculs: sécheresses, inondations, famines,
épidémies, guerres, eclipses,... ils les inscrivaient et ces calculs les aidaient a prédire les
évenements a venir, suivant les cycles et les successions des Katun (cycle de vingt ans dans le
calendrier maya)'®. Le systéme de la temporalité cyclique régissait leur destin continuellement.
Aussi, le langage des textes sacrés était avant tout symbolique et jouait des métaphores autour
d'étres naturels, de couleurs ou d'objets afin d'exprimer des idées et des concepts appartenant a
leur société'’®. Dans la région zoque, "los naturales destos pueblos tenian por dioses & los
arboles de provecho y otros muchos animales é sabandijas; adoraban figuras de piedra, palos
é barro"!'!, Les Mayas des Hautes Terres vouaient un culte aux montagnes a la différence des
Mayas du Yucatan, les cenotes. Ce culte est donc spécifique aux populations mayas de
I'Altiplano chiapanéque®'?. Nous savons aussi que les Chiapanecas se rencontraient "[en]
lugares junto al rio grande i cuevas con gente de su pueblo™lors de rituels en contrebas de
Chiapan!®®. Notamment, ils vouaient une dévotion sans limite a leur divinité du soleil et de
I'eau. En effet, un document de 1597, qui dénonce des actes d'idolatrie dans la ville de Chiapa
de los Indios, nous informe sur les croyances anciennes de populations chiapanecas et sur
I'importance des dieux du soleil et de la pluie. Des Indiens chiapanecas ont déclarés que "los
viejos (...) tenian uno solo que era el sol i otros como sus criados en los cerros i cuevas i
sementeras'!#". D'autres Indiens interrogés avaient des connaissances plus approfondies sur

leurs divinités :

Dixeron que el idolo prencipal del dicho pueblo de Acala es el sol el qual como criador
suyo, i a otro que llaman Motovo que ayuda a bien parir las mujeres i que las siembras se den
bien; que adoran el rayo llamado Nuturi para que no les causse dafio assi como a la lluvia y rio
a quien nombran Nandada; (...) i cuando asse mal tiempo i en época de plaga i enfermedades

que suelen ser muchas que otro que llaman Nemi que ayuda a morir bien™.

199 Diego de Landa, Relacidn de las cosas de Yucatan, cap.6, Edicion de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza
Editorial, 2017(1566), p. 247 — 248. Un katun est un cycle de 20 ans soit 7200 jours basé sur le calendrier tun, 18
mois de 20 jours. Il ne prenait pas en compte les 5 jours néfastes du calendrier agricol Haab, d'une durée de 365
jours. Voir Ernesto Vargas Pacheco, " Tiempo y espacios sagrados entre los mayas, El kat(n 8 ahau: patrén
ciclico", El historiador frente a la historia El tiempo en Mesoamérica (Coord. Virginia Guedea), UNAM, México,
2004, p. 195 -231.

110 Adrién Recinos (ed.), Popol Vuh, Las antiguas historias del Quiché, Tercera parte, Cap. VI, México, Fondo de
Cultura Econdmica, 1993, p. 92.

111 Relacién de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relacion de Ocozocoautla, Chiapas”, Tlalocan, Vol 5,
nim.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 — 373.

112 Eric S. Thompson, Grandeur et décadence de la civilisation maya, Editions Payot & Rivages, Paris, 1990,
p. 245.

113 Carlos Navarrete Caceres, "La religion de los Antiguos Chiapanecas, México", op. cit., Anales de antropologia,
México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52. Voir Infra, Annexe 3, p. 173.

114 1bid.

115 |bid.

36



Afin de porter louange a leurs divinités, ce sont bien les prétres, qui régissaient les
villages, qui pratiquaient l'anthropophagie et vénéraient une divinité unique dont
especialemente era obedecido como Dios el mas viejo Sacerdote que tenia cargo de su Dios a

que llaman Matove (...)**8. Aussi:

Practicaban [erueles-y-pésimes] sacrificios (...) y su antiguo Dios fue uno solo Criador de

todas las cosas y morador del Cielo, los idolos les era cosa nueva y asi cuando se querian morir,

se confesaban & su Dios que llamaban Nombobi®"’.

De la méme maniere qu'il y avait un nom générique pour Dieu au Mexique Central sous
la démoniation Teule, les populations du Chiapas désignaient “en sus lenguas unos Masan, otro

Chu, otros Nombone, que en diversas lenguas quiere decir Dios, otros hijos del Sol*®".

L'agriculture tissait un lien fort avec la religion, car les Mayas venaient de la terre, avaient
grandi grace a cette terre qui avait nourri leurs divinités par la pratique des sacrifices et
autosacrifices. L'agriculture constituait la base de leur économie et la majorité des rituels se
tournaient vers celle-ci. Les différentes populations au Chiapas devaient prier leurs divinités
car "de no asserlo se pudriran las siembras a todo lo largo del rio'!". Elles devaient donner le
sang pour fertiliser la terre, comme leurs dieux telluriques I'avait fait en leur donnant la vie?°.
Nous savons a quel point la pratique du sacrifice et de l'autosacrifice était le rite religieux central
au sein des populations mésoaméricaines. Dans leur cosmogonie, les dieux ont créé I'humanité
avec leur propre sang. Comme pour les autres populations amérindiennes, les Mayas vivent
alors avec cette responsabilité de remercier leurs divinités dans la création de l'univers et des
hommes. Fray Tomas de la Torre souligne parfaitement I'importance et I'essence des sacrifices

pour les Indiens du Chiapas dans leur vie. Il y avait des sacrifices :

En cada hora y cada momento: en el nacimiento del hijo, al destetarlo, al poner nombre,

al darle mujer, al fabricar la casa, a la dolencia, al llover, al trueno, al rio lleno, al tiempo de

sembrar, al ir camino y, finalmente, toda la vida*.

116 Tomas de la Torre, DSECRC, (1544-1546), Ch. 21, Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid,
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas; Chiapas, 2011, p. 176. Nous pouvons rapprocher Matove du
Motovo de la citation précédente. En ce qui concerne le monothéisme préhispanique avec I'idée d'une introduction
récente de l'idolatrie, voir Infra, ch. 4, p. 106.

17 1bid., p. 178.

118 |bid., p. 200. Nous pouvons rapprocher Nombone du Nombobi de la citation précédente.

119 Carlos Navarrete Caceres, "La religion de los Antiguos Chiapanecas, México", op. cit., Anales de antropologia,
México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52.

120 Martha Ilia Najera Coronado, "Rituales y hombres religiosos”, Religion maya, (editora: Mercedez de la Garca
Camino y Martha Ilia Najera Coronado), Editorial Trotta, 2012, p. 120.

121 Tomas de la Torre, DSECRC, Edicion de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 177. Il ne faut pas oublier
non plus, qu'il y avait des sacrifices en cas de guerre, d'adulteres, de violences et d'ébriété.

37



Les populations mésoameéricaines avaient besoin de sang car les terres avaient besoin
d'eau. Les rites sacrificiels avaient pour but de payer cette dette de sang. Comme dans beaucoup
de religions le sang était associé a la fertilité. Elle était devenue une obsession pour ces peuples.

A Ocozocoautla,

Sacrificaban gaynas [gallinas], plumas de aves, é se sacaban sangre de orejas é lengua
(y) se las ofrecian. El Sefior déste pueblo era tambien guarda de los ydolos, con otros sacerdotes
que saumaban a los ydolos con resinas que traian del monte'?,

Le sang etait I'aliment divin et les dieux en retour favorisaient la venue des pluies, les

bonnes récoltes, la fertilité. Les Chiapanecas :

Llevaban una pareja de gallo y de gallina i un perrito los degollaban echando la sangre
al rio, como es comun hacerlo; que después ponian la degolladura viendo a los cuatro
direcciones; que luego enterraban las partes en la propia oriya del rio diciendo que se diese
buena la milpa i no hubiese enfermedades en el pueblo®®,

e

La pratique des sacrifices et auto sacrifices consistait a offrir du sang aux dieux pour ainsi
conserver I'équilibre des forces de l'univers. Par exemple, le Popol Vuh, révele comment les
sacrifices humains ont commencé au nom de Tohil, dieu patron, dieu du feu et de la tempéte,
qui demandait & son peuple le cceur et le sang des tribus conquises'?*. Les peuples vaincus lui

étaient offerts en sacrifice. L'extirpation du cceur de leur corps en était l'offrande et "esta era la

122 Relacion de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relacion de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5,
nim.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 — 373.

123 Carlos Navarrete Caceres, "La religion de los Antiguos Chiapanecas, México", op. cit., Anales de antropologia,
México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52.

124 Mercedes de la Garza, "Origen, estructura y temporalidad del cosmos", Religién maya, Madrid, Editorial Trotta,
2002, p. 61.

38



abertura que habia dicho Tohil: que sacrificaran a todas las tribus ante €él, que se les arrancara
el corazon del pecho y del sobaco™!®. Bernal Diaz del Castillo dévoile ces sacrifices lors de sa
venue en terres chiapanéques. Il écrit que les Chiapanecas "robaban y cautivaban a la contina
otros poblezuelos donde podian hacer presa, y con los que dellos mataban hacian sacrificios y
hartazgas'?®" Nous pouvons voir une scéne similaire sur un des murs du centre cérémoniel de
Bonampak qui nous montre le chef de guerre Chaan Muan I, vers 800 apres J.C., triomphant
devant ses prisonniers, dont certains avec le sang qui coule de leurs doigts ou bien décapités'?’
[Fig. 3]. Il n'y avait donc pas que des sacrifices d'animaux mais aussi des sacrifices humains.
IIs servaient leurs divinités en se servant de prisonniers de guerre ou des esclaves. Par exemple,
en temps de guerre, les grands seigneurs des villes ennemis et leurs enfants étaient sacrifiés au
nom des dieux des vainqueurs. Ces derniers procédaient ensuite a l'anthropophagie "por
asombrar y poner miedo y terror a los enemigos"'?8. Cette pratique sacrificielle s'appelait
"Numsah Yah"!?®. Bartolomé de Las Casas écrit que cette pratique et celle de I'anthropophagie

avaient toujours pour but de récompenser au mieux les dieux par des offrandes humaines :

La carne demas de los sacrificados la cocian y aderezaban y la comian como cosa
sanctisima a los dioses consagrados, y era felice el que della alcanzaba un bocado. Las manos
y los pies y otras partes delicadas presentabanse al gran sacerdote y al rey como cosa méas
sabrosa y estimada®®’.

De plus, toutes les extrémités du corps pouvait étre disposées a l'autosacrifice: le nez, les
oreilles, la langue, les doigts,... Mais un sacrifice mérite que I'on s'y attarde de plus pres. En
effet, Diego de Landa nous décrit dans la Relacion de las cosas de Yucatan l'autosacrifice le
plus puissant, celui qui puise directement dans les forces procréatrices afin d'assouvir I'appétit
des dieux. Ce rite cérémoniel s'appelait Tuppkak.Plusieurs hommes, les uns derriéres les autres,
devaient se perforer le pénis pour y introduire une cordelette!3. Ce rite affirmait la grande

résistance a la douleur de ces hommes :

125 Adrién Recinos (ed.), Popol Vuh, Las antiguas historias del Quiché, Tercera parte, Cap. VI, México, Fondo de
Cultura Econdmica, 1993, p. 115.

126 Bernal Diaz del Castillo, HYCNE, ch. 166, Edicién de Guillermo Serés, Real Academia Espaiiola, Madrid,
2015 [1568], p. 769. Hartazgas signifie ici entreprendre des sacrifices a outrance, avec excés dans le but de nourrir
les dieux, jusqu'a satiété.

127 Manuel Alberto Morales Damian, " Numsah Yah en los murales de Bonampak en torno a la tortura y el sacrificio
de los vencidos entre los Mayas prehspanicos", Revista Xihmai, México, 2007, p. 67 -72.

128 Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, tomo 11, cap.234, Edicién de Edmundo O’Gorman,
México, UNAM, 1967 (1555), p. 503.

129 Manuel Alberto Morales Damian, " Numsah Yah en los murales de Bonampak en torno a la tortura y el sacrificio
de los vencidos entre los Mayas prehspanicos", Revista Xihmai, México, 2007, p. 67 -72.

130 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo 11, cap. 177, Edicién de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967
(1555), p. 221.

131 Chacun passait une cordelette par la langue ou le penis. Nous pouvons voir une scéne similaire sur un bas-relief
de Yaxchilan (British Museum), nous voyons sur celui-ci une cordelette passée dans la langue.

39



Otras vezes hazian un suzio y penoso sacrificio afiudandose los que lo hazian en el
templo, donde puestos en rengla, se hazian sendos agujeros en los miembros viriles al soslayo
por el lado, y hechos passavan toda la mas cantidad de hilo que podian, quedando assi todos

asidos, y ensartados; también untavan con la sangre de todas estas partes [a las deidades], y el

que mas hazia, por mas valiente era tenido, y es cosa espantable quan aficionados eran a ello*®.

Lors de fétes suivant leurs différents calendriers, les populations zoques, mayas ou
chiapanéques ont dans leur village un ou plusieurs lab (nawales au Mexique Central) : "algunos
principales cosa de naguales como se dice entre los naturales de Chiapa por ser cosa de
cambiarse en animales o parecido por ser en las cuevas!®". Ce sont des guides, ou shamans,
qui se transforment, s'incarnent en animal lors de cérémonies rituelles'®* Des danses et le son
d'instruments accompagnaient le rituel qui protégerait les logis du village*®. Les Chiapanecas
avaient aussi des shamans qui incarnaient une divinité qui pouvaient présager la victoire d'une
guerre contre l'adversaire. Bernal Diaz de Castillo en fait le témoignage quand les Espagnols

sont nez a nez avec eux :

En medio de sus escuadrones una [chiapaneca] algo vieja y muy gorda. Y, segund decian,
aquella india la tenian por su diosa y adivina y les habia dicho que ansi como ella llegase adonde

estabamos peleando, que luego habiamos de ser vencidos; y traia en un brasero unos sahumerios

y unos idolos de piedra, y venia pintada todo el cuerpo y pegado algodon a las pinturas**®.

Mais le résultat espéré fut de courte durée comme nous le verrons dans le chapitre
suivant quand "sin miedo ninguno se metio entre los indios nuestros amigos, que venian hechos

un cuerpo con sus capitanias, y luego fue despedazada la maldita diosa*™.

132 Djego de Landa, Relacidn de las cosas de Yucatan, cap.6, Edicion de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza
Editorial, 2017(1566), p. 178. Nous pouvons faire remarquer que pour Landa ce sacrifice est sale car touchant au
sexe.

133 Carlos Navarrete Caceres, "La religion de los Antiguos Chiapanecas, México", op. cit., Anales de antropologia,
México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52.

134 Pour les Mayas K'iché, le Lab (ou waigel ou way) se référe a l'essence spirituelle d'un animal et au jour de
naissance de I'enfant. Il peut aussi étre I'ame des ancétres. Voir Pedro Pitarch Ramdn, Ch'ulel: una etnografia de
las almas tzeltales, FCE, México, 1996, p. 117. Selon John Justeson et Terrence Kaufman, le texte (proto mixe-
zoque) sur la Statuette de Tuxtla qui date de 162 avant J.C.: "The statuette describes the ritual activities of a
probable shaman, and its text ends with him calling up his animal spirit companion., in. John S. Justeson and
Terrence Kaufman, " A decipherment of Epi-Olmec Hieroglyphic Writing", Science, Vol. 259, N° 5102, march
1993, p. 1703 — 1711.

135 Juan Carrillo Gonzélez, " Naguales en las poblaciones mayas coloniales. Mas alla del sustrato, la transfiguracion
y la memoria”, Indiana, Vol. 35, Nim. 1 (2018), p. 39 — 65.

136 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, cap. 166, Edicién de Guillermo Serés, Real Academia Esparfiola, Madrid,
2015 [1568], p. 769. Voir en note 16, p. 769: Les petites boules de cotons sont le symbole du sacrifice humain et
insigne de Tenochtitlan. 1l pourrait s'agir de la représentation (ixiptla en nahuatl) d'une divinité féminine associée
a la guerre. Voir Veronica Murillo Gallegos, "Ixiptla o imagen: un problema linglistico y cultural en la
evangelizacion novohispana”, Revistas escritas, BUAP, Puebla de los Angeles, nim. 2, 2017, p. 25 & 42.

137 Ibid.

40



1.4 Alimentation

Les terres n‘ont aucun but mercantile sinon celui de subsistance chere aux peuples mayas
et du Chiapas. Ils ne produisent que ce dont ils ont besoin pour vivre et respectent ce que leur
offre la précieuse terre. Nous le savons, les Mayas, Zoques et Chiapanecas ne cessent de parfaire

leur agriculture et les techniques de rendements :

Por su humildad y simplicidad ajenos de toda soberbia y presumpcion, vacabany se
ejercitaban continuamente en el cuidado y obras de la agricultura, y asi era grandisima y
sobratisima la abundancia que tenian de mantenimientos y de las cosas para la vida
necesarias®,

L'agriculture est le fondement méme de I'économie maya, le socle de leur civilisation.

A Chiapan, la terre est trés riche et les cultures florissantes et abondantes toute I'année :

Sembran dos veces en el afo, y si quisiera sembrar siete también pudiera porque la
tierra siempre esta para ello. Con poca agua que llueva, danse en las vegas del rio, que son muy
grandes, todos los mantenimientos de los [chiapanecas] sin que la tierra se labre ni se cave.
Solamente la barreny limpian con fuego. Las trojes en que cierran el maiz es la cafia donde nace,
cuando lo han menester van por ellos y los traen sin temor que nadie lo hurte. Estan juntos dos
maices, unos con mazorcas secas y otros, a las veces, con mazorcas verdes cabe él; y cada dia lo
vemos esto que no es aca oculto. De ningln precio es aca la comida, porque cuasi sin trabajo la
da la tierra: No han de hacer méas de echarle la semilla tan sin trabajo, como los [chiapanecas]
la echan, ora sea de maiz, ora sea de todas las cosas™*°.

La culture du mais est la plus développée et de loin la plus importante car c'est I'aliment
de base pour les populations amérindiennes. C'est la seule plante qui ne peut se passer de la
main de I'homme pour exister. Ce qui rend encore plus fort le lien qui les unit & leurs divinités4°,
Toute la cosmogonie maya tourne autour du mais. C’est pour cela que les Mayas prennent soin
de leurs terres. Le mais, "el principal pan"!#!, était le principal produit cultivé par les Indiens
dans toute la Nouvelle Espagne, mais le haricot noir et le piment faisaient tout autant partie de
la diete des familles mayas au XVIéme siécle : "Los mantenimientos de que antiguamente

usaban los naturales eran maiz, frijoles, aji y otras legumbres de la tierra que ellos sembraban

138 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo I1, cap. 59, Edicién de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967 (1555),
p. 308.

139 Tomas de la Torre, DSECRC, Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid: Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 177. Remarquons dans cette
citation l'absence de greniers a grains ce qui accentuera les épisodes de famines. Aussi, I'Altiplano étant une terre
humide "no les dur[aba] méas de dos meses, poco mas 0 menos, el maiz sano, porque luego se les pudre y torna
harina" in. Relaciones Geograficas del siglo XVI: Guatemala, René Acufia (editor), México, UNAM, 1982, p. 99.
140 Chez les Tzotziles, "manger la tortilla de mais, qui est la chair de I'nomme, est un acte conceptuellement
différent de la consommation d'un autre aliment", in. André Aubry, Les Tzotzil par eux-mémes, L'Harmattan, Paris,
1988, p. 18.

141 Ibid., p. 48.

41



y cogian"'#2, Avec le mais, ils faisaient une boisson, pichi (pozol en tojolabal)*® ("mais que
beben con agua "'**) qui les rapprochaient de leurs divinités :

El consumo de pozol entre los Tzotziles y tzeltales de los altos de Chiapas era muy similar
y le denominaban Mats’; los chiapanecas de Acald, Chiapa de corzo, Suchiapa y Chiapilla le
denominaban Naa’nbimba y al pozol de cacao Naa’ nbimba yasi, que tenia entre estos gran
importancia mitoldgica puesto que era considerado parte de la vida misma por su composicion

de maiz y cacao'®.
Pour les autres aliments et condiments, Diego de Landa informe méme qu'aprés les
celébrations "de la fiesta del afio nuevo", les Yucatéques s'abstenaient de manger du sel et

piment, ce qui pour eux signifiaient grande pénitence4®

. Comme pour les Cakchiqueles, Mayas
des Hautes terres du Guatemala, qui "se sustentaban de la caza que mataban, como son
venados, conejos, puercos monteses, y otras salvajinas que ellos conocen, como son armados
y tepeizcuintles y pizotes, y otros géneros de animales silvestres, y gallinas de la tierra®*™; les
Chiapanecas et Zoques du Chiapas se suffisaient en viande avec la chasse mais se nourrissaient

aussi d'insectes :

Comian de una [fea] ormiga é de otros insectos y alimafias que saborean con deleites (y)
que nombran nucu; gustan de artasgos de perros cuando es de celebrar algin dios é tambien
unos como lagartos nombrados yguanas gque aderesan con masa de mais; tienen buenas colmenas
en troncos viejos pero es de tener cuidado con una avispa negra que si pica la persona muere de
orcamiento™®,

1.5 Ornementations vestimentaires

Les peuples autochtones d'Amérique accordaient plus d'importance a I'ornementation
vestimentaire qu'au vétement en lui-méme. De plus, le coton, tenok’ (en tojolabal), avait une

grande importance dans les textiles**®. Les hommes zoques avaient souvent le torse nu :

142 |bid., p. 91.

143 A ne pas confondre avec le pozole, bouillon (ou potée) & base mais. Le Pozol ou pichi se buvait & température
(et aujourd'hui frais). Originaire des territoires mayas. Voir Carlos Lenkersdorf, Diccionario tojolabal-espafiol,
idioma mayense de Chiapas, b’omak 'umal tojol’ab’al — kastiya, Carlos Lenkersdorf, 2010, p. 479.

144 Relacion de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relacion de Ocozocoautla, Chiapas”, Tlalocan, Vol 5,
nim.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 — 373.

145 | eonardo Véazquez Galdamez, Resefia fotogréafica de la cultura del pozol, Chiapa de Corzo. Tésis (dir.: dra.
Esmeralda garcia parra), UNICACH, tuxtla gutiérrez, mayo 2017, p. 21.

146 Dijego de Landa, Relacidn de las cosas de Yucatan, cap.6, Edicién de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza
Editorial, 2017(1566), p. 232.

147 Relaciones Geograficas del siglo XVI: Guatemala, René Acufia (editor), México, Apéndice IV, UNAM, 1982,
p. 191.

148 Relacion de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relacion de Ocozocoautla, Chiapas”, Tlalocan, Vol 5,
nim.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 — 373. L'apiculture est un élément important des sociétés
mayas. Représentée sur les dix dernieres pages du Codex Tro-Cortesiano.

149 Carlos Lenkersdorf, DTE, Carlos Lenkersdorf, 2010, p. 558. L'auteur précise que "En tiempos pasados los
tojolabales plantaron algoddn que usaban, hilaban y tejian para hacer su ropa. Hoy dia casi ya no se hace.

42



En este pueblo [de Ocozocoautla] vestian los naturales abito de algodon,(...). El dbito
era sin mangas igual a una mantilla amarrada sobre el brazo é de comun usaban poca ropa,
sola una como mantel al frente y atras amarada a la cintura®®
Les femmes quant a elles portaient simplement une jupe qui pouvait s'attacher a l'aide

d'une ceinture et la poitrine restait nue. Dans d’autres cas, "las mugeres llevaban una especie
de camisa sin mangas que nombran uipil y una tela envuelta al cuerpo y aderesos en la
cabeza"'®!. Ce sont en général les principales des villages qui portent k'u'*>?. Tomas de la Torre
a bien observé que la cape est attachée a 1'épaule des hommes par deux nceuds. Il y décrit aussi

la facon gu'ont les femmes de la mettre mais surtout, que la majorité de la population est "nue™:

Andan desnudos, y por maravilla, se ve manta en el pueblo, ni camisa si no son los
principales que la traen (...). Y los que traen manta, traenla con dos nudos sobre el brazo

derecho, y algunas mujeres andan como las de Yucatan®*® y cuando se ponen manta es sobre los

hombros y doblada la ala sobre el brazo, como los hombres hacen sus capes™*.

Encore, Tomas de la Torre nous montre bien que les habits sont surtout mis lors de
célébrations. A Zinacantan "andan desnudos y cuando el frio, o la fiesta, les fuerza a vestir"®
et les seigneurs portaient de nombreuses tenues faites de plumes arborées de grandes ceintures
et de coiffes. Ils utilisaient des sandales et toutes sortes d'accessoires magnifiques qui les

distinguaient des classes inférieures :

Los principales iban (...) con collares de oro hecho a su modo, otros con culebras, otros

con tortugas de oro al cuello muy ancho.(...) llevaban estos muy galanas mantas de algodon

blancas con muchas labores y plumas®.

Algunas ancianas todavia saben hilar. La referencia de «en tiempos pasados» puede referirse a los tiempos de la
colonia y del baldio cuando las mujeres tenian la obligacion de hilar y tejer. Hoy dia la ropa se compra porque
se dice que sale mas econémica". La culture du coton est important critere de civilisation pour les Espagnols car
implique ensuite le filage et le tissage.

1%0 Relacion de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relacion de Ocozocoautla, Chiapas”, Tlalocan, Vol 5,
nim.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 — 373.

151 1hid. Huipilli est un terme nahuatl pour désigner une blouse portée par les femmes. En maya K'iche cette blouse
s'appelle po't. in Lina Barrios, Miriam Nimatuj, Raquel Garcia y YamaniK Pablo, Indumentaria maya milenaria,
Ministerio de Cultura y Deportes, Ediciones Maya’ Na’oj, Ciudad de Guatemala, 2016, p. 48. En tojolabal kuna,
in. Carlos Lenkersdorf, DTE, Carlos Lenkersdorf, 2010, p. 571.

152 Radical tojolabal et tzotzil qui signifie chemise, in. Carlos Lenkersdorf, Diccionario tojolabal-espafiol, idioma
mayense de Chiapas, b’omak 'umal tojol’ab’al — kastiya, Carlos Lenkersdorf, 2010, p. 131 et Robert M. Laughlin
with John B. Haviland, The great tzotzil dictionary of Santo Domingo Zinacantan, Vol. 1 Tzotzil/English,
Smithsonian Institution Press, Washington, 1988, p. 166. En K'iche: xial, en yucatéque xikul, in. Lina Barrios,
Miriam Nimatuj, Raquel Garcia y YamaniK Pablo, Indumentaria maya milenaria, Ministerio de Cultura y
Deportes, Ediciones Maya’ Na’oj, Ciudad de Guatemala, 2016, p. 102.

153 Les femmes portaient simplement une jupe qui pouvait s'attacher a l'aide d'une ceinture et la poitrine restait
nue, in. Diego de Landa, Relacion de las cosas de Yucatén, cap.6, Edicion de Miguel Rivera Dorado, Madrid,
Alianza Editorial, 2017(1566), p. 154.

15 Tomas de la Torre, DSECRC (1544-1546), Edicion de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 192

1%51hid., p. 187.

1%6 Ibid., p. 180.

43



Antonio de Remesal nous décrit la beauté des coiffes des hommes et des femmes car,
aussi bien les hommes que les femmes, arboraient de splendides fleurs de toutes les couleurs

ainsi que de précieuses plumes de quetzal:

Todos los indios gentiles destos montes dejan crecer el cabello, y (...).en él ponen flores y
plumas de diferentes colores, con que salen y parecen muy galanos. Andando el cuerpo desnudo,
excepto una venda con que se cifien por la honestidad, y aunque usan mantas de algodén con que
se cubren, pocas veces, las mujeres andaban con el cabello largo tendido al aire, de la cintura
abajo se cubrian con unas mantas de algodon de listas de colores, y no habia mas vestido, excepto
si algunas principales se cubrian la cabeza, y pechos cuando salian en publico con un pafio
blanco de algodon®>’.

1.6 Conclusion

Ce chapitre a voulu cétoyer de plus pres les populations chiapanecas, zoques et mayas
qui vivaient sur le territoire juste avant la venue et la conquéte des Espagnols. Méme si la grande
majorité des documents qui I'ont traité proviennent de sources espagnoles, il a été nécessaire
pour plusieurs raisons. Tout d'abord, il a dressé un tableau des réalités de ces populations dont
leur désignation identitaire a été balayée sans se préoccuper de ce qu'elles étaient ou ce qu'elles
faisaient 1a, sur leurs terres qui n'allaient plus leur appartenir. Nous devions connaitre le
fonctionnement de ces groupes de populations afin de comprendre les différentes stratifications
qui vont naitre et la maniere dont elles vont voir le jour durant I'épogue coloniale dans la future
Audience de Guatemala. Il a été important d'aborder leur religion, la maniere qu'ils avaient (et
ont) de percevoir le monde, autour de cet univers ainsi que la dévotion et I'attachement qu'ils
offrent a leur terre. Il y avait des Histoires avant l'arrivée des Espagnols, "un mundo donde
[quepaban] muchos mundos®®". 1l y avait du commerce entre les différentes villes, des guerres
pour étendre sa domination, des temples, des bibliotheques et des savoirs millénaires amenés
par d'autres populations plus au nord, les Tolteques et les "Aztéques", qui bouleversérent bien
avant l'arrivée des Espagnols la civilisation maya. Cependant, la Conquéte de I'Amérique et sa
colonisation par la Couronne Espagnole ont été un bouleversement complet a tous les niveaux.
Les Indiens vont devoir se battre et redresser la téte, trouver des moyens pour contourner les
lois espagnoles qui n‘ont jamais été les leurs et se servir de cultures étrangéres sur leurs terres

d'autrefois pour se retrouver et affirmer leur identité propre.

157 Antonio de Remesal, HGIO, tomo I, libro 11, cap. XX, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad
de geografia e historia, 1932 (1619), p. 588.

1% Ana Esther Cecefia, "La resistencia como espacio de construccion del nuevo mundo”, Chiapas, n°7, Neus
Espresate, México, 1999, p. 93 — 114,

44



(...)Cuando la llegada de los blancos, de los caxlanes, el ardor belicoso
de los Bolometic se lanz6 a la batalla con un impetu que-vino a caer
desmoronado. Peor que vencidos, estupefactos, los Bolometic resintieron
en su propia carne el rigor de la derrota que antes jamas habian padecido.
Fueron despojados, sujetos a cércel, a esclavitud. Los que lograron huir (la
ruindad de su condicién les soplo al oido este proyecto, los hizo invisibles
a la safia de sus perseguidores para llevarlo al cabo), buscaron refugio en
las estribaciones del cerro. Alli se detuvieron a recontar lo que se habia
rescatado de la catéstrofe. Alli iniciaron una vida precaria en la que el
recuerdo de las pasadas grandezas fue esfumandose, en la que su historia
se convirtié en un manso rescoldo que ninguno era capaz de avivar.

De cuando en cuando los hombres méas valientes bajaban a los parajes
vecinos para trocar los productos de sus cosechas, para avistar los
santuarios, solicitando a las potencias superiores que cesaran de
atormentar a su waigel, al tigre, que los brujos oian rugir, herido, en la
espesura de los montes. Los Bolometic eran generosos para las ofrendas. Y
sin embargo sus ruegos no podian ser atendidos. El tigre ain debia recibir
muchas heridas mas.

Porque la codicia de los caxlanes no se aplaca ni con la predacion ni
con los tributos. No duerme. Vela en ellos, en sus hijos, en los hijos de sus
hijos. Y los caxlanes avanzaban, despiertos, hollando la tierra con los
férreos cascos de sus caballos, derramando, en todo el alrededor, su mirada
de gavilan; chasqueando nerviosamente su latigo.

Rosario Castellanos, "La Muerte del tigre!®®", Ciudad Real.

159 |es Espagnols n'ayant jamais vu de jaguar (ou balam) nomment I'animal tigre par substitution, car mot qui
tend a se rapprocher le plus de I'animal américain du fait de caractéristiques physiques similaires. Cependant, le
tigre ne pourra jamais remplacer spirituellement ce qu'est le jaguar pour les populations mayas : " es un portador
de diversas energias sagradas. El jaguar, en todo caso, viene a ser un simbolo del poder que reina en el corazén
de la Tierra y en la parte oscura del universo". Voir Maria del Carmen Valverde Valdés, “El jaguar entre los
mayas. Entidad oscura y ambivalente”, Arqueologia Mexicana, nim. 72, 2005, p. 47-51.

45



46



CHAPITRE 11 - LES CONQUETES DU CHIAPAS

La conquéte du Chiapas ne s'est pas faite en une seule fois. Les populations du territoire
ne se sont pas soumises au pouvoir espagnol sans avoir résisté des années durant pour conserver
leur liberté. Les tribus indiennes ont résisté aux Espagnols car elles ne voulaient pas étre
assujetties aux envahisseurs hispaniques. Les Espagnols ont dd entreprendre plusieurs
expéditions afin de conquérir les territoires du Chiapas. Nous avons a I'esprit l'intervention de
Diego de Mazariegos qui, en 1528, scelle le sort des Chiapanecas, Zoques et Mayas'.
Cependant, le Chiapas avait connu un épisode plus belliqueux et plus intense quelques années
auparavant suite a la venue d'un précédent conquistador et grand ami de Cortés, Luis Marin,
accompagné de Bernal Diaz del Castillo qui, dans Historia Verdadera de la Conquista de Nueva
Espafia, nous narre cette expédition en 1524 [Fig. 4]. Dans les terres qui formeront la province
du Chiapas, la conquéte espagnole a donc commencé en 1524 et non en 1528 lorsque
Mazariegos arriva et batit ce qui deviendra la ville de Ciudad Real. Bernal de Diaz del Castillo
ne peut pas étre plus précis quand il dit que c'est Hernan Cortés qui "mandé al capitan Luis
Marin que fuese a conquistar e a pacificar la provincia de Chiapa®!" accompagné de lui-
méme (de l'auteur). Méme, si de toute évidence, la conquéte des terres chiapaneques allait t6t
ou tard arriver, elle a été accélérée lors de soulévements zoques dans le Tabasco dés 1522 quand
ceux-ci se sont révoltés contre les encomenderos et les tributs auxquels ils devaient se
soumettre!®2, Facheuse situation alors que les encomenderos devaient "traer de paz a todos los
yndios de sus encomiendas®" sur tout le continent américain. La convoitise et I'appat du gain
ont été les moteurs dans la colonisation du Chiapas comme ils le furent pour les autres territoires
d'’Amérique. Cortés eut vent d'une ville magnifique et riche dans le sud du Mexique : Chiapan.
Il avait des plans futur afin d'exploiter les richesses qu'elle recelait et poblar ces territoires

comme il l'avait entrepris dans le centre du Mexique en s'appropriant de nombreuses terres et

160 Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas"”, Historia de los pueblos indigenas de
México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1994, p. 81.

161 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 766.

182 |bid.

163 Tomas Lopez Medel, Visita de la gobernacion de Popayan: libro de tributos (1558-1559), Edicion de Berta
Ares Queija, , Centro de Estudios Histdricos, Coleccion Tierra Nueva e Cielo Nueva, Madrid, 189, p. 154.

47



en les distribuant aussi a ses compagnons d'armes®*. En 1523, Cortés avait traversé le
Soconusco et le 15 octobre 1524, fit part des causes de la conquéte des terres chiapanéques dans

une de ses Lettres destinées a Charles Quint :

Después acé he sido informado de ciertos espafioles que yo tengo en la provincia de
Soconusco, como aquestas ciudades con sus provincias y otra que se dice de Chiapa, que esta
cerca de ellas, no tienen aquella voluntad que primero mostraron y ofrecieron; antes diez que
hacen dafio en aquellos pueblos de Soconusco, porque son nuestros amigos. De las provincias
comarcanas a la villa del Espiritu Santo y de las que servian a los vecinos de ella, (...) que
algunas de ellas se habian rebelado y aun muerto ciertos espafioles. y asi para reducir éstas al
real servicio de vuestra majestad como para traer a él otras sus vecinas, porque la gente que en
la villa est& no bastaba para sostener lo ganado y conquistar éstas, envié un capitan con treinta

de caballo y cien peones, algunos de ellos ballesteros y escopeteros y dos tiros de artilleria, con

recado de municion y pélvora. Los cuales partieron a 8 de diciembre de [1]523 afios®.

Dans la "Relacién de los gastos que hizo Cortés en el apresto de una armada que envio
al Cabo de Honduras'®®", nous savons que Cristobal de Olid fut le chef de I'expédition pour
conquérir les territoires qui se situaient dans le Golfe de Hibueras, en Honduras'®’. Au méme
moment, Pedro de Alvarado allait vers le Guatemala, en terres Kaqchiqueles "con ochenta y
tantos de caballo y doscientos peones, en que iban muchos ballesteros y escopeteros y cuatro
tiros de artilleria con mucha municion y polvora®®®". A l'origine, il devait étre envoyé pour
pacifier le Chiapas mais Cortés décida au dernier moment que ce soit Luis Marin qui aille le
conquérir'®®, Au milieu du XVIéme, le Lienzo de Tlaxcala et celui Quauhquechollan offrent un
récit, a travers la vision coloniale indienne, de la conquéte du Mexique Centrale et du

Guatemala en 1524 des troupes espagnoles et Indiennes.

164 Une Lettre de I'Audiencia de México du 19 avril 1532 montre a quel point Cortés a profité de la grande distance
avec la péninsule et la grande liberté dont il a joui dans sa course & I'enrichissement financier et territorial. Cortés
avait menti sur la possession des terres et des tributs qu'il percevait.

185 Hernan Cortés, Cartas de Relacidn, Editorial Porrta, Mexico, 2007 (15 de octubre de 1524), p . 245- 246.

166 | e titre complet de la Relacion est Relacion de los gastos que hizo Hernan Cortés en el apresto de una armada
gue envio al Cabo de Honduras al mando de Cristobal Dolid, para conquistar, pacificar y poblar ciertas
provincias de aquel golfo”, 1529.

167 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histérica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filoldgicas,
universidad nacional auténoma de México, 1993, p. 80.

188 Hernan Cortés, Cartas de Relacidn, Editorial Porrta, Mexico, 2007 (15 de octubre de 1524), p . 245- 246.

189 | bid.

48



- Quechulge..

e ( b oZioconton™— e
jquipiles®  ChicpdhE ™~ .%m:mlun

HHHHH oComitan \\\

/,a Utatlan
.g.aﬁozo'lhmnpo
o | elximche

Mapa 2: Las entradas de 1524

evewears LUIS Marin  febrero

-— — —Pedro de Alvarado enero-julip
¥ batallas

m fundaciones espaficias

Figure 4 Expédition de Luis Marin et Pedro de Alvarado en 1524

2.1 Conquéte de Luis Marin

Durant I'été 1522, suite a la conquéte de la région de I'actuel Etat de Tabasco par Gonzalo
de Sandoval, les Espagnols fondérent la ville d'Espiritu Santo appelé alors Coatzalcoacos. Du
jour au lendemain, des villages nahuas, choles et zoques ont dii obéir aux Espagnols et ils leur
devaient des services et tributs qui, pour eux, leur revenaient de droits du fait de leurs exploits
durant la conquéte. Cela était un peu trop facile aux yeux des Indiens voyant dans les Espagnols
une menace qui envahissait des territoires, des villages et des ressources qui ne leur
appartenaient pas. Bernal Diaz del Castillo dés le début du chapitre 166 de son ceuvre souligne

la résistance zoque dans le sud de Tabasco:

Pues como estabamos poblados en aquella villa de Guazacualco muchos conquistadores
viejos y personas de calidad y teniamos grandes términos repartidos entre nosotros, que era la
misma provincia de Guazacualco e Citla y lo de Tabasco e Cimatan y Chontalpayy, en la sierras
arriba, lo de Cachula e Zoques (...). Y como a los principios todas las mas provincias que ha
habido en la Nueva Espafia muchas de ellas se alzaban cuando les pedian tributo, y aun mataban
a sus encomenderos, y los espafioles que podian tomar a su salvo les acapillaban'”

170 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015
[1568], p. 766.

49



Les premiéres populations du Tabasco a subir la politique de I'encomienda furent les
Indiens de la Chontalpa, dont les villages de Copilco et Cimatan!’™, car ils se trouvaient sur la
route menant a Chiapas et c'est en pensant a de futures expeditions dans cette région non
conquise que les Espagnols fondérent la ville d'Espiritu Santo!?. Pour ne pas étre percus comme
des personnes belliqueuses, Luis Marin eut I'idée de disperser la troupe en petits groupes et
"[andaban] de pueblo en pueblo con una capitania atrayéndolos de paz""3. Bernal Diaz del

174

Castillo et Rodrigo de Henao, Francisco Martin et Francisco Jimenez*"* s'en allérent vers le

village de Cimatan mais ils furent recus directement avec hostilité par les Cimateques qui se

défendirent magistralement

Les enviamos mensajeros a decir cdbmo ibamos, y la respuesta que dieron fue que [salieron
a ellos] tres escuadrones de flecheros y lanceros, que a la primera refriega de flecha mataron a
los dos de [sus] compafieros, e a [Bernal Diaz del Castillo le] dieron la primera herida de un

flechazo en la garganta®”™.

C'est suite a ce soulévement et bien d'autres dans la région que Luis Marin se résolut a
apporter les nouvelles a Cortes concernant les difficultés quant a la pacification des Indiens qui

se trouvaient sur leurs terres ancestrales depuis des centaines d'années, alors

Pues llegado a México, dio cuenta al Cortés de todo lo acaescido; y entonces le mandd
que volviese a Guazacualco y envi6 con él obra de treinta soldados, y entre ellos, a un Alonso
de Grado, por mi muchas veces nombrado, y le mandé que con todos los vecinos que estabamos
en la villa y los soldados que traia consigo fuésemos a la provincia de Chiapa, que estaba de

guerra, que la pacificasemos y poblasemos una villa*™.

Peu avant le Caréme 1524 et leur entrée a Chiapan®’’, les Espagnols arrivent au village

de Zinacantan qui n'offre aucune résistance aux Conquistadores. Les Zinacanteques et les

171 1bid. Le nahuatl du Mexique Central va peu a peu se modifier pour faire place a un nahuatl local. Beaucoup de
villages baptisés en nahuatl comme Comitlan, Zinacantlan vont s'appeler en suite Comitan et Zinacantan. Voir Jan
de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas”, Historia de los pueblos indigenas de México,
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1994, p. 83. En sociolinguistique cela est
appelé "relachement de la prononciation ou" loi du moindre effort articulatoire”. Le son /t/ est devenu plus facile
a énoncer que /tl/ souvent mis en lien avec le contexte social. Ici, les Mexicas et les Tlaxcaltéques ont été dominés
par la présence linguistique maya.

172 Francisco L. Jiménez Abollado, " Implantacion y evolucién de la encomienda en la provincia de Tabasco, 1522-
1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 14 — 39.

173 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015
[1568], p. 767.

174 |bid.

175 |bid..

176 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 166, Edicién de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015
[1568], p. 768.

177 La date de I'entrée a Chiapa a été modifiée dans I'édition de Léon Portilla mais restée dans celle qui nous sert
ici pour notre recherche. Bernal Diaz del Castillo s'est trompé sur I'année qu'il pensait 1523:" Volvamos a nuestro
camino, que fuemos rio arriba hacia su cibdad, y era por Cuaresma, en el afio de mil y quinientos y veinte y tres
afios"(voir édition de Guillermo Serés, Real Academia Esparfiola, Madrid, 2015, p. 770) mais la lettre de Cortés

50



Indiens de Cachula vont s'allier aux Espagnols voyant qu'ils partaient pour la grande Chiapa
afin de pacifier le territoire et sauver les zoques et tzotziles de I'esclavage chiapaneque méme
si "estos indios de Cachula que he dicho iban temblando de miedo’®". Nous pourrions ici faire
un parallele avec les événements de la conquéte du Mexique Central et l'alliance des
Tlaxcaltéques avec les Espagnols pour les mémes raisons face aux Mexicas. Les Espagnols
vont alors avoir des alliés qui vont les secourir a maintes reprises durant leur périple. Comme
nous l'avons dit, les Chiapanecas étaient de redoutables combattants. Il faut souligner, qu'a ce
moment-1a, en 1524, ils ne se battaient pas contre des Espagnols, mais contre des adversaires
qui foulaient leurs territoires. Ce sont quelques années apres, que leurs rébellions prendront un
autre sens, celui de survivre face a leurs oppresseurs hispaniques. La force de frappe, les armes
sophistiquées et le nombre de guerriers chiapanecas ont suffi a semer le trouble chez les
Espagnols qui essuyerent difficilement les pertes quand les Chiapanecas surgirent de nulle part
sur un chemin. A peine les Espagnols s'étaient-ils mis en route qu'arrivés a Ixtapa (Tabasco),
les Chiapanéques vinrent a leur rencontre ou plutot les chassérent comme s'ils fussent gibier’®.
On peut comprendre des lors la peur de Cachula. L'effet de surprise de la charge chiapaneca
dérouta les Espagnols, les Zinacantéquess et ceux de Cachula, comme I'écrit Bernal Diaz del

Castillo lors de sa premiére rencontre mémorable avec eux:

"Y estando reposando en el puesto que teniamos pouestas nuestras velas y escuchas y
corredores a dar mandado, y diciendo: jAl arma al arma, que vienen por todas sabanas*® y
caminos llenos de guerreros chiapanecos! [ ...] Tuvimos una gran batalla con ellos, porque traian
muchas varas tostadas con sus tiraderas [ce sont donc des javelots et propulseurs] y arcos y
flechas y lanzas muy mayores que las nuestras, con buenas armas de algodon y penachos, y otros
traian unas porras como macanas. Y alli donde estuvimos y fue la batalla habia mucha piedra, y
con hondas nos hacian mucho dafio, y nos comenzaron a cercar de arte que de la primera rociada
mataron a dos de nuestros soldados y cuatro caballos, y se hirieron sobre trece soldados y a
muchos de nuestros amigos, y al capitan Luis Marin le dieron dos heridas. Y estuvimos en aquella
batalla desde la tarde hasta en media hora después que anocheci6; y como hacia escuro y habian
sentido el cortar de nuestras espadas y escopetas y ballestas y las lanzadas, se retiraron, de lo
cual nos holgamos. Y hallamos quince dellos muertos y otros muchos heridos, que no se pudieron

du 15 octobre 1524 pour pacifier Chiapa montre bien cette erreur: "he sido informado de ciertos espafioles que yo
tengo en la provincia de Soconusco cémo aquestas ciudades con sus provincias, y otra que se dice de Chiapan,
que esta cerca dellas, no tienen aquella voluntad que primero mostraron y ofrecieron; antes dizque hacen dafio
en aquellos pueblos de Soconusco, porque son nuestros amigos. Y por otra parte me escriben los cristianos, que
envian alli siempre mensajeros, y que se disculpan que ellos no lo hacen, sino otros. Ici, il faut considérer I'ordre
de Corteés comme intervenant a posteriori, pour tenter de remédier a un début de conquéte calamiteux. Voir Hernan
Cortés, "Cuarta relacion del 15 de octubre de 1524", Cartas de relacion, Editorial Porrda, México, 2007, p. 233.
178 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 770.

179 |bid., p. 771

180 Sabanas: ici, prados : prés. Du taino de Hispaniola, voir Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 33, note 5,
Edicidn de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015 [1568], p. 120.

51



ir, y de dos dellos, que nos parescieron principales, que alli prendimos se tomo aviso y plética'y
dijeron que estaba toda la tierra apercebida para dar otro dia en nosotros*®

Bien que le jour suivant "era cosa de espantar comd se juntaron [los Chiapanecas] (...)
y comenzaron a pelear como rabiosos leones'®?, les Espagnols a cheval purent les faire fuir
grace aux renforts qui arrivérent la nuit précédente en canoé. Une faiblesse défensive dans le
camp chiapaneca ouvrit une bréche dans leur rang. Les Espagnols constatéerent que les
Chiapanecas "se escondian entre unos pedregales, y otros se echaron al rio, que estaba cerca
e hondo, y se fueron nadando, que son en gran manera buenos nadadores'®". Les villages
alentours qui, pendant des années, ont souffert du joug des Chiapanecas "vinieron a ayudar, y
dan en las espaldas, a los que estaban al rio batallando con nosotros, e hirieron y mataron
muchos dellos, porque les tenian grande enemistad, como los habian tenido presos muchos
afios'®". Avec le secours des Zinacantéques et des Cachuléques, Chiapan a capitulé et a prété
allégeance aux Espagnols car les seigneurs voulaient que les Espagnols arrétassent de briler les
maisons dans leurs villages. Les Espagnols trouverent a Chiapan un grand nombre de
prisonniers qui venaient de différentes régions. Nous constatons ainsi que les Chiapanecas
commengaient & dominer un vaste territoire et Bernal Diaz del Castillo constate qu'ils avaient

en leur ville :

Tres carceles de redes de madera llenas de prisioneros atados con collares a los pescuezos,
y estos eran de los que prendian por los caminos, e algunos dellos eran de Teguantepeque; y
otros zapotecas; e otros quilenes, otros de Soconusco®*"

Les "colliers" indiqueraient que les Indiens prisonniers de guerre ont été réduits en
esclavage. Avec cette citation Bernal Diaz del Castillo montre I'étendue de la présence
chiapaneca qui allait au moins de I'lsthme de Tehuantepec jusqu'au Soconusco au sud et
s'étendant jusqu'aux terres du Tabasco a I'est. On comprend aisément qu'ils aient alors eu vent
des le début de I'avancée des Espagnols et qu'ils aient agi rapidement afin - d'essayer — de les
dérouter. Grace a cette capitulation, les Espagnols vont pouvoir renforcer leurs rangs avec des
Chiapanecas qui sont devenus leurs alliés afin de pacifier un autre village indien révolté. En
effet, les Espagnols ayant apporté la paix, en soumettant les Chiapanecas, demandérent a

Zinacantan, Copaguanastla, Pinola, Guegliztlan, Chamula et d'autres villages zoques, tzeltales

181 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 771.

182 |bid., p. 772.

183 |bid., p. 774.

184 [bid., p. 776.

185 |bid., p. 777.

52



et tzotziles de faire acte d'obédience au roi d'Espagne’®®. Mais Chamula se révolta aprés qu'un
soldat, sans la permission de Luis Marin, intervint & son propre compte et ne pat s'empécher de
vouloir plus que ce que lui proposaient en or les Chamulas®’. La conséquence de cet acte fut
que les Chamulas se révoltéerent, avec l'aide d'autres villages, contre les Espagnols. En voyant
la tournure des événements Luis Marin demanda secours & ses nouveaux amis pour mettre fin

a cette discorde qui s'envenimait de plus en plus et :

[envi6] a llamar a los de Cinacantan, que era gente de razon, y muchos de ellos
mercaderes, y se les dijo que [los] trajesen doscientos indios para llevar el fardaje, e que iban a

su pueblo porque alli era el camino de Chamula; y demandé a los de Chiapa otros doscientos

indios guerreros con armas para ir en su compafnia'®,

C'est donc avec l'aide d'Indiens et grace aux différends entre les ethnies que les
Espagnols vont prétendre a leur hégémonie dans le Chiapas central d'autant plus que les
Zinacanteques, faisant partie de la famille tzotzile, vont accepter de combattre d'autres
Tzotziles, les Chamulas, une autre ethnie tzotzil du Chiapas. Le camp espagnol va de nouveau
étre confronté a des Indiens qui vont tout faire pour défendre leur droit et une nouvelle fois,
Bernal Diaz de Castillo souligne la témérité et ténacité des Chamulas qui défendent
admirablement leurs positions. Les Chamula étaient trés bien préparés, ils lancaient du haut des
fortifications tout ce qui pouvait blesser les adversaires. En I'occurrence, lls n'hésitaient pas a

jeter :

Mucha pez y resina ardiendo y agua y sangre toda revuelta, muy caliente, y otras veces

lumbre y rescoldo, y nos hacian mala obra; y luego tras ello, mucha multitud de piedras muy

grandes que nos desbarataron nuestros ingenios*®.

Et le but était atteint. Le résultat était de fatiguer I'avancée des adversaires. Plus les
Espagnols avancaient plus les guerriers de Chamula leur entravaient le chemin et continuaient
ainsi en jetant des nombreuses pierres ce qui empécha nettement les Espagnols de progresser.

De plus,

Tenian entonces las casas e pueblo de Chamula en una fortaleza muy mala de ganar e
muy honda cava por la parte que les habiamos de combatir, e por otras partes muy peor e mas
fuerte. E ansi como llegamos con nuestro ejército, nos tiran desde lo alto tanta piedray varay
flecha, que cubria el suelo; pues lanzas muy largas con mas de dos brazas de cuchilla de

186 |bid.

187 Ibid., p. 778.

188 1hid. Voyons ici que les alliés les plus récents devaient fournir les guerriers alors les plus anciens, ici les
Zinacanteques, étaient cantonnés dans un role de portage.

189 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicién de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 780.

53



pedernales, que ya he dicho otras veces que cortan mas que nuestras espadas, y unas rodelas
hechas a maneras de pavesinas, que se cubren todo el cuerpo cuando pelean y cuando no las han
menester las arrollan y doblan de manera que no les hacen estorbo ninguno, y con hondas, mucha
piedra. Y tal priesa se dan a tirar flecha y piedra, que hirieron a cinco de los nuestros soldados
e a dos caballos, e con muchas voces e gran grita e silbos e alaridos e trompetillas y atabales y
caracoles, que era cosa de poner espanto a quien no los conosciera. Y desque aquello vio Luis
Marin, y entendio que los caballos alli no se podian aprovechar dellos, que era sierra, mandd
que se tornasen a bajar a lo llano, porque adonde estdbamos era gran cuesta y fortaleza; y
aquello que les mandé fue porque temiamos que vernian alli a dar en nosotros los guerreros de
otros pueblos que se dicen Quiaguiztlan, que estaba alzado, y porque hobiese resistencia en los
de a caballo. Y luego comenzamos a tirar a los de la fortaleza muchas saetas y escopetas, y no
les podiamos hacer dafio ninguno con los grandes mamparos que tenian, y ellos a nosotros si,
gue siempre herian muchos de los nuestros.

Chamula était (et est toujours) batie en hauteur, ce qui rendait difficile I'accés aux chevaux
et, grace a cette topographie, les Mayas des Hautes Terres avaient I'avantage avec leur lances
de "dos brazas" (plus de trois metres de long) de piquer et transpercer leurs adversaires sans
grandes difficultés, a part celui de manceuvrer la lourde lance!®. Aussi, avec leurs fleches, ils
purent sans problemes tuer cavaliers et chevaux depuis les hauteurs de la ville entourée de

fortifications en bois'®!. Le siége de Chamula piégeait les Espagnols :

Y estuvimos aquel dia desta manera peleando, y no se daban cosa ninguna por nosotros;
y si les procurabamos de les entrar donde tenian hechos unos mamparos y almenas, estaban
sobre dos mil lanceros en los puestos para defensa de los que les probamos entrar; ya que

quisiéramos aventurar las personas en arrojarnos dentro de la fortaleza, habiamos de caer de

tan alto, que nos habiamos de hacer pedazos, y no era cosa para ponernos en aquella ventura®®,

Diego de Godoy, greffier du roi qui accompagnait Luis Marin et Bernal Diaz del
Castillo, décrit de maniére tres précise les affrontements que les Chamula ont eus contre les
Espagnols. La Relacion qu'il écrit & Hernan Cortés est le second document de grande valeur
historique qui nous éclaire aussi sur les premieres rencontres entre les Espagnols et les
populations chiapaneques, zoques et mayas et plus spécifiquement, dans la relacién, les
premiers affrontements qui ont eu lieu entre les Chamulas et les Espagnols. Cette Relacion
informera Hernan Cortés " del descubrimientos de diversas ciudades y provincias, y guerra que
tuvo con los indios, y su modo de pelear; de la provincia de Chamula, de los caminos dificiles

y peligrosos, y repartimiento que hizo de los pueblos'®*". Nous constatons vraiment & quel point

190 Keisuke Gosawa, La Guerra entre los Mayas del posclasico tardio: Conceptos, practicas, y proceso de
expansion, Tesis dirigida por Dr. Alfonso Antonio Gardufio Arzave, Ciudad Universitaria, CD. MX., Abril 2017,
p. 166.

11 Ibid., p. 169.

192 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 779.

193 Intitulé de Relacion hecha por Diego Godoy a Hernan Cortés (1524), in Historiadores primitivos de Indias,
Collecidn dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958 p. 465.

54



les Chamulas et les villages alentours étaient de véritables guerriers avertis tout comme les
Chiapanecas mais qu'ils savaient manier la ruse admirablement. Suite & une premiére journée
qui avait fatigué considérablement les Espagnols purent se reposer et panser leurs plaies dans
un village en contrebas, village qui avait été déserté afin que les habitants pussent défendre la
place forte Chamula quand les Espagnols allaient y arriver. Mais cette nuit ne fut pas de tout
repos, les Chamulas, comme tant d'autres durant les périodes de bataille, empéchaient les

adversaires de se reposer et se moquerent durant la nuit entiere :

Toda la noche hicieron muy grandes areitos y gritas, tafiendo atabales, y muchas veces
nos tiraban piedras y algunas flechas, y se oia cdmo arrancaban piedras para tirar, porque
sonaba al tiempo que la descargaban en el suelo™

Bernal Diaz del Castillo rajoute méme que les Chamulas "decian que otro dia [les]
habian de matar, que asi se lo habia prometido su idolo®®". Les Chamulas savaient vraiment
ce que voulaient les Espagnols. On ne peut que penser a Hatuey, chef taino mort brilé vif a
Hispaniola, qui, avant de mourir dit a ses pairs, en leur montrant un panier rempli de bijou, que
I'or était le véritable dieu des Espagnols et qu'ils ne croyaient qu'en cela et que c'était pour cet
or que les Espagnols les tuaient'%. Suite & I'altercation d'un Espagnol, qui, sans le consentement
de Luis Martin, avait obligé les Chamula a donner plus d'or, ces derniers se sont rebellés et par

la méme occasion ont vite compris ce que les Espagnols venaient chercher :

"Pues que deséais e queréis oro, entrad, dentro, que aqui tenemos mucho", y nos echaron

desde las almenas siete diademas de oro fino, y muchas cuentas vaciadizas e otras joyas, como

caracoles y afiades, todo de oro, y tras ello mucha flecha y vara y piedra’®’.

Les Chamulas en ont profité pour attiser I'envie des Espagnol et leur attirance pour le

précieux métal. Ils se jouaient d'eux en une parfaite maitrise de I'art de la guerre. Bernal Diaz

194 Ibid, p. 466.

1% Bernal Diaz del Castillo, HYCNE, ch. 166, Edicién de Guillermo Serés, Real Academia Espaiiola, Madrid,
2015 [1568], p. 780.

1% Bartolomé de las Casas, Brevisima relacion de la destruccion de las Indias, Edicion y notas José Miguel
Martinez Torrejon, Editorial Universidad de Antioquia, 2011 (1552), p. 36. Ya sabéis cémo se dice que los
cristianos pasan aca, y tenéis experiencia qué les han parado a los sefiores fulano y fulano y fulano y a aquellas
gentes de Haiti (que es la Espariola). Lo mesmo vienen a hacer acd. ;Sabéis quiza por qué lo hacen? ”. Dijeron:
“No, sino porque son de su natura crueles y malos”. Dice él: “No lo hacen por solo eso, sino porque tienen un
dios a quien ellos adoran y quieren mucho, y por habello de nosotros para lo adorar nos trabajan de sojuzgar y
nos matan”. Tenia cabe si una cestilla llena de oro en joyas, y dijo: “Veis aqui el dios de los cristianos; hagamosle,
si 0s parece, areitos (que son bailes y danzas) y quiza le agradaremos y les mandara que no nos hagan mal. In.
Bartolomé de las Casas, Brevisima relacion de la destruccion de las Indias, Edicion y notas José Miguel Martinez
Torrejon, Editorial Universidad de Antioquia, 2011 (1552), p. 36.

197 Bernal Diaz del Castillo, HYCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 780.

55



del Castillo n'omet pas ce détail qui montre I'habilité des Chamulas a organiser la lutte car les
Espagnols tombérent dans le piege si évident des Chamulas.

Si Chamula est venue en paix le jour suivant, c'est en grande partie grace aux
Zinacanteques (qui avaient déja aidé les Espagnols a Chiapan), qui sont venus porter secours
aux Espagnols. Contrairement a eux, ils étaient préts a en découdre. Mais il ne faut pas oublier
la derniére ruse de cette bataille qui revient encore une fois a I'esprit fin des Chamula. En cette
période de I'année, la saison des pluies avait commencé et a la fin de cette journée harassante
pour les deux camps, il avait plu plus d'une heure. Le brouillard s'était installé dans les Hautes
terres de Chamula®®®, A ce moment, les Chamulas ont fait croire qu'ils avaient tous déserté la
ville pour se réfugier dans les hauteurs afin de se protéger de la pluie et "la niebla [era] tan
oscura, que apenas unos & otros [se podian] ver'®®". Les Chamulas ont pu ainsi faire croire,
sans étre vus, qu'ils n'étaient plus en train de défendre leur ville afin que les Espagnols
pensassent qu'ils avaient laissé pres de deux cents lances derriére eux contre les fortifications.
Mais, a peine les Espagnols ont-ils passé une bréche, qu'ils se sont retrouvés nez a nez avec
"docientos guerreros, los cuales arremetieron a [ellos] y [les] dan muchos botes de lanza?®".
Bernal Diaz del Castillo montre a quel point les Zinacantéques pouvaient étre si valeureux et
les sauverent tous d'une issue fatale car dit-il "si de presto no fuéramos socorridos de unos
indios de Cinacantan, que dieron voces a nuestros soldados, que entraron tras nosotros en su
fortaleza, alli perdiéramos las vidas®®'". Les Chamulas voyant le renfort, comprirent qu'ils
n‘allaient pas pouvoir résister ne voulant pas qu'il y edt plus de pertes au sein de leur village.
C'est en pensant faire le bien que les Zinacantéques ont scellé en partie ce 30 mars 1524 le

destin des Chamulas?%?.

C'est en comptant les prisonniers, les femmes et les enfants que Godoy estime a plus de
400 morts dans le camp des Chamulas sur les deux jours qu'aura duré la bataille?®®. Luis Marin

en profita pour donner Chamula a Bernal Diaz del Castillo comme encomienda?®*. Mais méme

1% Bernal Diaz del Castillo, HYCNE, ch. 166, Edicién de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 781..

199 Relacion hecha por Diego Godoy a Hernan Cortés (1524), in Historiadores primitivos de Indias, Collecion
dirigida por Don Enrique de Vedia, T. |, Madrid, 1958 p. 466.

200 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 781

201 |bid,

202 Relacion hecha por Diego Godoy a Hernan Cortés (1524), in Historiadores primitivos de Indias, Collecion
dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958 p. 466.

203 |bid.

204 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicién de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 782.

56



si Chiapa et Chamula, deux grands centres de pouvoir étaient devenus les alliés des Espagnols,
d'autres villages tel que Gleyhuistlan, ne voulaient pas s'agenouiller devant les envahisseurs
espagnols et s'étaient préparés a les affronter méme si leurs forces n'égalaient pas celles de
Chamula surtout que "los de Cinacantlan [dieron a los Espafioles] sobre trecientos indios de
guerra, que fueron con ellos"?%, C'était simple, soit tous les villages qui se trouvaient sur le
chemin des Espagnols se dressaient contre eux, soit les populations fuyaient dans les Hauteurs
ou personnes ne pourraient venir les déloger car les chemins étaient impraticables pour qui ne
les connaissait pas. Aprés ce constat, du fait, que les Indiens se rebellaient aussi vite qu'ils
étaient devenus alliés des Espagnols, le 6 avril 1524, exténués par tant de luttes incessantes et
par la ténacité des Indiens, les Espagnols :

[Se partieron] de estos dichos pueblos, de vuelta para Cenacantean, y [siguieron] camino
para Cematan, porque viendo que los pueblos que se daban de paz, tan presto se rebelaban, todos
[...] perdieron esperanza®®

Méme si quelques villages ont été donnés comme encomienda a quelques Espagnols, Luis
Marin n'a pas construit une ville comme Cortés l'avait ordonné quand ils partirent pour
conquérir les territoires du Chiapas, car lui et Diego Godoy "no tenian voluntad de poblar'?%’
mais plutdt de retourner a leur encomienda qui leur appartenait a Coatzacoalcos. Des conflits
internes ont vu le jour et des conquistadores comme Alonso de Grado qui prétendait a la moitié
de la ville de Chiapa en signe de récompense ne l'obtint pas et s'en est allé se plaindre a
Cortés?®, Diego Godoy termine la Relacion en spécifiant que les 34 esclaves, majoritairement
des femmes et des enfants, qui appartenaient de droit a Cortés, devaient rester dans le Tabasco

car leur santé devenait fragile et que "si se llevasen & la ciudad moririan todos en el camino"?%.

Les Espagnols ont été surpris que la conquéte du Chiapas en 1524 ne f(t pas aussi facile
par rapport aux souvenirs qu'ils avaient de leur avancée jusqu'a Tenochtitlan en 1519. En effet,
la majorité des populations mayas vivaient dans une multitude de petits états que les Espagnols
ont di conquérir un a un. Souvent, quand un village était conquis, un autre défendait les
positions que les Espagnols pensaient avoir déja gagnées. Au moment de la conquéte en 1524,

la majeure partie des indigénes qui habitaient le territoire des Hautes Terres 1’occupait de

205 Relacion hecha por Diego Godoy a Hernan Cortés (1524), in Historiadores primitivos de Indias, Collecion
dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958 p. 467.

206 | bid.

207 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid,
2015 [1568], p. 783.

208 | bid.

209 Relacion hecha por Diego Godoy a Hernan Cortés (1524), in Historiadores primitivos de Indias, Collecion
dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958.p. 469.

57



manicre dispersée et en petites populations. Plus I’on montait dans les hauteurs, plus les villages
devenaient petits et éloignés?'®. C'était d'ailleurs le retranchement ultime pour pouvoir se
défendre quand tout paraissait perdu. Sans doute Cortés avait vu juste dans le sens de poblar le
territoire pour qu'il soit soumis pour de bon car, aussitot les Espagnols partis, les Chiapanecas,
Zoques et Mayas ont refusé de payer les tributs que leur avaient demandé les Espagnols et
étaient préts a se rebeller une fois de plus quand I'occasion allait se présenter.

2.2 Les Invasions de Diego de Mazariegos et de Pedro de Portocarrero

Nous n'avons pas de documents comme ceux de Bernal Diaz del Castillo ou de Diego
Godoy qui, en tant que témoins oculaires, témoignent de ce qui s'est passé pendant cette
deuxiéme expédition dans le Chiapas en 1528. Comment les Indiens ont-ils percus cette
nouvelle agression face a I'ennemi ? La différence cette fois-ci est qu'ils n'allaient pas se battre
contre un adversaire banal comme cela aurait pu étre le cas entre différents Etats durant I'époque
préhispanique. Les Espagnols avaient été vus en 1524 comme des ennemis qui voulaient
conquerir leur territoire. Mais, avec le systeme de tributs, d'encomienda et une vision totalement
distincte du monde, c'est a partir de 1528 que les Indiens ont commencé a se rebeller contre un
unique adversaire : I'Espagnol, pour sauvegarder leur identité et survivre. Un peu avant, sous
les ordres de Cortés, Pedro de Alvarado en 1525 se dirigeait vers le Golfe de las Hibueras,
traversa le Chiapas depuis le Guatemala mais n'eut pas le succes escompté face aux
Lacandons?'!. C'est alors Pedro de Portocarrero qui colonisera deux ans aprés Comitlan

[Comitan] non loin de Huehuetenango?'2,

Devant ce refus et soulevement dans les villages indiens, un autre conquistador a eu pour
tache de pacifier et de construire une ville afin que la présence espagnole soit pérenne sur le sol
chiapanéque et accompagne les Indiens a devenir sujets du roi d'Espagne. Cependant alors qu'en
1527, une expédition dirigée par Diego de Mazariegos se préparait, au sud, Pedro de Alvarado
au Guatemala avait demandé de méme a Pedro de Portocarrero. Les deux conquistadores
allaient s'affronter sur le territoire de Comitdn mais, c'était sans compter sur les relations

familiales que Diego de Mazariegos allait sortir vainqueur de cette rivalité politique.

210 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputacién Provincial, 1985,
p. 139.

211 Gudrun Lenkersdorf, "Resistencia a la conquista espafiola en los Altos de Chiapas", Chiapas: Los rumbos de
otra historia (dirigido por Mario Humberto Ruz), Centro de Investigaciones y estudios superiores en antropologia
social, México, 2004, p. 71 — 85.

212 | bid.

58



Portocarrero mourut sans postérité, la place dans I'Histoire du Chiapas étant concédée a
Mazariegos. Pourtant, ils sont arrivés presqu'au méme moment et ont réussi a fonder chacun

une ville. Ce qui n'avait pas été le cas 4 ans auparavant par Luis Marin?'3,

Si encore aujourd'hui, dans les livres d'histoire, Diego de Mazariegos est le conquistador
qui a pacifié et colonisé le Chiapas en 1524, c'est vraisemblablement & cause d'Antonio de
Herrera et suivi par Antonio de Remesal qui le copia allégrement?!4, Ils n'avaient eu a leur
connaissance que le récit de Diego Godoy, celui de Bernal Diaz del Castillo restant a cette
époque encore non édité?!®. Godoy, n'informant & aucun moment qui était le chef de
I'expédition, le nommant simplement Teniente®!®, pour Herrera et Remesal, il n'y avait aucun
doute, les évenements de 1528 se seraient déroulés en 1524 et seraient 1'ceuvre de Diego de
Mazariegos oubliant de ce fait tout ce qu'avait entrepris Luis Marin?t’. Selon eux, les
Chiapanecas se seraient donc rebellés deux fois, une fois en 1524 et une autre en 1531218,
Cependant, comme nous le verrons plus tard grace a des documents postérieurs, cela ne s'est
pas du tout passé de cette facon. Et pourtant, c'est bien cette Histoire qui écrit celle du Chiapas
en présentant Mazariegos comme un héros?'®. Duailleurs, aujourdhui, pour le continent
américain, il n'est plus vu comme tel car I'Histoire du monde, ayant été a tout point de vue
soumise a une vision occidentale, est remise en question®?, Mais revenons a ces deux

expéditions.

213 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Historica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filoldgicas,
universidad nacional auténoma de México, 1993, p. 151.

214 Gudrun Lenkersdorf, "Remesal, Historiador controvertido”, Estudios de Cultura Maya, IFFL, UNAM, Vol. 25,
2004, p. 121 - 147.

215 |_a premiére édition date seulement de 1623 et elle n'était que partielle.

216 Jan de Vos, Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992., p. 40. Selon Jan de Vos, appelé
Luis Marin seulement par teniente et non par son nom était intentionnel, dans le but de sortir avec quelques mérites
et honneur: "En su narracion, Diego de Godoy se mostro un verdadero maestro en ocultar el papel de Luis Marin.
Nunca lo Ilama por su nombre, y si lo menciona, habla de él como "el teniente", sin dejar en claro quien realmente
encabezaba la expedicion. Este encubrimiento a veces causa una confusién muy desagradable, como, por ejemplo,
en el comentario sobre la sujecidn inicial del pueblo de Chamula: "Chamula asimismo me habla ido de paz al
teniente a Chiapa".

217 |bid.

218 Jan de Vos, "Leyendo una leyenda coleta: La Maldicién de Fray Bartolomé", Memorias del primer congreso
internacional de mayistas, UNAM, México, 1994, p. 7 — 27.

219 Mais depuis les travaux de Jan de Vos et de Gudrun Lenkersdorf, I'historiographie des épisodes de la conquéte
du Chiapas se rectifie de plus en plus.

220 En le 12 octobre 1992, lors des célébrations des 500 ans de la conquéte espagnole, a San Critobal de las Casas,
la statut de Diego de Mazariegos, symbole de 500 ans de domination, est détruite par I'Alianza Nacional Campesina
Emiliano Zapata (ANCIEZ) qui célébrait les 500 ans de résistance.

59



2.2.1 L'arrivée de Diego de Mazariegos a Chiapa

Pourquoi est-ce Diego de Mazariegos qui fut choisi pour coloniser Chiapas ? La réponse

221

est tres simple : il était le cousin germain d'Alfonso de Estrada“=* qui devint Gouverneur de

Nouvelle Espagne suite au décés de Marcos de Aguilar en 1527222, Bernal Diaz del Castillo

nous fait part de cette filiation au Chapitre 194 de Historia verdadera...

Y lo primero gue hizo [Alfonso de Estradas] fue enviar a Chiapa por capitan a un su primo
que se decia Diego de Mazariegos y mandé tomar residencia a don Juan Enriquez de Guzman,
al que habia enviado por capitan Marcos de Aguilar®®

Ce n'est pas Cortés qui envoya Diego De Mazariegos au Chiapas comme il est
généralement dit mais bien Alfonso de Estrada?* le cousin de ce dernier. Nous en avons la

preuve grace a la Carta poder écrite le 23 novembre 1527 qui le spécifie clairement :

"Yo el tesorero Alonso de Estrada, gobernador de esta Nueva Espafia por sus majestades,
hago saber a vos, Diego de Mazariegos, que yo he sido informado que es cosa conveniente y
necesaria que las provincias de Chiapa y Llanos de ella se pueblen y conquisten, de que Dios
nuestro sefior y sus majestades seran muy servidos.

"Y confiando de vos que sois tal persona, que haréis lo que por mi en nombre de sus
majestades os fuere cometido y encargado, por la presente 0s nombro y proveo por capitan y
teniente de gobernador de las dichas provincias de Chiapa y los Llanos de ella y de las otras
provincias a ellas comarcanas, y 0s mando que vais a ellas con la gente que esta presta para ir
desde esta ciudad, y llegado a la dicha provincia de Chiapa pobléis y sitiéis una villa en la mejor
parte que os pareciera, contorme a la instruccion que os tengo dada, en la cual elijais y nombréis
alcalde y Regidores y otros oficiales del concejo, y pacificar las dichas provincias que no
estuvieren de paz, haciendo en los pueblos que estuviesen alzados y rebeldes vuestros
requerimientos para que vengan de paz a la obediencia y servidumbre de su majestad®®.

On constate ici les mémes principes de conquéte et de colonisation que n'importe quel

chef d'expédition devait honorer. La ou Cortés par le biais de Luis Marin avait échoué en 1524,

221 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Historica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filoldgicas,
universidad nacional autdnoma de México, 1993, p. 61.

222 Thomas Hillerkiiss, “Blanquear apellidos: los Ofiate-Salazar y el papel de los Rivadeneyra, de Medina de
Rioseco, en el virreinato de la Nueva Espafia del siglo XVI”, Genealogia, heraldica y documentacion (Coord.:
Amaya Garritz y Javier Sanchiz), UNAM, IIH, 2014, p. 41 — 75. Luis Ponce de Léon fut gouverneur de la Nouvelle
Espagne suite a une demande d’une commision d’investigation pour enqueter sur les agissements d'Hernan Cortés
qui fut démis de ces fonctions de gouverneur le 4 juillet 1526. Avant de mourir a son tour, le successeur de Ponce
de Leon, Aguilar, avait remis un pouvoir le 22 février 1527 pour qu'Estrada soit élu Gouverneur de Nouvelle
Espagne, fonction qu'il prendra seul le 22 ao(t 1527 alors que jusqu'a cette date il cogouvernait avec Gonzalo de
Sandoval, grand ami de Cortés. Voir Bernard Grunberg, Dictionnaire des Conquistadores de Mexico", Recheche
Amériques Latines, L'Harmattan, Paris, 2001, p. 137.

223 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edicién de Guillermo Serés, Real Academia Espafola, Madrid,
2015 [1568], p. 938.

224 Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 30.

225 Alonso de Estrada, Carta poder a favor de Diego de Mazariegos para la conquista de la provincia de Chiapa,
Tenochtitlan, 23 de noviembre de 1527, AGI, Guatemala 118.

60



Alonso de Estrada y voyait I'occasion de permettre & sa famille d'accéder a des statuts et & une
vie prestigieuse, mais surtout, il avait a I'encontre de Cortés une aversion profonde®? et I'idée
de I'empécher de conquérir d'autres territoires et de le voir choir de son piédestal lui tenait
considérablement a cceur, suite a sa nomination en tant que Gouverneur de la Nouvelle Espagne

par Aguilar :

Muerto que fue Luys Ponce de Leon, comenco el bachiller Marcos de Aguilar a gouernar,
y proceder en la residencia de Cortes. Vnos holgauan dello, otros no: agellos por destruyr a
Cortes, estos por conservalle (...) **

Nous n'avons pas en notre possession de lettres écrites par Diego de Mazariegos qui
racontent les évenements qui se sont déroulés durant son expédition, mais, nous en avons
d'autres : des probanzas de méritos de la part de ses enfants, petits-enfants et arriére-petits-
enfants qui mettent en avant les grands services qu'il aurait rendus au nom de la Couronne
espagnole??®. Il faut dire que peu de temps aprés avoir conquis Chiapan, Diego de Mazariegos
perdit tout ce qu'il avait lorsque Nufio de Guzman, dirigeant la premiere Audiencia de México,

ordonna que son cousin (décidément) Juan Enriquez de Guzman lui quittat tout pouvoir??,

Diego de Mazariegos avait 46 ou 47 ans lorsqu'il partit en novembre 1527 en tant que
"capitan general a esta tierra y provincia de Chiapa con gente de espanoles bajo de su bandeja
y capitania"?%®. Il était accompagné de son fils Luis, 13 ans, lequel I'aida dans la pacification
du Chiapas®3!, de Pedro de Estrada, son frére et de Baltazar Guerra, capitaine?2. Mais il ne prit
pas le méme chemin que Luis Marin sur les ordres d'Alonso de Estrada du fait des tensions avec

233

Espiritu Santo=>°. Il ne partit pas de cette ville mais de México en passant par Oaxaca et

226 Thomas Hillerkiiss, “Blanquear apellidos: los Ofate-Salazar y el papel de los Rivadeneyra, de Medina de
Rioseco, en el virreinato de la Nueva Espafia del siglo XVI”, Genealogia, heraldica y documentacion (Coord.:
Amaya Garritz y Javier Sanchiz), UNAM, IIH, 2014, p. 41 - 75.

227 |_¢pez de Gomora, La Segunda parte de la Historia General de las Indias que contiene la Conquista de Mexico,
y de la Nueva Espafia, En Anuers por Martin Nucio con provilegio imperial, 1552, p. 271R, lien:
https://archive.org/details/lahistoriagenera00lpez_0/page/n545/mode/2up?g=Luys+Ponce+de+Leon, page visitée
le 7 juillet 2020.

228 Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 75.

229 | bid.

230 Probanza de méritos y servicios de Luis de Mazariegos y Diego de Mazariegos, su padre, Ciudad Real de
Chiapa, 29 de marzo de 1573, AGI, Guatemala, 118. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional
Indigenista, 1990, p. 75.

231 |bid., p.76. Luis de Mazariegos se met en avant, tel est I'exercice dans les probanzas de méritos: "peleé e hice
lo que los demds conquistadores hacian, hasta que todo se redujo al servicio de su Majestad"”. Vu son jeune age
il a plut6t du servir de page que de conquérant.

232 Antonio de Remesal, HGIO, tomo |, libro V, cap. 13, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de
geografia e historia, 1932 (1619), p. 379.

233 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Historica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filoldgicas,
universidad nacional autdnoma de México, 1993, p. 120.

61


https://archive.org/details/lahistoriagenera00lpez_0/page/n545/mode/2up?q=Luys+Ponce+de+Leon

Tehuantepec. Il entra au Chiapas par Jiquipilas puis traversa Ocosocoautla.?* [Fig. 5]. A
Chiapan, les Chiapanecas ne montrérent aucun signe de résistance et ils aidérent méme les
Espagnols a soumettre quelques villages encore rebelles en territoire zoque. Ce qui signalerait
du coup leur choix de rester alliés des Espagnols cette fois-ci. Pour d'autres, I'histoire se répétait
encore une fois a cause des tributs que les Indiens devaient aux Conquistadores. Les
Chiapanecas et les Zinacanteques aidérent alors les Espagnols a conquérir et a pacifier "la
provincia de los ¢coques y de los cendales?®". Les seigneurs de Zinacantan en 1625 insistent
bien pour que leur soutien et collaboration envers les Espagnols en 1528 soit prise en compte
pour l'obtention de quelques privileges et informent que leur aide a été précieuse lors de
I'invasion espagnole au Chiapas:

Los alcaldes y tatoques del pueblo de Sinacantlan, de la jurisdicion de esta Ciudad Real
de Chiapa, decimos que a nuestro derecho conviene probar y averiguar ad perpetuam memoriam,
0 como mejor haya lugar, como al tiempo de la conquista de esta provincia estuvimos de paz y
con ésta nos ofrecimos y nuestros predecesores al real servicio sin premio fuerza ni necesidad de
armas, y como con la dicha lealtad salimos hasta el pueblo de Xiquipila, que dista del nuestro
mas de treinta leguas, a recibir a los espafioles conquistadores con bastimentos, refrescos y otras
cosas a usanza de los naturales®*®

Et ce n'est pas seulement grace a leur aide et a celle des Chiapanecas si les Espagnols
ont pu vaincre des villes et villages qui leur résistaient. Il n'y a pas qu'eux qui ont grossi les
rangs de I'armée de Mazariegos mais aussi des Mexicas, des Tlaxcaltéques et Zapotéques a
I'instar des troupes de Pedro de Alvarado qui s'en allérent dans les contrées guatémaltéques®®’.
En effet, Alonso de Torre, soldat qui accompagna Mazariegos pendant la conquéte du Chiapas,

nous offre son témoignage en 1573, lors de la probanza de méritos de Luis de Mazariegos:

Dijo que sabe y vio este testigo que el dicho Diego de Mazariegos, capitan, con la gente
de espafioles que trajo y amigos mexicanos y tlaxcaltecas y zapotecas, conquisto y pacificd
muchos pueblos de indios de esta provincia que estaban rebelados de guerra, en las cuales
guerras pas6é muchos trabajos de hambres y los demas trabajos que suelen pasar en las guerras,
y trajo a los naturales al conocimiento de Dios nuestro sefior y al servicio de su majestad, como
de presente lo estén, todo lo cual este testigo sabe porque lo vio y se hall6 con el dicho Diego de
Mazariegos como su soldado y alguacil mayor, que este testigo era en aquel tiempo, y por esto

sabe y vio todo lo contenido en la dicha pregunta?®,

234 \/oir Infra, Annexe 2, p. 172.

2% Probanza de méritos y servicios de los principales y del com(n de Zinacantan, Ciudad Real de Chiapa, 23 de
abril de 1625, AGI, Guatemala 123, in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990,
p. 83.

23 |bid., p. 82.

237 Michel Oudijk Matthew Restall, La conquista indigena de mesoamerica El caso de Don Gonzalo Mazatzin
Moctezuma, Instituto Nacional de Antropologia e Historia, Puebla, 2008, p. 37.

2% probanza de méritos y servicios de Luis de Mazariegos y Diego de Mazariegos, su padre, Ciudad Real de
Chiapa, 29 de marzo de 1573, AGI, Guatemala, 118, in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional
Indigenista, 1990, p. 77.

62



De méme, il faut rectifier qu'en 1528, les Chiapanecas n'ont pas fait de suicide collectif
lors de l'entrée des Espagnols dans Chiapan?*® comme nous le verrons par la suite. A ce
moment-1a, les Chiapanecas n'avaient absolument pas levé les armes. C'est quelques années
plus tard, en 1532, que la bataille du Sumidero a eu lieu lorsque le capitaine Baltazar Guerra
était encomendero de Chiapa de los Indios?*°. Arrivé & Chiapan, comme I'avait ordonné Alfonso
de Estrada, Diego de Mazariegos fonde Villa Real du nom du lieu de naissance d'Estrada.
Dailleurs, il faut rectifier les dires de Remesal car, c'est bien Estrada qui attribua le nom de
Villa Real et non son cousin Mazariegos®*!. Cependant, quelques mois aprés, Diego de
Mazariegos décide de changer de site afin que sa ville perdure et que lui et ses Espagnols

s'acclimatent plus facilement a leurs nouvelles terres. Remesal nous I'explique :

Y tres o cuatro dias después el capitdn Diego de Mazariegos juntd a todos los principales
del ejército en su casa, y les hizo una platica, declarando el fin que habia tenido en hacer alli
aquel pueblo, que era la conservacion de lo que con tanto trabajo habian ganado. Dijo también,

que el sitio no le daba por perpetuo, sino que habia escogido aquel mientras hallaba otro mas

acomodado, para fundar y hacer morada de propdsito®*.

Pendant ce temps, plus au sud, un autre conquistador du nom de Pedro de Portocarrero
venant de Santiago de los Caballos pacifiait de son coté la vallée de Comitan ou il avait fondé
une ville : San Cristobal, sous les ordres de Jorge de Alvarado, le frére de Pedro de Alvardo et

le beau-fils d'Alonso de Estrada. Mais sur ces terres chiapanéques, il ne devait en rester qu'un...

2.2.2 La Conquéte oubliée de Pedro de Portocarrero

Comme il a été dit au début de chapitre, Pedro de Portocarrero n'est pas resté dans
I'Histoire du Chiapas alors qu'il fut le premier des deux conquistadores a y pénétrer en 1527
[Fig.5]. Les arcanes de la politique ont eu raison de lui. Mais cela est d0 en partie aux si
grandiloguentes éloges que fit Antonio de Remesal envers Diego de Mazariegos dans Historia
General de las Indias.... Il donna tous les atouts et éloges d'un formidable capitaine et
conquistador qui aurait livré bataille et est en serait sorti vainqueur de batailles auxquelles alors

gu'il n'y a jamais participé:

239 Jan de Vos, Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura 'y las Artes, 1992., p. 100. Voir Infra, p. 76.

240 \/oir supra, p. 75.

241 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histérica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filoldgicas,
1619, soit prés d'un siéecle aprés la conquéte du Chiapas.

242 Antonio de Remesal, HGIO, tomo |, libro V, cap. 14, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de
geografia e historia, 1932 (1619), p. 382.

63



Comienza la historia predominica de la provincia de Chiapa, periodo en cuyo centro esta
puesto el tercer gran personaje de la Historia, Diego de Mazariegos, fundador de la Villa Real,
antecesora de Ciudad Real de Chiapa. Antes de transcribir una serie de documentos sobre la
fundacién de la villa y las ordenanzas contenidas en las actas cabildanas —que gracias a él se
conservan— (...) y toma [Remesal] a Mazariegos por el conquistador de Chiapa, atribuyéndole
victorias en batallas que jamas librd. Por ello, partiendo de datos equivocados, ya no puede
acertar en la interpretacion de los sucesos siguientes. Transforma, en cambio, a Mazariegos en
un gran héroe que correspondia, a la vez, a la imagen que las familias oligarquicas de Ciudad
Real habian formado de su fundador y progenitor cuando Remesal las conocid. La ingeniosa
composicion remesaliana ha pasado, lamentablemente, por historia oficial de Chiapas hasta

nuestros dias, y s6lo en afios recientes comienza a ser rectificada®*.

o VILLA REAL I
==0 {Hueyzacaticn)
N

VILLA REAL T
{Chiapa}

SAN CRISTOBAL
" DELOS LLANOS
[\‘ {Comj

A/"’

LA CONQUISTA DE CHIAPA
1527 = 1528

AR s

{Guatemala)

Figure 5 Expéditions de Diego de Mazariegos et de Pedro Portocarrero 1527-1528

Et pourtant, Diego de Mazariegos n'était pas le seul conquistador a ce moment-la au
Chiapas. Pedro de Portocarrero avait déja un important passé de conquistador qui tissa de
solides liens avec Pedro de Alvarado?**. Il entreprit d'étendre le territoire de son ami et de Jorge
de Alvarado, frere de Pedro de Avarado. Avant de conquerir el Valle de Comytlan, Pedro de
Portocarrero entreprit la conquéte du Guatemala avec les Alvarado. Il quitta le centre du

Mexique pour se diriger vers les territoires cuchumatan et k'iche dans le Guatemala actuel. Ces

243 Gudrun Lenkersdorf, "Remesal, Historiador controvertido", Estudios de Cultura Maya, IFFL, UNAM, Vol. 25,
2004, op. cit., p. 121 — 147.

244 pedro de Portocarrero se maria plus tard avec la fille de Alvarado. Pour approfondir les relations entre les
Conquistadores du Guatemala, voir Pastor Rodolfo Gdmez Zufiiga, Tony Pasinski, " Oro, Plata, Polvo, Nada...
Ascenso y caida del linaje de la cueva Alvarado, Guatemala, Siglo XVI", VIII Congreso Centroamericano de
Historia, la Antigua Guatemala, 10 al 14 de julio de 2006, p. 1 - 30, Ilien:
https://www.academia.edu/7268024/oro_plato_polvo_nada..._ascenso_y ca%C3%ADda_del_linaje_de la cuev
a_alvarado, page visitée le 9 juin 2020.

64


https://www.academia.edu/7268024/oro_plato_polvo_nada..._ascenso_y_ca%C3%ADda_del_linaje_de_la_cueva_alvarado
https://www.academia.edu/7268024/oro_plato_polvo_nada..._ascenso_y_ca%C3%ADda_del_linaje_de_la_cueva_alvarado

Espagnols n'étaient pas seuls dans cette entreprise de domination a l'instar des Espagnols de
Diego de Mazariegos. En effet, sans l'aide de guerriers de Texcoco, Cholula, Xochimilco et de

245

Tlaxcala=*, ils n'auraient pu traverser le détroit de Tehuantepec, le Soconusco, le sud du

Chiapas puis les Hautes Terres guatémaltéques®*®

ou vivaient d'innombrables populations
mayas?*’. Partant de Santiago de los Caballeros, ville fondée sur les ruines d'Iximché des
Kagchiqueles?®8, il entra en territoire Tojolobal dans les Hautes Terres mayas chiapanéques
apreés la chite de Q'umarkaj?*®, ville importante des populations K'iché. Pedro de Alvarado fut
nommeé gouverneur de "la dicha tierra y provincia de Guatemala que son la ciudad de
Guatemala que se dice ahora de Santiago, con la tierra de Chiapa y de Zinacantan y Tecpan
Puyumatlan y de Acala y de Cuxtepeques con las a ellas anexo pertenecientes?®" lors de son
séjour en Espagne afin de défendre ses droits sur les possessions des territoires dans les Hautes
Terres mayas®®. En son absence et sans avoir eu vent des nouveaux titres de Pedro de Alvarado
octroyés par le roi, Jorge de Alvarado, son frere, envoya Pedro de Portocarrero fin 1527 pour
conquérir et peupler la vallée de Comitan dont les territoires se trouvaient en dehors du pouvoir
territorial d'Espiritu Santo (Coatzacoalcos)?®. Ainsi, Pedro de Portocarrero fit marche vers les
terres mayas du nord tout comme nous informe un certain Alonso Gomez Hidalgo le 22 juin

1535 dans la Probanza y méritos:

Fue mandado por el capitan [J]orge de Alvarado que a la sa[zon] era, después de dejada
poblada y conquistada la d[ic]ha Ciudad de Santiago, que fuese en compania de don P[edr]o de

245 George Lovell, Christopher Lutz, "Pedro de Alvarado and the conquest of Guatemala, 1522-1524". En Past
and present maya. Essays in honor of Robert M. Carmack, John Weeks (ed), Labyrinthos, 2001, p. 47-61.

246 Jestis Mark Garcia "Pedro de Alvarado, capitan de Hernan Cortés. Aproximaciones y diferencias”, Quinto
Centenario 9, Universidad Complutense de Madrid, 1985, p. 107 — 126.

247:"E| reino de Guatemala en la parte que va por las sierras estaban ciudades cercadas de cava muy honda como
la que se llamaba Guatimala, y otra que era en si la cabeza del reino, llamada Ultatlan, (...), y otros pueblos sin
namero de aquellas sierras. Por la parte de los llanos a la costa de la Mar del Sur, toda tierra felicisima cuando
al principio entraron por aquella tierra los espafioles, eran tantos y tan grandes los pueblos y lugares y de tan
inmensas gentes poblados, que los que iban delante volvian muchas veces atras al capitan pidiéndole albricias,
gue habian hallado otra ciudad como la de México, y esto cuasi a cada paso, como las veian tan grandes”. Voir
Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, tomo I, cap. LIl, p. 277-278, Edicion de Edmundo
O’Gorman, México, UNAM, 1967 (1555), p. 501.

248 Alvarado déclare qu'il a décidé de "[determind] de quemar a los sefiores (...) y [mandd] quemar la ciudad y
poner por los cimientos: porque es tan peligrosa y tan fuerte, que mas parece casa de ladrones que no de
pobladores. Pedro de Alvarado, Carta de Relacidn, in. Cartas de relacién y otros documentos, Biblioteca de
Historia Salvadorefia, San Salvador, 2000 (1524), p. 36.

249 Tecpan Utatlan en nahuatl.

250 Sobrecarta de la gobernacion de Pedro de Alvarado (1530), AGI, Patronato 275, nimero 13. Voir Gertrud
Lenkersdorf, Génesis Historica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filologicas, universidad
nacional autbnoma de México, 1993, op. cit., p. 148.

251 Juan Pedro Viqueira, "Historia critica de los barrios de Ciudad Real", La Ciudad de San Cristébal de las Casas,
a sus 476 afios: una mirada desde las ciencias sociales Consejo estatal para las Culturas y las Artes en Chiapas,
2007, p. 31.

252 | bid. p. 32.

65



Puertocarrero [y] de[b]a[j]o de su bandera en servicio de Su Maj[estad] [a] las provincias y
tierras de los llanos de Chiapa®?

Avant que Diego de Mazariegos en fasse autant, Pedro de Portocarrero fonda pres de
Comitan, la ville de San Cristdbal de Los Llanos:

... el dicho don Pedro, llegado al valle de Comytlan con la gente que trajo, pobl6 una villa
y puso en ella su picota y que no sabe' el nombre que le puso; y que cuando alli lleg6 estaba la
tierra entre paz y guerra y que desde alli fue el dicho capitan a hacer entradas por la tierra
adentro desta dicha provincia®*

Le fils de Pedro de Portocarrero, Diego Hernandez de PortoCarrero demanda en 1577

de témoigner des mérites de son pére. A la question 3, les témoins devaient répondre

Si sabian que el dicho don Pedro Puerto Carrero [...] fue y conquisté y pacificé la dicha
provincia de Chiapa que estuvo de guerra, la puso debajo del real dominio de su Majestad y
pobld y fundé la primera villa que en la dicha provincia de Chiapa se asentd y en ella hubo de
los esparfioles y amigos que consigo llevo™®.

Cependant, Diego de Mazariegos fut informé que Pedro de Portocarrero avait fondé une
ville avant la sienne. C'est alors qu'il décida de changer le site non loin de Comitan et gu'il
nommerait aussi Villa Real, qui se distinguera plus tard comme étant la Villa Real de los
Espagnols et celle au bord de Grijalva qui avant se nhommait Chiapan, Villa Real de los
Indios?®8. 1l en serait peut-étre différemment aujourd'hui quant & I'appartenance de I'état du
Chiapas au Mexique car n'ayant pu se défendre devant Diego de Mazariegos et les documents
de I'Audience de la Nouvelle Espagne lui donnant tort quant a lI'appartenance de la vallée de
Comitan se situant dans les Hautes Terres, ce qui aurait d0 étre normalement la délimitation
entre Chiapa et Guatemala®’, Pedro de Portocarrero fut obligé de retourner au Guatemala
donnant ainsi ses territoires, comme l'avait spécifié Alonso de Estrada le ler avril 1528 dans

une lettre afin de rendre compte des possessions qui devaient revenir a Diego de Mazariegos28,

253 Probanza de Alonso Gomez Hidalgo, AGI, Patronato 55, nimero 2, ramo 2, f.5R, 5V, 22 de junio de 1535.
Notre paléographie.

254 AGI, Justicia 281, nimero 1, f.221. Voir Voir Gertrud Lenkersdorf, Génesis Historica de Chiapas 1522-1532,
Instituto de investigaciones filoldgicas, universidad nacional autdnoma de México, 1993, op. cit., p. 158.

2% Probanza de Diego Hernandez Puerto Carrero, AGCA, Guatemala, A1.29.1 -40186-4675, voir Jan de Vos,
Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992, op. cit., p. 105.

2% Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histérica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filoldgicas,
universidad nacional autdnoma de México, 1993, op. cit., p. 173.

257 Jan de Vos, Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992., p. 105.

28 Alonso de Estrada, le ler avril 1528 fit parvenir a Diego de Mazariegos une Carta de poder de Tenochtitlan
dans laquelle il ordonne a Pedro de Portocarrero de repartir au Guatemala et tout en pensant a rectifier quelques
informations mal utilisées concernant les territoires de son cousin. Voir Antonio de Remesal, Historia general de
las indias occidentales, y particular de la gobernacion de chiapa y guatemala, tomo I, libro V, cap. 13, Guatemala,
Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de geografia e historia, 1932 (1619), 380.

66



Jan de Vos nous éclaire dailleurs sur les territoires de la vallée de Comitan qui n'appartenaient
pas a la province de Chiapa a ce moment-Ia en se référant & Antonio de Remesal:

...por cuanto la dicha villa se fundo y asentd primeramente en la Provincia de Chiapa [...],
porque les parecid que en la dicha Provincia de Chiapa no convenia estar la dicha villa asentada
[...], dijeron: que mudaban y mudaron el asiento de la dicha Villareal, que asi esta poblada en
la dicha Provincia de Chiapa, a este dicho campo de Gueizacatlan [...], con lo cual dijeron

habian y hubieron por asentada alli la dicha Villareal, con la jurisdiccion y justicia de ella, segln

y como de antes estaba asentada en la dicha provincia de Chiapa®®°.

Mais, la confusion dans les titres octroyes a Diego de Mazariegos par Alonso de Estrada
comme "capitan y teniente de gobernador de las dichas provincias de Chiapa y los Llanos de
ella y de las otras provincias a ellas comarcanas®®®" joua en sa faveur. Cet accord politique se
passa a Huistan, non loin de la nouvelle Villa Real qui se conclut par un verdict favorable pour
Diego de Mazariegos®®*. 1l en profita alors pour raser San Cristobal tout en demandant aux
Espagnols de Pedro de Portocarrero de choisir leur camp. Ainsi, Villa Real de los Espafoles
allait étre le siege de Chiapa qui en 1531 sera baptisée San Cristobal de los Llanos puis en 1536
Ciudad Real. Et, peu a peu, les Zoques, les Chiapanecas, les Quelenes, allaient former la
Province ou la Alcadia Mayor de Chiapa.?%?. C'est & ce moment que les états des différents
groupes de populations perdirent leur place dans ce monde qui ne leur appartenait plus

vraiment.

2.3 Conclusion

Dans ce chapitre, nous constatons une grande différence de données qui visibilisent les
Indiens du Chiapas. En effet, & part les mémoires de Bernal Diaz del Castillo?®® sur la région au
moment de la Conquéte, il y a trés peu d'autres sources. Nous aurions aimé avoir en notre
possession des documents comme le Memorial de Solola des Kagchiqueles de Francisco
Herndndez Arana y Francisco Diaz écrit vers la fin du XVIeme qui retrace jour apres jours la
création de leur monde jusqu'aux terribles batailles et épidémies au Guatemala qui décimérent
leur population?®*; ou une Historia de Tlaxcala écrite en 1592 par Diego Mufioz Camargo, ou

des lienzos comme celui de Tlaxcala qui retrace la conquéte du Mexique Central et du

29 Jan de Vos, Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992., op.cit., p. 125.

260 Alonso de Estrada, Carta poder a favor de Diego de Mazariegos para la conquista de la provincia de Chiapa,
Tenochtitlan, 23 de noviembre de 1527, AGI, Guatemala 118.

261 José Gustavo Trujillo Tovar, Comitan de Dominguez en efemérides, Consejo Nacional para la Cultura y las
Avrtes, 2015, p. 49.

262 Jan de Vos, "Origen y significado del nombre de Chiapas", Mesoamérica, vol. 4, nim. 5, 1983, p. 1 - 7.

263 |1 écrit HVCNE pres de 45 ans apres les faits.

264 \/oir Memorial de Solol4, in. Adrian Recinos, "Memorial de Solold", Literatura Maya (Mercedez de la Garza
coord.), Caracas, Venezuela, 1980 (XVI-XVIIéme siécle).

67



Guatemala par les Tlaxcaltéques accompagnés des Espagnols et de Pedro de Alvarado?®, ou
celui de Quauhquecholan qui nous livre aussi un récit de I'entrée des Quauhquecoltecas et des
Espagnols dirigés ici par le frére de Pedro de Alvarado, Jorge de Alvarado?®. Malgré ces
documents nous aurions pu penser avoir des traces de leurs passages au Chiapas (qui n'intégre
pas le territoire du Soconusco dans notre recherche). C'est un énorme vide que nous apercevons
lors de l'invasion de Diego de Mazariegos et de Pedro de Portocarrero en 1528. Mais cette
différence montre I'impact de ces conquétes, la volonté de reléguer au second plan toute trace
indienne dans I'Histoire. Cela montre que les Espagnols fagonnent le monde a leur maniere.
Une page se tourne définitivement. Cependant il aura fallu prés de quatre ans pour que les
Espagnols commencent a s'installer au Chiapas méme si les terres lacandones ne furent jamais
prises deux siécles durant. Néanmoins, le pouvoir espagnol se consolidait de plus en plus avec
la ville de Ciudad Real qui se convertissait en un centre politique et économique qui ne

commencait de s'étendre.

La prouincia y Obispado de Chiapa es mediterranea, entre Soconusco por el Sur,y lo
vltimo de nueua Espafia por el Poniente, y por el Norte,y Oriente, entre Tabasco, y la Verapaz

de largo Leste Oeste, como quarenta leguas, y de ancho algunas menos tiene un pueblo de

castellanos, que se llama Ciudad Real, sesenta leguas de Santiago de Guatemala®®’.

Elle sera le lieu d'interactions, de changements culturels et de revendications identitaires.
Les anciennes routes indiennes n'allaient plus exister, laissant place au camino real qui reliait
maintenant Ciudad Real & Santiago de Guatemala sur soixante-dix lieues?®. A partir de ce
moment, les Indiens vont changer leur maniere de vivre pour survivre et apprendre ce qui
n'existait pas avant dans leur culture®®. Cependant les encomiendas et les tributs auxquels ils
vont étre soumis vont les rendre esclaves dans ce monde qui leur échappe de plus en plus. Mais
malgré toutes les injures, les maltraitances, I'ignorance qu'ils subiront, les Indiens du Chiapas
vont s'adapter en méme temps que les premiers Africains ladinos et métisses et vont exprimer
leur colere et I'injustice qu'ils subissent et résister au dominant méme si cela allait leur en codter

la vie.

265 1sabel Bueno Bravo, " El Lienzo de Tlaxcala y su lenguaje interno”, Anales del Museo de América, nim. 18,
2010, p. 56-77.

266 Florine Asselbergs, "La conquista de Guatemala: nuevas perspectivas del lienzo de Quauhquecholan en Puebla,
México", Mesoamérica, vol. 23, nim. 44, 2002, p. 1 - 53.

267 Antonio de Herrera, "Description de las islas, y tierra firme del mar océano que llaman Indias Occidentales",
in. Historia general de los hechos de los castellanos en las islas i Tierra firme del mar océano, T. IV, Decada VII
y VIII,, Amberes, 1728 (1601), f. 27.

268 | bid.

269 | bid.

68



CHAPITRE 11 - L'INSTITUTION DES ENCOMIENDAS

Dés le debut de la Conquéte, Corteés, tel un grand orateur persuasif, vendit au nom du Roi
d'Espagne, afin de réunir un groupe de personnes qui n'avaient rien a perdre, que cette
expedition changerait leur vie a tout jamais et qu'ils auraient tous "sus partes del oro, plata y
joyas que se hubiese, y encomiendas de indios"?®. Cortés savait trés bien que la meilleure
maniere pour consolider la conquéte était de coloniser. Francisco de Gémara, son chapelain a
la fin de sa vie, en fera mention dans Historia General de las Indias y Conquista de México:
"quien no poblare no hara una conquista, y no conquistando la tierra, no se convertira la gente,
asi la maxima del conquistar ha de ser poblar"?™ et de ce fait, devenir encomendero et jouir de
la main d'oeuvre indienne et sa richesse. La répartition des Indiens entre les plus valeureux ou
les plus proches conquistadores était une source de rémunération pour leurs services. Il n'a pas
fallu longtemps & Luis Marin, croyant Bernal Diaz del Castillo mort au combat lors du

soulévement de Cimatan’?, pour qu'il répartisse les terres qui lui incombaient :

Como es costumbre de Indias, y en aquella sazén se usaba, ya habia repartido el capitan
Luis Marin en otros conquistadores nuestros indios , e echd mensajero a Cortés para enviar las
cédulas de encomiendas, y aun vendido nuestras haciendas?”

L'immense distance et donc le décalage avec la péninsule ont profité aux conquistadores
de se répartir ainsi la main d'ceuvre de villages entiers et, dés qu'un Espagnol venait & mourir,
un autre prenait son privilege de se voir accorder une encomienda. Bernal Diaz del Castillo
décrit l'adaptation des Espagnols a la situation. Alors qu'ils étaient attendus pour pacifier les

Chiapanecas :

Antes de llegar a la poblazén de Chiapa se hizo alarde de todos los de a caballo,
escopeteros y ballesteros y soldados que ibamos en aquella entrada, y no se pudo hacer hasta
entonces por causa que algunos vecinos de nuestra villa y otros forasteros ain no se habian

270 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 20, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015
[1568], p. 80.

2MFrancisco de Goémara, Historia General de las Indias y Vida de Hernan Cortés, ch. 46, Biblioteca Ayacucho,
Venezuela, 1979 [1553], p. 67.

272 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 166, Edicién de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015
[1568], p. 767. Voir Supra, Ch. 1, p. 52.

273 1pid., p. 192.

69



recogido, que andaban en los pueblos de la hacienda de Cachula demandando el tributo que les
eran obligados a dar; y con el favor de venir capitan con gente de guerra, como veniamos, se
atrevian de ir a ellos, que de antes ni daban tributo ni se les daba nada de nosotros®’,

IIs profitent de I'arrivée d'un contingent militaire, pour enfin se faire respecter et payer le
tribut, ce qui en dit long sur I'effectivité des encomiendas aux premiers temps de la colonisation.
L'encomienda était le prix que les conquérants et leurs descendants exigeaient a la Couronne
espagnole pour les services rendus dans la Conquéte des Indes. Gréace a ce systéme, les Indiens
devaient se soumettre a des impdts exigés par leur encomendero et il permettait aux anciens
Conquistadores de vivre décemment?’®, Cependant, les encomiendas vont exercer une pression
incessante sur les communautés indiennes. Elles vont modifier completement leurs sociétés sur
différents points. En échange du paiement du tribut, I'encomendero avait la responsabilité
d'instruire ses Indiens a la foi catholique et de les "civiliser". L'encomienda a alors été un des
éléments fondamentaux dans l'acculturation des Indiens du Chiapas mais aussi dans toute
I'Amérique?’®. Tout cela n'a pas été sans conséquence. Le pouvoir espagnol peinait encore a
dominer le centre du Chiapas. Aussi, afin de comprendre le systéme des encomiendas et de
I'imposition que les Chiapanecas, Zoques et Mayas ont d{ accepter, nous allons dans un premier
temps étudier les rébellions successives qui survinrent apres la fondation de Villa Real puis

dans un second nous centrer plus spécialement sur ce systeme politique et économique.

3.1 Lecas Baltazar Guerra ou I'entrée des Chiapanecas et Zinacanteques dans le
monde colonial espagnol

Suite a la conquéte de Mazariegos en 1528, les Chiapanéques acceptérent la présence
de conquistadores espagnols comme encomendero de leur ville Chiapan rebaptisée Villa Real
et les tributs auxquels ils devaient maintenant se soumettre notamment en mais, en capes
("mantas") de coton®’’ et au travail forcé dans les premiéres plantations de canne a sucre?’®,
Face a ces changements d'administration, lesquels s'opposaient dans leur fonctionnement aux

principes et institutions indiennes qui avaient régi depuis des siecles les sociétés indiennes du

274 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015
[1568], p. 766.

275 Francisco L. Jiménez Abollado, " Implantacion y evolucion de la encomienda en la provincia de Tabasco, 1522-
1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 14 — 39.

276 Zamora Acosta, Elias,Los mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, 1985, pag. 247

217 Antonio Garcia de Ledn, Resistencia y utopia: memorial de agravios y cronica de revueltas y profecias
acaecidas en la provincia de Chiapas durante los Gltimos quinientos afios de su Historia, Coleccion Problema de
Meéxico, Ediciones Era, 1981, p. 43.

278 Mario Humberto Ruz, "Memorias del Rio Grande", Chiapas: Los rumbos de otra historia (dirigido por Mario
Humberto Ruz), Centro de Investigaciones y estudios superiores en antropologia social, México, 2004, p. 43 — 70.

70



Chiapas?’®, des rébellions ont vu le jour a Chiapa de los Indios et & Zinacantan pour s'opposer
a une imposition et un rendement toujours plus consequent. Ces révoltes vont particuliérement

construire la 1égende de la bataille du Sumidero.

3.1.1 Premiére rébellion chiapaneque, 1532

En 1532, les Chiapanecas décideérent de se révolter contre cette politique de tributs. Ils
interdirent toute entrée aux Espagnols dans la ville et toute intervention de reconnaissance aux
seigneurs espagnols voulant les diriger?®°. Aprés que Pedro de Alvarado devienne gouverneur
de la province de Chiapa, il envoya le capitaine Baltazar Guerra pour que celui-ci impose lI'ordre
sur son territoire nouvellement acquis. Baltazar Guerra, qui devient par la suite "teniente de
gobernador en esta villa "2 fait part de ces révoltes & Pedro de Solorzano, autre conquistador
et encomendero de San Cristdbal de los Llanos, et de sa victoire sur Chiapan. Il précise d'ailleurs
que depuis tout ce temps, "no habia llegado alli ningln capitan ni otra gente de espafioles, ni

se sabia de qué manera estaba'?%?:

Muy noble sefior Pedro de Sol6rzano, alcalde ordinario en esta villa de San Cristébal por
su majestad. Baltasar Guerra, capitan y teniente de gobernador en esta villa por su majestad,
digo que a mi derecho conviene hacer cierta probanza sobre razén que estando la provincia de
Chiapa rebelde al dominio de su majestad y compuesta en armas y de guerra contra los espafioles
y habiendo hecho muchos delitos, yo como capitan de su majestad, habiendo requerido a los
sefiores y naturales todo lo que era obligado requerir y ellos no lo queriendo hacer, les di guerra
con la gente y vecinos de esta villa, los conquisté y gané por fuerza de armas y los traje y someti
al yugo y dominio de su majestad®®

Mais avant de porter bataille aux Chiapanecas, Guerra n'oublie pas de mentionner dans
sa probanza de méritos que si les Indiens changeaient d'avis et rendaient les armes maintenant,
"los trataria y tendria por leales vasallos [...] y les haria todo buen tratamiento"*®*. Guerra a
le devoir d'expliquer les fondements et les raisons de s'approprier les terres indigenes. C'est le
contenu propre au requerimiento, obligation Iégale depuis 1513. Bien entendu, sans interpreéte,

les Indiens n'en connaissaient pas le contenu mais il témoigne qu'il a bien suivi la loi et que ce

219 11y a bien s(r eu des invasions, des batailles, des luttes et des alliances politiques et donc des changements de
gouvernants.

280 probanza de méritos y servicios de Baltazar Guerra, San Cristobal de los Llanos, 10 de septiembre de 1532,
AGlI, Justicia 281-1, ff. 283-306, Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 87.
281 |bid.

282 |bid.

283 |bid., p. 85.

284 |bid., p. 86.

71



sont les Indiens qui I'ont obligé a leur livrer bataille?®®. Selon le témoignage de Don Pedro qui
était en 1554 cacique et gouverneur du village de Xaltepeque, les Chiapaneques avaient été de

redoutables adversaires. Il vit venir :

Los indios de guerra del dicho pueblo de chiapa por el rio arriba, por las orillas de él y a
nado armados con sus escaguipiles y arcos y flechas, flechando a los espafioles que estaban en
la dicha ribera®

Mais en pensant se défendre encore mieux, beaucoup de Chiapanecas se réfugierent au
pied de la falaise ou dans la grotte, ou ils avaient coutume de se réunir pour prier leurs dieux.
L'aubaine se présentait a Guerra quand il passa le barrage qu'avaient construit les Chiapaneques
car il découvrit dans cette grotte "clies de sacrificios y otras idolatrias"?®" qu'il brdla sur le
champ suite a quoi, les Chiapanecas, impuissants par ce qu'ils venaient de voir, se retranchérent
jusqu'au Sumidero ou beaucoup se jetérent du haut de la falaise de peur de tomber aux mains
des Espagnols. Comme le soutient Guerra, ""se despefiaban y echaban al rio adonde morjan"28,
L'Espagnol mit directement fin a ce massacre pour se protéger et protéger le plus d'Indiens,
bloqués en haut de la falaise, sans autre issue pour se sauver. Selon Guerra, "si no habian
servido hasta entonces, era por no haber estado conquistados ni sojuzgados como ahora"2°,
Le mérite est grand pour Baltazar Guerra et la Couronne espagnole peut étre fiere des services
qu'il a rendus sur les terres du Chiapas car depuis que les Chiapanecas sont venus en paix
"algunas provincias de las que no han servido envian a decir que quieren servir y las que

servian sirven mejor después que la dicha Chiapa esta de paz"%.

3.1.1.1 Le canyon du Sumidero et sa légende

Cependant, il faut rectifier cette Iégende qui s'est construite autour de la bataille du
Sumidero et dont Remesal en est en partie la cause lorsqu'il écrit que plus de 15 000 (1)?%

Chiapanecas se sont jetés depuis le Sumidero dans les eaux profondes du fleuve Grijalva.

285 William Sherman, Trabajo forzoso en América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987,
p. 28.

286 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGI,
Patronato 60-3-1, ff. 1-103. Voir Jan de VVos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p. 114.
287 Probanza de méritos y servicios de Baltazar Guerra, San Cristobal de los Llanos, 10 de septiembre de 1532,
AGI, Justicia 281-1, ff. 283-306, Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 87.
288 |bid.

289 |bid., p. 88.

29 |bid., p. 88.

291 La population de la ville vue dans le premier chapitre était estimée a 4 000 casas, entre 15 000 et 20 000
habitants. A en croire Remesal, toute la ville aurait décidé d'un suicide collectif, ce qui est totalement aberrant bien
sQr.

72



Comme évoqué dans le chapitre 2, il donne ce mérite a Diego de Mazariegos?*? mais nous
savons maintenant que cet éveénement n'a aucunement eu lieu pendant sa conquéte car les
Chiapanecas étaient venus en paix a ce moment-la. Cependant, cela ne change en rien l'aspect
hyperbolique qu'il tend a nous faire croire quand "El capitan Diego de Mazariegos los bajé del
cerro a donde vivian y donde se despefiaron mas de quince mil de ellos, en dos veces que fueron

conquistados y cayendo murieron en el rio"?%,

3.1.1.2 Temoignages veridiques

Les réponses de témoins sur cette bataille du Sumidero dans la probanza ne concordent
pas avec les dires de Guerra et encore moins avec ceux de Remesal. En effet, a la question 15
qui veut informer de cet événement®®*, le témoin Ruy Loépez donne pour réponse qu'il vit
"despefiarse gente de unos pefiascos abajo"?% et non plusieurs personnes ou des centaines de
personnes se jeter du haut de la falaise. Un autre témoin, Gonzalo Sobrino, est un peu plus
précis lorsqu'il dit qu'il vit seulement "despefiarse algunos y caer en el rio"?%. Diego de Martin
de la Zarza quant a lui est plus descriptif et nous informe méme qu'une femme s'était jetée de
la falaise et, nous devons le souligner, méme s'il a été témoin de la scene, en aucun cas il n'est
catégorique sur ladite mort des Chiapanecas, et notamment de I'Indienne chiapaneca, qui se
jetérent dans le Grijalva, car il ne put le voir de ses propres yeux :

Los dichos chiapanecas del dicho estrecho se echaban algunos al dicho rio, pero que no
sabe si morian o0 no, y asi mismo vio como se despefid una mujer de un risco grande, y vio este
testigo cémo el dicho capitan, viendo lo susodicho, se retrajo hacia atras, y que cree que fue
porque no peligrase gente®”’,

Ce temoin souligne ici vraisemblablement I'humanité de Baltasar Guerra qui ne voulait
pas qu'il y ait plus de morts lors de cet affrontement. S'il continuait d'avancer et de pousser dans

leurs retranchements les Chiapanecas, cela se conclurait par de trés nombreuses pertes du coté

292 Comme nous l'avons dit antérieurement, Remesal n'avait pas eu en sa possession |'Histoire véridique... de
Bernal Diaz del Castillo, sans compter I'aveuglement dont il faisait preuve envers le conquistador héroique Diego
de Mazariegos.

2% Antonio de Remesal, HGIO, Tomo |, libro V, cap. 14, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de
geografia e historia, 1932 (1619), p. 380.

29 | 'Intitulé de la question 15 dans la probanza de méritos de Baltasar Guerra est la suivante: "si saben que se
despefiaban y echaban al rio adonde morian; y si saben que yo el dicho capitan, viendo el dafio que se hacia, me
retiré atras para que no peligrase tanta gente".

2% Probanza de méritos y servicios de Baltazar Guerra, San Cristébal de los Llanos, 10 de septiembre de 1532,
AGI, Justicia 281-1, ff. 283-306, in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990,

p. 89.
2%|bid. p. 85.
27 1bid., p. 84.

73



indien, ce qu'il ne voulait surtout pas. Mais bien évidemment, c'est ce qu'il devait montrer et
minorer un suicide collectif dans le contexte de sa probanza car Charles Quint tout comme

Isabelle du Portugal n'appréciaient pas les massacres d'Indiens®®,

Aprés cette bataille qui ne dura que deux jours?®®, les Chiapanecas reconnurent Baltazar
Guerra comme seigneur de la ville mais en aucun cas cette bataille ne déboucha sur un suicide
collectif pour ne pas tomber entre les mains des Espagnols, comme le fait savoir Remesal dans
son ceuvre prés de 80 ans aprés®®. Cependant, au moins neuf communautés zoques suivirent
les Chiapanéques dans leur protestations et se sont soulevées contre le joug des Espagnols quant
aux tributs et au travail obligatoire :

El cabildo de esta villay vecinos de ella me requirieron fuese a dar guerra a las provincias
y pueblos de Estacomitlan y Estapanguaxoa y Comiapa y Solosuchiapa y Oztuacan y Mincapa y
Gualpitan y Cococolapa y a Suchitepeque y a otros pueblos que estaban de guerra.®®

Balatsar Guerra informe aussi que ces villages:

No guerian servir ni venir a obediencia de su majestad, que yo como capitan general de
esta villa fui a los castigar y traer de paz y hacer que sirviesen y obedeciesen a su majestad y
viniesen en conocimiento de nuestra santa fe, para lo cual me dieron cierta informacion, por
virtud de la cual yo en nombre de su majestad los fui a dar guerray a traer de paz en conocimiento
de Dios nuestro sefior y a la servidumbre y so el yugo de su majestad®®.

De méme, il réaffirme que ces communautés se sont toujours rebellées depuis l'arrivée
des premiers conquistadores. La plupart des villages se situaient dans la chaine montagneuse
des Hautes Terres. La tactique des Zoques pour contrer les attaques des Espagnols était la méme
que celles des Chiapanecas : se réfugier dans les hauteurs difficiles d'accés pour, pensaient-ils,
une meilleure défense (mais nous savons que, encerclés, ils sont obligés de rendre les armes).
Nous en avons connaissance avec Solosuchiapa quand Guerra spécifie " que estaba alzado e

ida al monte la gente de él; [...] el cual hallé despoblado y la gente ida al monte, y a lo que

2% En 1523, Charles Quint envoya a Diego de Velazquez des instructions précises sur le traitement des Indiens. Si
les Indiens ne voulaient pas obéir a la couronne, il était possible de leur faire la guerre et les réduire en esclavage
si seulement si les Indiens livraient bataille en premier mais surtout ces instructions spécifiaient bien que les
Indiens étaient déclarés libres et vassaux du roi. De plus, la reine Isabelle aura toujours lutté jusqu'a son décés pour
la liberté et contre les mauvais traitements infligés aux Indiens.

29 Probanza de méritos y servicios de Baltazar Guerra, San Cristébal de los Llanos, 10 de septiembre de 1532,
AGI, Justicia 281-1, ff. 283-306, in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990,
p. 84-91.

300 Mais c'est cette légende que les indigénistes aiment raconter et se souvenir.

301 Baltazar Guerra, Probanza de méritos y servicios, San Cristobal de los Llanos, 4 de junio de 1553, AGl, Justicia
281-1, ff. 307-344, voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p. 93.

302 | bid.

74



parecio habia mas de diez dias que eran idos"3%. Les rébellions ont duré "treinta o quarenta

dias" suite a quoi, les communautés vinrent capituler de peur que les Espagnols ne les tuent

tous. Selon Baltasar Guerra :

Vinieron de paz ciertos principales e indios del dicho pueblo de Estacomitlan y me dijeron
que para poblarse habia necesidad de que yo saliese del dicho pueblo,[...] vinieron ciertos
principales del dicho pueblo de Estapanguajoa a dar la paz y obediencia a su majestad y se
poblaron y quedaron en sus casas, [...]me vinieron de paz los naturales del pueblo de Mincapa
y yo les recibi en nombre de su majestad sin hacerles dafio ni mal tratamiento, y vinieron a esta
villa a servir al espariol en quien estan encomendados, [ ...]el pueblo de Comiapa me vino de paz
y sirvio en la dicha entrada en todo lo que por mi les fue mandado en nombre de su majestad, y
dieron tributo al esparniol en quien estaban encomendados y vinieron a servir a esta villa, [...]Jme
vino de paz el pueblo de Oztuacan y los recibi a ella y sirvieron a su majestad en lo que les fue
mandado en la guerra y que dieron tributo a la persona en quien estaban encomendados, [ ...]Jme
vinieron de paz los pueblos de Suchitepeque y Tonalapa y yo les recibi en nombre de su majestad

y se volvieron a poblar pacificos®™.

Baltasar Guerra n'oublie en aucun cas les principes de I'encomienda, ceux de convertir et

"civiliser" les indiens du Chiapas :

3.1.2

A la

Todos los indios que me venian de paz y a los mensajeros de los mismos naturales gue yo
les enviaba para que viniesen de paz, les amonestaba y daba a entender las cosas de nuestra
santa fe catolica para que viniesen en conocimiento de ella y les reprendia sus idolatrias para
gue se apartasen de ellas y diciendo cémo estaban ciegos en sus erronias e idolatrias y que eran
vasallos de su majestad y como yo iba por su mandado a tenerlos en razén y justicia.>®.

La seconde rébellion quant a elle est beaucoup plus saisissante et dramatique.

Seconde rébellion des Chiapaneques, 1534

Suite au conflit de 1532, Baltasar Guerra décide de nommer deux gouverneurs indigénes.

question 10 de sa troisieme probanza de méritos écrite en 15543% il est spécifié que

lorsque Guerra amena la paix a Chiapan, certains voulurent étre baptisés au fur et a mesure que

les Chiapanecas construisaient maisons et églises mais, pour faciliter et faire perdurer la paix

au sein de sa ville,

303 Ibid., p. 96.

304 |bid.

305 |bid.

3% probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGI,
Patronato 60-3-1, ff. 1-103. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990,
p. 100 -117. Guerra écrivit cette probanza dans le but de récupérer son encomienda.

306 | bid.

75



Y porque no tenia sefior natural, sino que el que méas podia mas mandaba, les sefialé dos
indios por principales en nombre de su majestad, el uno que se decia Guajaca, que después de
bautizado se dijo don Juan, y el otro se decia Ozuma y después de bautizado se dijo don Diego;

digan los testigos lo que cerca de esto saben®”’.

Ces deux nouveaux convertis a la foi chrétienne étaient fréres et s'appelerent des lors,

308

Diego Nocayola®® et Don Juan Sangayo depuis leur baptéme. En I'absence de Guerra qui était

parti rejoindre Pedro de Alvarado au Nicaragua®®®

, une partie des Chiapanecas qui ne voulaient
pas se soumettre & la domination des encomenderos espagnols refusérent l'autorité des deux

nouveaux gouverneurs regidores :

El dicho Baltasar Guerra se fue a ver con el dicho adelantado don Pedro de Alvarado que
estaba en la provincia de Nicaragua, que es mas de doscientas leguas de Chiapa, para hacerse
a la vela a las provincias del Per(, que por ausencia del dicho Baltasar Guerra, pensando que
no habia de volver mas, el dicho pueblo de Chiapa se alzd y rebel6 contra el servicio de Dios
nuestro sefior y su majestad>°.

Ils brulerent maisons, églises et croix chrétiennes et tuérent, selon le témoignage d'un
certain Rodrigo Sas lors de la rébellion, Don Juan, et laisserent pour mort Don Diego qui
survécut a ses blessures. La rébellion était dirigée par Sanguieme et cent vingt principales de
communautés aux alentours, accompagnés de leurs sujets (séquitos, "ceux qui suivent™) qui les
aidérent dans la révolte®'!. Le témoignage de Juan Tipuna &gé de 85 ans en 1609 raconte les

faits 75 ans aprés®!? :

Cuando los espafioles entraron en esta tierra, era este testigo muchacho como de ocho o
diez afios poco mas o menos, y asi como llegaron a este dicho pueblo, el dicho don Diego
Nocayola se hizo gran amigo con los espafioles, los cuales se fueron a la Ciudad Real de Chiapa,
y estando en ella, los indios de este pueblo de Chiapa se quisieron alzar con ciento y veinte de
ellos que eran cabezas, y porque el dicho don Diego Nocayola no quiso aunarse con ellos, le

307 1 bid.

308 Nocayola est le dieu de I'agriculture pour les Chiapanéque. Voir Mtra. Martha Concepcidn Ochoa Ledn, Regidn
y relaciones sociales en la fiesta grande de chiapa de corzo, Tesis (dir. Dr. José Antonio Cruz Coutifio, codire.
Dra. Julia Clemente Corzo), Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, 2019, p. 43. Mais au lieu de rendre le culte chiapaneque
en sélectionnant les meilleurs fruits, Don Diego demandera a ses pairs leurs plus beaux tributs agricoles.

309 pedro de Alvarado voulait aller au Pérou avec son armée pour aider Pizarro dans sa conquéte. En 1532, il a
avait déja averti le roi d'une expédition au Pérou. Le 10 mars 1534, il écrit au Gouverneur de Panama lui racontant
son expédition: Yo parti del [puerto de la] Posesion [Nicaragua] & 23 de Enero con doce velas, y 500 espafioles
de guerra, los 220 de & caballo y los cien ballesteros, y el resto peones". Le 15 janvier 1535, il envoie une lettre a
Carles Quint pour lui rendre compte des évenements de l'expédition. Voir Libro viejo de la fundacién de
Guatemala y papeles relativos a D. Pedro de Alvarado, Biblioteca Goathemala de la sociedad de geografia e
historia, Guatemala, 1934, p. 283-284 et p. 294 — 296. Baltazar Guerra devait I'accompagner mais il dut retourner
d'urgence a Chiapa de los Indios car il fut averti de la rébellion des Chiapaneques.

310 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGI,
Patronato 60-3-1, ff. 1-103. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990,
p. 100 -117.

311 |bid.

312 e document ou figurent les différents témoignages de Chiapan vient de Rodrigo Ponce de Léon Cabeza de
Vaca, un ladino, cacique de Mayola qui prétend étre le petit-fils de Diego Nocayola.

76



embistieron e hicieron encerrar en su casa, que si no lo mataran; y apaciguados los indios, el
dicho don Diego se fue a la Ciudad Real de Chiapa a verse con los espafioles y a darles cuenta
de lo que pasaba*

La cause de la révolte, c'est Juan Narima du calpul (quartier) de Santo Tomas, agé de 89
ans en 1609 qui nous en fait part:

Dijo este testigo que sabe que en ese tiempo era el dicho don Diego Nocayola que cobraba

el tributo de los indios de este pueblo de Chiapa, por Juan Guerra que era encomendero de él. Y

como entonces era entre los indios cosa nueva pagar tributos a los espafioles, por haber poco
tiempo que habian venido a esta tierra, se les hacia de mal a los indios el pagarles, y como el
dicho don Diego les apuraba en cobrarlo de ellos puntualmente, se quisieron alzar algunos
indios, y entre ellos un indio llamado Sanguieme, que era el que les aconsejaba que no lo pagasen

y que, puesto que el dicho don Diego les apremia con rigor a cobrarlo, siendo indio como ellos,

y en lugar de favorecerlos les apuraba, que se alzasen y no le pagasen el tributo y lo matasen',

Tout serait parti encore une fois des tributs excessifs et des services personnels dans les
mines ordonnés par Guerra par l'intermédiaire de Don Diego et Don Juan. Dans cette citation,
nous avons l'indication d'abus des Espagnols®'®. Les encomenderos des premiéres années
n'hésitaient pas imposer en or et pouvaient tres bien déboucher sur des violences contre les
caciques du village, d'ou la pression de don Diego qui risquerait ensuite d'étre tenu pour
responsable des défauts de paiement3®, Lorsque Guerra fut averti de cette seconde rébellion, il
revint le plus rapidement possible afin de remettre I'ordre a Chiapa de los Indios. Il était
accompagné non seulement de soldats espagnols, dont Diego Nocayola, mais aussi de
Chiapanecas qui s'étaient soumis aprés la premiére rébellion. Comme la premiéere fois, ces
Indiens dits (encore) rebelles s'étaient de nouveau reclus en haut du Sumidero, lieu ou il n'y
avait plus aucune issue. Dans un zele pacificateur, Guerra n'en tua aucun par grande piété qu'il
avait a leur encontre et, tous les Chiapanecas qui s'étaient révoltés, et toute la ville depuis,
devinrent les meilleurs alliés des Espagnols®'’. Guerra ne croyait en aucun cas a l'utilisation de

mauvais traitements pour remettre sur le droit chemin de la civilisation comme le déclare la

313 Probanza de méritos y servicios de Rodrigo Ponce de Ledn Cabeza de Vaca, cacique de Mayola, calpul de
Chiapa de los Indios, Guatemala, 1609, AGCA, Guatemala, Al. 1-6935-57603. Voir Jan de Vos, La batalla del
Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p. 138 — 143.

314 Probanza de méritos y servicios de Rodrigo Ponce de Ledn Cabeza de Vaca, cacique de Mayola, calpul de
Chiapa de los Indios, Guatemala, 1609, AGCA, Guatemala, Al. 1-6935-57603. Voir Jan de Vos, La batalla del
Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p. 138 — 143.

315 Bien qu'il se focalise sur la province de Tunja dans l'actuelle Colombie, German Colmenares fait état des abus
des encomenderos a l'encontre des Indiens. L'auteur souligne que pratiquement tous les encomenderos ne
pouvaient nier leurs pratiques abusives contre les Indiens ce qui pouvait justifier totalement la suppression des
encomiendas. Voir German Colmenares, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social
(1539-1800), Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogota, 1997, p. 19.

316 German Colmenares, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social (1539-1800),
Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogota, 1997, p. 19.

317 Juan Pedro Viqueira, "La ladinizacion reindianizacion en la historia de Chiapas”, Encrucijadas chiapanecas.
Economia, religion e identidades, EI Colegio de México, México, 2002, p. 261 — 285.

77



dix-huitieme question de la probanza: "nunca herrd por esclavos indio ni indios chico ni
grande, aunque en aquel tiempo habia hierro de guerra”3®. Nous pourrions le croire si nous
n‘avions que sa version des faits. Mais sa version irénique des faits est contredite par I'existence
d'autres documents. Les religieux qui arriveront au Chiapas en 1544 en feront le méme constat.
Tomaés de la Torre fait une description des plus négatives de Baltazar Guerra méme si a leur
arrivée a Chiapa de los Indios, ils verront un Baltazar Guerra tres conciliant avec les Indiens
de son encomienda et montrait devant les religieux qu'il prenait soin des Chiapanecas corps et
ames:

El abominaba a los espafioles y a sus tiranias, decia el modo como se habia hecho las
conquistas y los esclavos, los robos de los espafioles y de sus mujeres, las iniquidades de los
tributos, como hombre que sabia por experiencia lo que decia. Mostraba escrituras de males
ajenos y los que tenia apuntados para decir al consejo cuando fuesen a Espafia, los remedios que
eran necesarios para esta tierra. Aprobaba todo lo que haciamos el obispo y nosotros. Su intento
en todo esto, segun lo que después creimos, era que lo confesdsemos como a hombre que no era
como los otros /...J. Los frailes lo tenian por santo y se lo decian.®*

Mais, des Indiens ont confessé les mauvais traitements et la vente forcée de leurs terres

qu'ils subissaient de la part de Guerra :

Venian [...] muchos indios de muchas partes con quejas de agravios grandes que les
hacian los espafioles. Especialmente unos se le quejaron que para hacer un ingenio junto a su
pueblo, en que habian todos de acabarse, les tomaban por fuerza sus tierras y hacianles por
fuerza tomar el precio de ellas [...]. Si a nosotros engaiio el cristiano, mucho mas al serior

obispo®°.

Pour empécher que tout ce qu'il faisait en cachette soit découvert totalement par les

Dominicains, il essaya de jeter les religieux hors de la ville :

El encomendero de Chiapa era muy astuto y viendo que a su tela se le iban descubriendo

los hilos, procuré con mafia ver si podia echar de alli a los religiosos que ya estaba muy

arrepentido de haberlos admitidos®?.

Tomaés de la Torre nous révéle en fait avec quelle tyrannie il traitait des Chiapanecas qui

ne voulaient pas se marier avec les personnes qu'il voulait :

318 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGI,
Patronato 60-3-1, ff. 1-103. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p. 106.
319 Tomas de la Torre, DSECRC (1544-1546), Edicion de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 179.

320 |bid., p. 180.

321 |bid., p. 199.

78



Tenia también carcel y cepo y, teniendo a otro preso, porque no se queria casar con quien
él mandaba, que ya los pobrecillos indios con el favor de los padres se excusaban de aquellos
matrimonios®?

Mais ce n'est pas tout. Nous en apprenons plus, grace au combat de Juan de Mazariegos,

fils de Diego de Mazariegos, pour récupeérer ses terres aux mains de Guerra.

Los dichos pueblos de Chiapa que asi favorablemente le fueron encomendados y
sirviéndose de ellos, desde en muy poco tiempo que le fueron encomendados y depositados por el
dicho don Pedro de Alvarado, por malos tratamientos que el susodicho les hacia e hizo y por
excesivos tributos y servicios que les llevaba, allende de dos cuadrillas de esclavos en que habia
doscientos y mas, que le mantenian en las minas treinta leguas del dicho pueblo de Chiapa, se
alzarony rebelaron los naturales de él contra el servicio de su majestad por dos veces, las cuales
ambas tornaron a conquistar y a traer de paz los vecinos de la dicha ciudad®*®

Nous savons désormais que Guerra n'empéchait pas les travaux forcés et s'était permis,
gréce au service personnel, et ce, depuis pres de quinze ans, d'envoyer plus de deux cents
esclaves indiens qui travaillaient jour et nuit dans les mines de Copanaguastla®?*. Nous voyons
ici un contraste énorme entre les dires de Baltazar Guerra et Tomas de la Torre. Néanmoins,
méme si la Vvérité est sans doute du c6té des Dominicains, nous devons garder une distance sur
les probanzas et documents religieux qui peuvent étre coutumiers d'exagérations des faits. Ici,
Juan de Mazariegos n'hésite pas a peindre le portrait de Guerra comme celui d'un tyran puisque
dans sa probanza, il tient a ce que I'encomienda de son grand pére Diego de Mazariegos, lui

revienne de droits.

Avec Don Diego Nocayola, son bras droit, il participa indirectement aux massacres de
Sanguieme et de centaines d'Indiens qui s'étaient révoltés contre le pouvoir espagnol. Juan
Narima qui avait 14 ans a ce moment-la nous décrit la mort violente de Sanguieme apres s'étre
échappé de la prison dans laquelle il avait été enfermé suite a la rébellion. Il fut enroulé dans

un hamac et brilé sur la place principale sous les ordres de Don Diego :

Prendio entonces al dicho Sanguieme. Y estando preso se huyé de la prision. Y el dicho
don Diego Nocayola le hizo buscar, y lo hallaron y prendieron. Y asi como parecid el dicho
Sanguieme, el dicho don Diego lo hizo quemar y para ello buscé una hamaca grande y lo hizo
meter dentro. Y la colgo, la hamaca, de dos &rboles grandes que estaban en la plaza, que el uno
esté todavia en ella. Y alli le hizo poner fuego y lo quemd vivo, diciéndole que, pues le habia

322 |bid.

32Proceso de Juan de Mazariegos y Juan Guerra: sobre el derecho a la encomienda de Chiapa de los Indios.
Gracias a Dios, 4 de enero de 1547, AGI, Justicia 281-1. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto
Nacional Indigenista, 1990, p. 131.

324 Ana Maria Parrilla-Albuerne, " La organizacion de la Hacienda Real en la provincia de Chiapa (1540-1644):
oficiales reales, subdelegados y demés personajes”, Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XI,
nam. 2, México, 2013, p. 149 — 164.

79



herido y querido matar y habia sido parte para que se alzaran los demas indios y pues no queria
conocer a su amo el rey nuestro sefior, que se calentase alli, hasta que este testigo vio que lo
quemaron®?,

Dans cette citation, Baltazar Guerra est absent ce qui est tout a fait normal puisqu'ici nous
constatons clairement que c'est Diego Nocayola qui a pris la responsabilité de mettre fin la
rébellion et d'appliquer la peine de mort pour les délits graves. Son petit-fils présente ici les
grandes valeurs de son grand pére cacique et les mérites que la Couronne espagnole doit lui
présenter pour avoir défendu sa politique. Juan Narima rajoute que Diego Nocayola s'en alla
pendre les autres Indiens qui s'étaient rebellés, sur la place et au bord du Grijalva."Alli, ahorco
a dos indios de los rebelados, y a otros los ahorco a orillas del rio"3%.Terrible et affreux
spectacle pour un adolescent né au début de I'époque coloniale de voir comment les Espagnols
traitaient ses pairs. Un des arbres est la pour se souvenir de cet événement tragique pour les
peuples chiapaneques. Juan Tipuma plus jeune encore au moment des faits nous donne son

témoignage 75 ans apres :

Como muchacho que era entonces este testigo también vino a ver el castigo de los dichos
rebelados a donde vio que un indio llamado Sanguieme, que era capitan de los indios rebelados,
se huy6 de la prisién y el dicho don Diego lo buscé y lo torné a prender y lo mandé quemar. Y
vio este testigo que lo quemaron entre dos arboles que estaban en la plaza de este dicho pueblo,
que el uno de los arboles aun esta todavia en la plaza y el otro arbol de viejo se sec6. Y los otros
cien indios rebelados vio este testigo que los fueron ahorcar y ahorcaron orilla del dicho rio
grande, de unos arboles enfrente del calpul que ahora llaman San Miguel. Y esto entonces fue
publico que lo mandé e hizo esta justicia el dicho don Diego Nocayola por haberse rebelado los

dichos indios. Y asi como los prendieron, los espafioles se volvieron a la ciudad y qued6 el dicho
327

don Diego en el dicho pueblo de Chiapa™"'.

Nous voyons que nous changeons complétement d'échelle dans la visibilisation des abus
de don Diego envers les siens. Nous partions de témoignages qui ne parlaient principalement
que du leader ou de quelques indiens, a un troisieme témoignage qui lui fait mention de cent
indiens ! Nous pourrions penser avec ce dernier chiffre que don Diego fit pendre les 120
principales indigénes qui prétérent main forte a Sanguieme. Le souvenir du régne de Charles
Quint et les Nouvelles Lois que défendait Las Casas semblent bien loin en 1609 puisqu'ici, les
faits de violences envers les Indiens ne sont pas minimisés et semblent au contraire glorifier un
cacique indien qui tua les siens. Nous devons rappeler en lisant les probanzas et autres sources

coloniales ces problémes inhérents. Que ce soit indien, encomendero, religieux, cacique,

325 Probanza de méritos y servicios de Rodrigo Ponce de Ledn Cabeza de Vaca, cacique de Mayola, calpul de
Chiapa de los Indios, Guatemala, 1609, AGCA, Guatemala, Al. 1-6935-57603. Voir Jan de Vos, La batalla del
Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p. 142.

326 |bid., p. 141.

327 |bid., p. 140.

80



oidor,... chacun avait pour objectif de défendre sa lignée, son ordre, ses droits,... mettant alors
en avant les mérites qui devaient leur tout en accusant le comportement des autres pour faire

ressortir les valeurs de la personne concernée.

3.1.3 Epilogue

Comment faire taire des populations entieres au début de la colonisation ? En instaurant
un régime de terreur pour une soumission des plus complétes. Nous lI'avons vu a travers les
rébellions a répétitions au début de I'époque coloniale au Chiapas : les Indiens se sont révoltés
contre la domination et la maniere dont les Espagnols les traitaient. La réponse des Espagnols
a été de les réduire au silence, de les réduire a I'esclavage dans le but de leur faire perdre leur
dignité. Quand les Espagnols firent pendre les cent (vingt ?) caciques rebelles, ils n'hésiterent
pas a inviter les autres communautés proches de Chiapan pour leur montrer ce qu'il arrivait aux

fauteurs de troubles et Juan Narima est Ia pour nous en faire part :

Y para hacer esta justicia, lo mando6 a pregonar por todos los pueblos del sujeto de éste de
Chiapa, para gue viniesen a verlo. Y vinieron a verlo muchos indios de fuera y los que habia en
el pueblo. Y después aca ha visto que los indios quedaron muy sosegados y pagaron y han pagado
muy bien su tributo. Y los espafioles tuvieron por bueno la justicia que el dicho don Diego
Nocayola hizo en los indios rebeldes y alzados®*

Juan Tile quant a lui a d0 encore voir jaillir de ces pensées ce terrible jour quand il partage
que "después quedaron todos los indios sosegados, y después aca nunca ha visto mas
alzamiento de indios"?. Et depuis, les Chiapanéques ont suivi les Espagnols sagement dans
I'attente de panser leurs plaies.

3.2 L'encomienda a I'époque coloniale

Comme nous lI'avons vu au chapitre 1, les populations amérindiennes connaissaient aussi

le principe de l'imposition. Généralement, les vaincus étaient soumis au tribut et les

330

Chiapanecas®® préhispaniques n'ont pas hésité comme les Zinacantéques a exiger des tributs

328 probanza de méritos y servicios de Rodrigo Ponce de Ledn Cabeza de Vaca, cacique de Mayola, calpul de
Chiapa de los Indios, Guatemala, 1609, AGCA, Guatemala, Al. 1-6935-57603. Voir Jan de Vos, La batalla del
Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p. 143.

329 |bid., p. 141.

330 Carlos Navarrete, The Chiapanec History and Culture, New World Archaeological Foundation, Brigham
Young University, 1966, p. 15 -17.

81



de la part des Zoques de Tuxtla ou de Jiquipilas®3L. Il paraitrait que la relation qu'il y avait entre
groupes de populations indiennes et les tributs percus de la part des vaincus était fondamentale
dans le systeme économique des Chiapanecas et des Mayas mais aussi jouait un réle important
dans le maintien des élites et de leurs lignées dans leur société®®. Las Casas a souligné cela
dans l'organisation politique d'Utatlan et la perception des tributs. Le grand seigneur d'Utatlan
avait une cour qui s'occupait des affaires économiques et "[via] los tributos que del reino se
recogian, y repartian o enviaban al rey lo que para sustentacion de su personay estado lo era
asignado y pertenecia"®*. On a également émis I'hypothése que les unités politiques de cette
période, avant de dépendre du paiement de tributs, basaient leurs économies sur le contréle, la
redistribution et I'échange de marchandises qui servaient de monnaie, en particulier le cacao®*.
Mais la nouvelle facon d'imposition espagnole allait déstabiliser le monde indien. Hernan
Cortés profita de cette organisation politique, sociale et économique des Indiens pour instaurer
les encomiendas qu'il allait répartir entre les soldats qui I'accompagnaient, comme le feront par
la suite Luis Marin, Diego de Mazariegos et Pedro de Portocarrero®®®. Cette organisation a été
mise en place des l'arrivée au Nouveau Monde dans le but d'obtenir rapidement ce que voulait

336

tout Espagnol dans cette conquéte : terres, priviléges et richesse du fait des services rendus®*.

La perception de tributs avait été légiférée par Carlos V a partir du 26 juin 1523 :

Porque es cosa justa y razonable, que los indios que se pacificaren y redujeren a nuestra
obediencia y vasallaje, nos sirvan y den tributo en reconocimiento del sefiorio y servicio que
como nuestros subditos y vasallos debe, pues ellos también entre si tenian costumbre de tributar

331 Antonio de Herrera, Historia general de los hechos de los castellanos en las islas i Tierra firme del mar océano,
Década IV, Tomo X, Cap. 11, Amberes, 1758 [1601], p. 436.

332 Ana Maria Mayoral, "EI tributo del Indio", Historia Mexicana, El Colegio de México, Vol. 3, junio 1953 —
junio 1954, p. 123-126.

333 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo II, cap. 234, Edicién de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967, p.
500.

33 David A. Friedel, “Terminal Classic Lowland Maya: Successes, Failures, and Aftermaths”, en Late Lowland
Maya Civilization: Classic to Postclassic, Jeremy A. Sabloff y E. Wyllys Andrews V, editors (Albuquerque:
University of New Mexico Press, 1986), p.411.

335 José Miranda, El tributo indigena en la Nueva Espafia durante el siglo xvi, EI Colegio de México, México,
1952, p. 249.

33 Francisco L. Jiménez Abollado, " Implantacion y evolucién de la encomienda en la provincia de Tabasco, 1522-
1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 14 — 39. En ce qui la législation antérieure des
Rois catholiques concernant le repartimiento, le 14 aoQt 1509, le roi envoya une Lettre de procuration & I'Amiral
Diego Col6n, fils de Christophe Colomb, dans laquelle il spécifiait comment Diego Colomb devait répartir les
Indiens entre les différents Corps espagnols : revenaient aux officiers 100 indiens, au chevalier qui viendrait avec
sa femme, 80 Indiens ; a I'écuyer avec sa femme, 70,... Le Roi Catholique informait que "tales personas a quien
asi diéredes los dichos indios, los tengan e se sirvan dellos, los instruyan e informen en las cosas de la fe". Le
repartimiento est né aux Antilles dans le but d'exploiter les terres et les mines, les Indiens étaient des esclaves.Voir
Silvio A. Zavala, La encomienda indiana, Helénica, Madrid, 1935, p. 5. Nous voyons des similitudes avec la
politique de I'encomienda mais les terres étaient partagées entre un ou plusieurs encomenderos qui pouvaient alors
exploiter un territoire et des Indiens qui lui appartenaient de droit et instaurer des tributs. Voir German Colmenares,
La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social (1539-1800), Tercer Mundo S.A, Santafé
de Bogotd, 1997, p. 42.

82



a sus Tecles y Principales. Mandamos que se les persuada a que por esta razén nos acudan por
algun tributo en moderada cantidad, como y en los tiempos que se dispone por las leyes de este
titulo®’

3.2.1 Systéme des encomiendas

Chaque encomienda était dirigée au nom d'un conquérant, comme le fut Bernal Diaz
del Castillo par exemple avec le village de Chamula. Mais aussi, suivant les services rendus
lors des expéditions militaires, les conquistadores pouvaient jouir de plusieurs encomiendas sur
les territoires conquis®*®. Peu de temps aprés le début de la colonisation, la main d'ceuvre
indigéne était la base de I'économie espagnole. Les encomiendas étaient avant tout le moyen de
percevoir un tribut et bon nombre d'Espagnols en ont profité pour s'enrichir alors que les terres
appartenaient aux Indiens®*."La encomienda ser4 en sus primeros veinticinco afios
fundamentalmente el ejercicio del derecho a servirse de los indios en cuantas necesidades
tuviera el encomendero™3%°. Dans les années qui ont suivi la conquéte, les encomenderos ont
acquis une grande puissance economique en raison de la possession - dans l'assujettissement
personnel - des Indiens par leurs encomiendas. L'exploitation des Indiens était au profit direct
des encomenderos. Mais, I'encomienda, et donc I'encomendero qui la dirige, a des objectifs
précis suivre : protéger les Indiens, les "civiliser", leur procurer un enseignement religieux ainsi
que la pratique de I'élevage qui était inconnu en Mésoamérique3*! afin de les intégrer dans cette

nouvelle société que les Espagnols avaient l'intention de construire en Amérique.

3.2.1.1 Appats du gain et maltraitance des encomenderos

Beaucoup de choses avaient changé dans cette nouvelle société. Depuis la conquéte,
les produits du travail ne servaient plus les échanges internes comme durant I'époque
préhispanique. En effet, le commerce n'était pas fondamental pour les Mayas des Hautes Terres

car il servait essentiellement d'échange entre les différents royaumes des Hautes Terres et des

337 Recopilacidn de las leyes de los Reynos de las Indias, Porrta, México, Libro VI, Titulo V, Ley I, Tomo I, 1987
[1681], p.208.

338 Francisco L. Jiménez Abollado, " Implantacion y evolucién de la encomienda en la provincia de Tabasco, 1522-
1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 14 — 39.

339 José Aylwin, "El acceso de los indigenas a la tierra en los ordenamientos juridicos de América Latina: un
estudio de casos", Desarrollo productivo, Chile, vol. 1 nim. 128, 2002, p. 29.

340 Ana Maria Mayoral, "El tributo del Indio", Historia Mexicana, El Colegio de México, Vol. 3, junio 1953 —
junio 1954, p. 123-126.

341 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputacién Provincial, 1985,
p. 218.

83



Basses Terres, surtout lors de périodes de famine32, Par exemple, comme le dit Zamora Acosta,
les habitants de Bocacosta, non loin du lac Atitlan, au Guatemala, méme s'ils étaient

autosuffisants en produits de premiére nécessité, procédaient a des échanges de cacao et de mais

343

avec les Basses Terres>*. Depuis l'arrivée des Espagnols, les produits de premiére nécessité ne

servaient plus de monnaie d"échange. La vie des Indiens en pétit considérablement. Diego
Garcia de Palacio le fait remarquer dans Carta Relacion. Les Indiens vivaient moins bien depuis
la conquéte de leurs territoires par les Espagnols. Avant leur arrivée, ils prenaient soin de leurs

cultures car la terre était sacrée :

Parece de costumbre antigua que en general tenian estos naturales, que cerca del hacer
sus sementeras de todo género de sus comidas y granjerias, tenian tanto cuidado y diligencia
que con la mucha fertilidad que en comdn hay en estas provincias, jamas faltaba lo necesario
ni padecian hambre como padecen después aca que nosotros los regimos y administramos, y
la causa es, en esto como en otras cosas, el mucho rigor que en ejecutar los mandatos y
ordenamientos tenian los sefiores antiguos, y el poco cuidado que nosotros hemos tenido para
cosa tan Util y necesaria, pues tomado a voto todo el gobierno de estos indios parece que
consiste en que se tenga cuidado con ellos para lo que toca a su salvacién, y que hagan las

milpas y granjerias que para su sustento y el nuestro son necesarias®*,

Juan de Arteaga, premier évéque du Chiapas avait déja prévenu le roi Charles Quint,
dés le 26 octobre 1540, des abus des Espagnols et fit la demande qu'ils soient punis et

condamnés :

Otrosi quel d[ic]ho protettor i las tales personas g[ue] en su lugar enviaren puedan
hazer y hagan pesquisas e informaciones de los malos tratami[ent]os que se hizieron a los
indios e por la d[ic]ha pesquisa merecieren pena corporal e privagion de los indios las
p[er]sonas g[ue] los tovieren encomendados [s]o pena que se da de cinquenta pesos de oro o
diez dias de carcel hecha la tal informacion y pesquisa las enbien al n[uest]ro gobernador
para g[ue] la vea e haga justicia con-forme la culpa que della rresultare y en caso g[ue] la
d[ic]ha condenacion aya de ser pecunaria pueda el d[ic]ho p[r]otettor o su lugar tenientes
sen-tencia[r] e[n] las causas en que aya pena de cinquenta pesos de oro o dende abajo la
qual pueda executar sin embargo de qualquier apelaciéon que sobre ello interpusieren y

asimismo hasta diez dias de carcel y nomas®®.

Depuis 1540, beaucoup d'efforts restaient a entreprendre car vingt ans apres, en 1562,
Tomaés de la Torre et d'autres Dominicains informent le Roi Felipe Il des tributs exigés aux

Indiens. Cette Lettre interpelle sur les conséquences de I'encomienda envers les Indiens du

342 Gudrun Lenkersdorf, Gobiernos locales en los pueblos de Indios, Chiapas, siglo XVI, Tesis doctoral dirigida
por Dra Eva A. Uchmany, 1998, México D.F., p. 121.

343 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputacién Provincial, 1985,
p. 209.

34 Diego Garcia de Palacio, Carta-Relacién, Relacion y Forma, México, UNAM, 1983 (1576), p. 123.

345 Proteccion de indios, Archivo General de Indias, Patronato, 278, N.2, R.12. Notre paléographie.

84



Chiapas qui se sont déplacés jusqu'a la Real Audiencia, a Santiago de los Caballeros au
Guatemala, afin de dénoncer les agissements de leur encomendero. llsimplorent qu'il est urgent
que le roi remedie au plus vite la ruine qui menace les Indiens de la province de Chiapas a cause
des grands tributs qui leur sont exigés. Les Dominicains soulignent que "ay muchas necesidades

g[ue] remediar" mais que :

La mas urgente al p[re]sente es acerca de las tasaciones g[ue] se [h]an hecho y agora se
hare de los tributos q[ue] los indios deben dar a v[uest]ra m[agestad] y a los encomenderos
[...] hallandose agravios los indios desta p[ro]vi[ncia y no pudiendo cumplir el tributo g[ue]
[h]avia doze afios qfue] les [h]avia tasado fuero[n] a Guate[ma]la a la real audien/ciJa [...] y
q[ue] después fueron al gobernador a pedir los desagravios [...J>*°

La lettre cite Pedro de Solorzano qui est devenu I'encomendero de Chamula suite a la
conguéte du Chiapas en 1528 (Diego de Mazariegos avait subtilis¢ Chamula a Bernal Diaz del
Castillo), a Pedro Moreno et a Alonso Hidalgo. Sa lettre dénonce les agissements des oidores
et des encomenderos car ils comptent plus de personnes qu'ils ne devraient dans le paiement

des tributs ! Nous constatons que, quand l'oidor arrive au village :

Cuenta los indios més delicada y curiosamente que es posible al encomendero de suerte
gue no dexan viejo ni manco ni cacig[ue] ni mogo dela yglesia que no cuenten y aung[ue] diz[en]
que quita [el oidor] algunos destos por imposibilidados en muchas tasas®*’

Les tributs ont été doublés voire méme plus ! Les Indiens dénoncent les tributs
pharamineux lorsqu'ils font remarquer qu'un "pueblo rezien tasados en 80 mantas y tasado el
en 280 y pueblos a qui[én] doblo el tributo"**. C'est pour cela que des Indiens de la région du
Chiapas sont partis au Guatemala demander de I'aide et cela se comprend tout a fait. De plus,
personne dans le village ne comprenait ce que faisait et disait le juge car :

Todo lo dicho se haze en roma[n]ce [..:] y las peticiones dan en romance y en romance les
responden y ningu[n] remedio tiene los indios sino pasadas estas algarabias y barbarismos venir
a nosotros q[ue] les declaramos g[ue] contiene la tasa **°

346 Tomas de la Torre, Tributos exigidos a los indios de Chiapa, Archivo Histérico Nacional, Diversos-colecciones,
24, N. 59. Notre paléographie. Ici, nous n’avons pas rétabli les accents en particulier verbaux sauf lorsque les mots
sont compléter entre crochets.

347 |bid.

348 |bid.

39 Tributos exigidos a los indios de Chiapa, Archivo Histdrico Nacional, Diversos-colecciones, 24, N. 59. Notre
paléographie. Pour comprendre cette citation il faut signaler les catégories de population exemptées de tribut :
caciques, jeunes de moins de 15 ans, hommes de plus de 50 ans, veufs et veuves. Voir German Colmenares, La
provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social (1539-1800), Tercer Mundo S.A, Santafé de
Bogota, 1997, p. 47 - 48.

85



Tomas de la Torre dénonce la facilité et les dérives de I'oidor a régler le probleme, quand
on sait avec quel soin les dominicains apprirent les langues de la Province®?, en ne parlant
qu'en espagnol, cette langue romane. Et poutant, I’oidor est censé défendre la justice du roi et
donc des sujets Indiens et leurs droits. De plus, ce document nous donne des informations trés
intéressantes sur le statut de tlamemes (ou tameme), les porteurs de charges lourdes, qui avait
été interdit dés 1528 par la Couronne espagnole méme s'il y avait une rémunération®?,
Cependant, cet "emploi™ était toleré quand les encomenderos percevaient les tributs pour les
emmener sur le lieu de leur résidence sans excéder toutefois vingt lieues sinon I'encomendero
devaient payer ces Indiens porteurs®2. On peut douter que cette distance soit respectée dans le
cas suivant quand le juge venant du Yucatan était accompagné d'une grande quantité de
Tlamemes. Seront-ils payés ? Cela est moins sir. On peut penser qu'une grande corruption
s'immisce dans la vie de tous les jours et que certains, et cela ne changera pas dans les siécles a

venir, s'enrichissent sur le dos des plus pauvres :

Es tan favorecedor de los espafioles y tan contrario de los indios [...] les tasase el oydor
la tierra [ ...] q[ue] avia sido tasada de un ario atras y muchos pueblos avia uno o dos meses que
le tasar[n]y otros tenian p[ro]vision [pa]ra gque los contasen cometiose al oydor que tasados y
por tasar los tasase de nuevo a vista de ojos el cual no salio de la ciudad ni embio a nadie g[ue]
los contase ni viese el asiento ni posibilidad de los pueblos y[...] taso la tierra y fuese dexando
mandado qfue] salido el llamasen los indios y les diesen las tasaciones [...] y el mismo agravio
hizo en el mayor y en todo lo demas y contra todas las cedulas y p[ro]visiones reales mando asi
a los de cerca como a los de lexos traer los tributos a la ciudad asi de alim[en]tos como de ropa
y aung[ue] en unas partes con mas agravios gque en otras y no parezca a [v]uestra m[agestad]
increible esto g[ue] el viniendo de yuacat[an] metio en esta ciudad gran quantidad de

tlamemes®®®,

Les Indiens ne percevaient pratiquement rien pour vivre et étaient assujettis au travail
obligatoire, le repartimiento, pour payer les tributs, ou bien au service personnel qui obligeait
des hommes adultes a fournir leur force de travail a différents encomenderos, surtout dans
I'exploitation des mines®>* mais aussi la mita agraria (semailles, récoltes), et la mita urbana®®
(construction de maisons, de moulins, de I'église,...). Nous I'avons vu avec Baltazar Guerra qui

envoya plus de 200 indiens travailler dans les mines, loin de chez eux, pendant une durée

350 Voir Infra, ch. 4, p. 108.

351 William Sherman, Trabajo forzoso en América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987,
p. 112.

352 Ethelia Ruiz Medrano, Gobierno y sociedad en Nueva Espafia: segunda audiencia y Antonio de Mendoza, El
Colegio de Michoacan, México, 1991, p. 88.

353 Archivo Histdrico Nacional, Tributos exigidos a los indios de Chiapa, Diversos-colecciones, 24, N. 59. Dans
notre paléographie, nous n'avons pas spécifié les accents notamment en ce qui concerne les suffixes verbaux.

34 Silvio Zavala, El servicio personal de los indios en Nueva Espafia, 1521-1540, tomo |, México, El Cologio de
México, 1984, p. 27.

3% Travail obligatoire agricole ou urbain.

86



indéterminée. Beaucoup d'entre eux n'en revenaient pas. Aussi, concernant la mita agraria, un
document de 1580 ordonne que les principales du village de Chamula, village proche de Ciudad

Real, donnent des Indios pour qu'ils fassent leur service personnel sous peine d'amende 3 :

Juan de la Tovilla, teniente general de alcalde y justicia mayor de la Ciudad Real y sus
provincias, mando a vos, el gobernador y alcaldes y principales del pueblo de Chamula, que deis
a Pedro Ortés de Velasco, vecino de esta ciudad, ocho indios naborios para el servicio y
aviamiento y beneficio de sus sementeras, pagando por cada semana a cada uno de los dichos
ocho indios cuatro reales, conforme a lo proveido por el honorable cabildo de esta ciudad, la
cual cumplid so pena de diez pesos para la cAmara de Su Majestad. Hecho en la Ciudad Real de
Chiapa seis dias del mes de marzo de 1580

Les conséquences de ce service personnel sont que beaucoup d'habitants hommes fuient,
pour échapper a cette corvée. Certains vont dans les villes et passent volontairement a une sorte
de statut hybride d'Indien rattaché a aucun cacique ni village. Remarquons aussi les lois qui
obligent les encomenderos a la fin du XVI éme a payer la main d'ccuvre indienne requise, ce
qui n'était pas le cas auparavant. A la fin du XVIéme siecle, les populations du Chiapas sont
décimées par les maladies et famines successives ce qui pourrait engendrer des conséquences
économiques désastreuses surtout que Ciudad Real ne vit que sur I'exploitation des mines et de

la canne a sucre3%,

3.2.1.2 Les tributs et tasaciones

Dés 1531, le premier président de la Deuxiéme Audience de Nouvelle Espagne, apres
la révocation de Nufio de Guzman, I'évéque Sebastian Ramirez de Fuenleal, arriva a México et
mit fin a dix années de regne des conquistadores, parvenant enfin a commencer la construction
d'une société coloniale ou les Indiens étaient des sujets de la Couronne et ou la Justice pouvait
les défendre. Dés lors, étaient définies les bases d'une société coloniale plus stable pour s'assurer
du bon traitement des Indiens, réduire les tributs et interdire les travaux excessifs et de charges
et bien sdr, les "civiliser" et en finir avec les encomiendas pour privilégier I'agriculture et

I'élevage, les arts et les sciences®®. Enfin, & partir de 1540, se manifeste la présence de la

3% Archivo General de Centroamérica, Fondo Provincia de Guatemala, Los principales de Chamula son
obligados a dar servicio personal para los vecinos espafioles de Ciudad Real, 1580 A1, leg. 2896, exp. 42979, in.
Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas", Historia de los pueblos indigenas de
México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1994, p. 213.

357 AGCA, Fondo Provincia de Guatemala, Al, leg. 2896, exp. 42979.

3%8 William Sherman, Trabajo forzoso en América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987,
p. 252.

39 Juan Caballero Corral, "Las “Leyes Nuevas” del Emperador Carlos V, influencia de su espiritu proteccionista
en el derecho laboral mexicano”, Revista Chilena de Historia del Derecho, nim. 23, 2011, p. 129-1609.

87



Couronne castillane qui, dans son processus de centralisation du pouvoir, met fin aux énormes
privileges cédés auparavant aux conquistadores. L'arrivée du premier président de I'Audience
des Confins (Guatemala), Alonso Ldpez de Cerrato, donne lieu a la redistribution des

encomiendas®®,

L'une des conséquences économiques les plus importantes de la conquéte a été
I'appropriation et I'exploitation de la main-d'ccuvre indigéne par les Espagnols. Les
Conquistadores et les premiers colonisateurs avaient recherché avant tout un enrichissement
rapide. Mais ils ont vite constaté qu'ils ne pouvaient plus vivre seulement de trocs, de plumes
de quetzal ou de bracelets pour subvenir a leurs besoins. Au départ les Espagnols exigeaient un
tribut en or, voire en bijoux précieux, peu importe si la région n'était pas aurifére. Malgré que
la région du Chiapas soit pauvre en ressources, a Copanaguastla, il y a avait des mines d'or,
celles qui intéressaient fortement Baltazar Guerra. C'est la Couronne qui imposa un tribut en
produits locaux pour éviter les abus, puis en monnaie pour éviter les abus sur les quantités
percues®®®. Les encomenderos ont di alors modifier la source de leur revenu en s'orientant vers
les productions agricoles, riche en matieres premiéres et le commerce. Les Indiens, ressource
la plus abondante, allaient alors en devenir la main d'ceuvre et les Espagnols allaient se
I'approprier et I'exploiter alléegrement. C'est ainsi que le travail des Indiens était déterminé par
les tributs qu'ils devaient payer a leur encomendero®?. Le 26 mai 1536, Charles Quint envoie a
Antonio de Mendoza une Cédule Royale "sobre la tasacion de los tributos de indios y la

sucesion de encomiendas" :

Nos somos informados que por haber estado todos los indios de esa tierra encomendados
a diversas personas y no estar tasados los tributos que los indios de cada pueblo han de pagar,
los espafioles que los han tenido encomendados les han llevado y llevan muchas cosas de mas
cantidad de lo que deben y buenamente pueden pagar, de que se han seguido y siguen muchos
inconvenientes en gran dafio de los naturales de esa tierra, lo cual cesaria si por nuestro
mandado estuviese tasado y sabido los tributos que cada uno habia de pagar, porque aquelloy
no mas se les llevase, asi por nuestros oficiales en los pueblos que estuviesen en nuestro nombre,
como los esparioles y personas particulares que los tuviesen en encomienda o en otra cualquier
manera, porque por experiencia ha parecido, después que los oidores de esa Audiencia

360 Silvio Zavala, "Contribucion a la historia de las instituciones coloniales en Guatemala ", Jornadas, El Colegio
de México, México, Ch. 2 "les encomiendas”, 1945, p. 53 — 74. Cette redistribution peut sembler bénéfique a
premiére vue (fin des abus), mais reléve souvent du partage du pouvoir entre colons non conquistadors et s'avére
souvent au final pire, ou pas mieux.

361 German Colmenares, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social (1539-1800),
Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogota, 1997, p. 89.

362 Francisco L. Jiménez Abollado, " Implantacion y evolucién de la encomienda en la provincia de Tabasco, 1522-
1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 14 — 39.

88



entendieron en la tasacion de los tributos de esa tierra, haber cesado en gran parte los dichos
dafios e inconvenientes®®?

Les tasaciones, c’est-a-dire les valeurs des biens et des objets spécifiés par chaque
entité encomendora, indiquaient la quantité que chaque communauté indienne devait payer3%.
Chague communauté indienne devait alors donner a I'encomendero une quantité de denrées, de
textiles, de produits établis par lui-méme ou bien par la Couronne, laquelle obligea a payer en
produits locaux puis en monnaie®®®. Zamora Acosta avance que la premiére tasacion formelle
n'a été mandatée par Lopez de Cerrato, président de I'Audiencia de los Confines qu'a partir de
1549 et en compensation au travail donné par les Indiens, les encomenderos devaient les payer
soit en nature soit en argent®®®, Le but des tasaciones définies par les oidores (juge membre de
la Real Audiencia) était de protéger les Indiens des abus des encomenderos car il y en avait
énormément de la part des encomnedero et des regidores. Par exemple, I'oidor Lorenzo Lebron
de Quifiones informa des problemes au sujet des tributs qui soulignaient des méthodes

esclavagistes dans les encomiendas :

E1 modo y orden que tenian de servirse de los naturales era muy contra ley de cristiano y
causa de su total destruccion y disminucién: muchos de los encomenderos sin tasacion, y los que
la tenian excediendo en muy gran cantidad y suma de lo que en ellas se contenia, y las tasaciones
gue habia podia ser de seis o siete afios a esta parte en aquella provincia, y servianse de ellos a
su voluntad sin que nadie les fuese a la mano; las tasaciones que habia asi de pueblos de V. M.
como de encomenderos eran excesivas y en muy gran cantidad de lo que podian pagar, porgue
antes de gue se tasase se servian de ellos con tanta desorden que por mucho que se les quitaba
de las dichas tasaciones, quedaban tan cargados que por ninguna via podian cumplir®®’

Il recut des instructions du vice-roi Luis de Velasco en 1558 pour que cessent les excessifs

tributs, les réguler et protéger ses vassaux indiens®® :

363 Richard Konetzke. Coleccién de documentos para la historia de la formacion social de Hispanoamérica, 1493-
1810. Volumen | (1493-1592). Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, 1953, pp. 171-174.

%4 Silvio Zavala, "La Encomienda Indiana", EI Trimestre Econémico, Fondo de Cultura Econémica,Vol. 2, No. 8,
1935, p. 423 -451.

365 Fernando Montenegro, Patricia Gudifio, La mita en la Real Audiencia de Quito, Quito, Ediciones Abya Yala,
1986, p. 5.

366 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputacién Provincial, 1985,
p. 246. La date ici est trés importante car cette premiére tasacion est I'imposition de la volonté de la Couronne sur
celle des encomenderos qui commettaient tous les abus.

367 \oir "Relacion de la visita que el Lic. Lorenzo Lebrén de Quifiones hizo por mandato de S.M", Papeles de la
Nueva Espafia, coleccionados por Paso y Troncoso, Geografia y Estadistica, 2 serie, 11, 99, in. José Miranda, El
tributo indigena en la Nueva Espafia durante el siglo xvi. El Colegio de México, México, 1952, p. 232.

368 |_e premier vice-roi, don Antonio de Mendoza, prend ses fonctions fin 1535 jusqu'en 1551 mais curieusement
nous n'avons rien de sa part concernant le traitement des Indiens du Chiapas a part sa Relacion a Luis de Velasco
en 1551 dans laquelle il met en avant le bon traitement des Indiens, mais nous n'avons pas a notre connaissance
ses mesures : " Lo principal que siempre S. M, me ha mandado, ha sido encargarme la cristiandad y buen
tratamiento de estos naturales”. Il rajoute plus loin qu'il faut prendre le soin d'écouter les Indiens: " Yo he tenido
por costumbre de oir siempre los indios, y aunque muchas veces me mienten, no me enojo por ello, porque no los
creo ni proveo nada hasta averiguar la verdad. Algunos les parece que los hago mas mentirosos con no

89



Porque pudiere ser que las tasaciones de algunos pueblos [...] estén confusas. veréis todas
las tasaciones y moderaciones de los pueblos que visitareis, y a los que hallareis confusos o que
tuvieren alguna duda [...Jaclararlas héis muy por extenso, dando a entender a los indios en las
dichas tasaciones y moderaciones o declaraciones que de ellas hiciereis lo que de ahi adelante
han de dar y pagar, dejandoles un traslado de lo que asi proveyereis [...]; y ademas de esto
tendréis especial cuidado de saber si los encomenderos llevan a los indios [...] mas tributos de
lo que por su tasacion son obligados u otras cosas fuera de ella, y hacerles héis volver luego lo
que averiguareis haber llevado demasiado y castigaréis a los culpables conforme a justicia®®

La quantité de tributs que devait payer chaque village dépendait du nombre de
tributaires et, durant un temps, la tasacion n'était pas personnelle mais collective. Cela amena
de nombreux conflits entre les Espagnols et les Indiens. Les Leyes Nuevas, appliquées par
Cerrato au Guatemala a partir de 1549, ne suffirent pas pour endiguer les protestations des
encomenderos et celles des Indiens. Les charges qui leur étaient demandées restaient
excessives®’® car aucun des encomenderos n'avaient pris en compte (ou ne voulaient pas prendre
en compte) la fulgurante baisse démographique et c'était bien le rdle des visitadores de se saisir
de ce probleme et de remettre I'ordre, notamment en matiére démographique. 1l n'était pas rare
que les encomenderos fassent pression sur les Indiens pour que ces derniers déclarent plus de
tributaires qu'il y en avait réellement3’%, Les charges étaient devenues bien trop lourdes®’2, Pour
pallier ce probleme, de nouvelles tasaciones ont été ordonnées et devinrent individuelles.
Chaqgue Indien savait ce qu'il devait payer personnellement. Cela devait éviter a I'avenir les
conflits. Ainsi, lorsque que Lebrén de Quifiones voyagea a Chiapan, en 1558, il clarifia les
tasaciones que chaque personne tributaire®”® devait a son encomendero et & la Couronne

espagnole en spécifiant la quantité et la périodicité :

castigarlos: fallo que seria méas perjudicial ponerles temor para que dejen de venir a mi con sus trabajos, que el
gue yo padezco en gastar el tiempo con nifierias" Par contre, selon lui, les abus des religieux devaient étre réprimés
en secret pour ne pas toucher a leur autorité ni a la sainte doctrine, ce qui laisse perplexe quant a son integre
autorité : " En caso que se ofrezca ser necesario hacer algunas represiones a los frailes y clérigos, sean secretas
de indios y espafioles, porque asi conviene por lo que toca a su autoridad y a lo de la doctrina”. Voir, "Relacion
de Antonio de Mendoza a Luis de Velasco al término de su Gobierno, sin fecha, c¢. 1550 o0 1551", en Los virreyes
espafioles en América durante el gobierno de la Casa de Austria, México, t. I, edicion de Lewis Hanke con la
colaboracion de Celso Rodriguez, Atlas, Madrid, 1976 (Biblioteca de Autores Espafioles [BAE], t. CCLXXIII),
p. 49.

369 José Miranda, El tributo indigena en la Nueva Espaifia durante el siglo xvi. EI Colegio de México, México,
1952, p. 308. Remarquons la pédagogie dans cette citation : il faut informer les Indiens de leurs droits, et leur
laisser une trace écrite de ce que la Couronne veut percevoir, pour éviter les abus antérieurs (la loi du plus fort).
370 Gabriela Solis Robleda, Bajo el signo de la compulsion. El trabajo forzoso indigena en el sistema colonial
yucateco 1540-1730. México, D.F.: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia social,
Instituto de Cultura de Yucatan/Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 2003, p. 42.

371 German Colmenares, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social (1539-1800),
Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogota, 1997, p. 38.

372 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputacién Provincial, 1985,
p. 261.

373 Grace a l'imposition, des recensements de la population ont été mis en place. Voir infra, chapitre 5, p. 146.

90



Chiapan. Tenia 55 indios casados y 21 medio tributarios. Les impuso el siguiente tributo:
Nueve mantas de algodon (cada manta de tres piernas; cada pierna de dos brazas y cada braza
de dos varas de largo por tres cuartos de vara de ancho) —cada cuatro meses, cuarenta fanegas

de maiz cada ano, setenta y dos gallinas de la tierra cada afio®”.

3.2.1.3 Les corregidores

Avec l'institution des encomiendas, les encomenderos avaient besoin d'intermédiaires
pour s'assurer que les travailleurs indiens remplissent bien leurs charges. Ils nommaient alors
des Indiens dont la fonction principale allait étre de percevoir les tributs et d'organiser les
journées de travail pendant I'absence de I'encomendero. Cela avait surtout pour but de
privilégier au maximum les relations entre les Indiens avec ces intermédiaires. Ce statut,
octroyé a deux Indiens maximum, était de grande importance aux yeux de la Couronne
espagnole car il devait enseigner la maniére de vivre espagnole aux communautés indiennes.
La Seconde Audience de Nouvelle Espagne spécifia les points clés de ces nouveaux postes dans

les Instructions signées le 12 juillet 1530 :

Para que los indios naturales de aquella provincia comenzasen a entender nuestra manera
de vivir, ansi en su gobernacion como en la policia y cosas de republica, seria provechoso que
hubiese persona dellos que juntamente con los regidores espafioles que estan proveidos entrasen
en el regimiento y tuviesen voto en él; y asi mismo que hubiesen en cada pueblo un alguacil
dellos; porque, ademas de los provechos dichos, parece que esto les haria tomar mas amor con
los espafioles y parecerles ia bien nuestra manera de gobernacion®”

Il est important de souligner la relation qu'il y a entre ce systeme de tribut et le social et
que "en los primeros tiempos de la Colonia, la principal causa del mal tratamiento de los indios

fué probablemente el tributo™7 :

En mas de una ocasion fué motivo de abuso por parte de encomenderos y corregidores,
unas veces “‘graves” y otras “leves”, dando por resultado las quejas de los indios “que tenian
como causa los abusos en materia de tributos”. Dichas quejas determinaron al fin la proteccion
legal y gubernativa de los indios en este respecto. Ademas —nueva repercusion social—, fué el
tributo un factor importantisimo de la desintegracion familiar, “desintegracion” que hubo de ser
forzosamente mayor que la de los pueblos, ya que la separacion de los consortes y de padres e
hijos, a causa de los servicios personales y del comercio, para obtener con qué pagar el tributo,
era constante durante buena parte del afio, con las consecuencias que tanto sefialaron los
eclesiasticos, principalmente los religiosos"*"’

374 A.G.N.M., Mercedes, LXXXIV, f. 5, op. cit. in, José Miranda, El tributo indigena en la Nueva Espafia durante
el siglo xvi. El Colegio de México, México, 1952, p. 309.

375 Vasco de Puga, Cedulario de la Nueva Espafia, Comdumex, Chimalistac, México, 1985 [1563], f. 40.

376 José Miranda, El tributo indigena en la Nueva Espafia durante el siglo xvi. EI Colegio de México, México,
1952, p. 223.

377 |bid.

91



Dans cette citation, nous voyons poindre la critique des corregidores pourtant censés
défendre les Indiens au nom du roi contre les abus des encomenderos. En ayant désigné d'autres
dirigeants indiens a la place des principales, qui avaient été élus par leurs propres habitants des
villages, des rébellions contre ces dirigeants virent le jour. Nous devons comprendre que les
personnes qui dirigeaient la communauté avant l'arrivée des Espagnols n'étaient pas
spéecialement celles qui avaient un plus haut rang dans la société amérindienne préhispanique

et étaient élues par vote®’®,

Le terme de principal que les Espagnols emploieront pour identifier les seigneurs qui
gouvernaient dans les villages, ne se référerait pas a une personne sinon a un groupe de
personnes qui se réfereraient donc a des principales et pas seulement nobles a I'époque
préhispanique®®. Nous ne devons pas faire le rapprochement entre statut de principales chez

les mayas et celui des nobles au sens européen, descendants de I"aristocratie”. Pour les mayas,
il s'agissait d'élire des personnes qui méritaient le respect. Le religieux dominicain Domingo de
Ara, dans Vocabulario de la lengua tzeldal segun el orden de Copanaguastla nous permet de
noter son erreur en traduisant par "noble™ ou principal, le nom aghawetic, portant la pluralite,
et qui se référe donc & un groupe particulier et non & une seule personne®®. De plus, dans Las
Memorias en lengua nahuatl enviadas a Felipe Il por indigenas del Valle de Guatemala hacia
1572, Karen Dakin nous informe que les principales du village de Santa Ana signent en ndhuatl:
"timochinti veuetque nican Santa Ana" traduit par "nosotros todos los ancianos [veuetque] de
aqui, de Santa Ana3®!. Les documents montrent clairement qu'il n'y a pas des alcaldes mais
aussi des principales qui ne sont pas nobles dans le sens européen : nous voyons donc que les
principales peuvent étre des charpentiers, des cereros, des tailleurs,...*®. La question
d’hérédité ne se posait sans doute pas comme elle pouvait I'étre dans les monarchies du Vieux

Monde ou au Mexique Central.

378 \oir Supra, chapitre 1, p. 35.

379 Gudrun Lenkersdorf, Republicas de Indios, Pueblos Mayas en Chiapas, siglo XVI, México, UNAM, 2001,
p. 151.

380 Mario Humberto Ruz, "Vocabularios indigenas coloniales : otra lectura, otra historia”, Mesoamérica, nim. 18,
1989, p. 295 — 328.

381 Karen Dakin, Nuestro pesar, nuestra afliccion. Tunetuliniliz, Tucucuca. Memorias en lengua nahuatl enviadas
a Felipe Il por indigenas del valle de guatemala hacia 1572, Paleografia, traduccion, ensayos y notas de Karen
Dakin, Introduccion y notas historicas de Christopher H. Lutz, UNAM, México, 1996, p. 38-39. Veuetque s'utilisait
comme synonyme a pipiltin, les nobles en nahuatl. Cependant, signer "les anciens" équivaut a revendiquer une
forme de sagesse (donc a établir la sagesse et validité de leurs demandes au roi d'Espagne). Cela peut étre interprété
comme des stratégies rhétotiques des Indiens afin de défendre leurs droits.

382 |bid. p. 21

92



Nous pourrions donc conclure qu'au Chiapas, le cacique était bel et bien une invention
espagnole pour faciliter les communications. La hiérarchie préhispanique était donc différente
de celle du Mexique Central®2, Une lettre de Cerrato le 25 mai 1552 met en lumiére cette
politique®®* des K'iché qu'un groupe de personnes et non une seule personne gouvernait le

territoire :

En esta tierra [h]a[b]ia g[ua]tro se[fi]ores. El uno era se[fiJor de los Utlatecas y otro de
sacapulas de Guatimaltecas y otro de Comalpa y otro de [x]ilotepeque [...] servian muchos
pueblos pero no les da[b]an preco ni servicio ordinario sino lo g[ue] [h]a[b]ian menester con
estos [h]a[b]ia ve[i]nte y [c]uatro diputados g[ue] entendian en las cosas de gobernaci[én] y

justicia [...] que si el se[iiJor mas principal ha[cj}ia alguna cosa [i]ndebida le cortaban la

cabe[z]a estos se[fi]ores®®.

Nous voyons que le pouvoir des K'iche était partagé entre quatre seigneurs mais qui
devaient aussi rendre des compte devant vingt-quatre "députés”. Et selon Gudrun Lenkersdorf,
il est probable que les villages de Chiapas avaient la méme politique et que ce soit un conseil
d'Anciens qui l'exerce®®, Etre principal revenait donc a étre élu par vote, et il semblerait donc,

en priorisant les Anciens.

Mais les maladies touchant les plus vulnérables ont modifié les hiérarchies indiennes des
le début de I'époque coloniale. Ce n'étaient plus des personnes expérimentées et choisies par le
village qui allaient diriger la communauté mais des plus jeunes désignés arbitrairement et qui
n'étaient pas préts pour un tel statut®’. Et, les regidores, désignés par les Espagnols vinrent
achever le systéeme hiérarchique des communautés en se placant directement a la téte. Tello
Sandoval, membre du conseil des Indes est de plus en plus convaincu que les "pueblos de indios
de cada provincia se gobiernen por sus alcaldes indios y regidores elegidos en cada un afio y
confirmados por el Audiencia Real"3®. Il voyait ainsi un gouvernement indien sans espagnol
qui s'immiscerait dans les relations entre le roi et ses sujets indiens. Cela aura pour conséquence,

en ce qui concerne le Chiapas, de ne pas altérer et conserver alors la hiérarchie préhispanique

383 e sujet demanderait une étude a part entiére, impossible ici.

384 Archivo General de Indias, GUATEMALA, 9A, R.19, N.82, f.3. Notre paléographie.

385 |bid.

38 Gudrun Lenkersdorf, Gobiernos locales en los pueblos de Indios , Chiapas, siglo XVI, Tesis doctoral dirigida
por Dra Eva A. Uchmany, 1998, México D.F., p. 127.

387 Murdo J. MacLeod, Spanish Central America, a socioeconomic history, 1520 — 1720, University of California
press, Berkeley, 1973, p. 135.

388 Carta del licenciado Tello de Sandoval al principe Felipe, México, 19 de septiembre de 1545, in. Francisco de
Paso y Troncoso, Epistolario de Nueva Espafia, Tome 1V, Antigua Libreria Robredo de José Porrua e Hijos,
México, 1939, p. 234.

93



dans les villages (et ce, encore de nos jours)3®. Ces nouveaux "caciques" étaient gratifiés pour
la collaboration qu'ils entreprenaient avec I'encomendero. Nous I'avons vu dans la rébellion des
Chiapanéques en 1532 lorsque Baltasar Guerra offrit a don Diego Nocayola des cadeaux, tels
que des "caballos y espadas y ropas de seda y pafio y camisas y jubones y puercos de cria y
ovejas"”, pour son exemplarité vis a vis des Espagnols®®. Tous ces priviléges ont renforcé le
role de ces caciques nommés qui n'étaient pas spécialement nobles indiens. Le probléme de ces

caciques est souleve par Antonio de Mendoza :

En lo tocante a las elecciones de los caciques y gobernadores de los pueblos de esta Nueva
Espafia ha habido y hay grandes confusiones, porgue unos suceden en estos cargos por herencia
de sus padres y abuelos, y otros por elecciones, y otros porque Moctezuma los ponia por
calpisques en los pueblos, y otros ha habido que los encomenderos los ponian y los quitaban a
los que venian, y otros nombraban los religiosos [...] Hay otra eleccion de gobernador en algunos
pueblos, que es cargo por si, diferente del cacique, que tiene cargo del gobierno del pueblo, y
éste eligen los indios®*

Cela transforma considérablement le droit a la terre et tous les tributs et services
personnels et qui étaient dus a I'origine aux dirigeants naturels furent éliminés®®2. C'est a partir

de la que les Indiens du Chiapas ont été vraiment dépouillés de leur terre.

3.3 Conclusion

La politique des encomiendas assignait chaque ville amérindienne a un colon espagnol
pour le servir. Les Indiens ont été forcés d'augmenter leur production qui ne leur revenait pas

de droit. Par contre, celles-ci enrichissaient considérablement les encomenderos®®®

. Qu'en est-
il de la liberté des Indiens ? Méme si avant l'arrivée des Espagnols, certains Indiens et
communautés étaient soumis a I'esclavage et aux tributs, la maniere dont ces obligations ont été

appliquées durant tout le XVVIéme siecle a eu des répercussions néfastes au sein de la population

389 Gudrun Lenkersdorf, Gobiernos locales en los pueblos de Indios, Chiapas, siglo XVI, Tesis doctoral dirigida
por Dra Eva A. Uchmany, 1998, México D.F., p. 126.

3% Gudrun Lenkersdorf, Republicas de Indios, Pueblos Mayas en Chiapas, siglo XVI, op.cit., México, UNAM,
2001, p. 170. Voir Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, a 17 de septiembre
de 1554, AGI, Patronato, leg. 60 nim. 3, ramo 1. Les Espagnols construisaient ces élites coloniales, en leur
concédant un rang a part avec ces priviléges vestimentaires, armes et chevaux (atouts principaux ayant assis la
supériorité militaire espagnole).

391 "Relacion de Antonio de Mendoza a Luis de Velasco al término de su Gobierno, sin fecha, ¢. 1550 o 1551", en
Los virreyes espafioles en América durante el gobierno de la Casa de Austria, México, t. I, edicién de Lewis Hanke
con la colaboracion de Celso Rodriguez, Atlas, Madrid, 1976 (Biblioteca de Autores Espafioles, que los indios
naturales de aquella provincia comenzasen a entender nuestra manera de vivir, ansi en su gobernacion como en
la policia y cosas de republica, seria provechoso que hubiese persona dellos que juntamente p. 49.

392 aura Machuca, "Como la sal en el agua”, El cacicazgo en Nueva Espafia y Filipinas, Margarita Menegus
Bornemann y Rodolfo Aguirre Salvador (coords), México, UNAM, Plaza y Valdés, 2005, p. 165-201.

393 _uis F. Linares Lopez, "Apuntes para la historia del trabajo en Guatemala”, ASIES, Guatemala, nam. 3, 2015,
p. 22, 36, 85.

94



chiapaneca, zoque et maya. Les rébellions contre la domination des encomenderos et la
négligence du travail de certains juges dans I'élaboration des tasaciones ont amene I'épuisement
dans les communautés indiennes. L'encomienda est une des causes principales de la baisse

drastique de la population indienne.

De méme, parce que les encomenderos devaient favoriser I'évangélisation, la relation
entre encomenderos et religieux était constante mais pas pacifique. Les Nouvelles Lois en sont
le point de départ. L'arrivée des Dominicains en terres chiapaneques a été tres mal percue par
la population espagnole car les religieux dénoncaient les exces de certains encomenderos. En
1542, la promulgation des Nouvelles Lois a profondément affecté le systéme d'encomienda aux
Indes & la demande de Bartolomé de Las Casas. Ces nouvelles lois vont déboucher sur les
protestations des encomenderos. Mais, ces religieux n'étaient pas exempts de mauvais
traitements envers les Indiens qu'ils ont convertis a la foi chrétienne. Toribio de Benavente
Motolinia, franciscain, dénonce les abus®** de Bartolomé de las Casas lorsqu’ils se
rencontrérent a Tlaxcala, avant que ce dernier demande au roi les Nouvelles Lois en 1543, soit

nommé Evéque du Chiapas en 1543 et Protecteur des Indiens en 15513% :

Ama mucho & los Indios i quel solo los quiere defender i favorescer mas que nadie; en lo qual
aca mui poco tiempo se ocup0 si no fué cargandolos i fatigandolos: vino el de las Casas siendo Frayle
simple i aport6 & la Cibdad de Tlascala € traia tras de si cargados 27 6 37 Indios que aca llaman
Tamemes®®

Il paraitrait donc que selon Motolinia, Las Casas aurait utilisé des Indiens pour porter
des charges lourdes qui renfermaient essentiellement " procesos i escripturas contra Espafioles,
i bujerias de nada "3%". Toujours selon Motolinia, il paraitrait méme que, suite a sa nomination
en tant qu’Evéque du Chiapas, il arriva en 1544 avec " ciento i veinte Indios cargados sin
pagarles nada "*%. Cependant, Las Casas était chargé de défendre les misérables, et les

Espagnols ont résisté violemment jusqu'a ce qu'il soit contraint de quitter son diocese deux ans

3% Fray Toribio de Motolinia, Carta de Fray Toribio de Motolinia al Emperador Carlos V. 2 janvier 1555, in.
Joaquin Garcia Icazbalceta, Coleccién de documentos para la historia de México, México, 1858, p. 253 -277.

3% Caroline Cunill, « Fray Bartolomé de las Casas y el oficio de defensor de indios en América y en la Corte
espafiola » , Nuevo Mundo Mundos Nuevos, Debates, 2012, lien : http://nuevomundo.revues.org/63939, page
visitée le 3 septembre 2020.

3% Fray Toribio de Motolinia, Carta de Fray Toribio de Motolinia al Emperador Carlos V. 2 de enero de 1555,
in. Joaquin Garcia Icazbalceta, Coleccion de documentos para la historia de México, México, 1858, p. 258.

397 Ibid., p. 259.

38 |bid., Motolinia en rajoute et fait référence aux Nouvelles Lois qui viennent d’étre 1égiférées en Amérique et
souligne le « faites ce que je dis mais pas ce que je fais » de Las Casas: « i agora procura alla con V. M. i con los
del Consejo de Indias, que aca ningun Espafiol pueda traer Indios cargados pagandolos mui bien, como agora
por todas partes se pagan ». Motolinia était Franciscain et Las Casas Dominicain. Les rivalités entre les deux
ordres étaient agressives et il n’était donc pas rare de voir des accusations faites a I’encontre de 1’un et de 1’autre
notamment de leur comportement et donc de leur 1égitimité dans 1’évangélisation des Indiens.

95


http://nuevomundo.revues.org/63939

aprés son arrivée au Chiapas®®. Mais les réductions de villages, los pueblos de Indios, ne sont-
elles pas, elles aussi, un moyen d'abuser de la liberté des Indiens et prouver la domination de la
foi chrétienne ? Nous verrons une fois de plus comment les Indiens du Chiapas ont résisté a

leur maniéere a I'négémonie espagnole.

3% Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, Tomo I, Apéndice 1, Edicién de Edmundo O’Gorman,
méxico, UNAM, 1967, p. LXXXV.

96



,-Jl' rile::]!::! oui,
/

-3
-

- — i
fle n'ent revivens pas, ) /edl‘@—:—-_\
Mﬁ) sacristain! ens, mon Fils!
ﬁ% + XOn va 4 la_megsse!*
: fri@d

r

— v/

it

s
F =T
Q -

DOMINIQUE A DEJA FTE ELUb
SACRISTAIN II. VA PRETER
SERMENT. - -

— S,

‘Taisez-vous wus! La messe va
commencer,; Venez écouter e

Latechismed -

Nous allans
buptiser,

On a de la chiance, le cur
nous a domné une bouchée
de puin,

Fu te rends comple?
Al novs b aidi’s.

Demain malin de’
- Ionne heure, jirai sonner
*  les cloches au bourg,
En altentant,
je vais travailler,

Ale! non,
Du calime,

DOMINIQUE. SUR LE CHEMIN DU RIFFOUIL Rl
DE SAN CIUSTOBAL AVEC SA FEMME- ©

e - e e b i

VIENT

Figure 6 6eme planche de la bande dessinée Dominique Lundi Pou-de —Mouton

La bande dessinée de Mariano Lopez Mendez raconte I'histoire (en tzotzil) de Dominique Lundi
Pou — de — Mouton né a Chamula le 24 ao(t 1924. Son nom lignager refléte son identité indienne. Cette histoire
représente un enfant que va gravir les échelons, de I'apprentissage obligatoire a I'école jusqu'a devenir alcalde de
Chamula. Cette planche 6 fait écho et résume étrangement les relations qu'il y avait entre les religieux et les Indiens
du Chiapas au XVIéme et nous voyons que, 400 ans apres, rien n'a changé. In. André Aubry, Les Tzotzil par eux-
mémes, L'Harmattan, Paris, 1988, p. 90.

97



98



CHAPITRE IV - RELIGIONS ET VILLAGES D'INDIENS

Pour pouvoir évangéliser et civiliser les Indiens, les Ordres religieux ont divisé le
territoire de I'Audiencia de Guatemala®®. C'est en 1544 que ses frontiéres ont été fixées dans le
but de porter atteinte au pouvoir des conquistadores et des encomenderos*®®. A partir de cette
date, pendant pres de 50 ans, I'ordre dominicain a eu le monopole sur le territoire du Chiapas*®
mais les conquistadores et encomenderos dans les années 1570 inviterent les franciscains a
s'installer a Chiapas pour contrecarrer les projets des dominicains dans la suppression des
encomiendas“®. Cependant, I'ordre dominicain n'était peut-étre pas celui qui était prévu au
départ dans cette course a I'évangélisation car Tomas de la Torre écrit que deux religieux
hiéronimites vivaient déja a Ciudad Real avant leur arrivée*®, Cela amena des dissensions entre
les deux ordres. Les Dominicains avaient eu la pleine possession des terres de la Vera Paz et
les franciscains celles du Yucatan. Le premier Ordre religieux qui investissait de nouvelles
terres en était entierement dépositaire. Pour calmer ces conflits, une Cédule royale du 1° aout

1558 voulut remettre de l'ordre*®:

En el distrito donde hay una de las érdenes hubiese entrado primero a doctrinar y
administrar los sacramentos no entren los religiosos de la otra orden a entender en la dicha
doctrina, ni hagan alli monasterio alguno y deis orden que los indios que hubieren en el distrito
donde una orden tuviere cargo de doctrinarlos no se vayan ni pasen al distritio de la otra orden
a recibir los sacramentos*®,

Francisco Marroquin, premier évéque de Guatemala qui n'appartenait a aucun Ordre
catholique, favorisa I'entrée de religieux dans son diocése et autorisa dés 1536 la venue de

missionnaires dominicains notamment I'entreprise pacifique de Las Casas quant a la conversion

400 \/oir Infra, Annexe 2, p. 172.

401 Juan Pedro Viqueira Alban, Geografia religiosa del Obispado de Chiapas y Soconusco (1545-1821), Entre
Diversidades Revista de Ciéncias Sociales y Humanidades, julio-diciembre 2017, nim. 9, p. 147-207.

402 'importance des dominicains peut s'expliquer par le fait de devoir contrebalancer I'importance des Franciscains
de nationalité flamnde, Johann Van den Auwera, Johann Dekkers et Pierre de Gand, religieux pionniers en
Nouvelles Espagne puisqu'ils sont arrivés dés 1523. Voir Robert Ricar, La conquista espiritual de México, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1986, p. 65.

403 |bid.

404 \oir infra, p. 123.

405 Milagros Ciudad Suarez, "Condicionantes de la expansion misional en Centroamérica, siglo XVI", Memorias
del primer congreso internacional de mayistas, UNAM, México, 1994, p. 193 — 207.

408 |bid., op. cit., AGI, Audiencia de Guatemala-393, Libro R. 3, f. 234-235, Real Cédula 1 de agosto de 1558.

99



des Indiens*. 1l sollicita dans une lettre destinée au roi cinquante religieux "que aunque fuesen
quinientos serian pocos, mas con estos me contentaré"%. 1l signale par la méme occasion ce
qu'il défendra tout au long de sa vie en stipulant les solutions aux différents problémes qui
concernent les Indiens du Nouveau Monde: d'interdire le trafic d'Indiens pour qu'ils ne soient
plus esclaves, de réunir les Indiens dans des villages spécifiques, de réglementer le travail dans
les mines et dans les encomiendas qui devront étre quant a elles perpétuelles, de faire venir des
religieux méme si c'est a son propre compte*®, Il a fallu plus de vingt ans pour que les premiers
religieux foulent le territoire chiapaneque. Méme si ’Evéché du Chiapas fut créé en 1539, ce
n’est qu'a Iarrivée en 1545 des 46 religicux dominicains*?, dont le voyage depuis Salamanca
a été organisé en 1544 par Bartolomé de Las Casas, nommé évéque de Chiapas depuis peut,
que I’évangélisation pacifique et les réductions des populations indigénes ont débutées dans le

diocése de Chiapas.

Méme si leur devoir était de protéger les Indiens tout en les convertissant et en les
"civilisant”, a I'instar des encomenderos, il ne faut pas leur donner le bon dieu sans confession.
Des abus de pouvoir vont étre commis envers la population indienne les rites idolatres mis en
cause et qui sévissent encore dans la contrée. L'objectif de I'évangélisation pleine ne sera pas
atteint, les Chiapanecas, Zoques et Mayas vont déjouer et sapproprier les nouvelles
connaissances religieuses catholiques dans le but de sauvegarder leur histoire religieuse. C'est
vraiment a partir de l'arrivée des religieux et en I'occurrence des Dominicains au Chiapas, qu'un
métissage culturel, une hybridation entre des cultures, espagnole et amérindiennes, que tout
opposaient, verra le jour en une nouvelle société. De nombreux changements vont voir le jour
et vont modifier la perception d'un monde en pleine mutation. Pour cela, nous allons nous
pencher un premier lieu sur l'arrivée des premiers évangélisateurs en terre chiapaneque et les
conflits que cela a engendrés avec les colons espagnols. Ensuite, nous verrons que de nombreux
problémes autours des langues parlées et des nombreux villages indiens dispersés et €loignés

des grands centres ont d{ vite étre résolus dans le but de précher efficacement la parole du dieu

407 Alvaro Huerga, Bartolomé de Las Casas Vie et ceuvres, Paris, Les éditions du cerf, 2005, p. 244.

408 Carta dirigida al emperador, AGI, Audiencia de Guatemala, 156. 10 de mayo de 1537, in., Carmela Saenz de
Santa Maria, E! licenciado don Francisco Marroquin : primer obispo de Guatemala (1499-1563) ; su vida, sus
escritos en el cuarto centenario de su muerte, 1563-1963, Ediciones Cultura Hispéanica, 1964p. 132.

409 Carmela Saenz de Santa Maria, E! licenciado don Francisco Marroquin : primer obispo de Guatemala (1499-
1563) ; su vida, sus escritos en el cuarto centenario de su muerte, 1563-1963, Ediciones Cultura Hispanica, 1964,
p. 120.

410 Antonio de Remesal, Historia general de las indias occidentales, y particular de la gobernacion de chiapa y
guatemala, tomo I, libro IV, cap. 20, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de geografia e historia,
1932 (1619), p. 321-322.

411 Avant lui furent nommés en 1538 Fray Juan de Ortega mais qui refusa ensuite le siége épiscopal puis en 1541
Juan de Arteaga qui mourut malheureusement & la ville de México avant de poser un pied & Ciudad Real.

100



catholique. Puis, malgreé les bonnes intentions de départ, nous nous arréterons sur les actes de
maltraitances de Dominicains envers la population indienne pour terminer sur la révélation

d'actes idolatriques qui mélent réminiscences indiennes et syncréetisme.

4.1 Les Dominicains au Chiapas

Fray Tomaés de la Torre est le religieux qui chroniqua la deuxiéme expédition de religieux
espagnols. Entre 1543 a 1597, furent organisées pas moins de18 expéditions qui réunirent 340
dominicains sur le sol américain dont la majorité est allé au Chiapas*2. Ses écrits reflétent les
idées et l'esprit missionnaire, I'entrée dans des territoires indiens et I'étude des langues et
coutumes indigenes*. Sur les 46 dominicains, neuf religieux ainsi que des séculiers et
serviteurs mourront noyés avant d‘arriver au Chiapas, lors de la traversée entre Campeche et
Tabasco, le 18 janvier 1545 a cause d'une tempéte qui renversa leur barque trop chargée
"Ahogaronse por todos treinta y dos personas, nueve religiosos y los demas seglares, algunos
mancebos y buenos nadadores "4*.. Un autre Dominicain qui faisait partit de cette expédition,
Domingo de Vico*s, mourra quelques années apres dans une embuscade que firent les Indiens
lacandons, en 1555%¢. Les Dominicains mirent 424 jours depuis leur départ de Salamanca pour
arriver le 22 mars 1545 a Ciudad Real*’ et les mauvaises situations allaient continuer a leur
arrivée dans la ville épiscopale. A la différence des Espagnols encomenderos, les Indiens les
recurent avec joie et gaieté. Déja, la perception que les Dominicains avaient des Espagnols qui
vivaient a Ciudad Real n'était pas des plus élogieuses :

412 |_a premiére eut lieu en 1543 au Nicaragua dirigé par I'évéque Antonio de Valdivieso accompagné de six de ses
fréeres. Milagros Ciudad Suarez en étudie une dizaine pour cette période. Apres celle de 1544, deux autres
expéditions ont été organisées par Las Casas, mais moins importantes. Milagros Ciudad Suérez, Los dominicos,
un grupo de poder en Chiapas y Guatemala. Siglos XVI 'y XVII Sevilla, Escuela de Estudios Hispano-Americanos
de Sevilla, 1996, p. 74.

413 Milagros Ciudad Suarez, DGPCG, Sevilla, Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla, 1996, p. 32.
414 |bid, p. 95. Tomas de la Torre prend le temps de décrire l'incident et insiste sur le fait que la longue amitié "gran
bien nos fuera que como nos amamos en vida asi no nos apartdmos en la muerte", p. 96.

415 Domingo de Vico fut un des religieux dominicains qui inculqua le message évangélique aux Indiens. 1l est
l'auteur du formidable Theologia Indorum (1553), ouvrages ou sont traduits des textes bibliques en langues K'iche,
caqchikel et tzutuhil. Ouvrages au pluriel car, il n'y a plus version de Theologia Indorum écrite de la main de Vico
mais des copies de copies partielles de son ceuvre et trés peu de parties ont été traduites. Voir introduction de Garry
Sparks in. Fray Domingo de Vico, Theologia Indorum, BnF Manuscrit Américain 10, T. I, Guatemala, 2017, p.
XVIII.

416 Antonio de Remesal, HGIO, Tomo I, libro VI, cap. 12, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de
geografia e historia, 1932 (1619), p. 455.

417 Tomas de la Torre, De Salamanca, Espafia, a Ciudad Real, Chiapas (1544-1546), Ch. 19, Edicién de Pedro
Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad
Intercultural de Chiapas, 2011, p. 157.

101



Eran hombres idiotas y mozos y, de ellos, estaban en los pueblos ganando la vida a bautizar
indios, y, aun, el uno calpixque*® o poco menos, el otro sembraba cafia cabe un ingenio para
haber parte de las azlcares: cosas infames en estas tierras*®

Asi como tener indios por esclavos, siendo manifiesto al mundo cémo se hacian, sacar oro
de las minas con libres, y otras inauditas tiranias de que este mundo de las Indias abundaba, sin
que el rey lo haya podido remediar con santas y justas leyes que siempre ha enviado, por la
insaciable codicia de sus gobernadores y oficiales*?

Las Casas refusait a tout Espagnol qui continuait de la sorte (voler les terres aux Indiens,
les utiliser comme esclaves) de lui donner les sacrements*?. Les colons espagnols n'ont pas
maché leurs mots et nous sentons bien dans leurs propos, rapportés par Tomas de la Torre, a
quel point Las Casas et ses compagnons sont venus leur enlever leurs privileges aprés pourtant
tant d'années au service de leur Majesté et "la platica del pueblo era que el obispo no sabia
nada™#?2. Las Casas pouvait avoir fait des études, étre confesseur connu et reconnu mais pour
les colons espagnols, il était le Diable incarné. Ils ne I'acceptaient plus comme I'Evéque:"jNo
le llamen obispo disaient-ils, que es peor que el antecristo! 422, Les Dominicains ne purent
rester plus longtemps & Ciudad real. Les colons espagnols allerent méme menacer de mort Las
Casas quand un hombre jur6 que lo habia de matar™4**. Pour comprendre les dissensions entre
les encomenderos et les religieux, une comission est donnée par Cédule Royale en 1547 au
conciliateur Diego Ramirez pour qu'il vérifie les dires des religieux quant aux mauvais
traitements des encomenderos & leur égard*®. L'attitude des colons espagnols a recevoir les

religieux était totalement a l'inverse de celle des Indiens qui vivaient a Ciudad Real et aux

418 Dans la société mexica, le calpixque est un intendant qui transmet les ordres et instructions des autorités civiles.
On pourrait le traduire par regidor comme nous l'avons vu dans le chapitre précédent. A I'époque coloniale sa
fonction subsiste pendant prés de 50 ans: relais entre la noblesse indienne (qui possede les terres) et les fermiers
paysans (qui les cultivent mais doivent payer un tribut).

419 Tomas de la Torre, DSECRC, Ch. 20, Edicion de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 165.

420 |bid., p. 166. Les Dominicains révélent une information importante au sujet de I'isolement du Chiapas et du
Guatemala. En effet, la Couronne espagnole et les colons qui se sont installés dans ces territoires ont vite compris
qu'il y avait trés peu de richesses a exploiter. L'intérét pour ces contrées en fut impacté et les problémes entre
encomenderos et Indiens n'eurent pas de véritables échos en Espagne. Voir Ana Maria Parrilla-Albuerne, "La
organizacion de la Hacienda Real en la provincia de Chiapa (1540-1644): oficiales reales, subdelegados y demas
personajes”, Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XI, nim. 2, julio-diciembre de 2013,
México, p. 149 — 164.

421 Tomas de la Torre, DSECRC, Ch. 20, Edicion de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 167.

422 1bid.

423 1bid.

424 1bid. La chronique a été rédigée prés de vingt ans aprés les faits, bien aprés le départ de Las Casas de son
évéché..

425 AGI, Justicia, Leg. 331 in William Sherman, Trabajo forzosoen América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas
Lima, Guatemala, 1987, p. 616.

102



alentours de la ville car leur arrivée s'assimilait a une possible paix, la fin des violences que leur

adminstraient les encomenderos et donc un retour a leur liberté:

Acudieron aqui indios de toda la tierra, de cercay de lejos, y traiannos muchos presentes

y asi abunddbamos de todo. Los caciques traiannos buenos presentes de gallinas, miel, frutas y

de todo lo que tenian [...]. Venian a traer, unos huevos, otros un pollo, y por ventura con mayor

voluntad que los ricos traian, lo que traian, lo poco tenian [...]. No quedo pueblo ni indio
principal que no enviase presente y nos vieniese a ver y muchos maseguales®?® pobres también

[...]. Ylos [I]ndios concurrian alli, asi del valle, como los que venian a servir como otros de los

pueblos*?’.

Cependant, devant cette ambiance pesante et cette insecurité permanente, les religieux
déciderent de partir de la ville et c'est ainsi qu'ils entreprirent leur route vers Zinacantan, puis
vers Chiapa de los Indios et Copanaguastla plus au sud et la Vera Paz au Guatemala avant de
revenir un an et demi aprés, le 13 novembre 15464, & Ciudad Real de Chiapa ou ils allaient
s'arréter pour de bon. C'est a Zinacantan, Chiapa et Copanaguastla, villes qui auront une grande
importance par la suite dans la domination religieuse dominicaine, que les dominicains
commenceront leurs campagnes évangélisatrices auxquelles ne participera pas Bartolomé de
Las Casas, car du fait des circonstances, il partira & México en 1547 puis abandonnera
définitivement son diocese en 1550%%. Pour les religieux, les encomenderos n'avaient pas obéi
au roi au sujet de I'évangélisation des Indiens qu'ils avaient sous leur contrdle. lls avaient plutét
été aveuglés par I'enrichissement personnel et mirent de coté lI'enseignement nécessaire pour
que les Indiens deviennent de vrais et bons sujets de la couronne castillane. Fray Tomas de la
Torre parle en connaissance de cause, puisqu'il était sur le terrain pour en faire l'amére
constatation. Les Indiens ne connaissaient que la Vierge Marie, dieu des chrétiens, jusqu'a

appeler I'église de la ville la Maison de Sainte Marie:

Digo una cosa de que se indignaron los espafioles, pero probarla he con todos los
religiosos: que no habia indio en toda esta tierra que fuese fiel, ni conociese a Dios como los
fieles lo conocen. Y porque yo no quiero contender con necios, sino probar esto a los sabios, doy
por razon lo que ningln espafiol acd negara, que no habia indio que tuviese més noticia de la
trinidad ni de la muerte y pasion de Cristo, ni de su resurreccion, ascension y venida al juicio,
de la resurreccidn de la carne. No sabian mas de esto los indios que de lo que jamas oyeron, y si

426 Mot nahuatl: Indiens qui ne sont ni serviteurs (esclaves) ni nobles. Signifiant "méritant" et désignant la
population paysanne.

427 Tomas de la Torre, DSECRC, Ch. 19, Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid: Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 158.

428 |bid., Ch. 51, p. 257.

429 Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, tomo |, Apéndice 1, Edicién de Edmundo O’Gorman,
México, UNAM, 1967, p. LXXXV, voir aussi Antonio de Remesal, Historia general de las Indias occidentales y
particular de la gobernacion de Chiapa y Guatemala (1619), Edicién del P. Carmelo Saenz de Santa Maria, tomo
I1, libro octavo, cap. 4, Madrid, 1966, p. 106.

103



de alguna cosa formaban concepto de Dios era de Santa Maria porque aquella oian a los
cristianos llamar en sus necesidades y a la iglesia llamaban los indios: casa de Santa Maria*®,

La cosmogonie indienne était polythéiste ce qui était bien différent de la religion pratiquée
par les Chrétiens qui n'ont qu'un seul et unique dieu*3!. L'arrivée des Espagnols, conquistadores
et religieux, avait pour but officiel de convertir les Indiens a leur religion. Domingo de Vico
qui écrira entre 1552 et 1554 Theologia Indorum endoctrine les Indiens en prénant ce dieu
unique et dénonce les mensonges auxquels les Indiens ont cru depuis des centaines d'années.
Dans son ceuvre magistrale, il met en avant l'invention pure et simple de croyances du panthéon
divin des Indiens alors que le dieu chrétien a toujours été parmi les Hommes. On notera de toute
évidence des concordances avec le Popol Vuh. Dans son ceuvre, il dénonce les sacrifices et
autosacrifices qui ne servent en rien car leurs divinités ne sont que pures constructions inertes

et impuissanteset Domingo de Vico refuse complétement les idoles indiennes:

Hace poco, pues, que se abandond y dio por pasada aquella hediondez y podredumbre
vuestra que habian trazado, que habian inventado y fingido vuestras madres y padres de la
invocacion de la piedra, el palo. Antes no habia memoria ni tradicion de empezar a reverenciar
el palo, la piedra. La comenzaron después Hun Toh y Vukub Batz, sus nombres de los sefiores de
los zotziles y tukuchés. En verdad, no hace mucho que aln no habia memoria ni tradicion de
empezar a reverenciar la piedra, el palo. Fue hasta hace cinco o seis generaciones que empezé
a invocarse la piedra, el palo, entre las gentes de aqui y por vosotros. Vosotros sois la sexta
generacion, la sexta generacion de los Ah mac y de los 3ek vach, y la sexta generacion de perros,
animales.**?

Lo que cuidais y guardais ahora es el legado de vuestros compafieros de sordera, de
ceguedad, de vuestros comparfieros perros y animales. No esta abandonada, no esta desterrada

430 Tomas de la Torre, DSECRC, Ch. 26, Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 191.

431 pourtant trinitaire, sans compter la Vierge Marie.

432 Traduction d'extrait du chapitre 25 faite par René Acufia, in. René Acufa, "La Theologia Indorum de fray
Domingo de Vico", Tlalocan, p. 282 — 307. René Acufia emet I'nypothése que l'auteur anonyme du Popol Vuh
serait ce méme Domingo de Vico, in. Fray Domingo de Vico, Theologia Indorum, Tomo I, 2" Edicidn, Coleccidn
Estudios Paleograficos, No. 1 Serie Multilingiie, No. 1, 2011, p. 6. Dans son article, Acufia opine que "el "autor"
del Popol Vuh evidencia propdsitos eminentemente teoldgicos, humanistas y apologéticos. En primer lugar, es
visible que "él" no concebia la historia fuera del tiempo biblico; para "él" era incontestable la existencia de un
Dios creador, de un tzakol y bitol supremo; para "él" era axiomatico que los hombres, cualesquiera que fueran
su raza, color, creencias y lengua, descendian de una sola pareja. Su concepcion teocosmolégica evidencia una
firme creencia en las jerarquias en la teleologia de la creacién: la criatura no es superior al creador, y ha sido
hecha para rendirle latia. No debe, ni puede, intentar igualarsele. Un "el que se exalta sera humillado" preside
la filosofia moral del libro desde las paginas iniciales. Las variadas y, a veces, incoherentes tradiciones
"indigenas" hilvanadas en la parte mitolégica, acaban desembocando siempre en la misma moraleja. Toda la
maquina, en fin, del Popol Vuh est4d armada para probar que los indios, fueran quichés, kekchies, acalaes,
cakchiqueles o zutuhiles, habian tenido originalmente conocimiento de un Dios creador, de un tzakol y bitol, y
gue, ademds, aunque de una manera adulterada, conservaban memoria de ciertas experiencias universales: la
creacion, la revelacion, el diluvio y la confusion de las lenguas”. Cette hypothése est toujours sans réponses mais
si elle s'avere exacte, elle est assez vertigineuse. Les cosmogonies mayas contenues dans le Popol Vuh ne seraient
que vision et construction occidentale. De plus, dans cette citation nous pouvons remarquer que la mention de 5
ou six générations de pécheurs fait croire que les Mayas antérieurs a ces générations ne I'étaient pas. Cela permet
de rejeter l'autorité politique préhispanique récente (erronée et aveuglée) pour mieux convaincre la population
amérindienne de suivre la voie de la foi catholique.

104



aun la mentira de la sexta casta y generacion de pecadores. Los que dejaron en germen, los que
principiaron el culto a la piedra, al palo, ahora se estan guemando y ardiendo en el Xibalba.
¢Por ventura queréis vosotros ir a quemaros, ir a arder junto con esos adoradores, invocadores
de la piedra, el palo, y junto con aquellos que abandonaron el culto e invocacion del Formador,
del Creador, Dios gran sefior su nombre?4%

[...]Ya se sabe lo inutil que es mover vuestros corazones, porque solo a la piedra, al palo,
4abauil le llamais vosotros. Esté bien: a la piedra, al palo, al cerro, al Ilano, vosotros le decis
4abauil. Pero, ¢comen y beben a la vista de todos? ¢Se acaban, acaso, su comida y bebida?
¢ Habéis visto, acaso, que se terminen su comida y bebida? ¢Sorben bien la sangre que vosotros
les ofrendais? ¢No es cierto que, ademas de embusteros, hacéis burla de ellos? ;Cémo van a
tragar? ¢ Tienen acaso boca, cuello, hoyo, agujero o estdmago donde retener su comida y bebida?
¢No son, acaso, solo piedra labrada, palo entallado? De nada sirve que los cubrais de joyas y de
diversos colores; de nada les aprovecha la comida ni la bebida®®*.

Tomas de la Torre pointe cette hybridation naissante entre la religion catholique et la (les)
religion(s) indiennes a laquelle, ou lesquelles, lui et ses compagnons commencent a étre

confrontés, que ce soit a Chiapa de los Indios, Zinacantan ou Copanaguastla et leurs environs.

Les Indiens :

Bien habian oido decir de Dios que era bueno y que murio, pero formaban conceptos
guiméricos de todo esto. La razon de ello es porque ninguna doctrina jamas tuvieron y al que
mas le pidieron para bautizarlo fue que supiese las oraciones en latin de las cuales no
pronunciaban palabra significativa ni ellos entendian nada*®.

Les religieux mettent encore cela sur le compte du manque de rigueur de I'évangélisation
réalisée par des encomenderos quand bien méme ils auraient rencontré des Indiens qui en
savaient un peu plus sur la vie de Jésus Christ le Sauveur mais en concevant son histoire suivant
leurs principes religieux d'autrefois. Cette hybridation, cette assimilation de la foi chrétienne,
facilitera I'évangélisation. Las Casas aussi a souligné ces similitudes dans la religion maya et
catholique. Selon lui et les travaux de Domingo de Vico, depuis longtemps les peuples mayas

avaient eu vent de la trinité :

Hallé alli un clérigo, bueno, de edad madura y honrado, que sabia la lengua de los
indios por haber vivido en él algunos afios ; (...) el cual, a cabo de ciertos meses y aun creo que
de un afio, me escribi6 que habia hallado un sefior principal que, inquiriéndole de su creencia y
religion antigua que por aquel reino solian tener, le dijo que ellos cognoscian y creian en Dios
que estaba en el cielo, y que aqueste Dios era Padre y Hijo y Espiritu Sancto, y que el Padre se
Illama Izona, que habia criado los hombres y todas las cosas ; el Hijo tenia por nombre Bacab,
el cual naci6 de una doncella siempre virgen, llamada Chibirias, que esta en el cielo con Dios.
Al Espiritu Sancto nombraban Echuac. 1zona dicen que quiere decir el Gran Padre, el de Bacab,
que es el Hijo, dicen que lo mat6 Eopuco, y lo hizo azotar y puso una corona de espinas, y que lo
puso tendido los brazos en un palo, no entendiendo que estaba clavado, sino atado (y asi para lo

433 |bid.

434 Ibid.

435 Tomas de la Torre, DSECRC, Ch. 26, Edicion de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid, Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 191.

105



significar extendia los brazos), donde finalmente muri6; estuvo tres dias muerto, y al tercero, que

torno a vivir y se subi al cielo y que alla esta con su Padre*,

Cependant, Tomas de la Torre dit a ses lecteurs que rien n'a changé depuis la conquéte.
Les Indiens pratiquent encore I'idoléatrie, laquelle résiste depuis pres de vingt ans. Il reléve un
fait qui pourrait favoriser cette pratique. Les Indiens copiaient ce que faisaient les Espagnols
qui priaient devant des icones ou des tableaux sur lesquels étaient présentés des Saints, comme
le faisait les Indiens avec leurs divinités. Pour eux, ils croyaient en leurs divinités comme les

Espagnols faisaient avec les leurs :

Lenguaje comln de los indios era llamar Dios a la imagen cualquiera que fuera y decir
que el dios de su pueblo era bueno y que el de tal parte no valia nada, y lo comdn fue pensar que
aquellos trapos o pinturas adoraban los espafioles como ellos a sus idolos*’.

Bref, de toutes les facons, les Indiens devront étre baptisés et devront croire au dieu
catholique tel que I'enseigneront les Dominicains. La-dessus, Tomas de la Torre est catégorique
etil n'y a pas d'autres alternatives puisque "los indios son hombres y como hombres se han de
traer a la fe, y Cristo dijo a los predicadores que los enviaba como a corderos entre lobos y no
al revés"#®, Las Casas de son cté montre que son entreprise pacifique donne de bons résultats
quant a ’expansion de la foi catholique et au bon traitement des Indiens. Le greffier de la
chambre de I'Audience de Guatemala, Francisco Montero de Miranda affirme, lui, qu'a la fin
du XVIeme siécle, les Indiens vouent un culte a la chrétienté et ont délaissé leurs croyances et

pratiques préhispaniques tombées dans I'oubli :

De los ritos y costumbres antiguas destas gentes, de su religion y fiestas y regocijos y
juegos, y ceremonias en los casamientos, cazas y pescas, Yy de las muchas supersticiones que
tenian, no hay que decir porque, por la misericordia de Dios y beneficio de la cristiandad, ya
no hay memoria ni rastro de nada*®.

Les Indiens de plus en plus dévots vont jusqu’a condamner leurs croyances anciennes.

Ils remercient les religieux de leur avoir montré la « VVoie ». Bartolomé de Las Casas rapporte

dans ASH une anecdote partagée par des fréres dominicains au Chiapas qui souligne ce fait :

436 |bid. Cette citation montre la recherche au XVle siécle par les propres religieux espagnols d'une éventuelle pré-
évangélisation américaine, antérieure a la leur.

437 Tomas de la Torre, DSECRC, Ch. 26, Edicion de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 191.

438 |bid., p. 193.

4% Francisco Montero de Miranda, "Memoria y descripcion de la Provincia de Vera Paz", in. Relaciones
Geograficas de Guatemala siglo XVI, Edicidn de René Acufia, México, UNAM, 1982 (n.d.), p. 223 — 258.

106



Certificaronme los religiosos de Sancto Domingo, apostoles verdaderos del obispado de

Chiapa, que las gentes de alli se confesaban al Dios verdadero de todos los que tenian por

pecados, y entre ellos se acusaban de haber adorado los idolos, y daban por causa, a Dios, de

haberlo hecho, por el gran miedo que tenian del demonio, y porque sus padres lo
acostumbraban?°

Pour amener les Indiens vers I'évangélisation, les Dominicains devaient commencer a

persuader les nobles (principales) de leur bonne foi. Par ce procédé, les Indiens, voyant leur(s)

seigneur(s) agir de la sorte, seraient plus a méme de se convertir a la religion catholique*.

Mais, des fois, baptiser les Indiens n'était pas choses aisée. Ils attendaient que les Dominicains

leur vantent au mieux les raisons d'un tel changement religieux:

Acordaron entre si los Padres de ir por un mismo orden, y preguntarles si querian ser
cristianos, y volver sus corazones a Dios su criador. Respondieron, que les dijesen la historia de
la cristiandad, y todo lo que habian de creer y hacer, y que después dirian si querian ser
cristianos, o nd. Holgaronse mucho de esto los Padres, por ver que los indios con muestra de
prudencia pedian lo que ellos estaban obligados a hacer. Predicaronles muchos dias todo el
suceso de nuestra santa fe cat6lica, hasta el juicio final;y después cada uno de los Padres dijo en
el lugar en que ensefiaba : que el que quisiese ser cristiano , que lo viniese a pedir##2.

A Analco, proche de Chamula, la prédication eut un résultat de faible estime de la part
des Tzotzils d'Analco puisque selon Remesal, seulement trois ou quatre vinrent préter dévotion
devant les peres dominicains et accepterent d'étre baptisés. Cependant, a Chamula, personne ne

voulut de leur invitation:

En Chamula no hubo persona que respondiese, ni quisiese. Admirado de esto el Padre fray
Pedro de la Cruz, comenzbles a preguntar a muchos en particular, si querian bautizarse; y
diciendo esto a un viejo le respondi6: Togmogcan, que quiere decir: "Muy de veras no quiero".
Y asi respondieron los demas*®..

Nous savons que Remesal avait une propension a embellir de facon grandiloquente
certains propos de ces compagnons, mais il souligne la résistance des Anciens de Chamula de
fort belle maniére. Pourtant, petit a petit, les efforts des Dominicains sont récompensés. Les
parents indiens venaient avec leurs enfants a la rencontre des prédicateurs et les dominicains
n'ont pas hésités a baptiser le plus grand nombre d'enfants dans les territoires qu'ils pouvaient

sauver de toutes pratiques idolatres:

440 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo II, cap. 179, Ediciéon de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967
(1555), p. 212.

441 Marcel Bataillon, Etudes sur Bartolomé de Las Casas, op.cit., Paris, Centre de Recherches de I’Institut d’Etudes
Hispaniques, 1965 p. 140

442 | bid.

443 |bid.

107



Por dar alguna luz para despertar la gente, salimos al cabo de muchos dias a ver pueblos
comarcanos y solamente bautizabamos a los nifios, porque de estos no teniamos escrdpulo de
bautizar a los que sus padres traian de estos pueblos comarcanos donde nosotros veiamos que la
doctrina iba prendiendo®*,

Les enfants en sont méme arrivés a dénoncer des actes d'idolatrie pratiqués par leurs
parents qui honorent et veulent encore honorer le panthéon maya*® alors que les jeunes ne
croient (ne veulent, ne peuvent?) plus qu’en celui de la religion catholique. Cette dévotion
devient maintenant partie intégrante de leur identité. Néanmoins, pour poursuivre 1'ceuvre de
Dieu et de la Couronne espagnole, les Dominicains devront faire appel a leurs qualités multiples
pour convertir et "civiliser" les Indiens, notamment en ce qui concerne l'apprentissage des
langues indiennes, pour les persuader de venir les rejoindre dans de nouveaux villages fondés
afin de les accompagner dans la sainte religion. Mais nous verrons que méme la politique de
réduction de villages menée par les Dominicains et I'enseignement catholique ne pourront faire
tomber dans I'oubli les pratiques ancestrales mayas, chiapanéques ou zoques et c'est grace a la

religion catholique que leurs pratiques pourront résister au temps.

4.1.1 Apprentissages des langues

L'apprentissage des langues amérindiennes aura sa grande importance dans la diffusion
de I'évangélisation dans les territoires chiapanéques. La langue nahua ne suffisait pas pour
comprendre les populations du Chiapas comme le souligne Tomés de la Torre et ses
compagnons. "Y aungue comenzabamos a aprender vocablos de lengua mejicana en que les

pediamos lo necesario, pero no para poderlos aprovechar en nada™#,

En Chiapa comenzé fray Pedro Calvo con tanto fervor a aprender la lengua que casi se
olvidaba de si, en la mesa y en el coro se estaba como pasmado. Y asi, la supo tan breve que
parece increible, antes de un mes, a los veinte dias, predicaba ya y doctrinaba la gente y en tres
meses la supo tan perfectamente que los indios estaban espantados**’.

444 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo II, cap. 179, Ediciéon de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967
(1555), p. 212.

445 Geronime de Mendieta dans Historia Eclesiastica Indiana raconte des faits similaires a Tlaxcala d'enfants
indiens récemment convertis qui dénoncérent les pratiques idolatres de leurs parents (souvent nobles) et
détruisirent les idoles. Voir les chapitres 25 et 26 qui traitent principalement du cas du jeune Cristobal tué par son
pére, noble indien de la province de tlaxcaltéque; et le chapitre 27 qui nous informe que "otros nifios que fueron
muertos porque también destruian idolos". Voir, Gerdnimo de Mendieta, Historia Eclesiastica Indiana, México,
1870 [1596], Lib. I11, ch. 25 — 26 — 27, p. 236 -245.

446 Tomas de la Torre, DSECRC, Ch. 19, Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid: Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas; Chiapas: Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 159.

47 1bid., p. 185. Toutefois, nous devons prendre du recul devant ces sources hagiographiques qui veulent
convaincre les lecteurs certaines prouesses "hors-normes" et ainsi légitimer tel ordre religieux par exemple. Enfin,

108



Pour contrebalancer ce manque de communication, les dominicains se sont voués a
I'apprentissage des langues mayas, chiapanéque et zoque comme en résulte I'exemple de Pedro
Calvo qui, deés son arrivée, apprend la langue des Chiapanéques des son arrivee a Chiapa de los
Indios. Il I'assimile trés rapidement, en moins d'un mois, ce qui ne manque pas d'impressionner
les Indiens. Tomas de la Torre nous informe aussi que chaque religieux avait une tache
specifique. L'apprentissage des langues pour Pedro Calvo avait pour but de convertir les Indiens
de Chiapa de los Indios alors que d'autres devaient s'appliquer dans I'apprentissage de la langue

et d'autres dans I'enseignement des prieres et commandements de la foi chrétienne:

[Pedro Calvo] era el que trataba de la doctrina; los demas algunos trataban de aprender
la lengua, otros de ensefiar los muchachos, que estos son los que en todas los indias se tienen
mas a cargo para despertar entre ellos quien sea mas que los otros. Otros trataban de ensefiar
las oraciones y articulos y mandamientos para que las gentes los supiesen de coro en su lengua®*.

C'est a partir de ce moment-la que les Indiens ont commencé a confesser aupres des
religieux les mauvais traitements que leur infligeait Baltasar Guerra. "Decian ya a los religiosos
los agravios que el espafiol les hacia y cdmo los casaba a los libres con sus esclavos para hacer
mas gente"#.Cependant, I'étude et l'apprentissage des langues indiennes leur ont poses
beaucoup de problemes, notamment les structures grammaticales et syntaxiques bien
différentes des langues romanes. Mais surtout, il y en avait des dizaines sur un méme territoire!
Au Chiapas, ils furent confrontés a pas moins de treize langues différentes*®. Treize langues
qu'ils devaient codte que codte connaitre pour partager avec les Indiens les Saintes Ecritures,
surtout que les Indiens ne portaient guerre d'intérét dans l'apprentissage de I'espagnol du fait
que, durant la majeure partie du XVI1éme siécle, la communication quotidienne se faisait au sein
des membres de la communauté et a moindre fréquence avec les Espagnols et que la Couronne
n'a pas imposé pendant un certain temps I'espagnol aux Indiens aprés de multiples hésitations*:.
Bien que le nahuatl, langue générale sur le territoire de la Nouvelle Espagne, fut employé au
Chiapas dans toutes communications quotidiennes, comme en référe un document de
I'’Audience de Guatemala du 30 mai 1579 stipulant que les documents officiels doivent étre

écrits en langue castillane et traduits ensuite en langue mexicaine car "es la mas general entre

un texte hagiographique met en exergue les intentions de son auteur. Ainsi, trouver des sources différentes
soulignant de mémes contextes et comportements corroboreraient les informations de ce récit hagiographique.

448 |bid.

449 |bid.

450 Milagros Ciudad Suérez, Los dominicos, un grupo de poder en Chiapas y Guatemala. Siglos XV1y XVII Sevilla,
Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla, 1996, p. 142.

41 Barbara Cifuentes, "Letras sobre voces"., Historia de los pueblos indigenas de México, Centro de
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1998, p. 111 — 112..

109



los dichos naturales'#*?; cette idée a vite été abandonnée pour les communications orales car,
comme pour I'espagnol, les Mayas n'étaient pas intéressés a I'apprendre. De la méme maniére,
sous ordre du roi d'Espagne, les religieux devaient impérativement connaitre et parler la langue
des Indiens qui étaient a leur charge. Une Cédule Royale écrite le 2 décembre 1578 informe les

Archevéchés :

Que no predicays las doctrinas de los pueblos de yndios a p[erson]as que no sepan muy
[b]ien la lengua de los que han de ense[filar [;]Jteneys muchos clerigos en las d[i]chas
do[c]trinas en el término de [v]uest[ro] ar[z]op[is]p[a]do que no entienden la lengua de los
yndios que tienen a cargo y que por estar puestas penas de dinero a los que no la saben aprenden
algu[un]os vocablos. >3

La Couronne prenait cette affaire vraiment au sérieux puisqu'elle mettrait a I'amende les
Archevéchés ou les religieux qui ne respecteraient les ordres du Roi Philipe Il qui leur ordonnait
d'enseigner la foi chrétienne dans la langue des Indiens qu'ils avaient a leur charge. Les premiers
dominicains ont di s'imprégner et comprendre les différentes langues indiennes pour amener
plus facilement la connaissance de leur religion au Chiapas. Les religieux étaient pleinement
conscients gque c'étaient eux qui devaient apprendre les langues des Indiens et non aux Indiens
de comprendre le castillan ou le nahuatl qui était inefficace au Chiapas***. Cependant, Philipe
Il est souvent revenu sur ses décisions quant a I'emploi ou non des langues indiennes. En effet,
I'empereur voulait que de doctes personnes enseignent aux Indiens les us et coutumes
espagnoles et la langue castillane pour que ne se réiterent plus les erreurs commises par les
encomenderos qui avaient négligé Il'essence méme de leur travail dans I'apprentissage du
castillan, apprentissage qui selon le roi était I'unique moyen de "civiliser" et de convertir les
Indiens*®. Mais pour les ordres religieux, cela n'était pas judicieux car cela allait accentuer une
rupture culturelle bien trop importante au sein des populations indiennes*®. Bien sdr,
évangéliser les Indiens et les "civiliser" impliquait de toute évidence une acculturation indienne
dans les années a venir, tant sur la mémoire historique que linguistique. Et puis, les langues

générales n'étant pas efficaces sur le terrain, les ecclésiastiques ont décidé d'apprendre les

452 Coleccion de Reales Cédulas, Biblioteca de Brasseur de Bourbourg, Bancroft Library, Mexican manuscripts,
M-M 437, in. Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas", Historia de los pueblos
indigenas de México, Centreo de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1994, p. 212.

43 Archivo General de Indias, INDIFERENTE,427,L.30. Notre paléographie.

44 Fernando Polanco Martinez, "La lengua de la evangelizacion y de la ensefianza en las cronicas de Motolinia y
Reginaldo de Lizarraga”, Espéculo: Revista de Estudios Literarios, nim 14, 2000, n.p, lien
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141, page visitée le 6 aolt 2020.

45 Barbara Cifuentes, "Letras sobre voces"., Historia de los pueblos indigenas de México, Centro de
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1998, p. 101.

4% Fernando Polanco Martinez, "LLEC" ,Espéculo: Revista de Estudios Literarios, nim 14, 2000, n.p, lien :
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141, page visitée le 6 aolt 2020.

110


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141

multiples langues du territoire chiapanéque pour étre plus proches des Indiens et comme le dit
Acosta dans De Procuranda Indorum Salute:

"no hay duda de que es conveniente que domine el idioma el que se encarga de ensefiar
[...] aunque es un trabajo duro y muy pesado aprender una lengua extranjera, sobre todo si es
barbara, la victoria, sin embargo, es gloriosa, los frutos muy sazonados y el testimonio de amor
de Dios insigne*’

Ceci dans le but de protéger au mieux les ames des Indiens et que, lors des sermons, ils
comprennent pourquoi la foi catholique est indispensable pour vivre en harmonie. Ce qui était
bien intégré par les Indiens car ils n"hésitérent pas a porter plainte si les religieux ne préchaient
pas en leur langue. Ainsi en 1599, nous voyons un "conflicto ente los naturales del pueblo de
Tuxla y el cura Cristobal de Toledo por una cantidad de pesos y por no predicar en lengua
natural"#®, Poutant, nous ne pourrions pas mieux faire la description et les conditions

d'apprentissage des langues amérindiennes comme le partage Acosta dans De procurada :

Y la verdad quien se dedique seriamente, lograra sin mucho y prolongado esfuerzo vencer
todas las dificultades por grandes que sean. Que la lengua de los indios no le llega a cien leguas
en dificultad a la hebrea o caldea, y se queda muy atras del griego y del latin en riqueza de
vocabulario, variado y dificil de aprender; es mucho mas sencilla y tiene poquisima inflexiones
gramaticales y puede reducirse a muy pocas reglas. En cuanto se dominen los infijos y sufijos,
en los que principalmente se aparta del griego y del latin o castellano y en los que coincide
notablemente con los afijos del hebreo, casi ninguna dificultad queda ya. La pronunciacion, en
cambio, es ciertamente barbara en gran parte, pero tiene con el castellano, que yo sepa, mayor
afinidad que con ningln otro idioma, de suerte que, como escribe el obispo Fray Domingo de
Santo Tomas, estas gentes parecian destinadas por Dios para la nacion espafiola. Mas en aquella,
como su inculta barbarie, tienen unos modismos tan bellos y elegantes, y unos giros y expresiones
redondas por su admirable concisidn, que deleitan sobre manera; y quien quisiera expresar en
latin o castellano toda la fuerza de uno de sus vocablos, apenas podria hacerlo él con muchas
palabras®®.

Bien évidemment, nous devons marquer quelques réserves sur les langues amérindiennes
qu'il considere "uniques" et qu'il infériorise au regard de la langue latine, grecque, hébraique ou
méme chaldéennes, langues intouchables*?. Néanmoins il trouve des similitudes de sonorités

avec le castillan bien que les langues amérindiennes montrent de grandes difficultés a la

457 José de Acosta, De Procuranda Indorum Salute, Tomo II, Edicién de Luciano Perefia, Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, Madrid, 1984 [1588], p. 47.

458 Archivo Historico Diocesano de San Cristobal de Las Casas (AHDSC), Carpeta 4789, Exp. 5, op. cit.

49 José de Acosta, DPIS, Tomo Il, Edicién de Luciano Perefia, Consejo Superioir de Investigaciones Cientificas,
Madrid, 1984 [1588], p. 73.

460 |pid.. Dailleurs, il est injustifiable de penser qu'une langue mérite plus d'étre parlée qu'une autre. Les termes
patois et dialectes sont des termes de définition de langues qui reflétent un systéme de domination d'une langue
parlée sur d'autres et qui juge ces dernieres comme inacceptables ou barbares, d’ou, des fois, des politiques
d'uniformisation linguistique dans certains pays. Voir Béatrice Giblin, "langues et territoires : une question
géopolitique”, Hérodote, n° 105, 2002, p. 3 — 14.

111



prononciation. Grace a leur bagage intellectuel, les religieux avaient en eux les compétences

pour apprendre ces langues inconnues :

Se han tenido gran cuidado en procurar que los religiosos de las tierras de ella sepan las
lenguas de las tierras en que viven, para no excusar de no aprovechar a las naturales de ellas: y
a estos primeros padres se debe mucho, que con gran fatiga y trabajo [...], resolvieron los
principios de la gramatica para reducir a doctrina y ensefianza y modo de ciencia las lenguas
barbaras de que usaban los naturales de estas tierras**

IIs commencerent I'élaboration de grammaires, de vocabulaires pour faciliter leur
apprentissage futur quand arriveront d'autres religieux. Au Chiapas, & partir de la seconde
moitié du XVIéme siécle, cent cinquante-huit dominicains parlaient et comprenaient une
langue, 55 en parlaient deux, 10 en parlaient trois*®?. Déja, connaitre 3 langues en peu de temps
est admirable, mais le travail des dominicains est encore plus stupéfiant car 8 connaissaient 4
langues et 3 autres en parlaient respectivement 6, 7 et 842! Par exemple, Domingo de Vico
connaissait le tzotzil le kaqchiquel, le K'iche, le tzutuhil, le kekchi, le chol et le pocoman?,
Néanmoins, au fur et a mesure de la proximité des Espagnols et des communautés indiennes un
échange culturel linguistique va s'opérer car beaucoup d'objets, d'animaux, de concepts, seront

nouveaux pour les uns et les autres:

El uso ha introducido voces espafiolas en el idioma de los indios. Es el caso de caballo,
buey, vino, trigo, aceite y otras cosas, pero también sus nombres; a cambio de las cuales también
nosotros intercambiamos otras clases de animales o frutos que eran desconocidos para Europa.
Asi que pienso gque no hay que preocuparse demasiado si los vocablos fe, cruz, angel, virginidad,
matrimonio y otros muchos no se pueden traducir bien y con propiedad al idioma de los indios.
Podrian tomarse del castellano y apropiarselas, enriqueciendo la lengua con su uso, como lo
hicieron siempre todas las naciones, y sobre todo la espafiola, que se enriquecieron con la
abundancia ajena*®®

Un échange de mots va peu a peu elargir la vision du monde des habitants des Indes.
Néanmoins, nous voyons ci-dessus dans la troisieme phrase de la citation que José de Acosta
pose le débat sur la traduction ou non des concepts religieux chrétiens. Nous pourrions d'ailleurs

dire autrement ce que pose ici Acosta. En effet, il ne fallait pas que les concepts de foi, croix,

41 Antonio de Remesal, HGIO, tomo I, libro 6, cap. 6, Edicion del P. Carmelo Saenz de Santa Maria, Madrid,
1932(1619), p. 418.

42 Milagros Ciudad Suarez, Los dominicos, un grupo de poder en Chiapas y Guatemala. Siglos XVI y XVII,
Sevilla, Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla, 1996, p. 144.

463 |bid., p. 145.

464 Cristina Bredt-Kriszat, "Un texto religioso de mediados del siglo xvi en Guatemala: la Theologia Indorum,de
fray domingo de vico", Revista ALDABA, Ciudad Autonoma de Melilla, nim. 28, 1996, p. 225-233.

465 José de Acosta, De Procuranda Indorum Salute, Tomo Il, Edicion de Luciano Perefia, Consejo Superioir de
Investigaciones Cientificas, Madrid, 1984 [1588], p. 75.

112



ange, virginité... donnent la possibilité d'étre pensé autrement. Les religieux devaient alors
porter une attention particulieres aux périphrases qu'ils allaient employer pour que les Indiens
comprennent les concepts espagnols. Par exemple, Dieu n'est que le bien dans la religion
chrétienne alors que dans les religions amérindiennes, un dieu est bon et mauvais suivant les
circonstances*®. Mais, il ne fallait pas seulement connaitre les langues indiennes pour que les
religieux puissent évangéliser et "civiliser" les Indiens. En effet, les religieux considéraient que
I'unique forme d'obtenir une conversion optimale au christianisme était le principe de réduction

des villages indiens originels dans de nouveaux construits spécialement pour eux:

Pueden ser mas facilmente doctrinados no sélo en las cosas de nuestra fe pero aun en las
de la humana policia, y estos provechos y otros muchos que de haberse juntado resultan no habra
cristiano a quien mal parezcan*®’

4.1.2 Les réductions

Vivre en paix pour les Indiens c'était pour eux vivre a I'écart des Espagnols qui les
exploitaient. L'arrivée des religieux avait été signalée depuis longtemps, et Tomas de la Torre
nous partage l'effervescence et l'incroyable dévotion que les Indiens ont l'air d'avoir en
s'agenouillant solennellement devant eux. Mais rappelons-nous qu'a Chiapa de los Indios
I'encomendero n'était autre que Baltasar Guerra et nous pouvons donc comprendre la joie des

Indiens a la vue de leurs possibles libérateurs:

Gran rato antes que llegasen al lugar de Chiapa sali6 todo el pueblo a recibirlos de esta
manera: venian adelante infinitos muchachos, todos juntos y muchos mancebos con ellos, e
hincaronse todos juntos de rodillas, un tiro de piedra de los religiosos. Y, como el padre vicario
los santigud, se levantaron todos tan a una como si fueran uno, de la manera que se habian
arrodillado. Y luego todos besaron la mano unos a uno y otros a otro y, sin hablarles los frailes,
fueron todos su camino adelante, llorando los frailes en gran abundancia, viendo lo que buscaban
y los tesoros de alma que alli Dios tenia®e®,

466 \/eronica Murillo Gallegos, " En nahuatl y en castellano: el dios cristiano en los discursos franciscanos de
evangelizacion", Estudios de cultura nahuatl, vol.41, Meéxico, 2010, p. 297 — 316. Garry Sparks souligne la
difficulté de traduire le mot Dieu en K'iche: Vico no utiliza la frase «dios nima ajaw» [dieu grand seigneur] como
una traduccion directa de la frase biblica, del Antiguo Testamento, «el Seiior Diosy (es decir, ‘elohim YHWH),
sino como una forma de explicar en K’iche’ que el dios cristiano es el gran sefior o el gran duefio, por encima de
los gobernantes terrenales. Por esta razén, se escribe ajaw con mindscula. In, . Fray Domingo de Vico, Theologia
Indorum, BnF Manuscrit Américain 10, T. |, Guatemala, 2017, p. XI.

467 Carta de fray Juan de Torre y fray Juan de Cardena al Emperador, 6 de diciembre de 1555, AGI, Guatemala,
leg. 168, in. Elias Zamora Acosta, Los mayas de las tierras altas en el siglo XVI, Sevilla, 1985, p. 151.

468 Tomas de la Torre, DSECRC, Ch. 21, Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011[XV1], p. 171-172.

113



Cette louange réciprogue a certainement été le motif principal pour qu'ils acceptent le
projet dominicain des réductions de villages sur tout le territoire chiapanéque“®. La majeure
partie des indigénes qui habitaient le territoire du Chiapas et du Guatemala 1’occupait de
maniére éparse et en petites populations. Plus 1’on montait dans les hauteurs, plus les villages
devenaient petits, éloignés et difficiles d'accés*’®. Afin de faciliter et soumettre les populations
indiennes, il fallait la contréler et pour se faire déplacer des groupes de populations vers d'autres

lieux de concentration.

4.1.2.1 Formation de nouvelles communautés indiennes

L'objectif central des réductions de villages indiens était de concentrer la population
autochtone qui vivait dans de nouveaux villages indiens dans le but de les contréler*. Dans
chaque réduction, des sujets de différents peuples autochtones ont été soumis. Le but
fondamental de Las Casas avec sa maniére non violente d'imposer la religion catholique était
de " atraer a todos los pueblos a la verdadera religién"+2 car "la palabra dulce multiplica los
amigos"43, Beaucoup de nouveaux villages virent le jour et les réductions furent clairement un
processus d’acculturation des anciennes structures sociales, religieuses et architecturales
préhispaniques. Ce sont dans ces nouveaux villages que les Indiens se sont intégrés dans la
société coloniale, souvent sous la force du dominant mais aussi par résignation. La Real Cédula

de 1540 stipulait que:

Para la mejor conservacién y educacion de los indios de las poblaciones de la provincia
de Guatemala, su magestad ordena que con los indios que estan dispersos en los montes, se
funden pueblos®™.

Mais, la dispersion de la population indienne en relation avec les zones montagneuses

ainsi que le climat furent un réel obstacle a la conversion des Indiens. Par exemple, Tomas

49 Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas”, Historia de los pueblos indigenas de
México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1994, p. 110.

470 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputacion Provincial, 1985,
p. 139.

471 Federico Fernandez Christlieb, Pedro Sergio Urquijo Torres, "Los espacios de pueblo de indios tras el proceso
de Congregacion, 1550 — 1625", Investigaciones geogréficas, Boletin del Instituto de Geografia, UNAM, nim.
60, 2006, p. 145 -158. Le concept de "réduction” peut étre aussi synonyme de "congregacion”; le fait de réduire
le nombre de village en un seul pour regrouper des populations indiennes différentes.

472 Bartolomé de Las Casas, Del Gnico modo da atraer a todos los pueblos a la verdadera religion, Edicién por
Lewis Hanke, México, Fondo de Cultura Econémica, 1942 [1525], p. 70.

473 Ibid., p. 71.

474 Sidney David Makman, Architecture and Urbanization in Colonial Chiapas Mexico, Philadelphia, op. cit., The
American Philosophical Society, 1984, p. 308. Voir aussi la Real Cédula, 10 de junio de 1540, AGCA. A.1.23, leg.
4575, fol. 51.

114



Lépez, oidor de I'Audience de Guatemala développe un vaste programme complexe
d'acculturation afin de gouverner et assimiler la population indienne, tout en critiquant les
manieres des religieux sur la formation de nouveaux villages d'indiens et le propose au roi dans
sa lettre du 18 mars 155247:

Y hanse de poblar en lugares que sean oportunos para sus labranzas y salud con las demas
gracias que un pueblo ha de tener, y en tal disposicion que a caballo y a pie como quisieren
puedan entrar a ellos. Haseles de mandar sus pueblos los traen por sus barrios y calles al modo
de Espafia y que, desde luego, sefialen sus edificios pdblicos. Ya V. A. lo tiene mandado y
cometido a los frailes, pero tengo entendido que hay gran desorden en ello y por eso digo, porque
algunos no mudan que habia razén de mudarlos y algunos han situado en tales lugares que no
estan bien [...] y, por evitar el trabajo que hay en irlos a buscar en diversos lugares para
doctrinarlos han juntado y juntan tantos en una poblacion que la extensién y capacidad del suelo
y calidad no basta para sustentar a tantos ni para sus labranzas, sino que de necesidad se han
de apartar a hacer sus labranzas tres y cuatro leguas®*®

4.1.2.2 Résistances indiennes

Les rapports de force qui sont entrés en jeu ont vite montré la ténacité avec laquelle
la Couronne espagnole voulait dominer le territoire chiapanéque au XV1éme siécle et ont obligé
les Indiens a se soumettre a la présence espagnole. Les pueblos de Indios en sont un bon
exemple au Chiapas. Comme le souligne Remesal dans Historia de San Vicente de Chiapa y de

Guatemala, il fallait remédier a ce dispersement pour faciliter I'endoctrinement:

Vivian los indios en su gentilidad en pueblos diferentes unos de otros, con
diferentes nombres, diferentes sefiores, diferente gobierno, diferentes idolos, y diferentes lenguas,
y todo tan distinto como una sefioria, o reyno de otro, y a causa de no se ordenar los pueblos por
calles y barrios como en Europa, estaba aqui una casa, aculla otra, a otro trecho otra, sin
correspondencia alguna, y por esta razén un Jugar de quinientos y de menos vecinos, que en
aquellos tiempos era muy pequefio, ocupaba una legua de tierra, de donde procedia ser ellos
entre si mismos poco sociables, antes continuamente andaban en guerras, bandos y diferencias
unos con otros. Entraron los religiosos, y hallando los lugares en esta disposicion, no podian
doctrinar ni administrar los sacramentos a los naturales, sin mucho trabajo, y cansancio, asi por
la distancia de las casas, como por haber muchas veces entre ellas cuestas, ciénagas, barrancas,
rios, y otros malos pasos. Luego que llegaron vieron este inconveniente, y procurando
remediarle, hallaron grandisima contradiccion en los espafioles sefiores de los tales pueblos,
porque entendian que se les habia de alzar al monte, o irse a fundar a otras partes, y por evitar
este inconveniente, no consentian que se tratase de cosa que tanto importaba al buen gobierno
espiritual y temporal de los naturales, del modo que impedian o tras cosas que pertenecian a
.esto mismo*”’.

475 Elias Zamora Acosta, Los mayas de las tierras altas en el siglo XVI, Sevilla, 1985, p. 151.

476 Carta del oidor Tomas Lopez al rey, 18 de marzo de 1551, AGIl, GUATEMALA,9A R.18,N.74, in. Elias
Zamora Acosta, Los mayas de las tierras altas en el siglo XVI, Sevilla, 1985, p. 151.

477 Antonio de Remesal, HGIO,, Tomo |, Lib. 8, cap. 24, Edicién del P. Carmelo Saenz de Santa Maria, Madrid,
1932(1619), p. 484.

115



Les Indiens ne voulaient pas étre delogés et les colons espagnols avaient plutot
tendance a vouloir les laisser vivre selon leurs coutumes alors que les Dominicains ont tout

essaye pour que les Indiens acceptent mais ils refusérent a chaque fois:

Hecho esto faltaba lo principal, y era, que los indios quisieren mudarse, porque esta nacion
ama mucho sus chozas, sus naturalezas, el monte donde nacieron, la barranca donde se criaron,
y por malo, seco, y estéril que sea el sitio que el indio una vez conoce, es muy dificultoso de
arrancar de alli. Comenzaron los padres muy poco a poco, y con mucho tiento a tratar con ellos
de la mudanza de los sitios, y unién de los pueblos y de las casas, por mejor decir; porque como
esto no se habia de hacer a palos y por fuerza, quedarian los padres que fuese muy a gusto de los
naturales. Algunos pueblos dijeron que si, entendiendo por las razones de los padres que les
convenia. Otros que no acababan de entender si se les estaba bien o no, el amor que tenian a los
padres, y con la grande opinion que habian concebido, que en todo procuraban su provecho, se
dejaron llevar de su parecer, poniéndose en sus manos. Otros con estilo cortesano, con la boca
decian que si, y ninguna cosa les pasaba menos por pensamiento que mudarse, antes tenian
firmisimo propésito de no salir ninguno de su casa vieja, y ahumada, que estimaban méas que los
palacios mas ricos, y mas cuajados de oro de toda Africa, ni Europa. Y por este respecto, otros
claramente dijeron que no se querian mudar, ni dejar las casas en que nacieron®’,

Remesal nous donne un apercu de ce qu'est devenu la recomposition et distribution des
terres indiennes au Chiapas et de la formation de nouveaux villages. Nous constatons que le
territoire redistribué arbitrairement par les Dominicains n'a plus rien a voir avec ce qu'il était
avant I'époque coloniale. Deux, trois voire cing villages originels n'en forment plus qu'un

unique:

En Ostustla se juntaron dos pueblos. En Yztapa cinco, sin otros muchos indios que
moraban en milpas y salinas, estancias, y barrancas. En Chamula tres. En Tecpatlan cinco sin
los que moraban en milpas*’®

Mais cela n'a pas été si facile car beaucoup d'Indiens suite a ces réductions voulurent fuir
dans les montagnes. C'est le cas des Zoques de Pochutla qui aprées avoir été déplacés dans le
village d'Ocosingo, préférérent retourner prier leurs idoles sur leurs terres ancestrales*®. Les
religieux dominicains ont été dépassés par les éveénements mais fascinés de la maniere par
laquelle les Indiens les fuyaient:

Afligiéronse los Religiosos en gran maneray trataban de ir en su busca y sacarlos de la
boca del lovo infernal y haciendo diligencia del rumbo que habian cogido, para seguirlos, vieron
de repente que todos venian huyendo por diversas partes a favorecerse del pueblo y de la Yglesia.
Quedaron todos admirados de ver aquella fuga en que venian, porque & la verdad venian huyendo

478 Ibid., p. 435.

47% Antonio de Remesal,HGIO, Tomo I, lib. 8, cap. 25, Edicién del P. Carmelo Saenz de Santa Maria, Madrid,
1932(1619), p. 245.

480 Francisco Ximénez, Historia de la Provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala de la Orden de
Predicadores, Tomo I, Lib. IV, cap. 68, Biblioteca "Goathemala" de la Sociedad de Geografia e Historia de
Guatemala, 1930 (XVIlIeme siécle), p. 203.

116



; Y preguntandoles que de qué huian, confesaron que habiendo cogido diversos rumbos para que
no los hallasen si los buscaban*®,

Ocosingo se trouve a la frontiere de Chiapa et de la Verapaz et plus spécifiquement aux
abords de la forét lacandon qui reste insoumise aux forces et religieux espagnols. Etant loin des
Hautes Terres, les Indiens choles ont choisi de fuir les Espagnols et les religieux en
s'engouffrant a l'intérieur de la forét épaisse ou ils seraient en securité pour ne pas accéder a la

conversion:

Los choles convertidos siempre dan gran trabajo por las continuas fugas que hacen de sus
asentamientos [...] su poblacion es muy dispersa y la espesura [...] solo se someten aquellos que
no viven en la espesura“?,

Beaucoup d'Indiens se rebellerent et brulérent églises et croix dans les villages. Du c6té
espagnol, pour pallier ce désastre, il est méme décidé de briler les maisons des villages d'origine
pour inciter les Indiens a retourner au village construit spécialement pour eux“®. Nous avons en
avons I'exemple & Toluca au Mexique Central ou I'encomendero Sdmano dénonce le juge de
congrégation qui "ha sacado muchos indios de sus encomiendas quemandoles sus casas Yy
dejando desemparadas sus sementeras"*. Pour les religieux, la surprise aussi était grande car
beaucoup d'Indiens qui avaient été baptisés décidérent de ne plus vivre dans les villages créés
spécialement pour eux et voulurent retrouver leurs racines*s. Fray Toméas Casillas en 1553,
lorsque I'évangélisation du Chiapas en est encore a ses débuts, prévient le roi que les Indiens

du Chiapas:

Facilmente apostataran, como lo han hecho muchos que se han ido a morar con ellos y
han apostatado de la fe [ ...] se levantaron otros cuatro pueblos en nuestro obispado y negaron
la fe por persuasion de otros infieles vecinos que tienen®

Des religieux ont menés des campagnes de grande envergure et ils se dévouerent
tellement a leur devoir que pour d'autres, ils s'étaient perdus et laissé emportés par la vie

indienne. Tel est les cas de fray Pedro Lorenzo de la Nada qui vivait son travail. 1l n'est pas

481 | bid.

482 Martin Alfonso Tovilla, Relacién histérico-descriptiva de las Provincias de la Verapaz y de la del Reino del
Manché del Reino de Guatemala, libro 1, capitulo 22, Madrid, Historia 16, 1985, p. 689.

483 Noemi Quezada, "Congregaciones de indios y grupos étnicos: el caso del Valle de Toluca y zonas aledafias",
Revista Complutense de Historia de América, Madrid, nim. 21, 1995p. 141-165.

484 1bid., op. cit.

485 Gudrun Lenkersdorf, Republicas de Indios. Pueblos mayas en Chiapas, Siglo XVI, UNAM, México, 2001,
p. 180.

486 Carta del obspo fray Tomas Casillas al rey, Ciudad Real, 3 de septiembre de 1553, en AGI, Indiferente General,
leg. 737, op. cit., in. Jan de Vos, No queremos ser cristianos, historia de la resistencia de los lacandones, 1530-
1695, a través de testimonios esparioles e indigenas, INI, México, 1990, p. 59.

117



arrivé avec I'expédition de 1544 mais avec celle de 1559, Trés vite, il fonde des villages au
nord de la province de Chiapas. En 1567, allant contre les ordres de ses fréres dominicains, il
édifie sa ville Palenque a quelques kilométres de I'ancienne Palenque désertée*®, Jusqu'a cette
date, il n'a de cesse de travailler et d'apprendre la langue chontale et, petit a petit, s'éloigne de
Ciudad Real pour s'aventurer en terre lacandone afin de persuader les populations de se
regrouper a Palenque.*®. Les regroupements de villages ont eu un effet dans le processus
d'acculturation. En effet, avant la conquéte espagnole, les communautés étaient definies par la
présence d'un centre cérémoniel ou tous les villages autour pouvaient venir se recueillir pour
honorer leurs divinités. C'était le lieu identitaire par excellence*®. Depuis, les points de
référence dans le village n'étaient plus ce centre cérémoniel mais ceux de I'église, de sa place
et le cabildo, le corps administratif. A I'époque préhispanique, plusieurs villages se retrouvaient
en une méme realité culturelle autour du centre cérémoniel mais depuis que chaque village eut
son propre lieu de recueillement, il créa sa propre réalité, sa propre identité et des différences

qu'il n'y avait pas avant dans une méme ethnie virent le jour d'un village a un autre®*,

4.2  Architecture et hybridation

Dés le début de l'ere dominicaine, un métissage architectonique avait eu lieu. La
construction d'édifices religieux espagnols nécessitait la main d'ceuvre indienne et sa rareté sur
les territoires et les faibles ressources économiques ont fait que ces premiers édifices religieux
étaient de pietre qualité aux yeux des Dominicains car ils ressemblaient beaucoup trop aux
cabanes indiennes*®?. Les premiers couvents étaient construits avec des matériaux que les
Indiens utilisaient dans la construction de leur maison: le torchis, la paille et la chaux
principalement. Tous les ans, ils devaient les reconstruire car ces matériaux étaient périssables
et ne supportaient guére les intempéries. Tomas de la Torre décrit la premiere église et couvent

qui furent construits a Zinacantan mais abandonnés peu de temps apres pour favoriser Ciudad

487 Milagros Ciudad Suarez, Los dominicos, un grupo de poder en Chiapas y Guatemala. Siglos XVI y XVII,
Sevilla, Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla, 1996, p. 61.

488 Jan de Vos, Fray Pedro Lorenzo de la Nada, Misionero de Chiapas y Tabasco, Mexico, Centzontle, 2010,
p. 47.

489 |bid., p. 49.

490 Elias Zamora Acosta, Los mayas de las tierras altas en el siglo XVI, Sevilla, 1985, p. 165.

491 |bid., p. 167.

492 Sidney D. Markman, "La arquitectura popular o vernacula como reflejo de las condiciones econdmicas de
Chiapas colonial”, Mesoamérica, nim. 20, 1990, p. 267 — 274.

118



Real*. Il informe des matériaux utilisés mais aussi la disposition et les différents lieux qui
composent cet ensemble religieux: la cuisine, les chambres annexes des religieux et des Indiens,

de la sacristie, de la cuisine, 1'enclos pour les porcs,...

Que porque ya se cayo y no hay memoria de ella me parece justo pintarla aqui, porque nos
contentemos con pobres edificios, acordandonos de la pobreza grande en al principio vivimos.
Era la casa de horcones y varas, cubiertas con lodo, y encima de paja; estaba ya muy mal parada
porque allende de ser la materia ruin, habia afios que estaba desamparada. Tenia un corral a la
puerta [...] una sala y una camara atajada en la sala.***

Mais c'est grace a cette facilité de construction que les Dominicains purent tres rapidement
commencer I'évangélisation quand ils envisagerent de parcourir le Chiapas dés 1545%. lls
purent pérenniser leur installation a Chiapa de los Indios, a Zinacantan, a Copanaguastla, a
Tecpatan et a Ocosingo*®. En 1535, le gouverneur du Guatemala Juan Mendez de Sotomayor
avait déja recu une Cédule Royale ordonnant que les Indiens qui vivaient non loin de San
Cristobal de los Llanos (Ciudad Real) aient une Eglise mais aussi une maison pour le corps
administratif et une prison“’. En 1538, le roi refit une demande au Gouverneur du Guatemala
pour que Juan de Ortega, premier Evéque du Chiapas, ait comme projet de construire une église
dans les villages d'Indiens et de chrétiens avec la participation des Indiens dans la construction

de celle-ci:

Yo he encargado al venerable padre Juan de Ortega de la orden de Sant Jeronimo y Obispo
de la provincia de chiapa que luego como llegare a ella entienda en que se hagan los yglesias
[..] asi en los pueblos [crist]ianos como en los de los indios y que se pongan en ellas los
hornamentos [...] Yo vos mando que [...] se hagan y edefiquen las dichas yglesias y provereys
que los yndios comarcanos a los sitios donde se hovieren de edificar los ayuden a hazer con la
menos bexacion que se pueda’®®,

Par exemple, il faudra attendre 1547 pour que la premiére pierre de I'église Santo Domingo
de Ciudad Real soit posée. Il fut promis par les cabildos I'aide de 16 000 Indiens, nombre

colossal, pour la construction de I'édifice**. Ce sont ces Indiens en provenance du Mexique

493 Juan Pedro Viqueira, "Exitos y fracasos de la evangelizacion en Chiapas (1545-1859)", Encrucijadas
chiapanecas, El Colegio de México, México, 2002, p. 177 - 258.

4% Tomas de la Torre, DSECRC Ch. 51, Edicion de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011[XV1], p. 257. Le couvent fut
construit en 1545. Si nous prenons la date de décés de Tomas de la Torre, 1567, pour la fin de la rédaction de son
journal, I'édifice a disparu en seulement 20 ans sans laisser de traces.

4% Jordy Gussinyer, " Influencias precolombinas en la distribucién y desarrollo de la primera arquitectura colonial
en el centro de Chiapas”, Anales del INAH, ndm. 1, 1977, p. 5 — 34.

4% Juan Pedro Viqueira, "Exitos y fracasos de la evangelizacion en Chiapas (1545-1859)", Encrucijadas
chiapanecas, El Colegio de México, México, 2002, p. 177 - 258.

497 AGI, Guatemala, 393 L.1 ,F.112V.

4% AGI, Guatemala, 393, L.2, F.33V. Notre paléographie.

4% Milagros Ciudad Suarez, Los dominicos, un grupo de poder en Chiapas y Guatemala. Siglos XVI y XVII,
Sevilla, Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla, 1996, p. 177.

119



Central et du Chiapas qui aideront & I'édification et a I'ornementation des fagades car les
constructions demandaient beaucoup de main d'ccuvre et il était difficile d'en rencontrer
suffisamment au Chiapas®®. L'église et le couvent de Chiapa de Corzo lui fut érigé en 1545,
I'église de Copanaguastla en 1557, celle de Tecpatan en 1564, de Comitan en 1570, de Coneta
en 1594 ou encore celle d'Ocosingo en 1596°%. Et ce qui nous intéresse dans leur construction,
c'est la présence du métissage architectural qui ornera les facades des édifices religieux. Du fait
d'une possible ressemblance entre les deux religions, les Dominicains ne préteront guere
attention a ces bas reliefs d'origine indienne sur leur édifice®. Seuls les Indiens qui connaitront
ces représentations religieuses les distingueront sans problemes et pourront se recueillir aupres

des leurs:

Un disefio que para los frailes era puramente decorativo podia encerrar un concepto
religioso para el indigena, y esto condujo al sincretismo religioso:asi, tanto el fraile como el
indigena quedaban satisfechos®®,

Les Indiens du Chiapas trouveront sur les pierres des édifices religieux espagnols le lieu

pour exprimer leur résistance comme I'ont fait et feront les Indiens du Mexique Central :

El cristianismo en el México del siglo XVI habria podido reducirse a ser Unicamente la
religion de los vencedores reservada a la casta dominante. Pero no sera asi. El catolicismo
pasard por una auténtica apropiacion popular para transformar en el nuevo soporte de la
resistencia indigena. Evidentemente al precio de cierta metamorfosis. En osmosis con la
atmdsfera instalada por Cortés, la religion también serd mestiza. Y en las nuevas formas de ritos
y creencias, a veces se volvera dificil distinguir la parte del injerto de la del patrén del injerto®®.
Gréace aux travaux de Reyes-Valerio, Gussinyer et Targa, Gomez Coutifio®® et Lopez

Bravo®®, on retrouve effectivement des réminiscences indiennes dans les constructions
religieuses dominicaines de la seconde moitié du XVIeme siécle. Nous pouvons voir ce
syncrétisme iconographique sur la facade de I'église San Vicente de Copanaguastla. En effet,

celle-ci abrite deux figures barbues identifiées comme étant les Espagnols pere et fils Francisco

500 | bid.

S1Jordi Gussinyer i Alfonso, Juan Garcia Targa, "Pueblos de Indios. Sincretismo religioso en Chiapas, México
siglo XVI, una perspectiva urbanistica y arquitectonica”, Religion y sociedad en el &rea maya, Madrid, Sociedad
Espafiola de Estudios Maya, 1995, p. 233 -248.

502 | bid.

503 Constantino Reyes-Valerio, Arte indocristiano, INAH, México, 2000, p. 262.

S04 Cristian Duverger, Agua y fuego, arte sacro indigena de México en el siglo XVI, Editorial Océano, México,
2002, p. 16 — 17.

05 José Francisco Gomez Coutifio, Arquitectura, religion y sincretismo en la evangelizacion de Chiapas: un
enfoque iconografico de los retablos del siglo XVIII de la catedral de San Cristobal de Las Casas, Tesis doctoral
(Dir. Ménica Cejudo Collera), México D.F., 2013, p. 123 — 124,

506 Alvarado de la Cruz Lopez Bravo, Diversas técnicas decorativas en la arquitectura del siglo XVI de Chiapas,
Tesis doctoral (dir. : Juan Benito Artigas Hernandez), México D.F., 2009.

120



de Montejo>” mais aussi plus bas, nous pouvons admirer la présence de figures animales qui

peuvent se référer a des divinités indigénes comme nous le démontre Gomez Coutifio>®.

Figure 7 Figures espagnoles Figure 9 Animaux se référant a de Figure 8 Les 4 divinités mayas a la base
possibles dieux mayas de la colonne

Aussi, se trouve a lI'angle ouest du cloitre une colonne décorée de fleurs dans le style
renaissance et a sa base se trouvent quatre figures qui représentent quatre divinités mayas (qui
sont probablement Hunachpu, Ixbalamqué, Hunbatz y Hunchouen®) faisant référence aux

quatre point cardinaux de l'univers mayas®.

Figure 10 Phto de la fagade principale de I'église San José Coneta

507 Connus pour leurs expéditions et conquétes du Yucatan entre 1527 et 1547,

508 José Francisco Gdmez Coutifio, ARCEC, Tesis doctoral (Dir. Ménica Cejudo Collera), México D.F., 2013, p.
123 - 124.

509 Marfa Montoliu, "Los dioses de los cuatro sectores cosmicos y su vinculo con la salud y enfermedad en
Yucatan", Anales de Antropologia, XVII, 1980, p. 47 — 65.

510 1bid., p. 131.

121



Figure 11 Représentation décorative de la fagcade principale de I'église San José Coneta

Nous pouvons distinguer aussi les couleurs rouge, ocre, noir et bleu turquoise qui ont été
utilisées amplement dans I'élaboration de la fagade du temple et traduisent la persistance de la
tradition indienne®i!. A San José Coneta, nous observons sur la facade des motifs décoratifs et

picturaux qui sont sans contexte d'origine préhispanique. Gussinyer et Targa voient que :

En cada uno de los tres registros decorativos existentes sobre la puerta de la fachada
principal se observan glifos con motivos decorativos y acabados facilmente identificables, tanto
en obras del Periodo Clasico [...] como en fragmentos del Codice de Dresden [...]. La
representacion del jaguar, como de la colocacién del "santisimo" en un gran plato tripode de
tradicion Postclasica, son otros elementos que reflejan este sincretismo. Ademas de los elementos
decorativos, los restos de pigmentacion también son una pruba evidente de la pervivencia de la
tradicion indigena®®2,

Encore, nous pouvons distingués sur la facade le symbole du soleil, celui de fleurs a quatre

pétales ou encore une allusion au glyphe de I'eau du Mexique central®®,

Figure 13 Tonalamatl Aubin Figure 14 Bas Relief d'une plante végétale de la Figure 12 Glyphe nahua Acatl
coursive est de San José Coneta sur la piedra del Sol du MNA
51 |bid.
512 | bid.

513 Sydney David Markman. Arquitectura y urbanizacion en el Chiapas colonial, GL Graphics Lasser, Tuxtla
Gutiérrez, 1993, p. 417.

122



Lopez Bravo quant a lui met en lumiére le métissage culturel de la zone centrale du
Mexique et des Mayas du Chiapas dans la construction de la facade de I'église de Chiapa de los
Indios. Comme nous l'avons vu dans le premier chapitre, les Tolteques dominérent quelques
des territoires de l'aire maya®* et il est intéressant de voir que des reliefs qui ne sont pas
communs au Chiapas soient ici représentés. En effet, nous retrouvons un glyphe qui ressemble
fort au glyphe nahua Acatl (roseau) que I'on peut retrouver sur la piedra del sol du Musée
National d'Anthropologie de la ville de Mexico, dans le Tonalaméatl Aubin®® [Fig. 12 et 14].

Sur un des murs de la coursive orientée est du temple, un dessin similaire y est gravé [Fig. 13].

Nous pouvons identifier aussi un arbre en forme de croix avec deux oiseaux posés sur
celui-ci [Fig. 15]. Nous pourrions penser a des phénix, symbole de la longévité. Son mythe dans
la religion chrétienne est une allégorie de la triple nature du Christ et du Dieu chrétiens. Mais
ils peuvent étre identifiés comme étant des Quetzal, autre oiseau possédant une résonnance
mystique chez tous les groupes de populations des Hautes terres du Chiapas et du Guatemala.
C'est le symbole de I'abondance, de la fertilité et de la vie®'’ [Fig. 15]. Ce syncrétisme pourrait
étre validé car I'arbre n'est autre que I'arbre de la vie. Nous rencontrons aussi I'oiseau et cet arbre
dans le Codex Borgia [Fig. 16] et dans le Popol Vuh®® ou Vucub-Caquix (ou siete guacamaya)
un des dieux de l'inframonde a I'habitude de se poser sur un arbre de nance®: "Vucub-Caquix
tenia un gran arbol de nance, cuya fruta era la comida de Vucub-Caquix. Este venia cada dia

junto al nance y se subia a la cima del arbol">%,

514 Alvarado de la Cruz Lopez Bravo, DTDA, Tesis doctoral (dir.: Juan Benito Artigas Hernandez), México D.F.,
2009, p. 193.

515 Constantino Reyes-Valerio, Arte indocristiano, INAH, México, 2000, p. 342.

516 Aitor Frean Campo, "El mito del ave fénix en el pensamiento simbdlico romano”, Studia histérica:Historia
Antigua., 36, 2018, pp. 165-186.

517 Eugenia Pallares, “El quetzal”, Arqueologia Mexicana, nim.15, 1995, pp. 54-59.

518 Christopher Martinez, "Apreciacion sobre el juego de pelota en la mitologia del Popol Wuh y su ubicacién
geografica", En XXI Simposio de Arqueologia en Guatemala, 2007 (editado por J.P. Laporte, B. Arroyo y H.
Mejia), pp.1144-1156.

519 Ce fruit est principalement présent sur le continent américain. C'est un fruit qui ressemble a la prune et connu
en France que par son nom scientifique Byrsonima crassifolia. Antonio Pefafiel, nous donne une information
intéressante sur ce fruit qui peut avoir plusieurs déclinaisons morpholexicales: nanche, nanchi, nachin. Il
proviendrait d'une altération phonétique du mot aztéque nan-tzin, nom de la déesse Tonantzin ou Cihuacoatl. VVoir
Antonio Pefiafiel, Nomenclatura geogréafica de México: etimologias de los nombres de lugar correspondientes a
los principales idiomas que se hablan en la republica, México, 1895, p. 181.

520 Popol Vuh, in. Adrian Recinos, Literatura Maya (Mercedez de la Garza coord.), cap. VI, Caracas, Venezuela,
1980 [XVIéme], p. 22

123



ag‘-\ﬂt'!"—a\

: =

)\ A A T [\
Il e T U S

Figure 15 Tepetlacalli ou autel mexicain ou apparait I'arbre de la vie

Beaucoup d'autres oiseaux sont présents sur les murs du couvent dont un pratique
l'autosacrifice®®. Cet oiseau pourrait étre un aigle comme le suggere Reyes-Valerio. En effet,
I'aigle symbolise le soleil et en particulier pour les Aztéques, il représente Huitzilopochtli®?,
Nous avons au Mexique central le méme type de représentations sur un autel mexica (azteque)
donc préhispanique ol y est gravé un oiseau sur un arbre de la vie®® [Fig. 17]. A I'étage
supérieur au sud-est du couvent, nous pouvons apprécier une fleur semblable au symbole du
quinto sol, mythe sur la création du monde®?*. D'ailleurs ces fleurs étaient tellement communes

que les religieux les voyaient inoffensives taillées dans la pierre de leur couvent ou église :

Estas "flores" son muy frecuentes en el arte indocristiano: las hay por todas partes y en
nada difieren, en muchos casos, de las flores europeas, pero por esta misma razon se prestaban
perfectamente para esconder un concepto que los sacerdotes-escultores indigenas deseaban

521 Alvarado de la Cruz Lopez Bravo, DTDA, Tesis doctoral (dir. : Juan Benito Artigas Hernandez), México D.F.,
2009, p. 196.

522 Emily Umberger, " Tezcatlipoca and Huitzilopochtli: Political dimensions of Aztec deities”, Tezcatlipoca
Trickster and Supreme Deity (Editor: Elizabeth Baquedano), University Press of Colorado, 2015, p. 83 — 112.

523 Constantino Reyes-Valerio, Arte indocristiano, INAH, México, 2000, p. 316.

524 Alvarado de la Cruz Lopez Bravo, DTDA, Tesis doctoral (dir. : Juan Benito Artigas Hernandez), México D.F.,
2009, p. 198.

124



perpetuar en la memoria y comunicar a los que comprendian su significado, en tanto que para
los frailes eran simples motivos decorativos y no sospechaban de ellos®?.
Suite a ces quelques descriptions architecturales, nous nous apercevons que deés les
premiers édifices construits par les Indiens au Chiapas, un syncrétisme religieux et un métissage
culturel se sont appropriés les constructions des Dominicains. Toute la question est de savoir

dans quelle mesure il était voulu ou subi.par les religieux dominicains

4.3 Vision dominicaines des Indiens, rites idolatres et maltraitances

La vision des religieux envers les populations indiennes est changeante. Les
représentations, les descriptions qu'ils en font vont de pair avec I'acceptation ou non des Indiens
dans ce que veulent leur offrir les religieux. Nous le constatons fort bien dans le témoignage de

Tomas de la Torre. Les religieux se veulent les sauveurs de la population indienne :

Les persuadimos a los indios lo que queriamos poniéndonos a nosotros por ejemplo,
diciendo que hiciesen como nosotros, aunque flacos pero no habia otra cosa mejor de que echar
mano. Deciamosle que ni queriamos su cacao, ni su oro ni sus plumas, que todo lo del mundo lo
mirabamos como lodo. Deciamosles también que no mirasen nada a los espafioles ni los siguiesen
ni estropeasen en sus vidas, que eran malas y no seguian el evangelio. Con esto se comenz6 a
cimentar la fe en estas gentes®?,

Les descriptions des Indiens accueillant les Dominicains le long des chemins vers Chiapa
de los Indios sont d'un positif extréme. L'effervescence et les cadeaux floraux des Indiens pour

les Dominicains semblent suivre leurs psaumes chanteés :

[Los religiosos] toparon indios de Chiapa que los recibieron con muchas flores y rosas
echandoles sartales de ellas al cuello y dandoles manojos de ellas y que llevasen en las manos
[...] Y asi nos enraman cada vez que llegamos a los pueblos y tienen gracia en juntar flores y
hacen pifias de ellas muy galanas y ellos andan, cuando pueden, con flores y con otros olores en
las manos porque son muy amigos de buen olor. Al principio se nos hacia gran vergiienza de
andar enramados y luego nos acordamos de los padres que nos criaron: c6mo se rieran si nos
vieran asi [...]. En gran manera se hallaron de ver a Chiapa, no se puede explicar cuianto gozo
sintieron cantando con el profeta Haec requies mea®?’

Mais méme si les religieux sont sans doute souvent vus comme des libérateurs, ils se

permettent d'inférioriser le statut des Indiens qui "'son como nifios y como tales simple hacer no

525 Constantino Reyes-Valerio, Arte indocristiano, INAH, México, 2000, p. 304. Nous n'avons pas parlé du
Templo de Santo Domingo de Guzman a Ciudad Real car bien que sa construction ait commencé en 1547, la fagade
elle, ne s'achevera qu'en 1689 bien aprés notre période d'étude ici. Ce n'est qu'a partir de cette date que I'on peut
deux Jaguars, les gardiens qui protégent I'édifice.

526 |bid.

527 1bid., Ch. 21, p. 172. Haec requies mea in saeculum saeculi hic habitado quoniam elegi eam : Ceci est mon
repos pour les siécles des siécles, c'est ici que j'habiterai, car je I'ai choisi (ce repos: cette maison).

125



lo que mas les agrada sino lo que més les cumple "2, Pour les Dominicains, les Indiens avaient
besoin d'un guide qui devait décider pour eux car ils n'avaient pas les aptitudes a entreprende
les choses seuls, des enfants. Les mceurs entre eux et les populations indiennes étaient tres
différentes et celles qui n'étaient pas tolérées par la Sainte Foi discréditaient le merveilleux et
le bon des Indiens. Sans doute pour montrer que leur travail entrepris au Chiapas était bénéfique
pour tout le monde. Mais on peut des fois douter de leur bonne foi ou de leur sympathie lorsque

Tomas de la Torre montre leur maniere d'étre :

Ver con todo esto su bajeza en todo, ponia grima y espanto, desnudos, pintados con tinita
negray las mujeres hediondas con no sé qué almagres. Delante de los unos se orinaban los otros
y aun delante de nosotros: cuando acababamos el sermon, quedaba todo regado de orines. Las
ufias como aguilas; el cabello encrespado, que era espanto verlos. Digo verdad, para concluir,
que ellos eran bestias en figuras de hombres y muchas veces desmayabamos de ver tan gran
bajeza y bestialidad y los dejararnos si no nos detuviera el celo de su salvacion®?.

Il s'excuse néanmoins de la perception qu'ils en font mais il poursuit avec cette analogie

de I'ane qui dénote les indiens comme personnes brutes, inciviles et malléables:

Pero, habiendo visto lo que hemos visto, aunque los viésemos con colas y con orejas de
asno, no desmayariamos, sabiendo lo que de ellos se puede hacer, como lo muestra esta provincia
el dia de hoy, admirandose de ello los espafioles que nos tenian por locos®*°

Les Indiens sont vraiment pris pour des animaux. La personnification de I'ane dans la
religion catholique décrit sous les traits de cet animal leur indocilité et I'absence de raison®3.
Avec cette image négative des Indiens, les Dominicains montrent les miracles de

I'évangélisation et sa nécessité dans la "civilisation " des Indiens.

528 |bid., Ch 26, p. 198.

529 Tomés de la Torre, DSECRC, Ch. 26, Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid: Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas; Chiapas, Universidad Intercultural de Chiapas, 2011[XVI], p. 192. Nous ne devons
pas rester sur la description des Indiens que font les Dominicains car les modifications corporelles chez les Indiens
étaient tres communes et pouvaient étre associées aux festivités, aux cycles agricoles ou aux différentes étapes de
la vie de la personne. Pour ce qui est du Yucatan, Diego de Landa nous informe tout autre chose: "se bafiaban
mucho (...) que erande buenos olores y que por eso usan ramilletes de flores y yerbas olorosas” mais il souligne
tout comme Tomas de la Torre "que usaban pintarse de colorado el rostro y el cuerpo y les parecia muy mal, pero
tendinlo por gran gala". Diego de Landa, Relacion de las cosas de Yucatan, cap.6, Edicion de Miguel Rivera
Dorado, Madrid, Alianza Editorial, 2017(1566), p. 154.

530 |bid.

531 pablo JesUs Lorite Cruz, " Anotaciones sobre el significado del asno en la Iconografia catdlica", lberian Revista
de historia, n° 7, 2013, p. 35 - 47.

126



4.3.1 Actes de maltraitance envers les Indiens

En 1549, une lettre de la ville de Santiago de los Caballeros adressée au roi dénoncait les
manieres peu orthodoxes des dominicains. En effet, cette lettre soulignait que "en esta provincia
los religiosos no se han mostrado religiosos, sino bulliciosos y amigos de negocios
seculares'®*, Les points de vue que les colons et des Dominicains avaient sur les Indiens étaient
bien différents mais des fois leurs actes envers eux étaient parfois bien similaires comme
I'étaient en fin de compte leurs objectifs: I'enrichissement économique pour les uns et
I'enrichissement religieux et le bénéfice spirituel dans la prédication pour les autres®*. Pourtant,
les Dominicains voyant que cette terre était si ignorante a la foi chrétienne prirent a coeur leurs

obligations tout en essayant de ne pas faire les mémes erreurs qu'au Mexique Central :

Ha sido comun en estas tierras, asi en Méjico como fuera de alli, tener los frailes cepos y
prisiones y ensefiar la doctrina a azotes. Y es comun dicho de los espafioles, que quieren estos
ser tratados asperamente y que no hacen virtud sino a palos®*.

En effet, Tomas de la Torre prone ici les manieres des Dominicains qui sont plus
pacifiques, clémentes et bonnes, a la différence de d'autres religieux (peut-étre dénonce-t-il des
religieux franciscains) ou encomenderos qui n'avaient pas hésité a faire entrer la sainte foi a
coups de batons. Pour lui, il n'y a pas lieu de tergiverser plus longtemps. Il ne faut pas suivre et
perpétuer ce qui doit étre banni. Il en profite pour s'autoriser un paralléle avec I'lslam et ses
principes qui, selon lui, autorisent toutes ces sortes de déviances et maltraitances. Il est alors
hors de question de ressembler aux arabes musulmans. De cette maniere, Tomas de la Torre fait
I'éloge de la foi chrétienne: "Tenemos esto por sacrilegio y hemos experimentado no ser este
modo conveniente a la ley de Cristo, sino a la de Mahoma'>*. Cependant, le role de quelques
Dominicains est parfois controversé. Comme certains encomenderos, des religieux seraient
allés trop loin avec les Indiens du Chiapas lorsqu'ils se permirent de corriger les maniéres des
Indiens, surtout en ce qui concerne la sodomie et la polygamie®® mais pas que. Deux religieux

occasionnerent une fois de plus le soulevement des Chiapanecas. Le 3 aolt 1547°%, le Cacique

532 Milagros Ciudad Suarez, "Condicionantes de la expansién misional en Centroamérica, siglo XVI", Memorias
del primer congreso internacional de mayistas, UNAM, México, 1994, op. cit., p. 193 — 207.

533 |bid.

53 |bid., p. 198.

535 |bid.

53 Tomas de la Torre, DSECRC, ch. 26, Edicién de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011[XVI], p. 192.

537 Beatriz Sufie Blanco, " Documentacion primaria y crénicas historicas: efectos de las circunstancias en la version
de los hechos", Revista Espafiola de Antropologia Americana, vol. Extraordinario, 2003, p. 177 — 183.

127



de Chiapa de los Indios, don Juan, témoigne des mauvais traitements que les Dominicains Pedro
Calvo et Diego Calderdn lui ont administrés sans raison apparente devant d'autres Indiens qui
furent bouleversés par la scéne®®. Don Juan et un autre indien Juan Lorino®® furent fouettés

tant severement par les deux religieux que leur dos fut tailladé de toute part::

Los desnudaron y les dieron muchos azotes en las espaldas de que les sacaron y
rompieron cuero y carne, de que les salio sangre, de los cuales dichos azotes dijeron que hacian
e hicieron muestra y se alzaron las dichas camisas e mostraron las espaldas ante el dicho sefior
alcalde®,

Les autorités civiles se sont tout de suite préoccupées de l'affaire car les Chiapanecas
s'étaient déja rebellés plusieurs fois par le passé et il fallait a tout prix trouver une solution pour
que l'intégrité du village n'implose pas une nouvelle fois. Une enquéte a donc eu lieu devant
l'alcalde de Ciudad Real et plusieurs témoignages d'encomenderos espagnols et d'indiens
concordent dans le sens ou les deux Dominicains refusaient que les Indiens continuent le service
personnel pour les encomenderos®?et auraient donc maltraité le cacique en signe de
représailles. Cette enquéte n'avait rien contre I'ordre dominicain mais bien a I'encontre de Pedro

Calvo et Diego Calderén:

Se entrometen en cosas que nos son odiosas, muy odiosas, y nos dan mucho escandalo en
ir a las casas donde vivimos a hacernos fieros y a ponernos las manos en nosotros y dandonos
muchos golpes como a esclavos (...) por tanto a vuestra mercedes suplicamos y pedimos que no
estén en el dicho pueblo porque nos escandalizan con semejantes cosas y en su lugar pedimos y
gueremos al padre fray Tomas Casillas y a su compafiero fray Alonso de Villalba por ser hombres
letrados®*

L'attitude de Pedro Calvo montre une grande cruauté envers les Indiens puisque selon des

témoignages, il aurait proférer :

5%Testimonio de los autos ejecutados ante la justicia de S. M. en el pueblo de Chiapa. AGI, Audiencia de
Guatemala 42, in. Beatriz Sufie Blanco, " Documentaciéon primaria y cronicas historicas: efectos de las
circunstancias en la version de los hechos", Revista Espafiola de Antropologia Americana, vol. Extraordinario,
2003, p. 177 — 183.

539 William Sherman, Trabajo forzosoen América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987,
p. 416.

%40 Testimonio de los autos ejecutados ante la justicia de S. M. en el pueblo de Chiapa. AGI, Audiencia
deGuatemala 42 op. cit., in, Beatriz SUNE BLANCO, " Documentacién primaria y cronicas histéricas: efectos de
las circunstancias en la version de los hechos", Revista Espafiola de Antropologia Americana, vol. Extraordinario,
2003, p. 177 —183.

541 |bid.

542 |bid., op cit.

128



Se me da mi que vayais a quejaros a Gonzalo de Ovalle ni a Juan de Ordufia, alcaldes, que
yo no tengo miedo que soy tequibal valiente hombre. ¢ Qué son los alcaldes? No son nada, mierda
para vosotros, que yo soy papa y os tengo de quemar a todos>*

Les Dominicains pouvaient devenir totalement inhumains et contredisent alors les bonnes
actions qu'ils veulent prodiguer aux Indiens du Chiapas et laissent échapper lorsque les Indiens
ne vont pas dans leur sens, le paternalisme prend une toute autre ampleur tant dans les mots que
dans les actes physiques contre ceux qui les ont accueillis bras ouverts quelques années

auparavant.

Pour continuer, nous ne devons pas oublier les violences qui ont été faites aux femmes
indiennes, violences qui sont malheureusement monnaie courante et autant les encomenderos
que les religieux en sont hautement responsables: travail dans les mines, faisant office de
tameme®*, vendues a des marins ou brulées®®. Et, comme nous I'avons vu en introduction mais
événement qui ne doit pas étre oublié, en 1575, des Indiens et Indiennes refusant d'étre
endoctriné.e.s ou a cause d'actes d'idolatrie ont été enfermé.e.s dans I'église d'Oz¢oques, au
Chiapas. Un éclair s'abattant sur le toit en paille de I'Eglise, dont la porte fut condamnée
soigneusement par les religieux pour que les Indiens n'en sortent pas, provoqua un incendie
dans lequel 320 indiens périrent dont la majorité furent des femmes. Nous voyons clairement

ici un moyen d'éradication d'une population pour imposer sa domination>,

Enfin, pour terminer nous devons nous attarder sur les différends qui survinrent a partir
de 1576 entre quatre Dominicains qui envisagerent de venir s'installer définitivement a Comitan
et les habitants tojolabales du village. L'enrichissement des Dominicains vient en parallele a la
possession de terres anciennement indiennes et qui ne sont plus exploitées depuis que des
villages ont été regroupés, mais aussi avec la demande de charges extra, les derramas, qu'a
connues Comitan pendant des années car les maladies ayant engendré une baisse

démographique considérable étaient en train de devenir un fardeau pour ces religieux:

Hasta este tiempo no se tenia en toda la provincia ni un palmo de tierra fuera de la casa y
huerta, y con esta facultad comenzaron los conventos a pedir algunas tierras, o dehesas: a su
Magestad, apartadas con mucha distancia del lugar, y echaron en ellas ganado de yeguas y
vacas, que multiplicandose con el -tiempo, eran de provecho a la comunidad ; porque ya los
indios con pestes y mortandades pasadas, estaban muy acabados, y los que quedaban vivos, no

543 |bid., op. cit.

54 William Sherman, El trabajo forzoso en América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala,
1987, p. 121.

%5 Jan de Vos, Fray Pedro Lorenzo de la Nada, Misionero de Chiapas y Tabasco, Mexico, Centzontle, 2010, p.54.
546 William L Sherman: El trabajo forzoso en América Central. Siglo XVI. Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987,
p. 336.Voir AGI, Guatemala, leg. 39: Dr. Pedro de Villalobos a la Corona, Santiago. 15 marzo 1575.

129



podian ser tan liberales en las limosnas, que acudiesen a todo lo que era menester en un convento
gue demaés del sustento, ha menester edificar de nuevo, reparar lo antiguo, aumentar las cosas
del culto divino, como retablos, imagenes, altares, ornamentos y acudir a otras mil
necesidades®’.

Ici Remesal montre I'inquiétude économique et la nécessité des Dominicains & demander
de l'aide a la Couronne espagnole pour qu'ils vivent le mieux possible. La baisse démographique
indienne les empéchait de jouir pleinement de leurs besoins fondamentaux a cause du manque
de dons gqu'ils avaient eu I'nabitude de percevoir de leur part. lls agissaient selon leurs croyances
et leurs valeurs. Une investigation demandée par le juge Antonio de Collazos déboucha sur des
Actes dans lesquels quatre témoins, principales ou membres du cabildo, ont exposés les faits
et agissement de ces quatre religieux>®. Voila entre autres quelques donations que les
Comitéques ont da satisfaire par accord entre les deux partis et que le principal don Francisco

Hernandez renseigne:

Por el afio pasado de mil y quinientos y sesenta y seis fue este testigo alcalde del dicho
pueblo y él y sus compafieros, con acuerdo y consentimiento de todo el pueblo acordaron de
hacer donacién a cuatro religiosos de la orden de santo domingo que habian de tener la vicaria
en este dicho pueblo, de la mitad de la estancia de ovejas de la comunidad y de las yeguas y
vacas, y asi se las dieron en cantidad de quinientas ovejas y cincuenta vacas y dos otros toros y
cincuenta yeguas, e con esto se concertaron®*

Cet accord fut signé pour que les Comiteques soient libres a partir de ce moment de tous
tributs envers les religieux®°. Mais les religieux ont réussi autrement a satisfaire ce qu'ils ne
pouvaient faire. Chaque semaine, ils demanderont la force de quarante indiens, qui ne seront

pas rémunérés, pour des travaux en tous genres:

En cada una semana, sin que falte ninguna, dan al dicho convento cuarenta indios de
servicio sin que por su trabajo les sea pagada cosa alguna ni de partes de los alcaldes ni de los
regidores, los cuales indios sirven y acarrean piedra y hacen cal [...] y hacer tablas y hacer las
sementeras de maiz por sus tiempos y cogerlas y los demas servicios que se ofrecen®,

547 Antonio de Remesal, Historia General de las Indias occidentales y particular de la gobernacién de Chiapa y
Guatemala, tomo 11, libro 11, cap. 4, Madrid, 1932(1619), p. 489.

548 Gudrun Lenkersdorf, "La fundacion del convento de Comitan Testimonios de los Tojolabales", Estudios de
Cultura maya, vol. X1X, 1992, p. 291 — 319.

%9 AGI Guatemala. 56, f. 191, in. Gudrun Lenkersdorf, "La fundacién del convento de Comitan Testimonios de
los Tojolabales™, Estudios de Cultura maya, vol. X1X, 1992, p. 291 — 319

5%0 Ibid., f. 192.

51 Bid., f. 193.

130



Nous constatons que le probleme en 1580 n'est pas résolu puisque I'année suivante, un
témoignage du "teniente del alcalde mayor el mes de agosto el afio proximo pasado*2 informe
bien que "[c]uarenta yndios que dieron cada semana a los dichos frayles por espacio desde
afnos y en esto sin pagarles alguna cosa por su trabajo™*3.Les religieux ont aussi utilisé les
Indiens en tant que tameme pour faire transiter leurs fromages et couvertures confectionnées de

Comitan au Soconusco durant la saison des pluies®. Lenkersdorf nous en raconte les faits:

Fueron ocho Indios con las dichas "mercancias de los frailes", e iba "Crist6bal, indio,
mayordomo de los frailes quien manda”. Llevaron tres caballos para la carga.[...] Enfermos y
hambrientos llegardn finalmente al Soconusco. Pero ni alli terminaron sus sufrimientos. Tuvieron
que seguir de pueblo en pueblo hasta vender todas las mercancias. Dos compafieros murieron en
el camino, uno cerca de Amastlan y el otro a dos leguas de alli en Zapalutla. El viaje total tardé
dos meses. Al regresar a Comitan los sobrevivientes recibieron de "fray Felipe del convento",
cuatro reales de cacao y una manta de tres piernas®®.

C'est aussi grace aussi a des services personnels non rémunérés que la construction du
couvent et de I'église de Comitén, entre autres, a pu se terminer. Nous constatons donc que les
religieux ont, autant que des encomenderos, profité de la main d'ceuvre gratuite des Indiens pour
arriver a leur fin. Mais ce qui est important c'est que différents documents a partir de 1576 ont
été écrits par des principales en langue castillane a l'attention du vicaire quand celui-ci était
absent®®, Les Comiteques ont utilisés I'enseignement que les religieux leur ont apporté pour
faire part de leurs plaintes et faire valoir leurs droits®’. Bien que les religieux prénent la paix,
certains ternissent cette volonté d'aider leur prochain dans le combat des mauvais traitements
gu'infligeaient les encomenderos espagnols. Nous avons vu que leur bonne foi était mise a rude
épreuve notamment quand les Indiens ne faisaient aucunement ce qu'ils leur demandaient mais

surtout quand les Indiens continuaient a vénérer leurs divinités.

552 Informaciones: Derramas de la O. de S° Domingo en Comitlan, Archivo General de Indias, Guatemala, 114, N.
54, f.1R. Notre paléographie.

553 |bid.

%4 AGI, Guatemala, 56, f. 18V — 20V, in. Gudrun Lenkersdorf, "La fundacion del convento de Comitan
Testimonios de los Tojolabales”, Estudios de Cultura maya, vol. X1X, 1992, p. 291 — 319.

555 Gudrun Lenkersdorf, "La fundacion del convento de Comitan Testimonios de los Tojolabales", Estudios de
Cultura maya, vol. X1X, 1992, p. 291 — 319.

5% Informaciones: Derramas de la O. de S° Domingo en Comitlan, Archivo General de Indias, Guatemala, 114, N.
54, f.1R.1. Notre paléographie.

557 Voir infra, p.

131



4.3.2 Courses aux actes dits idolatres

A la fin du XVleme siecle, le dominicain fray Pedro de Feria, qui fut autorisé a passer au
Chiapas en 1571°% fit la chasse aux rites idolatres®®. En 1584, il partit en direction de Chiapa
de los Indios et fut consterné de voir que survivaient encore a cette époque des croyances
ancestrales. Comme son devoir était de défendre la pureté du christianisme, il porta une
attention toute particuliere a I'idolatrie qui sévissait dans les terres chiapanecas. Cependant, la
révélation de la survivance de rites ancestraux montre de toute évidence un syncrétisme déja
bien intégré dans la construction identitaire indienne chiapanéque de Ciudad Real. Nous verrons
par la suite qu'une dizaine d'année apres, a Chiapa de los Indios, les croyances indiennes sont

encore bien présentes.

4.3.2.1 Ildolatrie des Indiens : la confrérie Les Douze apdtres a Suchiapa®®

[V]isitando el el pueblo de Chiapa de los naturales el setiembre del afio pasasdo de mil y
quinientos ochenta y cuatro y poniendo el edicto general que se suele poner en semejantes visitas
acudieron algunos yndios a denunciar de otros naturales del dicho pueblo de chiapa y de
suchiapa sujeto suyo delitos muy gra[v]es sefialadamente de que en el dicho pueblo de suchiapa
[h]abia una cofradia de doce yndios que se intitulaban los doce apéstoles®:,

Ainsi commence la relation de Pedro de Feria a un autre religieux de Suchiapa. Il vient
de découvrir en septembre 1584 des actes d'idolatries mais d'une toute autre ampleur. Nous
voyons de suite le probléme relevé. En effet ceux-ci mélangent religion chrétienne et indienne.
Selon les informations qu'il a pu rassembler, les douze Indiens sortent la nuit tombée en
procession que deux femmes rejoignent en se faisant appeler Sainte Marie et Madeleine. Rien
d'anormal jusqu'a présent. Nous pouvons voir quelques connaissances de la foi chrétienne et
sans doute un moment de la Passion de Jésus Christ le Seigneur: Les douze apbtres
accompagnés des deux femmes en une procession nocturne cheminaient de collines en collines
et de grottes en grottes ou ils honoraient leur assemblée apostolique®?. Cela nous fait penser a

une certaine grotte du canyon du sumidero. Souvenons-nous que Baltasar Guerra y avait

58 AGI, Indiferente, 2053, N. 22.

559 Entre 1550 et 1570, des plaintes contre les abus et violences d'une Inquisition épiscopale ou monastique
commencerent a arriver en Espagne (voir évenement a Mani en 1562, infra, note, p. ) in, Pedro de Feria fut autorisé
par le roi Philipe 11, le 22 janvier 1572, ""en la visita y reformacion de los conventos y religiosos en la dicha orden
[de Santo Domingo] dessa tierra™ (voir, Archivo General de Indias, MEXICO,1090,L.6,F.385R). Peut-étre que le
Roi voulait savoir ce qui se passait dans les premiers ordres religieux venus en Nouvelle Espagne et s'il ne fallait
pas maintenant les réformer pour permettre a d'autres ordres de s'installer a leur place.

560 Intitulé Idolatria de los Indios : cofradia Los Doce Apostoles : Suchiapa, AGlI, Patronato, 183, N. 1, R. 11.

%1 |bid., f. 1. Notre paléographie

%2 | bid.

132



découvert lors de la rébellion des Chiapaneques un lieu sacrificiel®® et ou “estaban casas de
demonios y de sacrificios®*"? Nous constatons que les Chiapanecas ont toujours pour coutume
de se réunir dans les grottes, ces lieux frontaliers entre le monde des morts et des vivants, lieu

d'adoration privilégié des ajwawil °%,

Ce qui certainement a commenceé a contrarier Pedro de Feria c'est que les ap6tres et les
deux femmes "se con[v]ertian en dioses, y las mujeres en diosas™. Ce n'est pas un hasard si les
Chiapanéques pensent que les Saints et les Saintes peuvent étre des divinités car, nous l'avons
dit, les Espagnols honoraient et priaient leurs Saints devant des icones et tableaux comme le
faisaient les Chiapanéques (et le font encore apriori) avant l'arrivée des Espagnols en leurs
terres. Mais ce qu'il I'a le plus épouvanté c'est ce Juan Atonal "unos de los mas principales
[i]ndios de aquel pueblo que debe [h]aber mas de [c]uarenta afios que se bautiz6"*%! Bien
qu'il fut un des plus vieux convertis et [h]a[v]iendo més de treinta y seis afos que se

confiesa"®®’, il avait depuis toujours chez lui une idole

563 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, San cristobal de los Llanos, 10 de septiembre de 1532,
AGlI, Justicia 281-1, ff. 283 — 306., in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Katin, México, 1985, p. 87. Voir
Supra, ch 2, p. 75.

564 |bid., Ciudad real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGI, Patronato 60 — 3 — 1, f. 1 — 103, in. Jan de Vos,
La batalla del Sumidero, Katun, México, 1985, p. 101.

565 Hélios Figuerola Pujol, Les dieux, les paroles et les hommes Rituels dans une communauté maya du Chiapas,
Editions de I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris, p. 12.

56 |dolatria de los Indios : cofradia Los Doce Apostoles : Suchiapa, AGlI, Patronato, 183, N. 1, R. 11., f. 1. Notre
paléographie. Arrétons-nous un moment sur le nom du Cacique. Comme pour Diego Nocayola, dont le nom se
référe directement au dieu de l'agriculture chez les Chiapanéques, voir Supra, note p. 76, le nom Atonal pourrait
avoir une origine mixteque "Seigneur du jour Eau"ou Atonaltzin, roi mixteque vaincu par Moctezuma en 1455.
Voir Augustin Garcia Marquez, Los Aztecas en el centro de Veracruz, UNAM, México, 2005, p. 129 et Robert
Chadwick, "Native Pre-Aztec History of Central Mexico", Handbook of Middle American Indians, Volumes 10
and 11: Archaeology of Nothern Mesoamerica (dir. Robert Wauchope), University of Texas Press, Austin, 1971,
p. 487. Par ailleurs, a Zinacantan, un autre noble indien avait pour nom Domingo Tzen, nom qui se réfere
directement a la divinité Itzamna. Voir l'introduction de Relation des choses du Yucatan de Diego de Landa par
I'Abbé Brasseur de Bourbourg :"tzen ou tzem ou tzam, d'ou Itzamna ou zmana". In, Diego de Landa, Relation des
choses du Yucatén, traduction par I'Abbé Brasseur de Bourbourg, Paris, 1864, p. LXXIV. Voyons ici que ces
nobles indiens seraient certainement des avatars de leurs dieux et de leurs lignées royales. Leur nom montre alors
I'importance de leur statut en tant que haute autorité dans les villes et villages indiens et il n'est donc pas étonnant
qu'ils soient des Guides. Baltasar Guerra n'avait pas choisi par hasard don Diego comme corregidor.

567 Ihid., f. 2. Les faits nous font penser a ceux que Diego de Landa nous a laissé dans RCY lorsqu'il découvre des
rites id6latres: "Que estando esta gente instruidos en la religion y los mocgos /...] fueron pervertidos por los
sacerdotes que en su idolatria tenian, y por los sefiores, y tornaron a idolatrar y hazer sacrificios no solo de
saumerios sino de sangre humana, sobre lo qual los frayles hizieron inquisicion y pidieron ayuda al alcalde mayor
y prendieron muchos y les hizieron processos". Diego de Landa, Relacion de las cosas de Yucatan, cap.6, Edicion
de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza Editorial, 2017(1566), p. 148. Les Franciscains sont arrivés au Yucatan
a partir de 1549 et découvert seulement 12 ans aprés des rites idolatriques a Mani. A Chiapa de los Indios dés
1532, nous avions connaissances de grottes au bord du fleuve ol les Chiapanéques se réunissaient pour honorer
leurs divinités. Cependant, il a fallu un demi-siécle d'évangélisation pour que les Dominicains s'en apergoivent..

133



Y adorarlo de noche y de dia cono si nu[n]ca [h]ubiera oido el nombre de Jesucristo /...]
se le a[v]erigd ser [h]ere[j]e y niego la conf[e]sidn sacramental di[c]iendo que para alcan[z]ar
perdon de los pecados basta mirar al cielo®®®

Combien de fois Juan Atonal a dd voir des Espagnols dans cette position lorsqu'ils avaient
les mains jointes les yeux vers le ciel pour que leur(s) péché(s) soient absous. Ce n'est pas
anodin si le principal répond de la sorte. Pour lui, c'est qu'il fallait juste regarder le ciel sans
méme penser a ses pechés pour étre pardonné. Juan Atonal était celui qui dirigeait "la gran
junta”. Son fils, Cristobal, en faisait partie. Celui-ci avait déja été accusé publiqguement pour
"incestuoso con su suegra”. Avec cette procession, Pedro de Feria voyait un village qui avait
perdu raison. Pour Vérifier ses dires, il fut demandé a fray Manuel Acosta, connaissant

parfaitement la langue chiapaneca, d'aller sur les lieux. Il attesta les dires de Feria:

A[v]erigd cosas gra[v]isimas acerca de la dicha cofradia y otras cosas de ritos y
ceremonias antiguas, fue con su comparfiero y con muchos [i]ndios a ciertas [cJue[v]as en una
de las [c]uales hallaron un idolo de los més principales que aquella nacién chiapaneca tenia en
su infidelidad®®®.

Pourtant comme ce fut le cas a Mani en 1562, un autodafé avait eu lieu sur la place
principale ou on avait br(lé I'idole de leur principale divinité, Maviti et c'était a ce moment-la
que Juan Atonal avait juré fidélité a la divinité chrétienne®’°. On peut comprendre la stupéfaction
des religieux car ils avaient une grande estime —aveugle- pour Juan Atonal. Aprés avoir été

I'égal d'un saint (donc d'un dieu?), "pareci6 por las [i]nformaciones ser demonio" et les

58 bid.

%69 |bid., f. 1. Nous avons un autre exemple, & Achiutla, Oaxaca. Selon Francisco de Burgoa (1600 -1681),Benito
Hernéandez, religieux dominicain qui traduisit la Doctrina cristiana en lengua mixteca, découvrit en 1557 une idole
principale qui était vénérée "que llamaban el Corazon del Pueblo, era de grande veneracion, y la materia pedia
mucho aprecio, porque era una esmeralda tan grande como un grueso pimiento de esta tierra, tenia labrado
encima una avecita, o pajarillo, con grandisimo primor, y de arriba abajo enroscada una culebrilla con el mesmo
arte, la piedra era transparente, que brillaba desde el fondo, donde parecia como la llama de una vela ardiendo;
era antiquisima alhaja, que no habia memoria del principio de su culto, y adoracion". Apres une si intense
description (comme tout le reste de I'ouvrage) de I'idole, Benito Hernandez "un dia muy solemne prevenidos, y
juntos muchos pueblos, sacé la piedra, y la quebranté con grande dificultad, a fuerza de instrumentos, por su
dureza, y mando molerla alli, hasta convertirla en polvo (...)la arrojo y pisé a los ojos de una gran multitud que
concurri6 al caso, y luego les hizo un grande sermén, declarandoles quién era el Criador de todo lo visible, y que
al sol, y a las estrellas daba la luz, para el servicio del hombre, sin que su Divina Majestad se necesitase de
criatura alguna, ni tenia més gusto, que en que los hombres le ofrecieran su corazon, no muerto, ni sacado con
violencia de los cuerpos, como les pedia el demonio a ellos, sino vivo, libre, y con toda su voluntad en conocerle,
servirle, y adorarle, como a Unico Sefior, que les dio el sér, les conserva la vida, y les tiene prevenida la gloria:
quedaron con la fuerza de sus razones, tan despiertos, y avisados ". Voir Francisco de Burgoa, Geografica
descripcion de la parte septentrional del polo artico de la América y, Nueva Iglesia de las Indias occidentales, T. 1,
Ch. 28, ITESM, Tecnoldgico de Monterrey, n.d (1672), p. 222 — 223. Le cas du village de Achiutla était connu par
les dominicains (comme un triomphe de I'évangélisation) et Pedro de Feria tente d'en trouver un équivalent (voire
de le surpasser) en zone chiapanéque.

570 Kevin Gosner, "Caciques and conversion: Juan Atonal and the struggle for legitimacy in post-conguest
Chiapas", the Americas, XLIX (2), October 1992, p. 115 — 129.

134



religieux eurent peur que "este cancer [h]abria cundido por todo el obispado"s™. A Ocosingo,
Juan de la Cruz. "en los cendales el m[&]s habil, y ladino de toda aquella nacion™ avait été
arrété "porque se le probo6 negar la comunion y afirmar no ser la simple fornicacion siendo
relapso por [h]a[v]er sido ya otra vez castigado por ello piblicamente”2. A Ocotepeque en
territoire zoque "tenia preso a Juan Fernandez también el m[&]s habil, y ladino en aquella
nacion por este articulo de la confesion, y de por otros errores contra nuestra religions’. A
Zinacantan, le "mal™ aussi était fait. En effet, Cristobal Arias, grand ami de Juan Atonal,
pratiquait aussi ces rites alors qu'il avait été bon chrétien comme tant d'autres principales®™.
Toutes ces personnes qui étaient toute principales ou faisaient partie d'un cabildo furent
emprisonnées mais toute libérées par le Proviseur qui selon Feria "no tiene la experiencia ni
[y]telligencia de las cosas de los yndios que hay en la tierra™s™. La réponse du jeune Proviseur
est intelligente dans son propos "[que él] no era [jJuez para sentenciar solo™"®. Alors, tous les
principales furent libérés et n'hésiterent pas a proclamer haut et fort que I'église catholique et
le roi d'Espagne n'étaient que mensonges :

Se fueron muy contentos a sus casas riendose de la justicia eclesiastica, y & los de Chiapa
gue debian ser quinze 6 veinte los meti6 en su pueblo triunfando de Jesucristo, y de su fe, y de su
yglesia, y de sus leyes, diciendo los yndios publicamente que todo es burla, sino el co[r]regidor
de Chiapa, y el rey, y que los obispos, y los frailes los tienen engafiados con sus iglesias®”’

571 |dolatria de los Indios : cofradia Los Doce Apostoles : Suchiapa, AGlI, Patronato, 183, N. 1, R. 11., f. 3. Notre
paléographie.

572 |bid, f. 4.

573 |bid..

574 |bid.

575 |bid.

576 1bid.

577 Ibid. f. 5. Un fait similaire se produisit a Texcoco en 1539. Carlos Ometochtzin (nom : dios del pulque) s'est
exprimé contre la foi chrétienne lors d'une réunion pendant laquelle il y eut des processions et des rogations au
nom de la divinité de la pluie. Le Saint Office découvrit chez lui des idoles. Carlos Ometochtzin nia toutes les
accusations d'idolatrie. 1l fut condamné a mort, étranglé avec le garrot puis brilé. Voir Antonio M Garcia-Molina
Riguelme, Los hogueras de la Inquisicion en México, UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, México,
2016, p. 225. Dans notre cas, du fait de I'interdiction de Charles Quint de traiter sévérement des Indiens néophytes
dans la foi chrétienne, ils échappent tous & I'lnquisition mise en place en Nouvelle Espagne dés 1571. Avant, il y
avait un systéme de pré-inquisition entrepris par les Ordres religieux qui n’hésiterent pas a condamner par la force
les Indiens idolatres. Voir Maria Sudrez Ruiz, Inquisicion y limpieza de sangre en Nueva Espafia : 1571 — 1623,
director : Roberto Lopez Vela, Master interuniversitario de estudios avanzados de historia moderna, Santander,
2012, p. 19 a 29. L'exemple de Mani au Yucatan en 1562: suite a la découverte de rites idolatres, Diego de Landa
soumit les Indiens a de terribles tortures et humiliations. Un capitaine, Sebastian Vazquez informa le Vice-roi le
23 octobre 1563 de ces agissements: 6 330 indigénes ont di payer des amendes, 4 549 indigénes qui portaient le
sambenito, vétement de la honte (habit que normalement portaient les personnes condamnées par le tribunal
inquisitorial), ont été humiliés sur la place publique, 84 ont eu les cheveux rasés et ont été fouettées. 158 Indiens
sont morts durant les interrogatoires ou des suites de tortures et 13 se sont suicidés. Voir Inga Clendinnen,
Ambivalent conquests, Maya and Spaniard in Yucatan, 1517-1570, United Kingdom, Cambridge University Press,
1998, p. 76-77.

135



Nous pouvons appeler cela comme de la résistance de la part des principales indiens, une
réelle protestation pour la liberté de penser et de prier les divinités que I'on veut mais surtout
dans le but de ne pas perdre une importante part de leur pouvoir et de garder un systéeme
politique préhispanique. Dix ans plus tard, le probleme qu'ont eu les Dominicains ne semble
pas étre réglé. Quelle est cette envie et cette force que ne peut pas procurer la religion
chrétienne? Est-ce la simple idée d'appartenance ou bien est-ce plus que cela? Est-ce que les
Indiens n'y trouvent pas cette transcendance ancestrale, ce pouvoir de la spiritualité dans la foi
catholique? Les Indiens du Chiapas se sont tournés vers le culte des saints pour exprimer leur
identité. Les élites chiapanéques zoques ou zinacantéques ont réaffirmé sous des concepts
religieux européens les fondements surnaturels d'antan. De plus, le fait que ce soit des caciques
ou des principales qui furent les instigateurs de ces résurgences indiennes montre a quel point
une lutte identitaire était bien réelle et importante car ces rituels étaient destinés a conserver les

valeurs de la communauté®’®

4.3.2.2 Autre témoignage de survivance religieuse préhispanique

Un autre éveénement survient une dizaine d'année aprés, encore au sein méme de la
communauté indienne de Chiapa de los Indios. Nous y constatons toujours bien ancré un
maintien permanent de la religion autochtone. Un document de 9 pages, écrit originellement en
1597, fut copié par Rafael Culebro en 183657. Le 9 avril 1597, une enquéte requise par I'Evéque
de Ciudad Real ordonne que des Indiens pratiquant des actes d'idolatrie soient entendus, en
précisant toutefois qu'ils ne seront pas jugés et, si de suite ils se repentaient, ne seraient pas
excommuniés. C'est ainsi que Francisco Sandobal Cumpi chef de calpul, Maria Nuati sa femme,
Luis Deodero canotier, Pedro de Hara Nulqui aide canotier, Juan Domingo Inpanuya chargé
des fétes du calpul de San Miguel, Pablo Nambabia veuf et Sebastiana Nambabia sa fille sont
présentés devant le notaire Bartolomé Rodriguez®®. Pablo Nambabia et sa fille admettent qu'ils
pratiquent des sacrifices de petits animaux®®et s'enivrent durant les fétes lorsqu'ils sément le

mais les premiers mois de I'année pour que les récoltes futures soient bonnes:

578 Kevin Gosner, "Caciques and conversion: Juan Atonal and the struggle for legitimacy in post-conguest
Chiapas", the Americas, XLIX (2), October 1992, p. 115 — 129.

579 Carlos Navarrete Caceres, "La religion de los Antiguos Chiapanecas, México", op. cit., Anales de antropologia,
México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52. Voir Infra, annexe 4, p. 173.

580 Ibid..

%81 Les Indiens ne pratiquent quasiment plus de sacrifices humains mais ils continuent les offrandes en sacrifiant
des animaux. Néanmoins, en 1576, Diego Garcia de Palacio met a jour la survivance de sacrifices d'enfants a
Copaén, au Honduras: "Hacian dos sacrificios solemnes cada afio, de dia: el uno a principio de invierno, y otro a
principio de verano; y este sacrificio era oculto, que solé lo veian los caciques y principales, y era dentro de la
casa de oracion, y los que sacrificaban para este sacrificio eran muchachos de seis hasta doce, bastardos y criados

136



en los primeros meses del afio (roto) a sembrar mays celebran en dichos lugares fiestas
con mucha bebida (rayado) ... trajes i musica de flauta i tambor, i que piden se les de buena
cosecha i que para eso sahuman copal i assen confession i ofrendan animales pequefios, con
ambar i hojas i flores de adorno

Ces rituels sont une fois de plus organisés et dirigés par les principales des différents calpuls
de Chiapa de los Indios. Les maladies qui sévirent dans la région furent interprétées comme la
colére de leurs divinités car a cause de leur évangélisation ils ne leur ont plus adresses de
sacrifices ni d'offrandes. Pour apaiser les tensions divines, des Chiapanecas ont pratiqué le
baptéme chrétien dans la grotte située en contrebas de la ville dans le but de renouveler leur foi
avec leurs anciennes croyances. Nous pouvons comprendre ce geste sachant que I'eau chez les
cultures préhispaniques était un élément fondamental dans leur cosmogonie sous les traits de la
divinité Chaac ou pour les Chiapanéques Nadanda®®. Autre considération & prendre en compte,
I'eau pure accueillie par la grotte devient un élément sacré car protége par les divinités de
I'inframonde dont la grotte est I'entrée®®, Les religieux espagnols constatent que ces rituels sont
pratiqués depuis des dizaines d'années car Pablo Nambabia y avait assisté depuis son enfance:

por sus muchos pecados les vienen los males i por no asser sacrificios ni cumplir con las
ofrendas; que luego de la cofession llevaron a varios vecinos a la cueva grande subida a Eztapa
(Ixtapa) i bafiaron a los dichos escogidos en el agua que brota de la cueva donde sacrificaron
gallinas i dexaron ofrenda de comida i aderessaron un altar con una calavera que los declarantes
dixen haber guardado cerca de tres afios i que hoy guardan en Suchiapan (Suchiapa), pero que
no saben en manos de quien este, pero que la pasan entre los prencipales desde quel declarante
era nifio i que se le asse ceremonia cada afio con mucha concurrencia de vecinos naturales de
Chiapa i de otras (borrado) ... declaran también que despues del bafio se emborrachan pidiendo
a los duefios del mays i las tierras donde assen sus sementeras; y que con esto los dichos duefios
suelen ser agradecidos®*

En ce qui concerne le créne (calavera), nous pouvons le voir a la maniere chrétienne a
I'instar de reliques chrétienne d'un saint. Les reliques sont des vehicules de la foi et amenées de
villages en villages et de grottes en grottes elles y sont partagées. Aussi, dans ce lieu divin
qu'était la grotte, les Chiapaneques s'adonnaient a la pratique du sacrifice et c'était chose
commune de retrouver des restes humains ou d'animaux. Luis Deodoro, prieur ou specialiste

dans les rituels depuis prés de quarante ans était baptisé mais cela ne I'avait pas empéché de

entre ellos". Voir Diego Garcia de Palacio, Carta-Relacién, Relacién y Forma, México, UNAM, 1983 (1576),
p. 83.

%82 Carlos Navarrete Céaceres, "La religion de los Antiguos Chiapanecas, México", Anales de antropologia,
México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52.

%83 D. Léazaro Hilario Tuz Chi, Asi es nuestro pensamiento. Cosmovision e identidad en los rituales agricolas de
los mayas peninsulares, Tesis doctoral (Dir. Dr. D. Angel B. Espina Barrio), Universidad de Salamanca, 2009,
p.41

584 Carlos Navarrete Caceres, "La religion de los Antiguos Chiapanecas, México", Anales de antropologia,
México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52.

137



continuer a célébrer et vénérer les divinités auxquelles il vouait le culte dans les grottes et

pratiquait des sacrifices:

Que para la celebracion de las fiestas [...]preguntadas van a los lugares junto al rio
grande i cuevas con gente de su pueblo sacriffican para conseguir su peticion i vienen a comer-i
beber i assi celebran las fiestas que suelen ser en las sementeras®®,

Juan Domingo Hipunaya, qui a plus de 70 ans, explique le déroulement du rituel et des
sacrifices, toujours dans le souci de se protéger des maladies et dans I'optique de bonnes
récoltes:

Se acompafiaba de los otros principales de los demas calpules i llevaban una pareja de
gallo i gallina i un perrito i los degollaban echando la sangre al rio, como es comln hacerlo;
que despues ponian la degolladura viendo a las cuatro direcciones; que luego enterraban las
partes en la propia oriya del rio diciendo que se diese buena la milpa i no hubiese enfermedades
en el pueblo [...] ; que en las dichas fiestas comen i bailan con uso de mascaras i trajes de
animales®®,

Ces rituels sont perpétués depuis longtemps. Comme le dit Juan Domingo Hipunaya il
préfere suivre les rituels de son calpul "que aprendié de sus maiores; que es lo que asse por
costumbre desde que era nifio"”. Lorsque le Notaire leur demande a tous s'ils se repentent de
ne pas avoir foi en I'enseignement des religieux, ils répondent pratiqguement tous la méme chose
"por no saber que era mala [siguieron] la costumbre" et que s'ils ne pratiquaient pas ces rituels,
"se pudriran las siembras a todo lo largo del rio"s. Les premiers interrogés vont méme plus
loin et rejoignent ce que nous disions au sujet de la liberté religieuse de chacun. "[Dixeron]
haber aprendido de sus maiores que los Yndios del dicho pueblo de Alcala no estan obligados
a vivir en otra fee i leyy que la que dictan sus mayores, i assi aprendieron i assi la pratican'®,
Et méme, comme pour Juan Domingo Hipanuya et d'autres, ils niaient tout apport religieux
occidental car "[aprendieron] a no obedecer mas ley que la de sus maiores, i assi como le
ensefiaron lo asse con otros muchachos naturales">®.Pablo Nambabia "de edad de
cinquentaidos afios" et sa fille Sebastiana Nambabia "de diesisiete” transmettent et
transmettront leur savoir aux génerations futures®:. Ils apprirent et transmettent grace aux
apports religieux catholiques outils devenus maintenant indispensables pour perpétuer les

croyances de leurs ancétres.

585 |bid.
586 |bid.
587 | bid.
588 |bid.
589 Ibid.
590 |bid.
591 Alain Breton, Anne Cazalés, Mayas, CLD Editions, Chambray Lés Tours, 2002, p. 50.

138



4.4 Conclusion

L'arrivée des Dominicains au Chiapas modifia a jamais la physionomie du territoire. Les
limites des territoires Zogues, Choles, Tojolabals, Chiapanecas, Tzotzils et Tzeltals s'effacaient
peu a peu. La politique de concentration de villages afin de faciliter I'évangélisation mais aussi
le contrdle des populations a engendré de lourdes répercussions au sein de ces populations.
Cette migration forcée qui les obligeait a quitter la terre de leurs ancétres fut tres mal vécue.
Les Indiens ont vite compris ce qu'entreprenaient les religieux mais des tétes dirigeantes de
différentes ethnies se sont alliés pour dénoncer les agissements des religieux. Les religieux
furent vus au début comme les personnes qui allaient enfin améliorer la vie des Indiens dans les
encomiendas. Et nous pouvons sans doute dire que c'est grace a l'arrivée de religieux au Chiapas
mais aussi partout en Amérique que les Indiens ont trouvé les moyens qui leur manquaient pour
maintenir leur identité principalement du fait de la diffusion de I'écriture alphabétique, mais
aussi dans des concepts religieux catholiques qui pouvaient sous logique de transfert offrir une
alternative pour qu'elle subsiste. Les Indiens se sont servis de cet apport nouveau dans le but de
dénoncer des actes de maltraitances et défendre leurs intéréts. Ils ont pu se faire comprendre
sans le biais d'interpréte. Ils se sont servis aussi de lI'apprentissage d'aspects religieux étrangers
afin de consolider et perpétuer leurs traditions. Les actes dits idolatres en sont le parfait
exemple. Des cycles se perpétuent pour essayer de garder intacte la mémoire de leurs ancétres.

Le temps linéaire européen ne fait pas le poids face a I'incommensurable cycle préhispanique.

Figure 18 Glyphe Nu Mam : mon ancétre, mon petit fils
Le glyphe maya kaqchiquel Nu mam pourrait étre la parfaite définition de ce cycle, ou
plutdt de cycles dans un cycle perpétuel divin, qu'Alain Breton et Anne Cazalés traduisent par
"I'ancétre, le petit fils"%:

592 |bid., p. 51.
139



Kul gagok ko ko ki mejlem ki xukulem ri di animas g ati ga mam xa chupam chi ko r agnibal
suts' mayul kul siqon chi ko ri k anima [ ...] e k'o qa xol qa nik'ajal o k' astik oj chi ki xol ki nik’
aja

Que viennent s'incliner, que viennent s'agenouiller les &mes de nos ancétres, qui déja ont
rejoint les nuages et la brume, qu'elles viennent profiter de ce moment [...] Elles sont parmi nous,
nous sommes parmi elles®®,

Cependant, nous pouvons déja reprendre grace a ces observations un travail précédents*
dans lequel nous avions souligné que les changements démographiques au XVIeme avaient eu
un effet sur I'acculturation des Mayas des Hautes Terres. La baisse si rapide de la population
avait mis en péril la transmission des savoirs des ancétres mayas car la population n'avait pas
pu se renouveler. Nous avions rajouté que les Anciens, de moins en moins nombreux, n‘avaient
pas eu le temps de communiquer aux genérations futures et donc les us et coutumes de la culture
maya étaient peu a peu tombés dans I'oubli, les jeunes enfants survivants n‘ayant pas pu étre
éduqgués selon les préceptes mayas. Si cela a pu étre le cas pour certaines populations, ¢a ne
I'est en aucun cas pour celles du Chiapas du XVIeme siecle’®®. Nous en avons la preuve avec

les différents événements que nous venons d'étudier.

593 |bid. Traduction des auteurs de ce discours rituel contemporain achi de Cubulco, Guatemala.

% Arnaud Paty, Acculturation indienne des Mayas des Hautes Terres de 1524 a 1594, Mémoire de master
(dir. Patrick Lesbre), Université Jean Jaurés, Toulouse, 2019, p. 71.

5% Et méme apres, puisque qu'en 1668 a Palenque des documents interdisent a partir de cette date les danses
sataniques, et en 1712 la rébellion des Tzeltal fait rage, et puis de nouveaux la prohibition de danses dans tout le
Chiapas avec " la bebida que se utiliza en dicho baile, asi como llevar amuletos de huesos de animales en las
manos como la amenaza de la excomunién quienes siguen incurriendo a dichos bailes satanicos",titre partiel de
document in. AHDSC, Carpeta 3527, Exp. 38, 4 feuilles.

140



CHAPITRE V - POPULATIONS ET DEMOGRAPHIE

Dans les chapitres précédents, nous avons traité particulierement des modifications
territoriales chiapaneques et de la résistance indienne face aux politiques économiques et
religieuses. Nous ne devons pas oublier non plus le chamboulement de la conquéte espagnole
qui eut lieu au sein des populations autochtones, espagnole et africaines. En effet, les premiers
recensements de populations ont commencé grace aux tasaciones et il s'est avéré que les
maladies qui se sont propagées tout au long du XVIeme siécle ont tot fait d'impacter les
populations indiennes. De plus, des populations autres que Mayas, Chiapanecas et Zoques sont
arrivés au Chiapas, du fait d'une migration forcée notamment lors de Conquétes mais aussi pour

pallier le manque de main d'oeuvre pour préserver I'économie globale.

5.1 Panorama démographique

Pour cette partie, nous verrons dans un premier temps lI'impact des maladies européennes
sur la démographie indienne chiapanéque et la maniere dont sera recensée la population a partir
de la seconde moitié du XVIeme siécle. Nous nous centrerons ensuite particuliérement sur la
venue de la population africaine au Chiapas et nous terminerons par I'apparition du métissage

et de I'incorporation des élites indigénes a I'empire espagnol.

5.1.1 Maladies, famines

Dés la conquéte, la baisse de la population amérindienne se ressent dans toute la
Nouvelle Espagne. Les multiples guerres, les expéditions dans des territoires toujours plus
lointains, I'esclavage dissimulé dans les encomiendas et les périodes de famines font partie des
causes de la baisse démographique dans les Hautes Terres. Mais ce sont surtout les nouvelles
maladies européennes qui sont le facteur le plus alarmant®®®. La population indienne, ne
connaissant aucune des maladies venues d'Europe, n'a pu affronter efficacement tout au long
du XVIeme siécle ces terribles maladies. La Relation Géographique de Santiago de Atitlan en
1585 fait I'amere constatation des conséquences des multiples guerres contre les Espagnols, du

5% Alfonso Caso (dir.), Métodos y resultados de la politica indigenista en México, México, Ediciones del Instituto
Nacional Indigenista, 1958, p. 37.

141



travail forcé auquel ont été soumis les Mayas des le début et des maladies qui ont touchés de
plein fouet ces populations. Elles les ont laissées dans un terrible désespoir méme avant que les

Espagnols arrivent au Chiapas et au Guatemala

En las guerras que se ofrecieron, murieron muchos indios deste pueblo y, otros,
fallecieron en las minas sacando oro. Y estos indios que iban a las dichas minas sacaban los
encomenderos que tenia este pueblo en aquella sazén. Y, segln estos principales indios dicen,
los indios que se sacaban para las minas en cada diez dias eran doscientos cuarenta indios.
Y otros fallecieron de enfermedades de viruelas y sarampidn y tabardete, y sangre que les
salia de las narices, y otras pestilencias y trabajos que les sucedieron. Y que, cuando los
dichos doscientos cuarenta indios ya dichos iban a las minas a sacar oro, llevaban consigo a
sus mujeres para que les hiciesen de comer, y para otros servicios personales que en las dichas
minas se ofrecian. Por las cuales causas y grandes trabajos que padecian, han venido a tanta
disminucion. Y porque, entonces, los espafioles los cargaban por tamemes, para sus tratos y
granjerias que tenian, de unas partes en otras, en donde los indios padecian grandes trabajos.

De manera que, por esta razon, y por las dichas guerras y enfermedades, han venido a faltar

muchos indios y a quedar en la cantidad que al presente hay®’.

Ce traumatisme eut tot fait d'altérer leur identité et facilitera I'évangélisation et une
domination plus imposante de la Couronne espagnole dans les villages autour des grandes villes
hispano-américaines. Les périodes successives de désastres agricoles accentueront ce déficit
démographique mais déboucheront aussi sur une féroce crise économique qui ne cessera plus
et videra chaque fois plus les caisses de la Couronne espagnole>®. On est dés lors en droit de
s'attendre a une réaction énergique de la Couronne mais les Défenseurs des Indiens et la visite
des oidores vont empécher un esclavage indien. Beaucoup de documents espagnols répertoriant
des populations indiennes décrivent ces maladies. L'impact qu'elles ont eu sur les communautés
est impitoyable®®. La plupart des épidémies vinrent du Mexique central, comme le cocoliztli®®,
et leurs propagations ont été facilitées par le commerce sur le camino real, la route royale,
passant par le Chiapas. Les conséquences sont lourdes car toutes les populations indiennes aux
abords du camino real dans le Chiapas jusqu'a Santiago de los Caballeros ont été décimées a la

%97 Relaciones Geogréficas del siglo XVI: Guatemala, René Acufia (editor), México, UNAM, 1982, p. 72. Nous
avons ici I'snumération d'au moins quatre maladies : la variole, la rougeole, le typhus et celle du sang sortant par
le nez. Dans Memorial de Solola, Francisco Herndndez Arana, décrit succintement cette derniére maladie durant
les années 1558 et 1559: " Esta enfermedad pasaba par varias etapas cuando la gente la contraia principiando
con escalofrios, seguia la calentura alta y la gente derramaba sangre por las narices". Francisco Hernandez
Arana, Memorial de Solola (Traductor : Simén Otzoy), Comisién Interuniversitaria Guatemalteca del
Descubrimiento de América, Guatemala, 1999 [Siglo XVII], p. 192.

5% Virginia Garcia Acosta, Juan Manuel Pérez Zevallos, América Molina del Villar, Desastres agricolas en
México: Epocas prehispanica y colonial (958-1822), Tomo I, Fondo de Cultura Econdmica, 2003, p. 20.

59 |bid, p. 162.

600 Terme qui désigne une maladie, une grande pestilence en nahuatl.

142



fin du XVIéme siécle®®!. Ces maladies-la n'étaient pas connues et le taux de mortalité a été
catastrophique. Au Yucatén, les mayas ont appelé cette période d'hécatombe "Ocn Kuchil" qui
se traduirait par "la période durant laquelle les vautours noirs entrent dans les maisons"®%. La
concentration des populations indiennes facilita dramatiquement la propagation des maladies,
c'est pour cette raison que les villages loin des centres économiques et religieux s'en sont un
peu mieux sortis. Dans les Hautes Terres du Chiapas et du Guatemala malgré les maladies, les
guerres, les migrations forcées la grande majorité de la population a pu survivre ce qui n'a pas

été le cas dans les lieux de fortes concentrations humaines®®®

. Mais il fallait voir dans quelles
conditions elles survivaient. A Zinacantan, grand lieu commercial préhispanique, seulement

quelques Indiens ont survécu aux premiéres décennies de la domination coloniale®,

Entre 1529 et 1531, des documents nous informent qu'une épidémie de typhus provoqua
une trés grande mortalité au Chiapas, tuant au moins une personne sur deux, que ce soient chez
les Espagnols ou les indiens®®. Le typhus (tabardillo) est, dit-on, arrivé six ans plus tot en
Nouvelle Espagne en la personne de Ponce de Ledn, juge de résidence de Cortés, qui mourut
peu de temps aprés avoir posé le pied sur le sol américain®®®, Plusieurs vagues au XVI1éme siécle
suivirent ensuite, en 1545, 1546°07 et 1576, des épidémies souvent synonymes de période de
famines®®. Les populations n'ont pas eu le temps de s'en remettre puisque déja en 1532 et
jusgu'en 1534, une épidémie de rougeole (sarampion) provoqua elle aussi une grande mortalité
principalement chez les populations indiennes®®. Pedro de Alvarado montre sa préoccupation

dans sa Lettre du 1*" septembre 1532 adressée a CharlesQuint :

Solamente me queda de de[c]ir que en toda la Nueva Espafia vino una pestilencia por los
naturales que di[c]en sarampion la [c]ual [h]a calado toda la tierra sin de[j]ar cosa n[i]nguna

601 Juan Pedro Viqueira, "lres y venires en los caminos de Chiapas”, Rutas de la Nueva Espafia (Chantal
Cramaussel editora), México, El Colegio e Michoacan, 2006, p. 137-176.

892 Djego Lopez de Cogolludo, Historia de Yucatan (1688), Esparia, Linkgua, 2006, p, 259.

603 Murdo Mac Leod, Spanish Central America a socioeconomic history, 1520 — 1720, Berkeley, University of
California Press, 1973, p. 308.

604 Antonio de Remesal, HGIO, Tomo |, lib. 7, cap. 10, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de
geografia e historia, 1932 [1619], p. 76 -79.

605 Murdo Mac Leod, Spanish Central America a socioeconomic history, 1520 — 1720, Berkeley, University of
California Press, 1973, p. 98. Voir notamment AGGG, Al. 37, exp. 41234, legajo 4777.

66 Virginia Garcia Acosta, Juan Manuel Pérez Zevallos, América Molina del Villar, Desastres agricolas en
México: Epocas prehispanica y colonial (958-1822), Tomo |, Fondo de Cultura Econémica, 2003, p. 100.

607 pedro Canales Guerrero, " Historia natural del tifo epidémico: comprender la alta incidencia y rapidez en la
transmision de la Rickettsia prowazekii*, Epidemias de matlazahuatl, tabardillo y tifo en Nueva Espafia y México.
Sobremortalidades con incidencia en la poblacién adulta del siglo XVII al X1X (Coord. José Gustavo Gonzalez
Flores), Universidad Auténoma de Coahuila, México, 2017, p. 11 — 24,

808 | bid.

609 Murdo Mac Leod, SCASH, 1520 — 1720, Berkeley, University of California Press, 1973, p. 98. Voir AGGG,
Al. 37, exp. 41234, legajo 4777.

143



en ellay llego a esta provincia [de Guatemala] [h]abra tres me[s]es y puesto que por mi parte
fueron hechas muchas diligencias para que los naturales fue[s]en mejor curados y no se diese
lugar a que murie[s]en en tanta cantidad como en todas las otras partes no pudo tanto
preservarse q[ue] no [h]aya[n] muerto muchas y [h]aya[n] sido en estas partes muy gran
pérdida a si por los muchos que son muertos®.

Une épidémie de variole affecta la province chiapanéque en 1542. Remesal parle lui

d'un mal concernant seulement les Indiens pour leur maniere de traiter la maladie:

La flaca complexién de los indios, y de su natural dejativo que aln achaques muy livianos
les quitan totalmente los animos, en esta enfermedad con la calentura se bafian en los rios, y con
el ardor de las viruelas se mojaban en agua fria y morian luego®*!

Entre 1545 et 1548, la peste pneumonique fait des ravages sur tout le territoire de
I'’Audience des Confins, épidémie qui semblerait étre partie, elle aussi, du Mexique Centrale et
qui repartira de plus belle en 1576 et s'installera dans le Vice Royaume de Nouvelle Espagne
pendant prés de 25 ans®?, Au Chiapas, une lettre envoyée au roi d'Espagne en 1561 avertit des
"estragos causados por una gran pestilencia"®'®. En 1565, c'est une alarmante épidémie qui
causa énormément de décés & Zinacantan. Comme nous l'avons dit un peu avant: "perecio lo
mas noble y rico de aquel pueblo™®4, Il semblerait méme que les Zendales et les Chiapanéques,
méme si ces derniers portent encore une ranceeur profonde envers le village, portérent secours

aux Zinacanteques:

Los demas indigenas cooperaron a salvar a aquellos habitantes. Copanabastla llevo todo
género de comestibles: los Zendales, miel, maiz, pinol, gallinas y otras cosas; y los chiapanecos,
& pesar de no estar muy contentos por sus antiguas querellas, remitieron azlcar carneros y otras
mil cosas®®®

L'Audience de Guatemala est particulierement touchée par ces pandémies et des villages

se meurent littéralement :

Lo dicho de las partes de los indios y destruccion de los pueblos de la Nueva Espafia, debe
entenderse tambien de todas estas provincias del reino de Guatemala, porque ademas de ser cosa

610 Carta de Pedro de Alvarado, gobernador de Guatemala y Honduras, Archivo General de Indias, Guatemala, 9A,
R.3, N.4, 1 de septiembre de 1532. Notre paléographie.

611 Antonio de Remesal, HGIO, tomo I, libro 3, cap. IV, Guatemala, Biblioteca "Goathemala™ de la sociedad de
geografia e historia, 1932 [1619], p. 116.

612 Robert Wasserstrom, "Spaniards and Indians in Colonial Chiapas, 1528 — 1790", Spaniards and Indians in
Southeastern Mesoamerica, University of Nebraska Press, USA, 1983, p. 98 — 100.

613 ACEM-UNAM, AGIC, Leg. 9, 1. 2, . 4, in., Virginia Garcia Acosta, Juan Manuel Pérez Zevallos, América
Molina del Villar, Desastres agricolas en México: Epocas prehispénica y colonial (958-1822), Tomo I, Fondo de
Cultura Econémica, 2003, op. cit., p. 108.

614 Flavio Antonio Panaguia, Catecismo elemental de historia y estadistica de Chiapas, San Cristobal de las Casas,
1876, p. 28.

815 | bid.

144



natural, como nos lo ensefia la esperiencia, que las enfermedades y pestes de Mexico se estienden
por todas estas provincias; consta tambien por testimonios y por otros instrumentos antiguos,
gue por aquellos mismos afios de 545 y 576 y los siguientes hasta el afio de 1600 en que se
imprimié la citada historia, hubo grandisimas pestes y mortandades de indios por todas
provincias de Guatemala, Chiapas, Comayagua y Nicaragua. Muchisimos pueblos de los mas
numerosos y famosos se han destruido totalmente como Cupanaguastla, la gran Coapa,
Chalchitan, Comalapa, Copan y otros innumerables. En los instrumentos que aun. no tienen cien
afios de antiguedad, hallamos nombrados algunos pueblos de los cuales al presente no ha

guedado memoria, ni aun se puede averiguar en gue parte estuvieron fundados, con tanta priesa

se acaban y se barren de la memoria los indios y los pueblos®®.

Ces épidémies sont considérées comme les plus meurtrieres. La peste pneumonique et la
variole ont sévi au méme moment durant les années 1576 et 1577 en Amérique Centrale®’. Le
Memorial de Solola fait référence a cette épidémie:“en el mes de septiembre [1576] volvié la
epidemia de erupciones, perecié mucha gente, todas las tribus contrajeron la enfermedad"5:8,
Déja Francisco Herndndez Arafia avait constaté une autre épidémie de rougeole qui avait aussi
fait des ravages. "En este afio [1574] fue atacada la gente de la peste de erupciones pequefias
habiéndose muchas victimas"®'®. A la fin du XVIéme siécle, Francisco Montero de Miranda,
de son c6té, fait un constat des plus simples mais des plus alarmants quant aux Mayas des
Hautes terres et a leur espérance de vie avant et apres la Conquéte espagnole. Au chapitre 5,
qui traite de la médecine, il souligne que "vemos que los hombres vivian mucho antiguamente
y libres de las enfermedades que ahora padecen, como lo dicen los muy viejos, que viven ahora
como embalsamados"®?°. En 1611, c'est au tour de Fructus Gomez Casillas Velasco,
commissaire apostolique, qui rédigea un rapport sur les villages et habitants du Chiapas®?. Il

donne pour fait que

Parece asi mismo y consta por certificacion de los mas ancianos de estas provincias, que
desde la dicha fundacion hasta hoy en dia, se han menoscabado y disminuido de cuatro partes
de los naturales, mas de las dos y media®

616 Anonyme, Isagoge Histdrica Apologética de las Indias Occidentales y Especial de la Provincia de San Vicente
de Chiapa y Guatemala, Vol. 13, Biblioteca "Goathemala" de la Sociedad de Geografia e Historia de Guatemala,
1935, p. 290.

617 Wendy Kramer, W. George Lovell y Christopher H. Lutz, "La conquista Espafiola de Centroamérica", Historia
General de Centroamérica (Editor: julio Pinto Soria), Tomo II, Facultad Latinoamericana de Cincias Sociales,
Madrid, 1993, p. 21 - 93.

618 Francisco Hernandez Arana, Memorial de Solola (Traductor : Simén Otzoy), Comisién Interuniversitaria
Guatemalteca del Descubrimiento de América, Guatemala, 1999 [Siglo XVII], p. 196 .

819 |bid., p. 194.

620 Juan Lopez de Velasco, Geografia y descripcion universal de las Indias, Madrid, 1894(1574), p. 303.

621 Tadashi Obara-Saeki, Juan Pedro Viqueira Alban, El arte de contar tributarios Provincia de Chiapas, 1560 —
1821, El Colegio de México, México, 2017, p. 354.

622 1bid., op. cit. Voir AGI, México, 3102, exp. 1, ff. 40-47. [Informe de don Fructus Gémez, deéan de la catedral
de Chiapas]. Ciudad Real, 1 de octubre de 1611. Ici, selon Fructus Gomez, en 1611 la population chiapaneque a
chuté de 60%.

145



Il n'y a pas que les maladies qui sont responsables mais aussi les famines. Elles sont
souvent en lien avec l'arrét de production di aux maladies: Les populations ne peuvent plus
faire face aux problémes sanitaires. En 1550, une lettre du cabildo de Ciudad Real informe que
la ville souffre de famine®?. C'est un cycle funeste. Les Indiens du Chiapas n'ont plus rien et
vivent dans une grande misére. En 1551, Tomas de la Torre fait ce constat lorsqu'il informe
"sobre las dificultades que existen en su obispado, como son la carestia y la miseria de los
naturales"®?*. Fructus Gomez lui souligne encore en 1611 la pauvreté extréme dans laquelle

vivent les Mayas:

Toda su vida [de los indios], desde que nacen hasta que mueren, es una extrafia y perpetua
pobreza y miseria, que no hay... gente en el mundo, de quien se tenga noticia, que mas miseria
pase y mas general en todo, de pies a cabeza... Viven y mueren en tanta mala ventura, que no se
puede entender, sino dellos, en sus mismas casas.®?®

Manuel Trens releve la difficulté a trouver du mais, mise en cause par une grande
sécheresse en 1563 et 1564. Son manque provoque une inflation du prix de la fanegue de mais.
Les Indiens des Basses Terres sont alors obligés d'aller vendre le long des chemins a la
différence de ceux habitant dans les Hautes Terres qui ont toujours pu avoir des récoltes et, bien
que plus maigres que les années auparavant, s'en sortent encore mieux®2%. Néanmoins, le résultat
est la. En 1574, Juan Lopez de Velasco dans Geografia y descripcion universal de las Indias
informe que dans la province de Chiapas "hay muchos pueblos de indios en ella, y el més
principal es Chiapa, de quien torné nombre la provincia, en los cuales afirman que habra de
veinte y seis mil indios"?’. Velasco estime la population indienne & seulement 26 000 indiens
tributaires®?® alors qu'au début de I'époque coloniale elle serait estimée entre 200 000 et 250
000°2°. Cependant, il est difficile de faire une réelle estimation de la population indienne en
Mésoamérique avant l'arrivée des Espagnols. Des chercheurs se sont penchés sur le sujet et les

estimations peuvent étre tres différentes, puisque celles retenues vont de 3 millions a 25 millions

623 ACEM-UNAM, AGIG, leg. 44, f.2, r.7, in. Virginia Garcia Acosta, Juan Manuel Pérez Zevallos, América
Molina del Villar, Desastres agricolas en México: Epocas prehispanica y colonial (958-1822), Tomo I, Fondo de
Cultura Econdmica, 2003, p. 105.

624 |bid., AGIC, le. 189, r. 19, p. 106.

625 René Acufia (editor), Relaciones Geograficas del siglo XVI: Guatemala, René Acufia (editor), México, UNAM,
1982, p. 292.

626 Manuel B Trens, Historia de Chiapas: desde los tiempos mas remotos hasta la caida del Segundo Imperio,
Tomo Il, México, 1957, p. 209.

627 Juan Lopez de Velasco, Geografia y descripcion universal de las Indias, Madrid, 1894 [1574], p. 304

628 |bid.

629 Wendy Kramer, W. George Lovell y Christopher H. Lutz, "La conquista Espafiola de Centroamérica", Historia
General de Centroamérica (Editor: julio Pinto Soria), Tomo Il, Facultad Latinoamericana de Cincias Sociales,
Madrid, 1993, p. 21 - 93.

146



d'habitants®°. Ces approximations montrent que nous ne savons pas du tout combien d'Indiens
pouvaient habiter sur ce territoire. Mais les documents spécifiant les tributs de chaque ville et
village nous informent clairement que depuis le début de la Conquéte jusqu'au début du
XVIléme siécle, des villages et villes ont vu leur population baisser de prés de 90%%!. Dégja, a
la fin du XV1éme, le territoire n'est plus du tout le méme et un point de non-retour a été franchi
depuis bien longtemps dans la survivance de populations indiennes, de leur langue, de leur
culture, de leur religion et de leur histoire. La migration forcée des Indiens rentre en jeu dans la
baisse démographique de certaines zones du Chiapas. L'imposition des tributs par la Couronne

va lever le voile sur la population et rendre compte de la baisse démographique indienne.

5.1.2 Le recensement de la population

Malgré la perception des tributs, ceux-ci sont d'une valeur inestimable pour constater
I'évolution démographique des Indiens du royaume de Guatemala mais surtout de rendre
compte a la fin du XVIéme siecle de I'apparition officielle d'autres groupes de populations.
Dans le village de San Juan Chamelco, non loin de Coban, au Guatemala®®?, la Relation des

Prieurs Viana, Gallego et Cadena en 1574 décrit I'extréme mortalité indienne :

Tenia, por la cuenta pasada que ha tres a[fiJos se hizo, 555 tributarios. Han tenido
pestilencia después acd, en la cual murieron mas de 600 animas. Y toda la gente enfermo de tal

suerte, que no pudieron sembrar ni tienen ahora qué comer, con ser el tiempo de la cosecha; y

asi, se teme que habra gran hambre v, tras ella, pestilencia, como suele®®,

Ce n'est vraiment qu'a partir de 1560 que I'imposition fut calculée pour chaque individu
qui habitait le village. En 1536, la Couronne espagnole ordonna de taxer le tribut de chaque
ville en enquétant sur la taille de la population et la qualité des terres. Aprés la création de
I'’Audiencia de Los Confines en 1543, les expertises sous son autorité furent renouvelées deux

fois: en 1546 et en 1549 mais il n'y avait aucune regle qui définissait quel critere déterminait le

630 Juan Pedro Viqueira, "Consecuencias demograficas de las epidemias, plagas y hambrunas en la provincia de
Chiapas 1524 — 1821", Primera sesién del ciclo virtual de conferencias Epidemias, plagas y desastres en la
historia de Chiapas (dirigido por José Javier Guillén Villafuerte), 26 aolt 2020, lien:
https://www.youtube.com/watch?time_continue=1014&v=CN-E7ik-SOA&feature=emb _title, (1627 — 16'45)
page visitée le 29 ao(t 2020.

831 D, Benedicto Cuervo Alvarez, " La conquista y colonizacion espafiola de América", Historia Digital, XVI, 28,
2016, p. 103 — 147.

632 Nous rappelons que nous procédons a une tentative d'extrapolation sur la base de similitude possible entre la
région du Chiapas et du Guatemala.

833 Francisco de Viana, Lucas Gallego, Guillermo Cadena, "Relacién de la provincia y tierra de la verapaz",
Relaciones Geograficas del siglo XVI: Guatemala, René Acufia (editor), México, UNAM, 1982
[7 décembre 1574], p. 203 — 223.

147


https://www.youtube.com/watch?time_continue=1014&v=CN-E7ik-SOA&feature=emb_title

montant et les produits des tributs®®*. Au début, les tributs étaient calculés pour un village entier
mais du fait de la fulgurante baisse de la population, cela n'était plus du tout adéquat : les
tributaires rescapés des epidémies et des famines devaient produire davantage pour arriver a ce
que la couronne leur demandait! Les personnes qui devaient payer tribut étaient principalement
les hommes indiens mariés®® puis en 1572 ceux qui avaient moins de 55 ans et plus de 15 ou
18 ans®®®, Les femmes, les enfants n'étaient pas soumis aux tributs et les veufs et veuves non
plus car ces personnes devaient d'abord subvenir & leur besoin®’. Cependant, jusqu'au
XVIléme, des populations ne sont pas du tout visibilisées dans le comptage de la population
américaine et c'est notamment le cas pour le Chiapas. Des Africains d'Afrique Subsaharienne
étaient pourtant au Chiapas et ce depuis le début de la conquéte, mais ils ont été assimilés avec
la population indienne dés le début®®, Les métis ne voulaient pas étre ou n'étaient pas non plus
acceptés par I'administration espagnole. En général, Velasco a tres bien cerné le probleme quant

au recensement de la population en Amérique:

En todo lo descubierto y poblado hasta el afio de setenta y cuatro cuando se acabé esta
suma de recopilar, habia doscientos pueblos de espafioles, ciudades y villas, con algunos asientos
de minas en forma de pueblos, y en ellos, y en las estancias de ganados y otras granjerias, cerca
de treinta y dos mil casas de vecinos espafioles; los tres mil y novecientos & cuatro mil
encomenderos, y los otros pobladores mineros y tratantes y soldados; y ocho 6 nueve mil
poblaciones, naciones 6 parcialidades de indios que no se pueden bien sumar, porque la mayor
parte estan por reducir & pueblos, en los que, y en todo lo que esta de paz, en cuanto buenamente
se ha podido averiguar por las tasaciones, hay millon y medio de indios tributarios sin sus hijos
y mujeres, y sin los viejos y por casar, y sin los muchos gque se esconden y se dejan de contar en
las tasaciones por no tributar, y sin los que no estan pacificos; los cuales, todos estan repartidos
como en tres mil y setecientos repartimientos de S. M. y de particulares, de quien son la mayor
parte, yeegomo cuarenta mil negros esclavos, y mucho nimero en todas partes de mestizos y
mulatos®™”.

Au Chiapas aussi beaucoup de choses étaient hors de controle. Les villages indiens
faisaient de leur mieux pour contourner les lois (se cacher dans la forét lacandone ou monter

les chemins escarpés des Hautes Terres).

634 Tadashi Obara-Saeki, "Estudio critico sobre el niimero de tributarios en Chiapas (1560-1817). Una propuesta
metodoldgica para la historia de la poblacién”, Revista LiminaR,. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. X, nam.
2, julio-diciembre de 2012, p. 35 — 54.

835 |hid. Voir aussi German Colmenares, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social
(1539-1800), Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogota, 1997, p. 47 et 94.

636 Tadashi Obara-Saeki, Juan Pedro Viqueira Alban, El arte de contar tributarios Provincia de Chiapas, 1560 —
1821, El Colegio de México, México, 2017, p. 160. Nous notons des changements dans les critéres de I'imposition,
certainement pour contrer les difficultés finacieres de la Couronne.

837 Tadashi Obara-Saeki, ECTC (1560-1817). Una propuesta metodoldgica para la historia de la poblacién”,
Revista LiminaR,. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. X, nam. 2, julio-diciembre de 2012, p. 35 — 54.

638 Tadashi Obara-Saeki, Juan Pedro Viqueira Alban, El arte de contar tributarios Provincia de Chiapas, 1560 —
1821, El Colegio de México, México, 2017, p. 14.

839 Juan Lopez de Velasco, Geografia y descripcion universal de las Indias, Madrid, 1894 [1574], p. 28.

148



5.1.3 Déplacements et migrations forcé des Indiens

Les Conquétes et les reductions de villages indiens ont eu un effet sur la démographie
des groupes de populations amérindiennes. Beaucoup de ces popualtions se sont laissé mourir
car elles ont été déplacées vers d'autres lieux, loin de tout ce qui les attachait a la vie, a leur
terre, a celle de leurs ancétres et de leurs dieux. Dans une Provision Royale destinée a I'Evéché
de Ciudad Real, la couronne espagnole en 1544 "autoriza a los indios de la provincia de
Tlaxcala y Mexicanos retornar a sus tierras de las cueles fueron despojados"®. Nous prenons

Remesal pour nous permettre d'avoir une explication sur ce fait:

Con el ejército vinieron muchos indios Mexicanos y Tlaxcaltecas y con las guerras y
cansancio del vagage se consumid la mayor parte dellos. Por esta causa en la instruccion que
dio la villa a Francisco Ortés y Andres de la Tobilla, que cuando los envi6 por sus procuradores
a México, hay un Capitulo que dice: Pedir e suplicar a su Magestad. Que mande venir a poblar
a esta tierra cerca de esta villa, hasta doscientos indios con sus mujeres, que sean de tierra de
México, que acd les daremos muy buenos asientos, en que vivan e tengan sus tratos e grangerias
porque sera esto gran parte para la poblacién e sustentacién de esta Villa e para la pacificacion

de toda la tierra: y pues se ha hecho asi con Guatemala e con otros pueblos de cristianos en esta

Nueva Esparia que aqui cabe muy bien y sera de ello muy servido su Magestad y esta villa®*.

La ville de Ciudad Real est un bon exemple de ce mélange de populations indiennes
venues d'ailleurs. Des Indiens du Mexique Central ont accompagné Diego de Mazariegos.
Durant ces années, il y a eu beaucoup de pertes indiennes (certainement les Indiens étaient en
premiére ligne a chaque bataille organisée par les Espagnols) mais les Espagnols avaient
toujours l'intention de peupler le territoire. Les survivants indiens n'étaient plus trés nombreux
alors le Cabildo demanda a Mexico que soient amenés deux cents Indiens avec leurs femmes
pour qu'ils viennent vivre a Ciudad Real dans le but de repeupler®. Ceci est affirmé par Juan
Rogel, juge de I'Audience des Confins le 21 avril 1546 lorsque I'administration municipale
"sefiala tierras para labranza a los indios Mexicanos y Tlaxcaltecas que estaban poblados en
la ciudad"®*. Mais, deux ans auparavant, Martin, Diego et Juan, trois Indiens natifs de Tlaxcala
et México, informérent I'Audience de Mexico de la brutalité avec laquelle des Espagnols qui

vivaient a Ciudad Real les chassaient de leurs terres :

640 Sinopsis in. AHDSC, Carpeta 5016, Expediente 9, 6 folios.

641 Antonio de Remesal, HGIO, Tomo |, libro V, cap. 17, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de
geografia e historia, 1932 (1619), p. 397.

642 Martha Ilia Najedo Coronado, La formacion de la oligarquia criolla en Ciudad real de chiapa. El caso Ortéz
de Velasco""', UNAM, México, 1993, p. 24 — 25.

843 Antonio de Remesal, HGIO, Tomo I, libro V, cap. 17, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de
geografia e historia, 1932 (1619), p. 397.

149



Hicieron relacion por su peticion, diciendo que podia haber quince afios y mas tiempo que
estan poblados en esa dicha provincia, durante el cual tiempo nos habian servido en la conquista
y pacificacion de ella con los espafioles y vecinos que en ella residen, en la cual estando poblados
en aquel tiempo dizque les quemaron sus casas para que se fuesen y despoblasen de la tierra, lo
cual sabido por don Francisco de Montejo nuestro Adelantado y gobernador en esa dicha
provincia, les dio ciertos pedazos de tierra que él tenia por titulo del Cabildo para que en ellos
poblasen e hiciesen sus labranzas, y para que no les fuesen quitadas les dio su mandamiento de
amparo ...**

Des Indiens du Mexique Central déplaces il y a plus de quinze ans et qui avaient
commence a refaire leur vie sont de nouveau obligés de retourner a un endroit qui est peut-étre
perdu a tout jamais, ou ils ne rencontreront plus de familles ou la terre qui leur appartenait. Pour
la seconde fois (ou bien plus), ils sont jetés de leur maison ou ils avaient construit un nouveau
départ. Un prieur du Couvent de Ciudad Real en fait le méme constat quand "algunas personas
por sus intereses particulares persuaden a los indios a que se muden a sus antiguos sitios"4°
qui n'existent sans doute plus comme ce fut le cas du village chol, Suteapa, qui disparut
complétement du territoire chiapanéque; I'abandon, les intempéries et le temps ayant eu raison
de ce village préhispanique®. Les Tojolabales qui vivaient dans la vallée de Comitan ont été
obligés de se déplacer encore plus au sud a la fin du XVIéme siécle, vers la frontiere actuelle
avec le Guatemala®¥’. Les Tzeltals de Teopisca, sur le chemin de Ciudad Real a Comitan, ont

été déplacés a 70 km de leur site, a la frontiére du Soconusco, a Zapaluta®®,

Quand les Espagnols avaient besoin de main d'ceuvre indienne, ils n'hésitaient pas a les
resituer dans un autre territoire sans se préoccuper des liens familiaux, ancestraux et divins. A
Ciudad Real, ville qui nécessitait beaucoup de bras pour I'édification de sa cathédrale, était
construite autour de différents pueblos de indios dans lesquels vivaient plusieurs ethnies

indiennes. Un calpul (quartier) se serait nommé "Mixtecos", l1a ou vivaient des populations

844 | os Indios de los barrios de Maxicanos y Tlaxcala piden se les ampare contra los vecinos esparioles de Ciudad
Real, México, 30 de marzo de 1544, AGN sin clasificar, in.Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los
Indios de Chiapas", Historia de los pueblos indigenas de México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores
en Antropologia Social, 1994, p. 202.

845 |_uis Reyes Garcia, "Movimientos demograficos en la poblacion indigena de Chiapas durante la época colonial”,
La palabray el hombre, Revista de la Universidad Veracruzana, num. 21, 1962, p. 25 -48.

646 Jan de Vos, La paz de Dios y del Rey, La conquista de la Selva Lacandona (1525 — 1821), Fondo de Cultura
Econdmica, México, 1996, p. 55.

847 Juan Pedro Viqueira, "Indios y Ladinos, arraigados y migrantes en Chiapas; un esbozo de historia demografica
de larga duracion", Caras y mascaras del México étnico. La participacion indigena en las formaciones del Estado
Mexicano, Edicion de A. Roth Seneff, Zamora, El Colegio de Michoacéan, Vol. 11, 2011,p. 221-270.

648 Gudrun Lenkersdorf, "Contribuciones a la historia colonial de los Tojolabales", Los legitimos Hombres:
aproximacién antroplégica al grupo tojolabal (Coord. Mario Humberto Ruz), Instituto de Investigaciones
Filoldgicas, 1986, p. 39.

150



nahuas®. A la fin du XVIéme, le dernier quartier construit fut celui de Cuxtitali au pied des
montagnes, et il paraitrait que sa fondation serait I'ccuvre de K'iches venus du Guatemala. A
Ciudad Real, les populations parlaient le nahuatl, le tzotzil, le zapoteque, le K'iche. Toutes ces
langues annongaient un métissage en devenir®°. Jan de Vos décrit la ville telle une tour de babel

tant les langues construisaient un ensemble linguistique des plus intéressants:

Si afladimos a ellos los nativos, hechos esclavos en las primeras batallas o como tales
entregados por sus propios caciques en plan de tributo de guera, la composicion étnica y
linguistica de la incipiente cabecera de la provincia colonial de Chiapa conformaba una
verdadera torre de Babel. En las casas habitadas por los hidalgos se hablaba, junto al castellano,
el chiapaneca, el zoque, el tzotzil, el chol y, quizés, el tojolabal. Alrededor de la villa, en los
pueblos recién fundados, se oia a la gente conversar en nahuatl, mixteco, zapoteco, quiché y en
algunos idiomas més. Convivian asi [...] mas de diez etnias diferentes, cada una con sus
costumbres y lenguas propias, aunque dominaba el castellano y se impondria cada dia més el
nahuat®' como medio de comunicacion entre todos®?.

5.2 Une population métissée en devenir

Du métissage entre populations amérindiennes brassées, nous allons voir maintenant la

présence afro-américaine et celle des métis espagnols.

5.2.1 La population africaine au Chiapas

Les esclaves africains étaient originaires de Mauritanie, du Ghana, du Sénégal, de Guinée
principalement®®, La présence de populations d'origine africaine a été trés distincte suivant les
régions d'Ameérique. En effet, moins il y avait de population indienne, plus la présence
d'esclaves africains était importante. Les Africains arrivérent au Chiapas dans les rangs des
conquistadores des la conquéte. Hernan Cortés avait un esclave noir, Juan Cortés, a son service
mais il en avait aussi en tant que soldats, Pedro de Alvarado aussi en comptait dans ses rangs®.
Ensuite, nous devons attendre plusieurs années avant de rencontrer des documents qui attestent

l'arrivée des premiers esclaves noirs pour service personnel. Nous savons qu'en 1532 au

849 Juan Pedro Viqueira, "Historia critica de los barrios de Ciudad Real", La Ciudad de San Cristobal de las Casas,
a sus 476 afios: una mirada desde las ciencias, Consejo estatal para las Culturas y las Artes en Chiapas, 2007, n.
30, p. 40.

8%0 |bid,

851 Sur la question du son /tl/, voir Supra, ch. 2, p. 50.

852 Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas"”, Historia de los pueblos indigenas de
México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1994, p. 82 - 83.

853 Gonzalo Aguirre Beltran, La poblacion negra de México, SRA-CEHAM, México, 1981, p. 99 -125.

854 Ibid., , p. 19.

151



Guatemala. Gabriel de Cabrera procureur a la permission d'emporter avec lui ses deux esclaves

suite & une Real Provisidn signé par la reine Isabelle, datée du 11 octobre 1532 :

Por la presente doy licencia y facultad a voz Gabriel de Cabrera, para que de estos
nuestros reinos e sefiorios podais pasar e paséis a las nuestras indias, islas e tierra firme del
mar océano, dos esclavos negros para servicio de vuestra persona y haya yendo voz a poblar
e conquistar las dichas indias y no de otras manera habiendo pagado a Diego de Lasaya
cambio de nuestra corte los doce ducados de la licencia de cada uno de ellos por cuanto el
por nuestro mandado tiene cargo de los cobrar fecha en Segovia a once dias del mes de

octubre de mil quinientos treinta y dos afios, yo la reina, refrendada de Samano, sefialada del

conde Nufiez Bernal Izquierdo®®.

Aprés les grandes conquétes des territoires indiens en Nouvelle Espagne, les esclaves
africains qui furent envoyés au Chiapas avaient comme statut celui de domestique personnel:
cuisiniers, jardiniers, valet de maison d'Espagnols,... Les Cédules Royales le spécifiaient bien
sur tous les documents: les esclaves africains libres venaient avec leur maitre pour le service
personnel®®. Nous pouvons attester de documents qui affirment la venue d'esclaves noirs a
Ciudad Real quelques années apres. Au moins quatre cédules royales accordent l'autorisation a
des Espagnols de passer avec des esclaves africains. En 1548, Francisco Gomez, un chantre de
la cathédrale de Chiapa, est autorisé d'emmener avec lui aux Indes ses deux esclaves pour son
service personnel®’. En 1549, une cédule autorise & un certain Diego de Trejo, vecino de
Chiapa, de passer aux Indes avec ses deux esclaves®®; puis une autre a Rodrigo de Trejo avec
ses six esclaves®®, pére ou frére de Diego de Trejo. Enfin, la méme année, Beatrix Nufiez,
habitant a Séville, peut passer "a las [i]ndias islas y tierra firme del mar oceano con dos

esclavos negros"..

855 AGI. Pleito Fiscal: Gabriel de Cabrera Archivo General de Indias, Justicia, 822, N.3, R.1.

6% Benjamin Lorenzana Cruz, " De guardias personales a vigias de las costas del mar del sur: oficios de la
poblacidn de origen africano en el Chiapas colonial”, ;Negro?...No, moreno..., Afrodescendientes y el imaginario
colectivo en México y Centroamérica" (Coord.: Emiliano Gallega), UNICACH, 2014, p. 57 — 81.

657 Réal Cédula del 17 de septiembre de 1548, Indiferente, 424, L.21, F.243R-243V.

658 Real Cédula del 30 de marzo de 1549, AGlI, Indiferente, 424, L.21, F.329V-330R. Vers 1561-1562, Diego de
Trejo part du Guatemala et rejoint le conquistador Juan de Cavallon y Arboleda et Juan de Estrada Ravaga y Afiez
au Nicaragua pour conquérir le Costa Rica. Voir Ricardo Fernandez Guardia, Historia de Costa Rica el
descubrimiento y la conquista, Libreria Lehman, 1941, p. 103 -130. Nous retrouvons Diego de Trejo le 24 ao(t
1570 en tant que témoin dans la probanza de Joan de Céardenas Rengel "casado con dofia Inés de Mazariegos, hija
legitima de Luis Mazariegos". Diego de Trejo avait 50 ans et était & ce moment-la regidor de Ciudad Real. Voir
Guillermo s. Fernandez de Recas, " Descendientes de tres conquistadores de chiapas”, Estudiosde Historia
Novohispana, nim. 1, 1966, p. 157 — 186. Du 7 juillet au 19 octobre 1570, il témoigne avec Bernal Diaz del
Castillo dans la "Provanza de la Calidad de Diego Holguin Vecino de la Ciudad Real de la Provincia de Chiapa
y de su Hijo de Meritos y Servicios que han Hecho a su Magestad". VVoir Morton, Casas de Subasta Mortonsubasta,
Lote 226, lien:
http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refho=++460464&image
=5, page visitée le 18 septembre 2020.

659 Réal Cédula del 17 de septiembre de 1548, Indiferente, 424, L.21, F.243R-243V.

660 Réal Cédulda del 24 de enero de 1549, Indiferente, 424, L.21, F.289R.

152


http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=++460464&image=5
http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=++460464&image=5

Les religieux dominicains avaient aussi l'autorisation de la Couronne d'emmener avec
eux des esclaves africains. C'est ainsi qu'en 1544, Bartolomé de Las Casas eut le droit
d'emmener avec lui quatre esclaves africains suite a une Cédule Royale datée de 13 février
1544, En 1568, fray Tomas de Castilla a pu venir avec trois esclaves pour son service
personnel®, Plus tard, I'Evéque de Chiapas, Andrés de Ubilla, selon le religieux Toméas Blanes,
"se le permitio pasar tres esclavos negros libres"%?. Les esclaves africains qui étaient au
Chiapas pour service domestique avaient le droit de porter une épée afin de veiller a la sécurité
de leur maitre. En 1565, un document fait référence "al negro del alcalde"®®® qui servait de
garde du corps a son maitre et personne ne se souciait que I'esclave (sans nom dans le document)
ait en sa possession une épée car "el negro de dicho alcalde mayor tuvo desnuda su espada sin
ofender ni dar pesadumbre a nadie"®* lors de la répression d'un Indien, Diego. En 1586,
Antonio de Ciudad Real lors de son passage dans I'Evéché de Chiapa informe qu'il y a des
Africains qui vivent en terres chiapanéques. En effet, il nous raconte que les Indiens Lacandon
viennent souvent "a capturar todos los hombres que pueden, asi indios como espafioles y
negros, para sacrificarlos a sus idolos"®. Ils tuérent, une autre fois durant la nuit, un
domestique qui tentait de défendre son maitre. Les Lacandons "dieron una noche en una
estancia de un espafiol, vecino de Chiapa, y habiendo muerto a un negro que se puso en
defensa"®®. Nous voyons donc qu'autant les encomenderos que les religieux avaient envers
leur(s) "domestique(s)" une réelle confiance. Il n'était pas rare que les colons les laissaient
superviser le travail des Indiens et d'esclaves africains dans les plantations de canne a sucre ou
dans les mines. Les esclaves noirs sont arrivés dans le but de remplacer les postes vacants dans
les exploitations et mines laissés par les Indiens morts durant les épidémies et les famines. Les
encomenderos dans cette optique mercantile demandaient les faveurs du roi d'Espagne pour
faciliter l'entrée de main d'eccuvre servile. Dans I'Audiencia des Confins, il n'y avait

pratiquement pas d'esclaves noirs a la différence du Mexique Central car les Gouverneurs ne

661 Juan Pablo Pefia Vicentefio, " Relaciones entre africanos e indigenas en Chiapas y Guatemala”, Estudios de
Cultura Maya, Vol. 34, N°. 1, 2009, p. 167-180.

662 Mario Humberto Ruz, Chiapas colonial: dos esbozos documentales, UNAM, México, 1989, op. cit., p. 51.
663 AHD-SC, 1585, XI1.B.2. Expediente sobre que el alcalde mayor violé la inmunidad de la iglesia extrayendo un
reo, sin la licencia del prelado eclesiastico, in. Benjamin Lorenzana Cruz, " De guardias personales a vigias de las
costas del mar del sur: oficios de la poblacidn de origen africano en el Chiapas colonial", ;Negro?...No, moreno...,
Afrodescendientes y el imaginario colectivo en México y Centroamérica” (Coord.: Emiliano Gallega), UNICACH,
2014, op. cit. p. 57 — 81.

864 |bid.

665 Antonio de Ciudad Real, Tratado curioso y docto de las grandezas de la nueva Espafia. Relacion Breve y
Verdadera de Algunas Cosas de las Muchas que Sucedieron al Padre Fray Alonso Ponce, México, Tomo I,
cap. 61, UNAM, 1976 (1619), p. 37.

686 | bid.

153



pensaient pas que les terres exploitées en souffriraient. Cependant, ce n'était pas les quelques
esclaves présents qui pouvaient subvenir aux besoins des encomenderos et & la couronne

espagnole®’:

No sélo podia cesar la extraccion del oro en las minas en funcionamiento, sino también
ocurriria lo mismo con la produccion de azucar. En Ciudad Real habian existido siete ingenios
de azlcar, los cuales producian utilidades mayores que las de ninguna otra empresa. Ahora,
empero, tales unidades se habian venido abajo y los duefios estaban sumidos en deudas y se
mostraban incapaces de recuperarse. Los ingenios se habian operado principalmente con indios
esclavos, aungue algunos nativos dados en encomienda habian sido empleados en el acarreo de
cafia, por ser éste un trabajo mas ligero. A fin de sobrellevar los problemas derivados de la falta
de mano de obra, los propietarios de los ingenios deseaban pagar a los indios por su trabajo,
hasta estar en condiciones de comprar esclavos negros como reemplazo y evitar asi la quiebra

economica®®.

Il manquait tellement de main d'ceuvre que les propriétaires de plantations de cannes a
sucre ou des mines étaient préts a payer les Indiens pour ce travail en attendant d'avoir la
possibilité d'acheter des esclaves africains. Le cabildo envoie une Lettre au roi signée du 1° mai
1550%9, Si cette situation continuait, elle allait étre désastreuse pour Ciudad Real qui,

économiquement, dépendait totalement des plantations de cannes a sucre de Zinacantan:

Seria de gran utilidad si el rey pudiera autorizar la compra de 300 negros al crédito, para
que de este modo pudieran operar las siete u ocho plantaciones entonces en operacion. Ello, sin
duda, beneficiaria a Ciudad Real,, pues la economia de esta ciudad estaba ligada a las

plantaciones, y la Corona misma se beneficiaria de la venta del azticar en Sevilla®”.

Alors, a Ciudad Real, il n'a pas été rare de voir dans les encomiendas, des Africains, des
Indiens, des mulatres et des métis malgré l'interdiction du roi Philipe Il en 1563 a ce que les

Espagnols, les Africains et les Indiens vivent ensemble®’t,

Prohibimos y defendemos, que en las redacciones , y pueblos de indios puedan vivir, o vivan
esparfioles, negros, mulatos, o mestizos , porque se ha experimentado, que algunos espafioles, que
tratan, traginan, viven, y andan entre los indios, son hombres inquietos, de mal vivir, ladrones ,
jugadores , viciosos, y gente perdida, y por huir los indios de ser agraviados, dejan sus pueblos, y
provincias, y los negros, mestizos, y mulatos, demds de tratarlos mal, se sirven de ellos, ensenan sus
malas costumbres, y ociosidad, y también algunos errores, y vicios, que podran estragar, y pervertir
e! fruto que deseamos, en orden a su salvacion, aumento, y quietud; y mandamos que sean castigados
con graves penas, y no consentidos en los pueblos; y los vireyes, presidentes, gobernadores, y justicias
tengan mucho cuidado de hacerlo ejecutar donde por sus personas pudieren, o valiéndose de ministros

867 William Sherman, Trabajo forzoso en América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987,
p. 252.

888 | bid.

69 Ibid, note. 87, p. 571.

870 Ibid., p. 356.

671 Recopilacion de leyes de los reynos de las Indias, 2 de mayo de 1563, Vol. Il, Livre 6, Tit. 3, ley XXI, Madrid,
1998, p. 231.

154



de toda integridad: y en cuanto a los mestizos, y zambaigos®’?, que son hijos de Indias, nacidos entre
ellos, y han de heredar sus casas , y haciendas, porque parece cosa dura separarlos de sus padres, se
podra dispensar.

Mais vraisemblablement personne n'en tenait compte ou bien la pression du métissage
s'accentuait puisque cette loi XXI fut de nouveau publiée en 1578, puis en 1581, 1589; sous
Philipe I11 en 1600 et encore sous Philippe IV en 1616. La Couronne espagnole voyait tres bien
le probléme qui arrivait et a essaye tant bien que mal d'essayer de I'endiguer. On voit clairement
ici une forme de résistance des Africains et des Indiens, mais aussi de colons espagnols qui
commencaient a revendiquer leurs droits, pour rencontrer un systéme qui pouvait faire face a la

domination de la péninsule et ainsi protéger leur descendance.

Pour finir, Fructus Gomez liste toutes les villes et villages dans lesquels il s'est rendu et a
noté par cette méme occasion la population "noire"®’3. En effet, lors de son voyage, Fructus
Gomez informe sur la présence africaine dés 1611, méme si le recensement des Africains au
Chiapas dans son document était intégré dans le recensement de la population indienne®. Par
exemple, a Chiapa de los Indios, "Los vecinos de esta ciudad tienen de servicio de esclavos
negros, mulatos e indios, setecientas y veinte y seis personas"®’>. A Comitan, vivent "ochenta
personas, de indios, negros y mulatos casados y solteras"¢’®. A Copanaguastla résident
"cincuenta personas de indios negros y mulatos casados y solteros"®”’. Dans la vallée de
Mapastepeque " habréa asi de gente espafiola de servicio, negros y mulatos e indios que en ellas
asisten como 150 personas"®’8. A Ciudad Real, Gomez informe " De indios vecinos casados en
todo el obispado son 19,786 y de viudos, solteros, viudas, negros, mulatos y del servicio de esta
ciudad son 4,643"%"°, Nous voyons que la population africaine devient trés importante et
pourrait méme étre supérieure a la population espagnole qui ne vivait essentiellement qu'a

Ciudad Real. Fructus Gomez, en 1611, le dit clairement " En esta ciudad [de Ciudad Real] y

672 Personne qui a des parents africains et indiens.

673 Benjamin Lorenzana Cruz, " De guardias personales a vigias de las costas del mar del sur: oficios de la
poblacion de origen africano en el Chiapas colonial", ;Negro?...No, moreno..., Afrodescendientes y el imaginario
colectivo en México y Centroamérica™ (Coord.: Emiliano Gallega), UNICACH, 2014, op. cit. p. 57 — 81

674 Jan de Vos, VF, Historia de los pueblos indigenas de México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores
en Antropologia Social, 1994, p. 213.Voir annexe 5, p. 177.

675 Ibid., p. 217, Padrén y matricula de los vecinos espafioles y sus hijos y criados, asi de negros y
mulatos como de indios, y de la gente que hay en los pueblos, Ciudad Real de Chiapa, 1 de octubre de
1611 (AGI, Audiencia de México, leg. 3102), in. ¢7° Jan de Vos, VF, Historia de los pueblos indigenas de
México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1994, p. 213.

876 |bid., p. 218.

877 Ibid., p. 219.

678 |bid., p. 221.

679 Ibid., p. 224.

155



en todo el obispado hay trecientos y veinte y siete vecinos espafioles casados y cincuenta

viudas"®®, Pas plus.

Pour conclure cette partie, nous voyons que la population africaine est bien présente au
Chiapas et que nous devons prendre en compte ses héritages culturels dans le Chiapas et bien
sOr son investissement dans la construction identitaire des populations Chiapanéques, Zoques
et Mayas des le XVIeéme siécle. Nous devons approfondir cette question mais ici leur suivi et
analyse est bien trop difficile pour entrer dans le cadre de notre travail de recherche de Master
2 car il faudrait répertorier les esclaves noirs présents dans les obrajes, les testaments, les Noirs
libres artisans et autres métis, ce qui implique un travail d'archive de longue haleine, d'autant

qu'ils ne sont le plus souvent nommés que par un prénom.

5.2.2 Ladinos et métis

Il faut nous arréter sur les concepts de mestizo et ladino en lien avec les unions et
changements culturels qui sont apparus au moment du contact. Ces deux termes peuvent étre
synonymes mais n'ont pas la méme signification. Le premier terme désigne la descendance qui
résulte de relations entre un Espagnol et une "Indienne". Le second terme ne nécessite pas

spécialement ces liens de sang.

5.2.2.1 Les Métis

En lisant le nom métissage, nous pensons de suite a un mélange de deux cultures ou le

682 ot |e

résultat d'un processus qui peut étre transculturel®?. Pour autant, en 1611, Covarrubias
dictionnaire de Autoridades définissent I'acception du mot ainsi : "Mestizo, za. adj. que se aplica
al animal de padre y madre de diferentes castas"®®. "Métis" concernait le régne animal hormis
I'étre humain ce qui annonce une vision bien péjorative de ce mélange. Le Métis est vu comme

une altération de I'Espagnol®®.

680 | bid.

%1 Fernando Ortiz, Contrapunteo del cubano del tabaco y del azucar, Barcelona, Edicidn Ariel, 1973, p. XXI.
L'auteur a créé en 1959 le néologisme transculturation. Ce concept définit un phénomene de perte de la ou des
cultures qui sont mises en contact en prenant en compte I’importance du dominant sur le dominé. Ce processus de
transculturation donne aussi naissance a une nouvelle culture.

682 Ronald Soto Quirds, David Diaz Arias, Mestizaje, indigenas e identidad nacional en Centro américa: De la
Colonia a las Republicas Liberales, FLASCO, Costa Rica, 2007, p. 17.

883 Diccionario de Autoridades, RAE Tome IV, 1734, version en ligne: http://web.frl.es/DA.html, page visitée le
4 juin 2020.

884 Dans Diccionario del Uso del Espariol de Maria Moliner en 1989 : Mestizaje (Palabra recientem. Aprobada
por laR.A. parasuinclusion en el D.R.A.E.) 1. Cruzamiento de razas. 2. Conjunto de mestizos. Mestizar. Adulterar

156


http://web.frl.es/DA.html

Au XVleme siecle, le métissage ne concernait majoritairement que l'union d'un homme
espagnole et d'une femme indienne®®®. Au début de I'époque coloniale, les métis reconnus par
le pére espagnol jouissaient des mémes droits que lui et étaient considérés comme espagnols.
A Tlinverse, s'ils vivaient avec leur mére dans un village indien, ils étaient alors considérés
comme Indiens. Au début de la conquéte, les Métis jouissaient d'une reconnaissance certaine,
tel fut le cas de Martin Cortés, le fils de Hernan Cortés, qui rentra & I'Ordre de Santiago et fut

capitaine lors de batailles en Europe®®®

. Mais tous n'ont pas pu appreécier ces privileges. En effet,
la Couronne Espagnole a vite vu un probléme qu'il fallait régler le plus rapidement possible.
Bien qu'au début les métis pouvaient accéder a des postes plus ou moins prestigieux, I'Espagne
a voulu mettre un terme a cela de peur que les Métis prennent possession des Institutions

espagnoles, réservées donc seulement aux "vrais" Espagnols de sang pur®®’.

Méme s'il y a eu des Métis, ils sont pour le moins absents des textes, des documents et
du comptage de la population, tout particulierement au XVIéme siécle®®. Nous avons peu de
documents a notre connaissance aux Archives Générales a Séville qui visibilisent les Métis dans
le Chiapas au XVIéme. Nous retrouvons plutot cette désignation dans des textes de lois qui leur
interdisent de plus en plus les priviléges qui leur étaient pourtant accordés auparavant. C'est
ainsi que dans Recopilacion de leyes de los reynos de las Indias nous constatons en plus des
postes auxquels les métis ne peuvent plus avoir acces que le 11 janvier et le 5 mars 1576, Philipe
Il donne pour loi que "los mestizos no puedan ser Cacique, sean luego removidos de los
Cacigazgos, y que estos se dén & Indios en la forma"®®. Le 15 novembre 1576, il est interdit

aux meétis d'étre notaire, pas plus qu'aux mulatres:

Ordenamos que los Vireyes, y Audiencias Reales no admitan ni consientan informaciones
4 Mestizos , ni Mulatos para Escribanos , y Notarios publicos , proveyendo , que en todas se
ponga especial pregunta, de que los pretendientes no lo son , y despachen provisiones para todas

la pureza de una raza por el cruce con otras (v. “mezclar”). Mestizo,a (Del. lat. Tardio “mixticius”,deriv.de
“mixtus”,partic.de “miscere”;v. “mixto”.) Hijo de padres de distinta raza. —Particularmente, hijo de indio y
blanco. También se aplica a los animales y a las plantas procedente del cruce de individuos de distinta raza (v.
“Atravesado, cru-za-do, mix-to, saltatrds, tornatrds. —Acholado, albarazado, calpamulo, cambujo, castizo,
ji-baro, lobo, morisco, mulato, fiapango, ochavon, pardo, roto, tentenelarie, tornatras, zambaigo [zambo]. —
hibrido”.). Voir, Moliner, Maria. Diccionario de uso del espafiol. H-Z, Madrid, Editorial Gredos, 1989, p. 402.
685 Néanmoins, au Mexique Central, dans la seconde moitié du XVIeme siécle, des caciques indiens sont mariés a
des femmes espagnoles, ce qui tempére la vision habituelle. Malheureusement, nous n'avons pas trouvé de
documents similaires en ce qui concerne le Chiapas durant nos recherches.

66 Angel Rosenblat, La poblacién indigena y el mestizaje en América, Tome Il, Editorial Nova, Buenos Aires,
1954, p. 151.

887 Ibid., n. 1, p. 136.

688 Jacques P. Simard, "Problemes et tentatives d'identification des métis a travers la documentation coloniale",
Transgressions et stratégies du métissage en Amérique coloniale, (Coord. Bernard Lavallé), Presse de la Sorbonne
Nouvelle, 1999, p. 11 — 31.

689 Recopilacion de leyes de los reynos de las Indias, Vol. Il, Livre 6, Tit. 7, ley VI, Madrid, 1998, p. 246.

157



las Justicias de sus distritos , ordenandoles que hagan lo mismo ; y si acaso con engafio se dieren
algunos titulos & Mestizos , 6 Mulatos , y constare que lo son, no les consentiran usar de ellos,
aunque sea en interin, y los n:cogcnin, de forma que no puedan volver & su poder®®.

Le 2 décembre 1578, une Cédule Royale dirigée aux archevéques et évéques de la vice-
royauté de Nouvelle Espagne et du Pérou interdit aux Métis d'entrer dans les ordres religieux®:.
En 1585, le Illéeme Concile Mexicain ordonna en effet que "no se admita a los ordenes, sin
grado de indios o de moros o de aquéllos que tuvieron por padre o madre algln negro"%%,
Cette fois-ci, c'étaient les Ordres religieux qui interdirent aux Indiens et aux Métis I'entrée dans
les Institutions. Cela montre a quel point la Couronne ne voulait pas que les Métis puissent
prendre le contrdle de I'Amérique en accédant a des postes importants®®. La couronne préférait
méme que ce soit des Indiens qui dirigent, pensant sans doute qu'il serait plus facile de surveiller
ces derniers. Nous comprenons alors mieux les mésententes et les mécontentements des Métis
durant le XVIléme quant a leur totale absence du systéme espagnol. Qu'en est-il du Chiapas?
Nous pouvons dire que les Métis sont officiellement absents au Chiapas car ils restent et/ou
veulent rester dans I'anonymat quant a leur métissage. La seule fois (et quel hasard!), dans les
documents analysés pour notre recherche, ou nous avons vu écrite I'identité Mestizo, se trouve
dans le document de Tomas de la Torre lorsqu'il dénonce les tributs exigés aux Indiens du
Chiapas en 1562 :

[El Oidor] viniendo de yucat[an] metio en esta ciudad gran cantidad de tlamemes de vino
y de otras cosas y trayalos un mestizo g[ue] se llama santiste[ban]con vara de justicia y vimos
algunos de nosotros mandato del mestizo en g[ue] manda[b]a a los at[en]tos indios que le
hubiesen apercibido los tlamemes so pena de 20 pesos de minas®®.

Nous constatons ici que le mestizo porte I'embleme de l'autorité de I'administration de
I'Audience des Confins (vara de justicia®®), nous voyons qu'il est au-dessus des Indiens du fait

de son poste qui lui confere un statut de supériorité. Son devoir est de faire respecter la loi

89 Ihid., Livre 5, Tit. 8, ley XXXX, p. 153.

691 AGI, Indiferente, 427, L.30, F.297V-298V.

692 Angel Rosenblat, La poblacion indigena y e mestizaje en América, Tome I, op. cit., Editorial Nova, Buenos
Aires, 1954, p. 136.

693 _es criollos, Espagnols nés en Amérigue vivront exactement la méme situation que celle des Métis et défendront
leurs droits tout du long de I'époque coloniale. Un orgueil de la nation allait naitre, ils sentaient de moins en moins
I'ame espagnole car la terre américaine était leur maison mais sans doute leur étaient-ils référable de garder en leur
descendance le sang espagnol "non altéré" par la métissage pour conserver une hégémonie américaine.

89 Archivo Historico Nacional, Tributos exigidos a los indios de Chiapa, Diversos-colecciones, 24, N. 59, 2V.
Notre paléographie.

6% Le Diccionario de Autoridades définit la vara "la que por insignia de jurisdiccion trahen los Ministros de
Justicia en la mano, por la qual son conocidos, y respetados: y en ella esta sefialada una cruz en la parte superior,
para tomar en ella los juramentos, que suelen decir: Jurar en vara de Justicia", voir Diccionario de Autoridades,
lien: http://web.frl.es/DA.html, page visitée le 31 ao(t 2020.

158


http://web.frl.es/DA.html

méme s'il paraitrait, dans les circonstances que nous avons vues antérieurement, qu'il y ait
vraisemblablement corruption. Le juge de I'Audience des Confins avait donc a ses cotés un

Meétis qui I'accompagnait de villages en villages afin de percevoir les tributs, et autres.

5.2.2.2 Les ladinos ou I'incorporation des élites a I'empire espagnol

La ladinisation n'est pas une construction identitaire en lien avec les Amériques mais se
réfere a toutes personnes parlant une langue romane, venant du latin. Les premiers Africains
arrivant en Amérique étaient au début pour la plupart ladinos car ils parlaient le Castillan
(ensuite ils sont déportés directement d'Afrique: les Africains bozales®®). Dans tesoro de la

lengua castellana de Covarrubias signale:

Ladino :1. En rigor vale lo mesmo que latino, mudada la T tenue en la D media La
gente barbara en Espafia dependr6 mal la pureza de la lengua romana, y a los que la trabajaban
y eran elegantes en ella los llamaron ladinos. 2. Estos eran tenidos por discretos y hombres de
mucha razén y cuenta, de donde result6 dar este nombre a los que son diestros y solertes[astutos]
en cualquier negocio. 3. Al morisco y al extranjero que aprendid nuestra lengua, con tanto
cuidado que apenas le diferenciamos de nosotros, también le llamamos ladino®®’

Mais en ce qui concerne la population indienne, il n'y a pas que le processus linguistique
qui rentre en jeu dans la ladinisation mais aussi celui vestimentaire. Des Indiens ont appris le
Castillan et ont choisi aussi de s'habiller a la mode espagnole, a se ladiniser vestimentairement
dans un but politique car, beaucoup d'autres Indiens ont appris le Castillan par obligation mais
ont gardé leur vétement traditionnel. C'était donc peut-étre une maniére ostentatoire de montrer
un désir de monter dans la hiérarchie et d'étre I'égal des Espagnols. Néanmoins, Blanca
Gonzéalez Gabalddn explique que la ladinizacién vient du fait que:

Los estereotipos tienen una funcién muy importante para la socializacion del individuo:
facilitan la identidad social, la conciencia de pertenecer a un grupo social, ya que el aceptar
e identificarse con los estereotipos dominantes en dicho grupo es una manera de permanecer
integrado en él°%.

8% "Terme qui se réfere aux personnes qui viennent tout juste d'arriver sur le continent américain mais aussi désigne
les africains qui n'ont pas encore appris la langue et les traits culturels des espagnol ou des européens”, In, Cristina
Veronica Masferrer Leon, " Por las animas de negros bozales. Las cofradias de personas de origen africano en la
ciudad de México (siglo XVII)", Cuicuilco, México, vol. 18, nim. 51, 2011, p. 83 — 103.

897 Sebastian de Covarrubias Orozco, Tesoro de la lengua castellana o espafiola, Editorial Castalia, Madrid, 1995
(1611), p. 697.

69 Blanca Gonzalez Gabalddn, "Los estereotipos como factor de socializacion en el género”, COMUNICAR, 12,
1999; pp. 79-88.

159



C'est donc surtout une différenciation sociale entre Indiens nobles (habillés a
I'occidentale) et paysans. Nous constatons qu'il y a une grande différence entre les Indiens qui
n‘ont aucun privilege espagnol ou qui n'en veulent pas et d'autres qui se distinguent en fonction
de leur rang, gu'ils veulent garder. En effet, Bartolomé de Las Casas fait une description

sommaire des simples habits que portent les Mayas :

Esto se vee muy claro si quisiéramos considerar las manos, los dedos, las ufias, los brazos,
los pechos, los pies, las piernas, que cominmente se les parecen, por no traer mas vestidos de
una manta de algodon como un cendal o almaizar, o de un lienzo los que més vestidos andan, y
mayormente donde todos y del todo, andan desnudos, cubiertos sélo aquello que la honestidad y
vergiienza cubrir manda °

Antonio de Remesal nous apporte plus de précision et va méme jusqu’a détailler les
cheveux longs des hommes. Cheveux longs qu’ils ne pourront plus garder apres leur baptéme

chrétien :

Todos los indios gentiles destos montes dejan crecer el cabello, y (...).en él ponen flores y
plumas de diferentes colores, con que salen y parecen muy galanos. Andando el cuerpo desnudo,
excepto una venda con que se cifien por la honestidad, y aunque usan mantas de algodon con que
se cubren, pocas veces, las mujeres andaban con el cabello largo tendido al aire, de la cintura
abajo se cubrian con unas mantas de algodon de listas de colores, y no habia mas vestido, excepto
si algunas principales se cubrian la cabeza, y pechos cuando salian en publico con un pafio
blanco de algodon™.

Les Espagnols offraient, a certains Indiens, en échange de service rendus dans la
communaute, des vétements, du matériel, des animaux que seuls les Espagnols pouvaient
utiliser ou manger quotidiennement. Souvenons-nous du corregidor don Diego de Nocayola,
qui, pour les services rendus en I'absence de Baltasar Guerra en 1534 a Chiapa de los Indios,
recut de sa part "caballos y espadas y ropas de seda y pafio y camisas y jubones [...] y puercos
de cria y ovejas", pour son exemplarité vis a vis des Espagnols’®. Tomas de la Torre nous
informe en arrivant a Zinacantan que des principales venaient a leur rencontre a cheval et note
la différence entre ceux qui utilisent maintenant les vétements espagnols et des Anciens qui

continuent a porter leurs vétements traditionnels:

Vino a caballo el espafiol, a quién sirven en este pueblo venian con él a caballo el cacique
que llaman don Pedro, indio bien grave y al parecer honrado, hombre de cincuenta ajios [...] y

69 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo I, cap. 34, Edicién de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967 (1555),
p. 175.

700 Antonio de Remesal, HGIO, tomo I, Lib. XI, cap. 20, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de
geografia e historia, 1932 (1619), p. 588.

01 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGl,
Patronato, leg. 60 nim. 3, ramo 1 in Jan de Vos, La Batalla del Sumidero, México, Katun, 1985, p. 171.

160



también venia a caballo otro indio llamado don Juan, muy principal de aquel pueblo en linaje y

en hacienda’®.

A Chiapa de los Indios, il décrit aussi cette ladinisation des principales et de leurs fils

surtout :

Salieron todos los hijos de los principales vestidos de librea , adornados con piezas de oro,
con una danza de arcos y una cancién en romance que el espafiol les habia dado. Y los principales
iban como ya la pascua nos habian ido a ver a la ciudad, con collares de oro hechos a su modo,
otros con culebras, otros con tortugas de oro al cuello, que era cosa de ver. Don Pedro llevaba
tres collares de oro muy anchos que lo tomaban casi desde la cinta de la garganta. Llevaban
estos muy galanes mantas de algoddn blancas con muchas labores y plumas y sus camisas
labradas y zaragiielles y el calzado que, ya arriba dije que en ellos, es este muy lindo y hermoso’®

A larrivée de Bartholomé de Las Casas a Chiapa de los Indios, les Indiens
s'empresserent de psalmodier une chanson que Pedro Calvo leur avait enseignée en langue
romane. De plus, le code vestimentaire signale bien une ladinisation ("vestidos de librea™) Les
perles, I'or, la soie étaient réservés aux Espagnols ou a ceux qui avaient les mérites d'Espagnols
(noblesse amérindienne de haut rang). A l'inverse, l'utilisation de vétements traditionnels
identifiaient alors Indiens et métis’®. Cependant, les femmes indiennes ou d'origine africaine
et mariées a un Espagnol pouvaient porter des bijoux en or par exemple’®. Las Casas mentionne
que les individus, hommes et femmes, arboraient avant de beaux bijoux en or et en argent ainsi
que des plumes de Quetzal. Voici un des multiples exemples que Las Casas écrit subtilement
au sujet de I’avarice des Espagnols. Méme les sefiores des villages mayas ne purent garder leurs

biens et leurs armes,... :

Cuando iban a la guerra, llevaban coronas de oro en las cabezas y unas patenas
grandes en los pechos, y brazaletes y otras joyas en otros lugares del cuerpo, y entrando por
aquellas provincias nuestros espafioles vieron salir en defension de si mismos y de su patria
hombres armados de armas y piezas de oro fino, desde los pies hasta las cabezas. Llevaban
delante de si, en unas lanzas largas, unas banderas de una manta larga y angosta de algodén,
toda llena de piezas de oro redondas, y otras como estrellas de la manera dicha, que hobo
alggor;a que tomaron nuestros espafioles, que pesd el oro que tenia tres mill y tantos pesos de
oro"™.

792 Tomas de la Torre, DSECRC, Edicion de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011(XVIéme), p. 173.

703 1bid., p. 180.

04 Angel Rosenblat, La poblacion indigena y e mestizaje en América, Tome Il, Editorial Nova, Buenos Aires,
1954, n. 1, p. 136.

75 Ibid., p. 156-157.

706 Bartolomé de Las Casas, AHS, Tomo I, cap. 65, Edicién de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967
(1555), p. 338.

161



Il fait bien la différence avec leurs ornements d’aujourd’hui car 1’or utilisé dans la
fabrication de leurs parures ne leur appartient plus. La majorité des Indiens ne peuvent plus
I’utiliser car cet or est propriété espagnole. Néanmoins, l'interdiction de porter des bijoux en or
ne concernaient pas les nobles ou principales chiapanecas. La "noblesse indienne” garde ses
parures tant qu'elle en a les moyens et qu'elles ne rappellent pas trop le paganisme
préhispanique. En 1594, Juan de Pineda, juge de I'Audience de Guatemala, venait de parcourir
la province afin d'informer le roi des tributs supplémentaires qu'il pouvait demandait. Dans sa
description du Guatemala (on voit bien la porosité entre Guatemala et Chiapas, frontiére qui
n'existait pas a I'époque préhispanique), il se focalise avant tout sur la perception des tributs
auxquels les Indiens doivent se porter garants pour maintenir la bonne santé de la Péninsule
Ibérique mais aussi sur leur style de vie, sans doute exagéré par ce dernier, et décrit la population

de Chiapa de los Indios de cette maniére:

Esta este bien .poblado por sus casas, y las mas casas del son de tejas; es gran pueblo y
muy bueno; tiene dos estancias: la una dos leguas, y la otra tres; es gente muy polida y bien
trayda y andan bien aderezados ellos y sus mugeres y hijos, y todos ellos andan calzados con
zapatos, y sus mugeres con jervillas, y muchos dellos vestidos de rropa de Castilla como los de
la provincia de Soconusco, y los demas, y sus mugeres, bien vestidos y limpios; tienen muchas y
muy buenas tierras’”’.

Méme s'il y a des habitants de Chiapa de los Indios qui ont des chevaux et s'habillent
comme le font les Espagnols de Castille, nous devons penser en lisant cette citation que ce sont
essentiellement des principales qui adoptent le style espagnol. Ici, Pineda exagére dans le but
que la Couronne augmente les tasaciones lorsqu'elle sera informée de cette supposée richesse

des Chiapanecas.

5.3 Conclusion

Nous avons souligné la présence de populations nahua et tlaxcaltéque lors de la conquéte
de Pedro de Alvarado allant au Guatemala par exemple. Il y avait des Indiens cubains, des

Africains participant a la conquéte du Mexique. Il se peut qu'ils aient aussi poursuivi pour

707 Juan de Pineda, "Descripcion de la Provincia de Guatemala" Anales de la Sociedad de Geografia y Historia de
Guatemala, Tomo | Anyo I, nim 4, 1925 (1594), p. 344. Thomas Gage Religieux dominicain anglais qui voyagea
en Nouvelle Espagne de 1625 a 1637 souligne ce changement culturel dans la ville. Mais il montre une nouvelle
fois que ce sont bien les familles nobles indiennes qui ont le droit d'avoir une épée (rapier) et d'une dague (dagger)
et qui ont donc des priviléges que les Indiens dits inférieurs ne peuvent obtenir: "This town hath many privileges
from the King of Spain, and is governed chiefly by Indians (yet with subordination unto the Spanish government
of the city of Chiapa [Ciudad Real], who do choose an Indian governor with other inferior officers to rule with
him. His Governor may wear a rapier and dagger, and enjoyeth many other liberties denied to the rest of the
Indians", in. Thomas Gage, Travels in the New World, University of Oklahoma Press, USA, 1969 [1648], p. 146.

162



certains d'entre eux en zone maya. Aussi, pour pallier le manque de main d'ceuvre indienne, les
Espagnols ont amené en Amérique des Africains originaire d'Afrique mais aussi des iles de la
Caraibe. Nous constatons de plus que, peu a peu, une certaine population s'est ladinisee. Les
populations qui se ladinisaient qu'elles soient indiennes, africaines ou métisses étaient
principalement celles qui avaient déja un haut statut hiérarchique dans les villages ou une
reconnaissance des Espagnols pour un poste mieux placé. Pour garder celui-ci, il a fallu ou il
fallait qu'ils acceptent des changements dans leur maniere de vivre. Néanmoins, nous pouvons
affirmer que certains principales ou nobles mayas ont utilisé cette ladinisation dans le but
préserver la culture et religion de leurs ancétres et atténuer les soupgons quant a d'éventuelles
pratiques dites idolatres. Juan Atonal, Cristobal Arias’® n'ont pas hésité & apprendre le castillan
et a "vivre a I'espagnole”. Nous pouvons donc amener que la ladinisation soit une forme de
résistance. Toutefois, a partir de 1590, bien que Philipe Il ait proné une transculturation
américano-espagnole, celui-ci décida d’imposer le castillan. Dés lors, les enfants devaient
I’apprendre. Son enseignement s'imposa dans les couvents quelques années plus tard ou les
femmes indiennes avaient I’interdiction de parler leur langue maternelle’?®. De méme, la baisse
fulgurante des populations indiennes va accentuer cette ladinisation a tous les niveaux de la
société du fait de la perte importante d'apports culturels ancestraux et de la propension des
minorités a s'imprégner de la culture dominante. Au Chiapas mais aussi dans toute I'Amérique,
les contacts interculturels ont été plus importants qu'en Europe mais aussi beaucoup plus
dramatiques et désastreux pour les populations originelles qui voyaient leur monde filer entre

leurs doigts.

98 \/oir supra, ch.4, p. 134.
79 Georges Baudot, "Felipe Il frente a las culturas y a los discursos prehispanicos de América. De la
transculturacion a la erradicacion”, Caravelle, n°78, 2002. p. 37-56.

163



164



CONCLUSION GENERALE

L'Histoire des Amériques n'a pas commencé quand les Européens sont arrivés au
Nouveau Monde car nouveau il ne I'était pas. Des populations dites indiennes avait une
conscience historique et leurs traditions enracineées dans un passe millénaire ressurgissaient
cycliguement au rythme de leurs calendriers. Certaines de ces populations avaient une Histoire
millénaire. Les Mayas sont les seuls a posséder une écriture authentique, et donc une mémoire
historique qui ne dépend pas seulement des traditions orales et peut donc remonter loin dans le
temps. Au Chiapas, a I'aube de I'époque coloniale, le territoire des Chiapanecas était en pleine
expansion. Il y avait des centres politiques et une effervescence commerciale ainsi que des
rivalités avec les autres ethnies, zoques et mayas, qui existaient et ce depuis longtemps. Dans
un premier temps, il nous a paru nécessaire de renverser la perception eurocentrée afin

d'apprécier a sa juste valeur la vie des groupes de populations chiapanéques.

Ensuite, quand les Espagnols sont arrivés, ce n'étaient pas la premiere fois que les
populations du Chiapas étaient confrontées a une grande puissance puisque les Aztéques avaient
déja par le passé envahis certains territoires, puis bien avant les Tolteques qui avaient
culturellement laissé leur savoir. Les Chiapanecas en 1524 considéraient les Espagnols comme
n'importe quels envahisseurs. Ce sont les rapports de force et la volonté espagnole de dominer
le monde que les Indiens ont d( se soumettre a cette présence étrangére et accepter la
cohabitation et la gouvernance castillane. Cependant, nous avons aussi vu des tensions entre les
différents groupes de conquistadores dans leur course a la colonisation du Chiapas. Sur ce point,
nous avons essayé de souligner comment les relations familiales, politiques ou religieuses ont
joué un réle considérable dans ce qui devait étre écrit pour construire I'Histoire (espagnole).
Nous l'avons affirmé notamment avec l'invisibilisation de Pedro de Portocarrero pourtant
premier conquistador a édifier une ville au Chiapas, pres de Comitan. Beaucoup trop de mérites
reviennent a Diego de Mazariegos alors qu'il n'a fait que jouer les relations avec des personnes
plus haut placées, appartenant de plus a sa famille. Nous comprenons que les enjeux politiques
et économiques pouvaient étre d'une importance absolue pour continuer d'exister mais des
chroniqueurs et historiens ont fait valoir une version en faisant I'impasse délibérément sur

d'autres évenements tout aussi importants mais qui n‘avaient pour eux pas lieu d'étre racontés.

Les conquistadores et les colons sont venus au Chiapas en pensant s'enrichir, mais, ils

ont vite compris qu'ils n‘allaient pas pouvoir vivre de I'exploitation de mines dans la région car

165



elles étaient quasiment inexistantes au Chiapas et la couronne a tot fait d'avoir la mainmise sur
le peu de gisements. lls ont exploité la terre et celle des Indiens pour s'enrichir et des
encomiendas ont vu le jour dans le but de subvenir encore a leurs besoins d'enrichissement.
Mais les colons en contrepartie devaient évangeéliser et "civiliser” les Indiens. Cependant,
certains les ont traités violemment sur les places publiques et n'hésitaient pas a inviter les autres

communautés avoisinantes pour que cela leur servent aussi de lecon s'ils venaient a se rebeller.

La conversion des Mayas, des Chiapanecas et Zoques au christianisme et la
restructuration socio-culturelle, afin qu'ils soient pleinement "civilisés", ont été les objectifs de
la Couronne espagnole pour essayer de pérenniser son empire Outre Atlantique. Les
conquistadores en premier lieu puis les religieux I'ont aidée dans cette tache. Les Espagnols ont
compris gu'il y avait beaucoup a y gagner et a ce moment-1a, tres vite en fait, la transmission
des valeurs culturelles propres aux populations indiennes s'est disloquée. Les autorités
espagnoles ont vu la nécessité de réorganiser les territoires pour profiter de la maniére la plus
optimale des ressources et de la main d'ceuvre pour s'enrichir. Les Espagnols ont éliminé tout
ce qui entravait le chemin vers leur domination politique et économique. Mazariegos ou
Alvarado, dans leur Conquéte respective au Chiapas et au Guatemala, ont ébranlé les structures
politiques et urbaines. Quant a Las Casas, il a joué un grand réle dans I'expansion de la foi
catholique. Méme s'il défendait les Indiens, il a contribué a I'négémonie castillane sur les
territoires chiapaneques. Et comme pour les encomenderos, certains religieux dominicains n‘ont

pas hésité a utiliser la violence envers les Indiens du Chiapas.

Les lieux de cultes indiens ont été démolis et sur leurs ruines ont été construites des
églises catholiques et des institutions espagnoles. Leurs idoles ont été brilées au nom d'un dieu
unique et on leur a défendu de vouer le culte a leurs anciennes divinités et croyances qui étaient
fausses et qui leur avaient menti prétextant que seule la religion catholique pouvait leur
permettre de rejoindre la maison de Dieu et raccompagner sur le droit chemins les brebis
égarées depuis bien trop longtemps. Avec la politique de Marroquin a regrouper les villages
indiens dispersés afin de faciliter aux Dominicains la conversion des Indiens a la foi chrétienne,
leurs villages ont été radicalement rayés du territoire. Les plans des nouveaux villages et villes
ont été tracés selon le modele traditionnel castillan. A vivre dans des villages d'indiens créés
spécialement pour eux, il était plus facile pour le pouvoir espagnol de les surveiller. Ces villages
servaient aussi de centres pour percevoir les tributs qui leurs étaient demandés. Mais les abus
des encomenderos et le travail forcé les ont voués a une mort prématurée sans compter les

maladies européennes qui les ont affaiblis considérablement. On pourrait imaginer que tout

166



allait a leur perte mais, ils ont su tirer profit de toutes ces conséquences pour faire valoir leurs
droits et continuer a vénérer leurs anciens dieux malgré la délation qui sévissait au sein méme

des familles et entre les genérations.

Un pueblo que ha crecido en la resistencia, que ha sido victima (...), que ha sido objeto no
solo de una feroz explotacion sino también de despojo y de todas formas de exclusiones posibles,
tiene dos caminos para rebelarse. O se dirige hacia el suicidio fratricidio en un afan de cobrar
venganz7aloo revertir las estructuras de poder (...), o construye un sendero de reconquista de su
derecho

La légende du Sumidero est vue comme un acte de résistance envers les Espagnols et il
restera gravé a jamais dans les générations futures, immortalisant alors la non-soumission des
populations indiennes. La "résistance est un espace de construction du nouveau monde™ qui
commence a prendre forme dés 1519 et nous le constatons, perdure plus que jamais encore
aujourd'hui. Ce ne sont pas les Espagnols donc qui ont découvert le Nouveau Monde mais bien
les Indiens qui, en s'opposant a leur joug, le construisaient. Les populations du Chiapas nous le
montrent clairement durant le XVIeme siécle, I'Amérique ne sera pas la Castille, mais comme
son nom l'indique, une Nouvelle Espagne, celle qui se prépare a affronter le futur alors que celle
d'Europe restera sur ses gloires passées et semble déja dépassée par les événements, un colosse

aux pieds d'argile.

Cependant, le "chemin de reconquéte” ne pouvait avoir lieu paradoxalement sans l'aide
des conquistadores, des colons mais surtout des Dominicains. Les Indiens ont été capables de
s'approprier les changements que les Espagnols allaient leur transmettre : apports linguistiques
et religieux principalement mais ces apports dans l'autre sens ont aussi existé. Nous devons
noter également que I'arrivée des Espagnols a eu un impact considérable dans la production et
la consommation des produits alimentaires au sein des populations indiennes étant donné qu'a
I'époque préhispanique, lI'agriculture se centrait principalement autour du "maiz, aji, frijoles y
calabazas"™*! et il signoraient ce qu'étaient les pomme, les poires,... Toutefois, la révolution
alimentaire la plus importante en Amérique fut I'introduction des troupeaux. L'apport du bétail

bovin ou ovin par exemple va lui aussi modifier la vie quotidienne des Indiens du Chiapas’?.

10 Ana Esther Cecefia, "La resistencia como espacio de construccion del nuevo mundo”, Chiapas, nim. 7, Neus
Espresate, México, 1999, p. 93 — 114.

11 Relacion de Zapotitlan, in. René Acufia (editor), Relaciones Geogréficas del siglo XVI: Guatemala, México,
UNAM, 1982 (1579), p. 43.

12 Notamment, la production porcine fut tellement importante que les populations n'avaient plus la liberté de
circuler et de cultiver ou ils voulaient car les troupeaux ravageaient leurs champs jusqu'a ce qu'on interdise, vers
1537, en Nouvelle Espagne, I'exploitation porcine sur les terres des encomiendas pour remédier & ce probléme.

167



Jamais de leur vie passée ils n'avaient vu chevaux, vaches et taureaux, chevres, brebis et
moutons, cochons, poules,... Nous constatons que tous les nouveaux apports culturels n‘ont pas

sonné la fin et ne signifient aucunement un changement identitaire, bien au contraire.

Ce sont les formes de leur culture qui se sont transformees par le biais du systéme
culturel espagnol sans en altérer la substance originelle. La religion en est le parfait exemple.
Les Mayas ont su utiliser les codes religieux espagnols et les ont adaptés afin que continue de
se transmettre leur patrimoine identitaire religieux. Les actes dits idolatres dénoncés a la fin du
XVl1éme en sont des témoignages cinglants ainsi que les bas-reliefs des facades des églises
dominicaines qui montrent clairement que les Indiens ont joués avec les codes catholiques pour
que perdurent leurs croyances parfois avec l'assentiment des religieux pour construire un
catholicisme indianisé. Et celles-ci sont encore |a, gravées dans la pierre aujourd’hui. Nous
voyons que les Indiens se sont servis de concepts espagnols afin de transmettre leur tradition
religieuse entre générations et méme si des changements dans la maniére de pratiquer leurs
rituels sont visibles, les fondements méme en sont gardés. Méme si, leurs idoles ont été détruites
des dizaines d'années auparavant, ils ont réussis a sauvegarder lI'essence méme de leur croyance.
Malheureusement, I'acculturation des Mayas, des Chiapanecas et des Zoques a été beaucoup
plus importante dans les zones urbaines et dans les zones d'exploitation. Loin de ces centres, la

présence des Espagnols fut moindre et le contact discontinu.

Ensuite, la baisse démographique indienne a favorise I'arrivée d'esclaves africains dans
les territoires du Chiapas mais il est important de souligner que des groupes de populations
d'Afrique Subsaharienne avaient participé a la conquéte du Mexique Central, a la Conquéte du
Guatemala et du Chiapas. Les relations entre Espagnols, Indiens et Africains offraient un
métissage culturel qui était en latence, prét a émerger et a s'ouvrir sur un nouveau monde méme
si la Couronne des le début voulut séparer les divers groupes de populations afin d'établir un
ordre tant bien que mal. C'était sans compter sur la force des interactions humaines qui ont
trouvé des moyens de contourner ces interdictions. Des Espagnols, et les plus aisés, pouvaient
apprécier la vie américaine bien que des Indiens, principales et caciques plus généralement,
pouvaient eux aussi prétendre a des fonctions satisfaisantes pour leur exemplarité a faire
respecter leurs lois ou élus chaque année, dans les cabildos, avec les postes de gobernador,

d'alcalde (mayor, menor), de regidor, ou de postes distribués parmi les élites amérindiennes.

Justo L. del Rio Moreno, "El cerdo en la conquista y colonizacion de América", Anuarios de estudios, Sevilla,
1996, LIII-1, p.13-35.

168



Ce travail de recherche nous permet de comprendre les communautés chiapanéques
d'aujourd'hui les revendications des communautés indigenes "aunque han perdido su lengua,
siguen conservando otras caracteristicas esenciales al ser indigena"’*® et méme si les
documents et ouvrages du XVleme siécle pour répondre a notre problématique sont
exclusivement écrits par des Espagnols, ils ont eu l'audace de mettre en avant les Indiens. Ils
les ont sortis de l'invisibilisation. Nous avons pu bien sir grace a des probanzas ou des enquétes
punissant des actes idolatres, entendre la voix d'Indiens qui ont partagé ce qui les définissait en
tant qu'étre humain, ce qui les faisait exister. Ces documents nous informent que les Indiens ne
sont pas restés passifs lors de la conquéte et la colonisation. Mais il faut garder en téte que la
plupart des ouvrages ont été écrits pour montrer la suprématie espagnole sur tout le continent
américain et il y a toujours eu un parti pris de la part des auteurs. Méme s'ils sont d'une grande
aide pour comprendre les populations amérindiennes, il est navrant que nous n‘ayons pas encore
pu mettre la main sur des documents indiens du Chiapas et qu'un travail d'archive est plus que

nécessaire.

Pour conclure, cette recherche s'est spécialement centrée sur l'identité indienne et la
résistance de celle-ci face a la domination espagnole. Mais elle ouvre des pistes pour
d'éventuelles recherches a venir. En effet, il serait intéressant de consacrer un travail d'étude sur
les rapports entre Espagnols, Indiens et Africains et d'examiner quels changements culturels
sont apparus grace a ce métissage et ce, notamment autour de la danse et de la musique. Nous
savons que la musique et les chants jouaient un r6le fondamental lors des rituels préhispaniques
et Bartholomé de Las Casas I'avait assez bien analysé pour mener I'évangeélisation pacifique.
Les Dominicains s'apprétaient en 1537 a commencer leur expérience a la Verapaz avec l'aide
de marchands mayas chargés de pacotilles qui auront appris les Evangiles en langue indienne
"mais en vers mesurés et rimés a la fagon des chansons espagnoles"’4, Il serait intéressant de
se pencher plus précisément sur le paradoxe de la danse et musique comme affirmation d’une
identité. Nous savons maintenant que les Indiens se sont servis de certains concepts espagnols
dans le but de préserver certains aspects de leur mémoire historigque, surtout lorsqu'il pouvait y

avoir des similitudes entre les deux cultures.

Vieron las flautas, las chirimias, los sacabuches, sin que maestro ninguno se lo
ensefase, perfectamente los hicieron, y otros instrumentos musicales. Un sacabuche hacen de

13 Adelfo Regino Montes, "Los pueblos indigenas : diversidad negada", Chiapas, nim 7, Neus Espresate, México,
1999, p. 21 — 44.

714 Marcel Bataillon, Etudes sur Bartolomé de Las Casas, op.cit., Paris, Centre de Recherches de I’Institut d’Etudes
Hispaniques, 1965 p. 139. Voir Infra, p. 91.

169



un candelero; 6rganos no sé que hayan hecho, pero no dudo que no con dificultad bien y muy

bien los hagan’®.

En 1963, deux religieux de l'ordre de Maryknoll™® ont trouvé des vieux livres réunis
dans le Codex de Huehuetenango qui répertorie des centaines de partitions de chants
polyphoniques écrits a la fin du XVIeme™'. C'est d'ailleurs le plus vieux document qui contient
des contributions musicales des maestros guatémaltéques de chapelles indigénes dans toute la
Nouvelle Espagne™®. Au Chiapas, un instrument a construit I'identité chiapanéque, c'est la
marimba, instrument originaire d'Afrique arrivé de Cuba au début du XVIléme. Néeanmoins, il
existait un instrument indien, le yolotli, que Pedro Gentil, encomendero de Suchiapa a décrit en
1545"1°. Cependant, et aprés ce que nous venons d'étudier dans notre travail, les Indiens ont
adopté des outils, des concepts d'une autre culture qui portaient des similitudes avec les leurs
pour revendiquer leur identité et il se pourrait bien qu'ils en aient fait de méme en jouant de la
musique avec les codes musicaux du vieux monde a 1’aide d’un instrument d’origine africaine,
la marimba, venu de Cuba’? pour revendiquer et affirmer leur identité. 1l en est de méme pour
les danses et une en particulier qui a lieu a Chenalhd, durant les cing jours néfaste du calendrier
agricole maya (comme pour beaucoup d'autres fétes ou carnavals au Chiapas comme par
exemple Oxchuc, Bachajon). Cette féte s'appelle K'in tajimol, ou féte des jeux, et dans cette
danse rituelle sont représentés les ik' aletik, personnages au visage noir considérés comme des
sacrificateurs d'Indiens, que I'on nomme parfois "africanos" ou "esclavos"’?!. Nous pouvons
supposer alors qu'il y a sans doute derriere ces représentations rituelles contemporaines des
réminiscences d'une mémoire historique enracinée chez les Tzotzils de Chenalhd se référant a
leur cosmogonie ancestrale et a l'arrivée au Chiapas d'esclaves noirs durant le XVIéme et
XVIléme siécle’?2. Nous remarquons que ces quelques données culturelles peuvent ouvrir a des

travaux futurs sur des rites syncrétiques contemporains.

15 1bid., p. 327.

716 Organisation missionnaire de I'église catholique qui joue un rdle important au XXéme siécle dans la formation
de communautés catholiques au Guatemala. Voir Susan Fitzpatrick Behrens, "Maryknoll sisters, faith, healing,
and the maya construction of catholic communities in Guatemala”, Latin American Research Review, num. 3,
2009, p. 27-49.

7 Dieter Lehnoff, Espada y pentagrama, la musica polifénica en Guatemala del siglo XVI, Guatemala,
Universidad Rafael Landivar, 1986, p. 78-79. La polyphonie semble étre un apport occidental.

18 |bid., p. 78-79. La polyphonie semble étre un apport occidental, et que les chants préhispaniques étaient
monocordes (du moins au Mx Central)

719 Roberto Lépez Moreno Entre el invento y el “origen” La Marimba, Diaspora chiapaneca, 2015, p. 56.

20 Juan Pablo Pefia Vicentefio, "Relaciones entre africanos e indigenas en Chiapas y Guatemala”, estudios de
cultura maya xxxiv, 2008, p. 167 — 180.

2L Josuhé Lozada Toledo, El j-ik’al. Un elemento negroide de la tradicion oral entre los tsotsiles de Chiapas
Consejo Estatal para las Culturas y las Artes de Chiapas, 2009, p.

22 Rocio Noemi M. Martinez Gonzalez "Xoral: Recorrido ritual relacional y lugares de memoria en la fiesta del
k’in tajimol", THULE Riv. Ital. studi americanistici, n°40/41, p. 635 — 662.

170



ANNEXES

Annexe 1 - La Nouvelle Espagne

% T, Leng. 0.110de Gr. ]~ México: époc%(l)n(al
ety %O;f')“' . 1 .22
8 B EANO DEL N ’
0 ':T.“,.-y;;?ﬁ.., J RENG BE Leon,
el [ PARTE DE LA INTENDE
Sing,, A OF SAN LU BOTOS! @
175 INTENDENCIA DF SANTA (3)
FE DE GUANAJUATO =~/
"‘}?’ ENDENCIA DE LA PUEBLA (3)
> [ TLAXCALA (B)
NDENCIA DE MEXICO (B
ZADE 1, ®
Mo LA
L 1
é - & 2 N 'A N Y
17005
Arimpes
1626 NUEVA
- 1
13‘; ¢
%
<,
! %
Limites del impenso azteca en tiempos 2
— da Moctezuma |1 (1503-1520)
wesee  Limites do Audiencios en el 5. XVI
Umite de la expansion tentnonal del
— i ToIn0 do NueVa Es:v';a?wmmi del 5. XVII
Limite iongl de la Captania
General de Guatemala en el 5. XVIII
J Teeritorio de Luisiana adquindo por Espaiia
por el Tratado de Paris (1763)
L de las provingi a inales de! a XViI
______ F de las | ias 8 finales del s, XVII}
‘_':'x] Virroinato de Nuova Espada en1821
[ J Sede de Audienclas
Arizpe D |
1636 Ao de fundacion de la ciudad o

Source: n.a, n.d, lien: https://sites.qoogle.com/site/historia5josemoradelrio/, (consulté le 21 juillet 2019).

171


https://sites.google.com/site/historia5josemoradelrio/

Annexe 2 - La Audiencia de los Confines au XVIeme siecle

AUPIENDA PELO5 CONFINES

Cozumel

o ——

Nicaragua

&

Source: Alberto Herrarte, La unién de Centramérica. Tragedia y esperanza. Ensayo politico-social sobre la
realidad de Centroamérica, Guatemala, Editorial del Ministerio de Educacion Puablica, 1955.

172



Annexe 3 - Relation de Ocozocoautla

... (el documento viene roto al inicio de la hoja) ... bajo cerro grande por donde sube el camino
a Tuzta (Tuxtla Gutiérrez) y Chiapa; el temple que se da es caliente y sano, los frios que lo bafian son
fuertes en los meses ultimos de afio; guarda buena agua ... (ile-gible). . .

...(roto)... pueblo de Ocuzacoata... (una linea rota) ... de la encomie (nda) ... (siguen dos lineas rotas e
ilegibles) ...

... que por mandato vino un capitan espafiol que se llamaba Diego' Mazariegos el que conquisto
esta provincia de Chiapas, € vino en su nombre un teniente & este pueblo y le recibieron de paz.

Este pueblo de Ocuzacoata fué en tiempo de su in-fidelidad gobernado por un Sefior que se nombraba
Osespoc (al) cual le tributaban manta tejida é ani-males, mais é frutos € hylo de maguey, € tenia a su
cuidado otros pueblesuelos que también le tributaban.

Las tierras de Ocuzacoata parten términos con los pueblos de Xiquipila, Usumacinta,
Chicoasentepe (Chicoasén), Copaynala y Tuzta, todos pueblos de lengua saque; suyos nombres que
antiguamente los naturales se los pusieron e por rasan de comercio algunos se cambiaron'.
Gobernanbanse estos pueblos por sus pro-pios Seriares, sin que acudieran con tributo para Mon-tesuma;
vivian en pendencia con Chiapa que robaba el comercio y exigia tributo para librar los caminos.

Los naturales déstos pueblos tenian por dioses a los arboles de provecho y otros muchos
animales é saban-dijas; adoraban figuras de piedra, palos € barro, a los que sacrificaban gaynas, plumas
de aves, € se sacaban sangre de orejas é lengua (y) se las ofrecian’. EI Sefior déste pueblo era tambien
guarda de los ydolos, con otros sacerdotes que saumaban a los ydolos con resinas que traian del monte.
En éste pueblo vestian los naturales abito de algodon como al presente lo andan, el cual comercian con
Chiapa é usan el suyo propio. El abito era sin mangas igual a una mantilla amarrada sobre el brazo é de
comun usaban poca ropa, sola una como mantel al frente y atrds amarrada a la cintura; las mugeres lle-
vaban una especie de camisa sin mangas que nombran uipil y una tela envuelta al cuerpo y aderesos en
la cabesa.

Los naturales déste pueblo trabajaron la madera como al presente € son reputados en los demas pueblos;
saben traba (jar) calabazas de variado tamafio que labran de bonitas figuras de flores é animales; laboran
cueros € son muy curiosos en su labor.

Su mantenimiento (es) de masa molida de mais que beben con agua, frutos de la tierra é gaynas
natu-rales, venados y pesecillos; también comian de varias calabazas e frixol, déstas calabazas usaban
como recipientes o canastas, las que labraban como dije; comian de una fea ormiga é de otros insectos
y alimafas que saborean con deleites (y) que hombran nucu; gustan de artasgos de perros cuando es de
celebrar algln dios é tambien unos como lagartos nombrados yguanas que aderesan con masa de mais;
tienen buenas colmenas en troncos viejos pero es de tener cuidado con una avispa negra que si pica la
persona muere de orcamiento.

Los naturales déste pueblo eran muchos en tiempo de su infidelidad, pero al presente hay solo
ducientos, pues desde que vinieron los espafioles a muerto la gente por enfermedades y pestilencias.

Déste pueblo salen caminos a Chiapa por donde se va a Eztapa (Ixtapa) , é otro a Teguantepeque
que esta a ocho jornadas largas y que es el mas concurrido, é siguiendo una parte déste y luego bajando
se va a la provincia de Sonconusco que va quedando en cuatro 0 mas jornadas asegun se quiera ir que
es provincia larga9; otro camino es el que sale a Cachula que por la mit4 parte a Chicuasentepe en
jornada dura é larga é de Cachula é Chicuasentepe salen otros a Copaynala é Tepatan que van siendo
otra jornada de malos cami-nos; de Cachula parten por agua en el mesmo rio que pasa por Chiapa e
Chicuasentepe, para la provincia de Tabasco en dos jornadas de malos pasos y luego van a Guasacualco
(Coatzacoalcos) y Campeche'.

Sus casas... (son de) ... varas y ramas e solamente las prencipales y sus mesquitas son de piedras
y adobe y el cubierto de todas ellas de paja, que la traen de montes cercanos. En... (tres renglones
ilegibles).

Celebran los naturales déste pueblo bailes de anima-les que son sus dioses, é los celebran en los cerros
y en el propio pueblo, cosa que... (roto)

Source : Carlos Navarrete, "La Relacién de Ocozocoautla, Chiapas”, Tlalocan, Vol 5, nim.4, Universidad
Nacional de México, 1968, p. 368 — 373.

173



Annexe 4 — La religion des anciens chiapanecas

En el pueblo de Chiapas, en 9 dias del mes de abril de mil quinientos noventa i siete afos, el
Prior del Convento de nuestro Padre Santo Domingo, a requerimiento del Sefior Obispo de Ciudad Real,
mando juntar & algunos vesnos yndios de que se dessia idolatraban i consultaban toda clase de
hechicerias que practicaban, que trasladada de aquella ciudad la orden i traidos los dichos vecinos yndios
a quienes se dixo no caerian en excomunion, ni se acusarian ni tuvieran miedo, toda vez que Ssi
declaraban lo que sabian y assian penitencia i se arrepentian serian absueltos de apostatia i tomados en
comunidn, i oido esto del sefior Prior 10 entendieron y aprobaron. Ante mi, Bartolomé Rodriguez,
Notario.

Fueron presentados las personas siguientes: Francisco Sandobal Cumpi, Jefe de Calpul, anciano.
Maria Nuati, su muger. Luis Deodoro, canoero. Pedro de Hara Nulgui, muchacho ayudante de canoa.
Juan Domingo Inpanuya, jefe de {iesias del calpul de San Miguel. Pablo Nambabia, anciano viudo.
Sebastiana Nambabia, su hiia.

A todos los cuales se les volvio a dar rason de por que las preguntas gne se iban a asser i de la
culpa i castigo que carga el que incurre en pecado de idolatria, i llevados al altar mayor se les arigio
arrepentirse i endelante ser buenos christianos i abjurar de sus yerros i superticiones. Habiendose puestos
de rodillas ante el altar el Sefior Prior los llevé a la sacristia i mando que solo quedasen los dos primeros
gue iban a ser interrogados i que los otros fuessen a la iglesia a resar advirtiendoles no se fuessen pues
incurririan en pecado i serian buscados i castigados. Fueron los primeros intenogados el yndio Don
Pablo Nambabia i su hija Sebastiana Nambabia, ante mi Bartolomé Rodriguez, Notario (tachadas larias
lineas).

Preguntados sobre sus idolos i dioses los declarantes dixeron no saber nada dellos ni saber el
nombre de ninguno, pero que sabian por los viejos que tenian uno solo que era el sol i otros como sus
criados en los cerros i cuevas i sementeras; que no Uenen idolos pues ya fueron rotos dos veces antes
por los Padres del Santo Domingo i Ciudad Real i que por eso solo los celebran de nombre en la cueva
que esta sobre la subida a Ciudad Real i otras viendo a Acala i otras mas donde el rio se ciejra. Enseguida
dixeron que en los primeros meses del afio (roto) ... a sembrar mays celebran en dichos lugares fiestas
con mucha bebida (rayado) ... traies i musica de flauta i tambor, i que piden se les de buena cosecha i
gue para eso sahuman copal i assen confession i ofrendan animales pequefios, con ambar i hoias i flores
de adorno, todo lo cual lo dirigen el propio Don pablo Nambabia i Pedro Domi, que es calpulero maior
de Santa Helena.

Declaran que cuando la pasada enfermedad los dichos declarantes que (fragmentado) ... confessaron a
todo el calpul de San Miguel i los ramearon diciendo que por sus muchos pecados les vienen los males
i por no asser sacrificios ni cumplir con las efrendas; que luego de la cofession llevaron a varios vecinos
a la cueva grande subida a Eztapa (Ixtapa) i bafiaron a los dichos escogidos en el agua que bréta de la
cueva donde sacrificaron gallinas i dexaron ofrenda de comida i aderessaron un altar con una calavera
que los declarantes dixen haber guardado cerca de tres afios i que hoy guardan en Suchiapan (Suchiapa),
pero que no saben en manos de quien este, pero que la pasan entre los prencipales desde quel declarante
era nifio i que se le asse ceremonia cada afio con mucha concurrencia de vecinos naturales de Chiapa i
de otras (borrado) ... declaran también que despues del bafio se emborrachan pidiendo a los duefios del
mays i las tierras donde assen sus sementeras; y que con esto los dichos duefios suelen ser agradecidos.

Declaran que asegun el tiempo offrecen sacrificios al trueno, la lluvia i rio que pasa enfrente i
assen fiesta con tabaco i borrachera que dura tres dias que cuenta con todos los naturales deste pueblo;
gue ponen ofrendas de comida con calabazas i telas que assen de propos(ito), (rayado) ... i antes como
ya declararon a la calavera; que esto (rayado) ...

En la misma ocassion, para levantar la dicha informacion el Sefior Prior mand6 parecer ante si
a Luis Deodoro i Pedro Hara Nulqui, naturales de Acala, exercitentes de hechiceria e idolatria, a los
quales el dicho Prior tomo juramento en forma Christiana de que diran verdad de lo que supieren i en
esta caussa les fuere inquirido i ellos despues de jurarlo assi lo prometieron.

Preguntados si practican como hechiceos i que tiempo a que lo assen dixo Luis Deodoro que
habra tiempo de querenta afior que usa del dicho officio i Pedro Hara apenas dos afios que acuye (rayado)
dicho officio para aprendello i obrar por cuenta propia.

Preguntados si este mal officio lo han confessado a los Padres o a o... (rayado cuatro lineas) ...

174



Preguntados quales son los idolos dioses deste pueblo i si los han adorado i hecho adorar a los
otros naturales del i que ritos i fiestas usan con ellos, dixeron que no conocen deste pueblo. pues ellos
paran de ocasion en el pues trabaxan en las barcas entre Acala rio arriba de donde son naturales i Chiapa,
donde solo han practicado su dicho officio a peticion i ruego de otros naturales de su mismo pueblo que
aqui estan vecindados, dixeron que el idolo prencipal del dicho pueblo de Acala es el sol el qual como
criador suyo, i a otro que llaman Motovo que ayuda a bien parir las murejes i que las siembras se den
bien; que adoran el rayo llamado Nutlri para que no les causse dafio assi como a la lluvia y rio a quien
nombran Nandada; que para la celebracion de las fiestas arriva preguntadas van a los lugares junto al
rio grande i cuevas con gente de su pueblo sacriffican para conseguir su peticion i vienen a comer i beber
i assi celebran las fiestas que suelen ser en las sementeras i cuando asse mal tiempo i en epoca de plaga
i enfermedades que suelen ser muchas que otro que llaman Nemi que ayuda a morir bien.

Preguntados sobre quienes son los hechiceros que mandan dixeron no haberlos aunque de oidas
saben que los hubo principales de los que todos tomaban i dependian; questos tenian otros mas
prencipalei que assian su officio-en Chiapi i Suchiapan (Suchiapa) donde éran temidos y respetados.

Preguntados sobre la practica de nuestra sancta fee Cathdlica que los Padres les han ensefiado
en la practica i el exemplo, dixeron haber aprendido de sus maiores que los Yndios del dicho pueblo de
Acala no estan obligados a vivir en.otra. fee i leyy que la que dictan sus mayores, i assi aprendieron i
assi la practican ellos i ensefiado, pues de no asserlo se pudriran las siembras a todo lo largo del rio.

Preguntados sobre si se arrepienten de no haber hecho fee de las platicas de los sacerdotes i
padres dixeron que si pues no sabian del pecado en que incurrian por no llegar Padre alguno a su
Parcialidad cerca del dicho p Acala i por bajar poco ellos al dicho pueblo que a veces no tiene Padre; i
gue esto es todo lo que saben y juran de nuevo en verdad, que el primero es de edad de cinquentaidos
afios i el segundo de diesisiete; la cual declaracion issiéron en pressencia del Prior. Ante mi, Bartolome
Rodriguez, Notario.

En el misrno dia nueve de habril de mill quinientos noventa y siete afios, para seguir la
informacién el Prior mando Parecer ante si a Juan-Domingo Hipanuya, natural deste pueblo, anciano
jefe del calpul de San Miguel i ministro de idolatrias, al cual el dicho Prior tomé juramento que dira
verdad de lo que supiere i en esta caussa le fuera preguntado i el dicho calpulero 10 juro i prometio assi.

Preguntado si practica como hechicero y que tiempo a quelo asse, dicho Juan Domingo Hipanula
declara que habra tiempo de quarenta afios que usa el dicho offcio i que lo hace porque de sus mayores
apréndio a ser ministro de calpul i anssi (rayado)...officio.

Preguntado si este mal officio de idolatrias 10 a confessado o los Padres o & otros eclesiasticos
gue ensefian la Santa Fee, i la predican, dixo no haberlo confessado pues aprendio a no obedecer mas
ley que la de sus maiores, i assi como le ensefiaron lo asse con otros muchachos naturales.

Preguntado sobre quales son los dioses idolos deste pueblo i que fiestas usan con ellos, contestd
gue el unico idolo que conocio fue el llamado Nadanda que se celebra i adorna en las milpas dentro del
cerro que parte el rio assia donde caen las sementeras de Juan Tipamune, gque assia cerca de veinte afios
lo habian roto unos religiosos i tirado al rio sus partes; que desde entonces no tenian idolo pero que
celebraban fiesta al rio i al agua cuando comenssaban a caer las lluvias i cuando pasaba la Gltima crecida
grande, que entonces se acompafiaba de los otros prencipales de los demas calpules i llevaban una pareja
de gallo i gallina i un perrito i los degollaban echando la sangre al rio, como es comin hacerlo; que
despues ponian la degolladura viendo a las cuatro direcciones; que luego enterraban las partes en la
propia oriya del rio diciendo que se diese buena la milpa i no hubiese enfermedades en el pueblo; que
los naturales saben celebrar las fiestas que el governador de los calpules sefiala con los prencipales
calpuleros de los que es el propio declarante; que en las dichas fiestas comen i bailan con uso de mascaras
i trajes de animales.

Preguntado sobre quienes son los hechiceros que mandan, dixo no haber ningun prencipal ni
grupo de ellos que lo hagan porque todos tienen su officio aparte i que solo se juntan algunos prencipales
para disponer las fiestas en que participan todos los naturales.

Preguniado sobre si conoce a los otros declarantes i si sabe su officio de hechiceros, contestd
gue conoce a Francisco Sandobal Cumpi por ser jefe del vecino calpul de San Jacinto i a la que
testimonia por ser su muger; que también trata a los demas no anssi a Luis Deodoro que solo lo ha visto
cuando recala donde paran los canoas i que no conocio nunca al muchacho Pedro de Hara.

Preguntado sobre si cumple lo que los religiosos sefialan para el buen acatar nuestra Sancta Fee,
dixo no hacerlo mas que en la misa pero (rayado)... no hace aprecio dello porque los calpuleros recaudan

175



todo el dinero i la ofrenda que se iunta en su calpul para las fiestas i que por ello prefiere seguir su propia
ley que aprendio de sus maiores; que esto es lo que asse por costumbre desde que era nifio.

Preguntado sobre si se arrepiente de no haber hecho fee de las ensefianzas de los Padres i de
haber hecho malas practicas, dixo que si por no saber que era malo porque solo siguio la costumbre
como Yya dixo arriba; que esto es lo que sabe i jura de verdad, i que es de edad de mas de setenta afios;
la cual declaracién isso en pressencia del dicho Prior. Ante mi, Bartolome Rodriguez, Notario.

En la misma ocassion para seguir (roto) ... ante si a Don Francisco Sandobal i a Maria Nuati su
muger naturales de Chiapa, exercitantes de brujeria i officios de hechiceros, a los cuales el dicho Prior
tomo juramento en forma Christiana de que diran verdad de lo que supieren i en caussa les fuera
inquirido i ellos después de jurarlo assi lo pronetieron.

Preguntados si pratican como hechiceros i que tiempo a que lo usan él dicho offioo, dixo Don
Francisco que abra tiempo de cincuenta afios i Maria nuati que cerca de los treinta afios que lo aprendio
cde su padreMiguel Nuati que fue calpulero principal de Santa Helena.

Preguntados si este mal officio de idol (rayadas.varias lineas) no obedecer mas ley que la que
(rayado)... maiores.

Preguntados sobre cuales son los dioses idolos deste pueblo i que fiestas usan con ellos, dixeron
gue no saben dellos pero que han oido decir que algunos naturales ancianos suben al cerro donde esta la
cueva grande i que alli acostumbran parar varios dias para celebrar ayunos cuando llueve i también
cuando es buena cosecha que entonces celebran con hartasgo; que- no han adorado ningun idolo i menos
con otros naturales; que de las fiestas solo han oido dellas, que el dicho Don Francisco Sandobal Cumpi
asistia cosa de veinte afios pero que ya no asiste i apenas se acuerda dellas; que ya no practica (roto)...
que al sol i al rayo i a un idolo que tenian donde esté el cerro por donde entra el rio grande le bailaban i
le assian hartazgas i bebidas, pero desde que un Padre lo rompio son pocos los que llegan adonde estaba
el dicho dios que Ilamaban Nadanda, pero que esto solo de oidas tiene noticia; que el no lo hace porque
su officio i el de su muger no es hechicero sino curandero i que por estar vieio ya se le olvido como
assian dichas costumbres. Lo rnismo contesto la dicha Maria Nuati que dixo (rayado)... su officio
(rayado)... cura con yerbas i bafios pero ignora de las hechicerias que le preguntan.

Preguntados sobre cuales son los hechiceros que mandan, dixeron no sabello pero de oidas
tienen conocimiento que algunos prencipales assen cosa de naguales como se dice entre los naturales i
de Chiapa por ser cosa de cambiarse en animales o parecido por ser en las cuevas donde se esconden i
que a estos prencipales se les tiene miedo i se les respeta; que no conocen a ninguno i solo lo saben por
oidas.

Preguntados sobre si conocen a los otros declarantes i si saben de su officio de hechiceros,
contestaron que como viven en el calpul de San Pedro solo de vista los conocen pero que a ninguno
tratan.

Preguntados (rayadas varias lineas)...

Preguntados sobre si se arrepienten de no haber hecho fee en las ensefianzas de los Padres i de
haber hecho malas practicas dixeron que si por no saber del pecado en que incurrian... (borrado)... que
era perjuicio seguir las costumbres de sus maiores que fue la ley que les ensefiaron; que es lo que saben
i juran de verdad, i que e primero es de mas de sesenta afios i su muger de mas de cuarenta; la cual
declaracidn issieron en pressencia del Prior. Ante mi Bartolome Rodriguez, Notario.

En.el dicho pueblo de Chiapa, en cliez dias del mes de habril de mil quinientos noventa i siete,
el mismo dicho prior mando pasar a los declarantes, i ante mi, el presente Notario fueron exigidos de
dar fee de verdad de lo que declararon de las fiestas i ceremonias e idolatrias i que assimismo exivan
sus idolos i demas cossas si las tiene para que se consuman i queme pues solo sirve a mal uso, lo cual
assi hagan en virtud de Sancta obediencia so pena de carcel i trasquilado publico; i anssi 10 proveyo i
firmo, Bartolome Rodriguez, Notario.

Chiapa. 1836. copit Rafael Clbro".

Source: Carlos Navarrete Caceres, "La religion de los Antiguos Chiapanecas, México", Anales de
antropologia, México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52.

176



Annexe 5

Evolucién de la poblacién en Chiapavywéabb;msco, 1520-1911. Cifras aproximadas

Afio Provincias Pueblos Indios Negros  Mestizos  Espafioles  Totales
Chiapa ? 175 000 — — — 175000
1520 Soconusco 40 45 000 —_— - — 45 000
Total 220 000 — —_ — 220000
Chiapa ? 78 000 ? ? 1000 79 000
1572 Soconusco 30 6288 ? ? 180 6 468
Total 84 288 1180 85 468
Chiapa 98 75 354 971 1242 77 567
1611 Soconusco 30 7312 150 116 7 578
Total 128 82 666 1121 1358 85 1456
Chiapa 97 55 287 810 150 56 247
1683 Soconusco 33 3 200 518 600 4318
Total 130 58 487 60 565
Chiapa 86 60 640 3441 5161 2426 71668
1778 Soconusco 22 5 848 2 887 708 520 9963
Total 108 66 488 6 328 5 869 2946 81628
Chiapa 98 321 16 797 2913 117031
1814 Soconusco 6931 5710 626 13 267
Total 105 252 21 507 3539 130298
Chiapa 93 102 978 68 653 171631
1870 Soconusco 18 13 234 8 822 22 056
Total 111 116 212 77475 193 687
Chiapa 151 194 94 635 245 829
1892 Soconusco 7872 23 088 30 960
Total 119 159 066 117 783 276 789
Chiapa 311910
1911 Soconusco 48 889
Total 360 799

FUENTE: 1520: véase el cuadro 6; 1572: Censo de los Pueblos del Reino de Guatemala, 1572
(Universidad de Texas, Coleccién J.G. Icazbalceta, 20-1); 1611: véase el cuadro 6; 1683: Censo de
los Pueblos de Chiapa y Soconusco (AGI, Contadur{a 815-1); 1778: véase el cuadro 12 y 13 : 1814:
véase el cuadro 15; 1870: F.A. Paniagua, 1876; 1892: R. Rabasa, 1895; 1911: Censo de 1910.

Source: Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas”, Historia de los pueblos
indigenas de México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1994,

p. 214.

177



178



BIBLIOGRAPHIE

Sources primaire

AGI, Guatemala, 9A, R.3, N.4.
AGI, Guatemala, 9A, R.19, N.82.
AGI, Guatemala, 114, N. 54.

AGI, Guatemala, 393, L.1.

AGI, Guatemala, 393, L.2.

AGI, Guatemala-393, R. 3.

AGI, Indiferente, 424, L.21,

AGI, Indiferente, 427, L.30.

AGI, Indiferente, 2053, N. 22.
AGI, Justicia, 822, N.3, R.1.

AGI, Patronato, 55, N.2, R.2.
AGI, Patronato, 183, N. 1, R. 11.
AGI, Patronato, 278, N.2, R.12.
AHDSCC, Carpeta 3527, Exp. 38.
AHDSCC, Carpeta 4789, Exp. 5.
AHDSCC, Carpeta 5016, Exp. 9.
AHN, Diversos-colecciones, 24, N. 59.

DIAZ DEL CASTILLO, Bernal, Historia Verdadera de la Conquista de Nueva Espafia, cap.,
166, Edicion de Guillermo Serés, Real Academia Espafiola, Madrid, 2015 [1568].

La religion de los Antiguos Chiapanecas, México, in. Carlos Navarrete Caceres, "La religion
de los Antiguos Chiapanecas, Anales de antropologia, México, UNAM, vol. 11, 1974 [1597].

Relacion de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relacion de Ocozocoautla, Chiapas”,
Tlalocan, Vol 5, num.4, Universidad Nacional de México, 1968 [1570-1580].

179



TORRE, Tomas de la, De Salamanca, Espafia, a Ciudad Real, Chiapas (1544 — 1546), Edicién
de Pedro Tomé y Andrés Fabregas, Madrid : Consejo Superior de Investigaciones Cientificas ;
Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011(1566-1567).

Sources secondaires

ACOSTA, José de, De Procuranda Indorum Salute, Tomo Il, Edicion de Luciano Perefia,
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, 1984 [1588].

ALVARADO, Pedro de, Carta de Relacion, in. Cartas de relacién y otros documentos,
Biblioteca de Historia Salvadorefia, San Salvador, 2000 [1524].

BURGOA, Francisco de, Geografica descripcion de la parte septentrional del polo artico de la
América y, Nueva Iglesia de las Indias occidentales, T. I, ITESM, Tecnol6gico de Monterrey,
n.d, [1672].

CIUDAD REAL, Antonio de, Tratado curioso y docto de las grandezas de la nueva Espafia,
Tomo II, México, UNAM, 1976 [1619].

COLON, Cristobal, "Tercer viaje de Cristébal Colén", Viajes de Coldn, (M. Fernandez de
Navarrete), Editorial Espasa Calpe, 1999 [1500].

CORTES, Hernan, Cartas de Relacion, Editorial Porrdia, Mexico, 2007[15 de octubre de 1524].

COVARRUBIAS OROZCO, Sebastian de, Tesoro de la lengua castellana o espafiola,
Editorial Castalia, Madrid, 1995 [1611].

GARCIA DE PALACIO, Diego, Carta-Relacion, Relacion y Forma, México, UNAM, 1983
[1576].

GODOY, Diego Relacion hecha a Hernan Cortés in Historiadores primitivos de Indias,
Collecion dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958 [1524].

HERRERA, Antonio de, Historia general de los hechos de los castellanos en las islas i Tierra
firme del mar océano, Década IV, Amberes, 1758 [1601].

HERNANDEZ ARANA, Francisco, Memorial de Solola (Traductor: Simon Otzoy), Comision
Interuniversitaria Guatemalteca del Descubrimiento de América, Guatemala, 1999 [XVIleme].

ISAGOGE HISTORICA Apologética de las Indias Occidentales y Especial de la Provincia de
San Vicente de Chiapa y Guatemala, Vol. 13, Biblioteca "Goathemala" de la Sociedad de
Geografia e Historia de Guatemala, 1935 [XVIleme].

LANDA, Diego de, Relacion de las cosas de Yucatan, cap.6, Edicion de Miguel Rivera Dorado,
Madrid, Alianza Editorial, 2017[1566].

LAS CASAS, Bartolomé de, Del Gnico modo da atraer a todos los pueblos a la verdadera

religion, Edicion por Lewis Hanke, México, Fondo de Cultura
Econdmica, 1942 [1525].

180



Brevisima relacion de la destruccion de las Indias, Edicion y
notas José Miguel Martinez Torrejon, Editorial Universidad de
Antioquia, 2011 [1552].

Apologética Historia Sumaria, T. | & Il, Edicion de Edmundo
O’Gorman, México, UNAM, 1967 [1555].

LIBRO VIEJO DE LA FUNDACION DE GUATEMALA y papeles relativos a D. Pedro de
Alvarado, Biblioteca Goathemala de la sociedad de geografia e historia, Guatemala, 1934
[XVIeme].

LOPEZ DE COGOLLUDO, Diego, Historia de Yucatan, Espafia, Linkgua, 2006 [1688].

LOPEZ DE GOMORA, Francisco, La Segunda parte de la Historia General de las Indias que
contiene la Conquista de Mexico, y de la Nueva Espafia, En Anuers por Martin Nucio con
provilegio imperial, 1552, lien:
https://archive.org/details/lahistoriageneraOOlpez_0/page/n545/mode/2up?g=Luys+Ponce+de
+Leon, page visitée le 7 juillet 2020.

LOPEZ MEDEL, Tomaés, Visita de la gobernacion de Popayan: libro de tributos Edicion de
Berta Ares Queija, , Centro de Estudios Historicos, Coleccion Tierra Nueva e Cielo Nueva,
Madrid, 1989 [1558- 1559].

LOPEZ DE VELASCO, Juan, Geografia y descripcion universal de las Indias, Madrid, 1894
[1574].

MEMORIAL DE SOLOLA, in. Adrian Recinos, "Memorial de Solold", Literatura Maya
(Mercedez de la Garza coord.), Caracas, Venezuela, 1980 [ XVI-XVlleme siécle].

MENDIETA, Geronimo de, Historia Eclesiastica Indiana, México, 1870 [1596].

OVIEDO VALDES, Gonzalo Fernandez de, Historia General y Natural de las Indias, islas y
tierra-firme del mar océano, Vol. 4, Real Academia de la Historia, Madrid, 1851 [1535].

PINEDA, Juan de, "Descripcion de la Provincia de Guatemala" Anales de la Sociedad de
Geografia y Historia de Guatemala, Tomo | Anyo I, nim 4, 1925 [1594].

POPOL VUH, in. Adrian Recinos, Literatura Maya (Mercedez de la Garza coord.), Caracas,
Venezuela, 1980 [XVIeme].

PUGA, Vasco de, Cedulario de la Nueva Espafia, Comdumex, Chimalistac, México, 1985
[1563].

RECOPILACION DE LAS LEYES DE LOS REYNOS DE LAS INDIAS, Porrtia, México, Tomo
1, 1987 [1681].

RELACIONES GEOGRAFICAS DEL SIGLO XVI: Guatemala, René Acufia (editor), México,
UNAM, 1982 [1574-1594].

181


https://archive.org/details/lahistoriagenera00lpez_0/page/n545/mode/2up?q=Luys+Ponce+de+Leon
https://archive.org/details/lahistoriagenera00lpez_0/page/n545/mode/2up?q=Luys+Ponce+de+Leon

REMESAL, Antonio de, Historia General de las Indias occidentales y particular de la
gobernacion de Chiapa y Guatemala, Tomo Il, Edicion del P. Carmelo Saenz de Santa Maria,
Madrid, 1932, [1619].

VELASCO, Juan Lopez de, Geografia y descripcion universal de las Indias, Madrid, 1894
[1574].

VICO, Fray Domingo de, Theologia Indorum, BnF Manuscrit Américain 10, T. I, Guatemala,
2017 [XVIéme].

XIMENEZ, Francisco, Historia de la Provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala de la
Orden de Predicadores,Tomo | & Il, Biblioteca "Goathemala" de la Sociedad de Geografia e
Historia de Guatemala, 1930 [XVIlleme siécle].

Ouvrages primaires

LENKERSDORF, Gertrud, Génesis Historica de Chiapas 1522-1532, Instituto de
investigaciones filoldgicas, universidad nacional autonoma de México, 1993.

LENKERSDORF, Gudrun, Republicas de Indios. Pueblos mayas en Chiapas, Siglo XVI,
UNAM, México, 2001.

VIQUEIRA, Juan Pedro, Encrucijadas chiapanecas, El Colegio de México, México, 2002.
VOS, Jan de, La Batalla del Sumidero, México, Katun, 1985, p. 81.
"Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas"”, Historia de los

pueblos indigenas de México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores
en Antropologia Social, 1994.

Ouvrages secondaires

AUBRY, André, Les Tzotzil par eux-mémes, L'Harmattan, Paris, 1988.

AYLWIN, José, "El acceso de los indigenas a la tierra en los ordenamientos juridicos de
América Latina: un estudio de casos", Desarrollo productivo, Chile, vol. 1 nam. 128, 2002.

BARRIOS, Lina, NIMATUJ Miriam, GARCIA Raquel y YAMANIK Pablo, Indumentaria
maya milenaria, Ministerio de Cultura y Deportes, Ediciones Maya’ Na’oj, Ciudad de
Guatemala, 2016.

BASCHET, Jérdme, La rébellion zapatiste, Flammarion, Collection Champs Histoire, op.cit.
2019.

BATAILLON, Marcel, E,tudes sur Bartolomé de Las Casas, op.cit.,, Paris, Centre de
Recherches de I’Institut d’Etudes Hispaniques, 1965.

BRETON Alain, CAZALES, Anne, Mayas, CLD Editions, Chambray Lés Tours, 2002.

182



CASO, Alfonso (dir.), Métodos y resultados de la politica indigenista en México, México,
Ediciones del Instituto Nacional Indigenista, 1958.

CEPAL, Pueblos indigenas en América (Abya Yala), Desafios para la igualdad en la
diversidad, Cepal, Santiago, 2017.

CHADWICK, Robert, "Native Pre-Aztec History of Central Mexico", Handbook of Middle
American Indians, Volumes 10 and 11: Archaeology of Nothern Mesoamerica (dir. Robert
Wauchope), University of Texas Press, Austin, 1971.

CLENDINNEN, Inga Ambivalent conquests, Maya and Spaniard in Yucatan, 1517-1570,
United Kingdom, Cambridge University Press, 1998.

COLMENARES, German, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia
social (1539-1800), Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogota, 1997.

CONTRERAS GARCIA, Irma, Las etnias del Estado de Chiapas: castellanizacion y
bibliografias, UNAM, México, 2001.

CORDOVA, Karen, Hispaniola and Puerto Rico: Indian Acculteration and Heterogeneity
1492 - 1550, Yale University, 1991

FAVRE, Henri, Changement et continuité chez les Mayas du Mexique, Editions Anthropos,
Paris, 1971.

DUVERGER, Cristian, Agua y fuego, arte sacro indigena de México en el siglo XVI, Editorial
Océano, México, 2002.

FIGUEROLA PUJOL, Hélios, Les dieux, les paroles et les hommes Rituels dans une
communauté maya du Chiapas, Editions de I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales,
Paris, 2011.

FRIEDEL, David A., “Terminal Classic Lowland Maya: Successes, Failures, and Aftermaths”,
en Late Lowland Maya Civilization: Classic to Postclassic, Jeremy A. Sabloff y E. Wyllys
Andrews V, Editors : Albuquerque: University of New Mexico Press, 1986.

GARCIA ACOSTA, Virginia, PEREZ ZEVALLOS, Juan Manuel, MOLINA DEL VILLAR,

América, Desastres agricolas en México: Epocas prehispanica y colonial (958-1822), Tomo |,
Fondo de Cultura Econémica, 2003.

GARCIA DE LEON, Antonio, Resistencia y utopia: memorial de agravios y cronica de
revueltas y profecias acaecidas en la provincia de Chiapas durante los Gltimos quinientos afios
de su Historia, Coleccion Problema de México, Ediciones Era, 1981.

GARCIA ICAZBALCETA, Joaquin, Coleccion de documentos para la historia de México,
Meéxico, 1858.

GARCIA MARQUEZ, Augustin, Los Aztecas en el centro de Veracruz, UNAM, México, 2005.

GARCIA-MOLINA RIQUELME, Antonio M, Los hogueras de la Inquisicion en México,
UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, México, 2016.

183



GARZA, Mercedes de la, "Origen, estructura y temporalidad del cosmos"”, Religién maya,
Madrid, Editorial Trotta, 2002.

GOMEZ MUNOZ, Maritza, Tzeltales, Comision Nacional para el Desarrollo de los Pueblos
Indigenas, México, 2004.

HISTORIADORES PRIMITIVOS DE INDIAS, Coleciéon dirigida por Don Enrique de Vedia,
T. I, Madrid, 1958.

HUERGA, Alvaro, Bartolomé de Las Casas Vie et ceuvres, Paris, Les éditions du cerf, 2005.

HUMBERTO RUZ, Mario, Chiapas colonial: dos esbozos documentales, UNAM, México,
1989.

KIRCHHOFF, Paul, Mesoamérica, Sus limites geogréaficos, composicion étnica y caracteres
culturales, Suplemento de la revista tlatoani Mexico, 1960.

KONETZKE, Richard. Coleccién de documentos para la historia de la formacién social de
Hispanoamérica, 1493-1810. Volumen | (1493-1592), Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Madrid, 1953.

LAUGHLIN, Robert M. with John B. Haviland, The great tzotzil dictionary of Santo Domingo
Zinacantan, Vol. 1 Tzotzil/English, Smithsonian Institution Press, Washington, 1988.

LEHNOFF, Dieter, Espada y pentagrama, la masica polifonica en Guatemala del siglo XVI,
Guatemala, Universidad Rafael Landivar, 1986.

LEON PORTILLA, Miguel, El destino de la palabra, De la oralidad y los codices
mesoamericanos a la escritura alfabética, México, Fondo de Cultura Econémica, 1996.

LENKERSDORF, Carlos, Diccionario tojolabal-espafiol, idioma mayense de Chiapas,
b’omak 'umal tojol’ab’al — kastiya, Carlos Lenkersdorf, 2010.

LINARES LOPEZ, Luis F., "Apuntes para la historia del trabajo en Guatemala", ASIES,
Guatemala, nam. 3, 2015.

LOPEZ MORENO, Roberto, Entre el invento y el “origen” La Marimba, Diaspora chiapaneca,
2015.

LOZADA TOLEDO, Josuhé, El j-ik’al. Un elemento negroide de la tradicion oral entre los
tsotsiles de Chiapas, Investigacion del Patrimonio Cultural, Consejo Estatal para las Culturas
y las Artes de Chiapas, 2009.

MACLEOD, Murdo J., Spanish Central America, a socioeconomic history, 1520 — 1720,
University of California press, Berkeley, 1973.

MAKMAN, Sidney David, Architecture and Urbanization in Colonial Chiapas Mexico,
Philadelphia, op. cit., The American Philosophical Society, 1984.

MIRANDA, José, El tributo indigena en la Nueva Espafia durante el siglo xvi, EI Colegio de
México, México, 1952.

184



MOLINER, Maria. Diccionario de uso del espafiol. H-Z, Madrid, Editorial Gredos, 1989.

MONTENEGRO, Fernando, GUDINO, Patricia, La mita en la Real Audiencia de Quito, Quito,
Ediciones Abya Yala, 1986.

MORLEY, Sylvanus, La civilizacion maya. Fondo de Cultura Econdmica. México, 1947.

NAJEDO CORONADO, Martha llia, La formacion de la oligarquia criolla en Ciudad real de
chiapa. El caso Ortéz de Velasco"", UNAM, México,
1993.
"Rituales y hombres religiosos”, Religion maya,
(editora: Mercedez de la Garca Camino y Martha llia
Najera Coronado), Editorial Trotta, 2012..

OBARA-SAEKI, Tadashi, VIQUEIRA ALBAN, Juan Pedro, El arte de contar tributarios
Provincia de Chiapas, 1560 — 1821, El Colegio de México, México, 2017.

ORTIZ, Fernando, Contrapunteo del cubano del tabaco y del azucar, Barcelona, Edicién Ariel,
1973.

OVANDO GRAJALES, Fredy, Arquitectos dominicos en chiapas siglo XVI, Universidad
Autonoma de Chiapas, 2017, p. 130.

OUDIK, Michel, RESTALL Matthew, La conquista indigena de mesoamerica El caso de Don
Gonzalo Mazatzin Moctezuma, Instituto Nacional de Antropologia e Historia, Puebla, 2008.

PANAGUIA, Flavio Antonio, Catecismo elemental de historia y estadistica de Chiapas, San
Cristobal de las Casas, 1876.

PASO Y TRONCOSO, Francisco de, Epistolario de Nueva Espafia, Tome IV, Antigua Libreria
Robredo de José Porrua e Hijos, México, 1939.

PENAFIEL, Antonio Nomenclatura geografica de México: etimologias de los nombres de
lugar correspondientes a los principales idiomas que se hablan en la republica, México, 1895.

PITARCH RAMON, Pedro, Ch'ulel: una etnografia de las almas tzeltales, FCE, México, 1996.
REYES-VALERIO, Constantino, Arte indocristiano, INAH, México, 2000.

RICAR, Robert, La conquista espiritual de México, Fondo de Cultura Econémica, Mexico,
1986.

ROSENBLAT, Angel La poblacién indigena y el mestizaje en América, Tome II, op. cit.,
Editorial Nova, Buenos Aires, 1954,

RUIZ MEDRANO Ethelia, Gobierno y sociedad en Nueva Espafa: segunda audiencia y
Antonio de Mendoza, El Colegio de Michoacan, México, 1991.

185



SAENZ DE SANTA MARIA, Carmela, El licenciado don Francisco Marroquin : primer
obispo de Guatemala (1499-1563) ; su vida, sus escritos en el cuarto centenario de su muerte,
1563-1963, Ediciones Cultura Hispéanica, 1964.

SHERMAN, William L: El trabajo forzozo en América Central. Siglo XVI. Guatemala:
Seminario de integracién Social Guatemalteca, 1987.

SILVA GALDAMES, Oswaldo, Civilizaciones prehispénicas de América, Chile, 2006.

SOLIS ROBLEDA, Gabriela, Bajo el signo de la compulsion. El trabajo forzoso indigena en
el sistema colonial yucateco 1540-1730. México, D.F.: Centro de Investigaciones y Estudios
Superiores en Antropologia social/ Instituto de Cultura de Yucatan/Instituto Nacional de
Antropologia e Historia, 2003.

SOTO QUIROS, Ronald, DIAZ ARIAS, David, Mestizaje, indigenas e identidad nacional en
Centro américa: De la Colonia a las Republicas Liberales, FLASCO, Costa Rica, 2007.

SUBCOMANDANTE INSURGENTE MARCQOS, Ellos y nosotros, Edicién La otra salud,
2013.

TAYLOR, Charles, Multiculturalisme, Paris, Edition Flammarion, 2009.

THOMPSON, Eric S., Grandeur et décadence de la civilisation maya, Editions Payot &
Rivages, Paris, 1990.

TRENS, Manuel B, Historia de Chiapas: desde los tiempos méas remotos hasta la caida del
Segundo Imperio, Tomo Il, México, 1957.

TOVILLA, Martin Alfonso, Relacion histérico-descriptiva de las Provincias de la Verapaz y
de la del Reino del Manché del Reino de Guatemala, libro 1, capitulo 22, Madrid, Historia 16,
1985 [1635].

TRUJILLO TOVAR, José Gustavo, Comitan de Dominguez en efemérides, Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes, 2015.

VOS, Jan de, La paz de Dios y del Rey, La conquista de la Selva Lacandona (1525 — 1821),
Fondo de Cultura Econémica, México, 1996.
No queremos ser cristianos, historia de la resistencia de los lacandones, 1530-
1695, a través de testimonios esparioles e indigenas, INI, México, 1990.
Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992.
Fray Pedro Lorenzo de la Nada, Misionero de Chiapas y Tabasco, Mexico,
Centzontle, 2010.

ZAMORA ACOSTA, Elias, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputacion
Provincial, 1985.

ZAVALA, Silvio A., La encomienda indiana, Helénica, Madrid, 1935.

El servicio personal de los indios en Nueva Espafia, 1521-1540, tomo I,
México, El Cologio de México, 1984.

186



Avrticles
ACUNA René, “La Theologia Indorum de fray Domingo de Vico", Tlalocan, p. 282 — 307.

ANDREWS, Anthony P., " Las salinas de El Salvador: bosquejo historico, etnografico y
arqueoldgico”, Mesoamérica, Vol. 12, nim. 21, 1991, p. 71 — 94.

ASSELBERGS, Florine "La conquista de Guatemala: nuevas perspectivas del lienzo de
Quauhquecholan en Puebla, México", Mesoamérica, vol. 23, num. 44, 2002, p. 1 — 53.

BACHAND, Bruce R., " Las fases formativas de Chiapa de Corzo: nueva evidencia e
interpretaciones”, Estudios de cultura maya, num. 42, UNAM, 2012, p. 11 — 52.

BAUDOT Georges, "Felipe 1l frente a las culturas y a los discursos prehispanicos de América.
De la transculturacion a la erradicacion™, Caravelle, n°78, 2002. p. 37-56.

BEJARANO ALMADA, Ma. de Lourdes, " Las Bulas Alejandrinas: Detonates de la
evangelizacion en el Nuevo Mundo”, Revista de El Colegio de San Luis, num. 12, 2016,
p. 224 —257.

BREDT-KRISZAT, Cristina, "Un texto religioso de mediados del siglo xvi en Guatemala: la
Theologia Indorum, de fray domingo de vico", Revista ALDABA, Ciudad Autonoma de Melilla,
nam. 28, 1996, p. 225-233.

BUENO BRAVO, Isabel, " El Lienzo de Tlaxcala y su lenguaje interno”, Anales del Museo de
América, num. 18, 2010, p. 56-77.

CABALLERO CORRAL, Juan, "Las “Leyes Nuevas” del Emperador Carlos V", Revista
Chilena de Historia del Derecho, nim. 23, 2011, p. 129 — 1609.

CAMPO, Aitor Frean, "ElI mito del ave fénix en el pensamiento simbolico romano”, Studia
historica: Historia Antigua., 36, 2018, pp. 165-186.

CANALES GUERRERO, Pedro, " Historia natural del tifo epidémico: comprender la alta
incidencia y rapidez en la transmision de la Rickettsia prowazekii*, Epidemias de matlazahuatl,
tabardillo y tifo en Nueva Espafia y México. Sobremortalidades con incidencia en la poblacién
adulta del siglo XVII al XIX (Coord. José Gustavo Gonzalez Flores), Universidad Auténoma
de Coahuila, México, 2017, p. 11 — 24.

CARRILLO GONZALEZ, Juan, " Naguales en las poblaciones mayas coloniales. Mas alla del
sustrato, la transfiguracion y la memoria”, Indiana, Vol. 35, Nim. 1 (2018), p. 39 — 65.

CECENA, Ana Esther, "La resistencia como espacio de construccion del nuevo mundo”,
Chiapas, n°7, Neus Espresate, México, 1999, p. 93 — 114.

CIFUENTES, Barbara, "Letras sobre voces"., Historia de los pueblos indigenas de México,
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1998, p. 111 — 112.

187



CIUDAD SUAREZ, Milagros, "Condicionantes de la expansion misional en Centroamérica,
siglo XVI", Memorias del primer congreso internacional de mayistas, UNAM, México, 1994,
p. 193 — 207.

CUERVO ALVAREZ, D. Benedicto, " La conquista y colonizacion espafiola de América",
Historia Digital, XV1, 28, 2016, p. 103 — 147.

CUNILL, Caroline, « Fray Bartolomé de las Casas y el oficio de defensor de indios en América
y en la Corte espafiola » , Nuevo Mundo Mundos Nuevos, Debates, 2012, lien :
http://nuevomundo.revues.org/63939, page visitée le 3 septembre 2020.

GIBLIN, Béatrice, "Langues et territoires : une question géopolitique”, Hérodote, n° 105, 2002,
p. 3 — 14.

GUSSINYER, Jordy, " Influencias precolombinas en la distribucion y desarrollo de la primera
arquitectura colonial en el centro de Chiapas", Anales del INAH, nim. 1, 1977, p. 5 — 34.

DAKIN, Karen, Nuestro pesar, nuestra afliccion. Tunetuliniliz, Tucucuca. Memorias en lengua
nahuatl enviadas a Felipe Il por indigenas del valle de guatemala hacia 1572, Paleografia,
traduccidn, ensayos y notas de Karen Dakin, Introduccion y notas historicas de Christopher H.
Lutz, UNAM, México, 1996, p. 38-39.

DARRAS, Véronique, "La Meésoamérique précolombienne”, Historiens et géographes,
Association des professeurs d’histoire et de géographie, 2000, pp.143-162.

DOMINGUEZ DOMINGUEZ, Citlalli, " Entre Resistencia y Colaboracion: Los negros y
mulatos en la sociedad colonial veracruzana, 1570-1650", Revue interdisciplinaire d’études
hispaniques médiévales et modernes, num. 25, 2016, p. 1 -16.

DUVE, Thomas, "Tratado de tordesillas: juna ‘revolucion espacial’? Cosmografia, practicas
juridicas y la historia del derecholnternacional publico”, Revista de Historia del Derecho, num.
54,2017, p. 77 — 107.

ESPONDA JIMENO, Victor Manuel, " Chiapas en 1877 segin el memorial de Teobert Maler",
LiminaR, San Cristdbal de Las Casas, nim. 12, 2011, p. 203 -229.

FERNANDEZ CHRISTLIEB, Federico, URQUIJO TORRES, Pedro Sergio, "Los espacios de
pueblo de indios tras el proceso de Congregacion, 1550 — 1625", Investigaciones geograficas,
Boletin del Instituto de Geografia, UNAM, nim. 60, 2006, p. 145 -158.

FERNANDEZ DE RECAS, Guillermo s., " Descendientes de tres conquistadores de chiapas",
Estudiosde Historia Novohispana, nim. 1, 1966, p. 157 — 186.

FERNANDEZ GUARDIA, Ricardo, Historia de Costa Rica el descubrimiento y la conquista,
Libreria Lehman, 1941, p. 103 -130.

FITZPATRICK BEHRENS, Susan, "Maryknoll sisters, faith, healing, and the maya

construction of catholic communities in Guatemala”, Latin American Research Review, num.
3, 2009, p. 27-49.

188


http://nuevomundo.revues.org/63939

FRISCHMANN, Donald, "La palabra indigena mesoamericana, oralidad y escritura y la prosa
contemporanea”, Words of the true peoples/palabras de los seres verdaderos: anthology of
contemporary mexican indigenous-language writers/antologia de escritores actuales en
lenguas indigenas de Meéxico, volume one/tomo uno: prose/prosa, (Editores: Carlos
Montemayor, Donald Frischmann), University of Texas Press, p. 30 — 42.

GARCIA, Jesus Mark "Pedro de Alvarado, capitan de Hernan Cortés. Aproximaciones y
diferencias”, Quinto Centenario 9, Universidad Complutense de Madrid, 1985, p. 107 — 126.

GARCIA ANOVEROS, Jests Maria. "Carlos V y la abolicion de la esclavitud de los indios.
Causas, evolucion y circunstancias”, Revista de Indias, num. 218, 2000, p. 57 — 84.

GOMEZ ZUNIGA, Pastor Rodolfo, PASINSKI, Tony, " Oro, Plata, Polvo, Nada... Ascenso y
caida del linaje de la cueva Alvarado, Guatemala, Siglo XV1", VIII Congreso Centroamericano
de Historia,, la Antigua Guatemala, 10 al 14 de julio de 2006, p. 1 — 30.

GOSNER, Kevin, "Caciques and conversion: Juan Atonal and the struggle for legitimacy in
post-conquest Chiapas”, the Americas, XLIX (2), October 1992, p. 115 — 129.

GUSSINYER, Jordy, " Influencias precolombinas en la distribucion y desarrollo de la primera
arquitectura colonial en el centro de Chiapas”, Anales del INAH, nim. 1, 1977, p. 5 — 34.

GUSSINYER, Jordi i Alfonso, TARGA, Juan Garcia, "Pueblos de Indios. Sincretismo religioso
en Chiapas, México siglo XVI, una perspectiva urbanistica y arquitectonica”, Religion y
sociedad en el area maya, Madrid, Sociedad Espafiola de Estudios Maya, 1995, p. 233 -248.

HILLERKUSS, Thomas, “Blanquear apellidos: los Ofate-Salazar y el papel de los
Rivadeneyra, de Medina de Rioseco, en el virreinato de la Nueva Espana del siglo XVI”,
Genealogia, heraldica y documentacion (Coord.: Amaya Garritz y Javier Sanchiz), UNAM,
I1H, 2014, p. 41 - 75.

HUMBERTO RUZ, Mario, "Memorias del Rio Grande", Chiapas: Los rumbos de otra
historia (dirigido por Mario Humberto Ruz), Centro de
Investigaciones y estudios superiores en antropologia social,
México, 2004, p. 43 - 70.
"Vocabularios indigenas coloniales: otra lectura, otra historia”,
Mesoamérica, nim. 18, 1989, p. 295 — 328.

JIMENEZ ABOLLADO, Francisco L., "Implantacion y evolucién de la encomienda en la
provincia de Tabasco, 1522-1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p.
14 — 39.

JUSTESON, John S. and KAUFMAN, Terrence, " A decipherment of Epi-Olmec Hieroglyphic
Writing", Science, Vol. 259, N° 5102, march 1993, p. 1703 — 1711.

KRAMER, Wendy, LOVELL, W. George y LUTZ Christopher H., "La conquista Espafiola de

Centroamérica”, Historia General de Centroamérica (Editor: julio Pinto Soria), Tomo II,
Facultad Latinoamericana de Cincias Sociales, Madrid, 1993, p. 21 — 93.

189


https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Donald+Frischmann&search-alias=books-ca
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Carlos+Montemayor&search-alias=books-ca
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Carlos+Montemayor&search-alias=books-ca
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Donald+Frischmann&search-alias=books-ca

LENKERSDORF, Gudrun, "Contribuciones a la historia colonial de los Tojolabales”, Los
legitimos Hombres: aproximacion antroplégica al grupo
tojolabal (Coord. Mario Humberto Ruz), Instituto de
Investigaciones Filoldgicas, 1986, p. 13 — 100.

"La fundacion del convento de Comitan Testimonios de los
Tojolabales”, Estudios de Cultura maya, vol. XIX, 1992,
p. 291 — 319.

"Resistencia a la conquista espafiola en los Altos de Chiapas”,
Chiapas: Los rumbos de otra historia (dirigido por Mario
Humberto Ruz), Centro de Investigaciones y estudios superiores
en antropologia social, México, 2004, p. 71 — 85.

"Remesal, Historiador controvertido™, Estudios de Cultura Maya,
IFFL, UNAM, Vol. 25, 2004, p. 121 — 147.

LEON-PORTILLA, Miguel, "La institucion cultural del comercio prehispanico”, Estudios de
cultura ndhuatl, UNAM, nim. 3, 1962, p. 23 — 55.

LORENZANA CRUZ, Benjamin, " De guardias personales a vigias de las costas del mar del
sur: oficios de la poblacion de origen africano en el Chiapas colonial”, ;Negro?...No, moreno...,
Afrodescendientes y el imaginario colectivo en México y Centroamérica™ (Coord.: Emiliano
Gallega), UNICACH, 2014, p. 57 — 81.

LORITE CRUZ, Pablo Jesus, " Anotaciones sobre el significado del asno en la Iconografia
catolica", Iberian Revista de historia, n° 7, 2013, p. 35 — 47.

LOVELL, George, LUTZ, Christopher, "Pedro de Alvarado and the conquest of Guatemala,
1522-1524". En Past and present maya. Essays in honor of Robert M. Carmack, John Weeks
(ed), Labyrinthos, 2001, p. 47-61.

MACHUCA, Laura, "Como la sal en el agua”, El cacicazgo en Nueva Espafia y Filipinas,
Margarita Menegus Bornemann y Rodolfo Aguirre Salvador (coords), México, UNAM, Plaza
y Valdés, 2005, p. 165-201.

MARKMAN, Sidney D., "La arquitectura popular o vernacula como reflejo de las condiciones
econdmicas de Chiapas colonial”, Mesoamérica, num. 20, 1990, p. 267 — 274.

MARTINEZ, Christopher, "Apreciacion sobre el juego de pelota en la mitologia del Popol Wuh
y su ubicacién geografica”, En XXI Simposio de Arqueologia en Guatemala, 2007 (editado por
J.P. Laporte, B. Arroyo y H. Mejia), p.1144-1156.

MARTINEZ GONZALEZ, Rocio Noemi M. "Xoral: Recorrido ritual relacional y lugares de
memoria en la fiesta del k’in tajimol", THULE Riv. Ital. studi americanistici, n°40/41, p. 635 —
662.

MASFERRER LEON, Cristina Veronica, " Por las animas de negros bozales. Las cofradias de
personas de origen africano en la ciudad de México (siglo XVI1)", Cuicuilco, México, vol. 18,
nam. 51, 2011, p. 83 —103.

MAYORALAnNa Maria, "El tributo del Indio”, Historia Mexicana, El Colegio de México,
Vol. 3, junio 1953 — junio 1954, p. 123-126.

190



MEGGED, Amos, "Contrasting Resistance and Alliances in the Ethnic State of Napiniaca,
Chiapas (Mexico) (1521-1590): The Anthropological and Historical Aspects”, History and
Anthropology, March 2016, DOI: 10.1080/02757206.2016.1155568.

MELENOTTE, Sabrina, "Autopsia de una matanza: El destino de los cuerpos femeninos
muertos en Acteal (22/12/1997)", Trace, México, nim. 72, 2017, p. 75 — 97.

MONTOLIU, Maria, "Los dioses de los cuatro sectores cosmicos y su vinculo con la salud y
enfermedad en Yucatan", Anales de Antropologia, XVII, 1980, p. 47 — 65.

MORALES DAMIAN, Manuel Alberto, " Numsah Yah en los murales de Bonampak en torno
a la tortura y el sacrificio de los vencidos entre los Mayas prehspanicos”, Revista Xihmai,
México, 2007, p. 67 -72.

MORENO GUTIERREZ, Maria Nereyda, ISIDRO VAZQUEZ, Maria Antonieta, "Plantas
comestibles de los Zoques de Tecpatan, Chiapas", Presencia zoque (Coord. Dolores Aramoni
Calderdn, Thomas A. Lee Whiting, Miguel Lisbona Guillén), UCAC, UAC, UNAM, México,
2006, p. 387 — 398.

MORON TONE, Edward F, "ldentidad latinoamericana como chakana en el marco de la
filosofia intercultural desde Josef Estermann”, Cuadrantephi, Bogota, nim. 18 -19, 2009, p. 1
— 14, lien: https://javeriana.edu.co/cuadrantephi/pdfs/N.18/4.%20chakana.pdf, page visitée le 4
septembre 2020.

MURILLO GALLEGOS. Veronica, " En nahuatl y en castellano: el dios cristiano en los
discursos franciscanos de evangelizacion”, Estudios de cultura ndhuatl, vol.41, México, 2010,
p. 297 — 316.

PALACIOS, Yolanda, En busca de la flor de Niluyarilo. Implicaciones antropoldgicas,
Cuadernos de Antropologia, Universidad Autonoma de Chiapas, Enero-Junio 2017, p. 1- 27.

PALLARES. Eugenia, “El quetzal”, Arqueologia Mexicana, nim.15, 1995, pp. 54-59.

PARRILLA-ALBUERNE, Ana Maria, " La organizacion de la Hacienda Real en la provincia
de Chiapa (1540-1644): oficiales reales, subdelegados y demas personajes”, Revista LiminaR.
Estudios Sociales y Humanisticos, vol. X1, nim. 2, México, 2013, p. 149 — 164.

PARIS, Elizabeth H., LOPEZ BRAVO, Roberto, " Los mayas de los Altos de Chiapas y sus
vecinos occidentales: interaccion, identidad e intercambio en una frontera cultural”, estudios de
cultura maya, UNAM, num. 49, 2017, p. 39 -66.

PENA VICENTENO, Juan Pablo, Relaciones entre africanos e indigenas en Chiapas y
Guatemala, Estudios de Cultura Maya, num. 34, 2008, p. 167 — 180.

PINTO SORIA, Julio César, "El indigena guatemalteco y su lucha de resistencia durante la
colonia: la religion, la familia y el idioma", Boletin, num. 27, Guatemala, 1995, (no page), lien:
http://ceur.usac.edu.gt/pdf/Boletin/Boletin_ CEUR_27.pdf, page vistée le 4 avril 2020.

191


http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_serial&pid=0185-6286&lng=es&nrm=iso
https://javeriana.edu.co/cuadrantephi/pdfs/N.18/4.%20chakana.pdf
http://ceur.usac.edu.gt/pdf/Boletin/Boletin_CEUR_27.pdf

POLANCO MARTINEZ, Fernando "La lengua de la evangelizacion y de la ensefianza en las
cronicas de Motolinia y Reginaldo de Lizarraga", Espéculo: Revista de Estudios Literarios,
nam 14, 2000, n.p, lien : https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141, page visitée
le 6 aolt 2020.

POUPENEY HART, Catherine, "La Historia Natural del Reino de Guatemala,de fray Francisco
Ximénez, entre patria criolla y utopia americanista”, Discurso colonial: Construccion de una
diferencia americana, Heredia, EUNA, Costa Rica, 2002, p. 309 — 327.

QUEZADA, Noemi, "Congregaciones de indios y grupos étnicos: el caso del Valle de Toluca
y zonas aledafias”, Revista Complutense de Historia de América, Madrid, nim. 21, 1995,
p. 141-165.

QUINTANA SAMAYOA, Oscar, PUERTO ABOY Silvia y SALAS POL Miriam, "Tayasal,
ciudad con una historia larga de contar. Un nuevo plano del centro de la ciudad™ XXVIII
Simposio de Investigaciones Arqueoldgicas en Guatemala, Editado por B. Arroyo, L. Méndez
Salinas y L. Paiz, 2014 pp. 521-530.

REYES GARCIA, Luis, "Movimientos demograficos en la poblacion indigena de Chiapas
durante la época colonial”, La palabra y el hombre, Revista de la Universidad Veracruzana,
nam. 21, 1962, p. 25 - 48.

ROJAS GONZALEZ Francisco y CERDA SILVA, Roberto de la, "Los Tzotziles", Revista
Mexicana de Sociologia, vol. 3, nim. 3 (3rd Qtr., 1941), pp. 113-142.

SIMARD, Jacques P., "Problemes et tentatives d'identifiacation des métis a travers la
documentation coloniale”, Transgressions et stratégies du métissage en Amérique coloniale,
(Coord. Bernard Lavallé), Presse de la Sorbonne Nouvelle, 1999, p. 11 — 31.

SUNE BLANCO, Beatriz, " Documentacion primaria y cronicas historicas: efectos de las
circunstancias en la version de los hechos", Revista Espafiola de Antropologia Americana, vol.
Extraordinario, 2003, p. 177 — 183.

THEODAT, Jean-Marie, " Haiti-Quisqueya : une double insularité", Mappemonde, nim. 51,
1998, p.7 — 11.

UMBERGER, Emily, " Tezcatlipoca and Huitzilopochtli: Political dimensions of Aztec
deities", Tezcatlipoca Trickster and Supreme Deity (Editor: Elizabeth Baquedano), University
Press of Colorado, 2015, p. 83 — 112.

VALVERDE VALDES, Maria del Carmen, “El jaguar entre los mayas. Entidad oscura y
ambivalente”, Arqueologia Mexicana, num. 72, 2005, p. 47-51.

VAZQUEZ VAZQUEZ, Elena, " Capitulo IIl: Estudio geografico, histérico y econdémico”,

Investigaciones Geogréficas, Boletin del Instituto de Geografia, UNAM, nim 50, 2003, p. 92-
120.

192


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141

VIQUERIA, Juan Pedro, "Le mythe des colonies préhispaniques Nahuas au Chiapas
central”, Journal de la Société des Américanistes, 1997, nim. 83,
p. 37 —58.

"Ires y venires en los caminos de Chiapas”, Rutas de la Nueva
Espafa (Chantal Cramaussel editora), México, ElI Colegio e
Michoacan, 2006, p. 137-176.

"Historia critica de los barrios de Ciudad Real", la Ciudad de San
Cristobal de las Casas, a sus 476 afios: una mirada desde las
ciencias sociales Consejo estatal para las Culturas y las Artes en
Chiapas, 2007, p. 29 — 509.

"Indios y Ladinos, arraigados y migrantes en Chiapas; un esbozo
de historia demogréfica de larga duracion”, Caras y mascaras del
México étnico. La participacion indigena en las formaciones del
Estado Mexicano, Edicion de A. Roth Seneff, Zamora, El Colegio
de Michoacén, Vol. 1, 2011, p. 221-270.

"Geografia religiosa del Obispado de Chiapas y Soconusco
(1545-1821)", Entre Diversidades Revista de Ciéncias Sociales y
Humanidades, julio-diciembre 2017, nam. 9, p. 147-207.

VIVO, Jorge A.,"Geografia linglistica y politica prehispanica de Chiapas y secuencia histérica
de sus pobladores”, Revista geografica, T.2, num. 4, 5, 6, Pan American Institute of Geography
and History, 1942, p. 121 —156.

VOS, Jan de, "Origen y significado del nombre de Chiapas", Mesoamérica, vol. 4, nim. 5,
1983,p. 1 - 7.
"Leyendo una leyenda coleta: La Maldicion de Fray Bartolomé", Memorias del
primer congreso internacional de mayistas, UNAM, México, 1994, p. 7 — 27.

WASSERSTROM, Robert, "Spaniards and Indians in Colonial Chiapas, 1528 — 1790",
Spaniards and Indians in Southeastern Mesoamerica, University of Nebraska Press, USA,
1983, p. 98 — 100.

ZAVALA, Silvio, "Contribucion a la historia de las instituciones coloniales en Guatemala",
Jornadas, El Colegio de México, México, Ch. 2 "les encomiendas", 1945, p. 53 — 74.
"La Encomienda Indiana"”, EIl Trimestre Econémico, Fondo de Cultura
Econdmica, Vol. 2, No. 8, 1935, p. 423 -451.

Travaux de recherche

CRUZ LOPEZ BRAVO, Alvarado de la, Diversas técnicas decorativas en la arquitectura del
siglo XVI de Chiapas, Tesis doctoral (dir.: Juan Benito Artigas Hernandez), México D.F., 2009.

CRUZ PEREZ, Manuel de Jests, Mitos, cosmovisiones e historia choles en Sabanilla, Chiapas,
(Director de Tesis: Dr. Pedro Bracamonte y Sosa), Mérida, Agosto de 2014.

GOMEZ COUTINO, José Francisco, Arquitectura, religion y sincretismo en la evangelizacion
de Chiapas: un enfoque iconografico de los retablos del siglo XVIII de la catedral de San
Cristobal de Las Casas, Tesis doctoral (Dir. Monica Cejudo Collera), México D.F., 2013.

193



GOSAWA, Keisuke, La Guerra entre los Mayas del posclasico tardio: Conceptos, practicas,
y proceso de expansion, Tesis dirigida por Dr. Alfonso Antonio Gardufio Arzave, Ciudad
Universitaria, CD. MX., Abril 2017.

LENKERSDORF, Gudrun, Gobiernos locales en los pueblos de Indios, Chiapas, siglo XVI,
Tesis doctoral dirigida por Dra Eva A. Uchmany, México D.F ,1998.

OBANDO ANDRADE, Rafael Angel Sin memoria de esclavitud: procesos de empoderamiento
de afro-descendientes en la Audiencia de los Confines, 1525-1643 (directores: dres. Juan
Marchena f. y Fco. Javier Lavifia g, para la obtencion del titulo de doctor en historia de américa
latina), Sevilla, 2013.

OCHOA LEON, Martha Concepcion, Region y relaciones sociales en la fiesta grande de
chiapa de corzo, Tesis (dir. Dr. José Antonio Cruz Coutifio, codire. Dra. Julia Clemente Corzo),
Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, 2019.

PATY, Arnaud, Acculturation indienne des Mayas des Hautes terres de 1524 a 1594, Mémoire
de master (dir. Patrick Lesbre), Université Jean Jaurés, Toulouse, 2019.

SUAREZ RUIZ, Maria, Inquisicion y limpieza de sangre en Nueva Espafia : 1571 — 1623,
director : Roberto Lopez Vela, Master interuniversitario de estudios avanzados de historia
moderna, Santander, 2012.

TUZ CHI, Lazaro Hilario, Asi es nuestro pensamiento. Cosmovision e identidad en los rituales
agricolas de los mayas peninsulares, Tesis doctoral (Dir. Dr. D. Angel B. Espina Barrio),
Universidad de Salamanca, 20009.

VAZQUEZ GALDAMEZ, Leonardo, Resefia fotografica de la cultura del pozol, Chiapa de
Corzo. Tésis (dir.: dra. Esmeralda garcia parra), UNICACH, Tuxtla Gutiérrez, mayo 2017.

Vidéo

VIQUEIRA, Juan Pedro, "Consecuencias demograficas de las epidemias, plagas y hambrunas
en la provincia de Chiapas 1524 — 1821", Primera sesion del ciclo virtual de conferencias
Epidemias, plagas y desastres en la historia de Chiapas (dirigido por José Javier Guillén
Villafuerte), 26 ao(t 2020, lien:
https://www.youtube.com/watch?time_continue=1014&v=CN-E7ik-SOA&feature=emb _title,
page visitée le 29 aodt 2020.

Sites internet:

DICCIONARIO DE AUTORIDADES, RAE, Tome IV, 1734, wversion en ligne:
http://web.frl.es/DA.html, page visitée le 4 juin 2020.

PROVANZA DE LA CALIDAD DE DIEGO HOLGUIN vecino de la Ciudad Real de la
Provincia de Chiapa y de su Hijo de Meritos y Servicios que han Hecho a su Magestad. Voir
Morton, Casas de Subasta Mortonsubasta, Lote 226, lien:
http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=
++460464&image=5, page visitée le 18 septembre 2020.

194


https://www.youtube.com/watch?time_continue=1014&v=CN-E7ik-SOA&feature=emb_title
http://web.frl.es/DA.html
http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=++460464&image=5
http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=++460464&image=5

Figures

Fig.

Fig.

Fig.

i:ig.

Fig.

Fig.

Fig.

Fig.

Fig.

Fig.

4deth:

7,8,9

10, 11:

12, 13,15, 17 :

16:

18:

VOS, Jan de, La Batalla del Sumidero, México, Kattn, 1985.

LENKERSDORF, Gudrun, Republicas de Indios. Pueblos mayas en
Chiapas, Siglo XVI, UNAM, México, 2001.

Cultura Maya, lien:
https://sites.google.com/site/proyectodelataller/pintura, page visitée le
6 septembre 2020

LENKERSDORF, Gertrud, Génesis Historica de Chiapas 1522-1532,
Instituto de investigaciones filologicas, universidad nacional autbnoma
de México, 1993.

AUBRY, André, Les Tzotzil par eux-mémes, L'Harmattan, Paris, 1988.

GOMEZ COUTINO, José Francisco, Arquitectura, religion y
sincretismo en la evangelizaciéon de Chiapas: un enfogque iconogréfico
de los retablos del siglo XVIII de la catedral de San Cristobal de Las
Casas, Tesis doctoral (Dir. Monica Cejudo Collera), México D.F., 2013.

GUSSINYER | ALFONSO Jordi, GARCIA TARGA Juan, "Pueblos de
Indios. Sincretismo religioso en Chiapas, México siglo XVI, una
perspectiva urbanistica y arquitectonica”, Religion y sociedad en el area
maya, Madrid, Sociedad Espafiola de Estudios Maya, 1995, p. 233 -248.

REYES-VALERIO, Constantino, Arte indocristiano, INAH, México,
2000

CRUZ LOPEZ BRAVO, Alvarado de la, Diversas técnicas decorativas
en la arquitectura del siglo XVI de Chiapas, Tesis doctoral (dir.: Juan
Benito Artigas Hernandez), México D.F., 2009.

BRETON Alain, CAZALES, Anne, Mayas, CLD Editions, Chambray
Les Tours, 2002.

195


https://sites.google.com/site/proyectodelataller/pintura

