
 
 

 

 

 

 

 

 

 

Université Toulouse - Jean Jaurès  

 

Institut Pluridisciplinaire pour les Études sur les Amériques 

à Toulouse (IPEAT) 

 

 

Master mention Civilisations, Cultures et Sociétés 

Parcours Espaces, sociétés, cultures dans les Amériques 

 

 

Construction des altérités dans le Chiapas colonial, de 1524 à 1611 

 

 

 

Mémoire de 2ème année présenté par : 

 

Arnaud PATY 

 

Sous la direction de : 

Patrick LESBRE 

 

 

 

Année Universitaire 2019-2020 

 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

Déclaration sur l’honneur de non-plagiat 
 

 

 

Je soussigné·e, 

 

Nom, Prénom :Paty, Arnaud 

 

Régulièrement inscrit à l’Université de Toulouse – Jean Jaurès - Campus du Mirail 

 

N° étudiant : 21502952 

 

Année universitaire : 2019-2020 

 

 

 

Certifie que le document joint à la présente déclaration est un travail original, que je n’ai ni recopié ni 

utilisé des idées ou des formulations tirées d’un ouvrage, article ou mémoire, en version imprimée ou 

électronique, sans mentionner précisément leur origine et que les citations intégrales sont signalées entre 

guillemets. 

 

 

 

Conformément à la charte des examens de l’Université de Toulouse – Jean Jaurès Campus du Mirail, le 

non-respect de ces dispositions me rend passible de poursuites devant la commission disciplinaire. 

 

 

Fait à : Toulouse  

 

Le : 01.10.2020 

 

Signature : 

 

  



 
 

Paty Arnaud 

Master mention Civilisations, Cultures et Sociétés 

Parcours Espaces, sociétés, cultures dans les Amériques 

Mémoire de 2ème année 

2019-2020 

 

 

 

 

 

 

Construction des altérités dans le Chiapas colonial, de 1524 à 1611 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Image de couverture : Site de Piedras Negras, Stèle 11, Chiapas, in. Clemency Chase Coggins, 

"Man, woman, and dwarf", Memorias del primer congreso internacional de mayistas, UNAM, 

México, 1994, p. 28 – 74. : "Sur la stèle, un prisonnier de très haut rang subit un sacrifice de 

cœur sur un un bois allumé pour un feu devant les empreintes de pas qui dénotent l'ascension 

du nouveau dirigeant",   



 
 

Remerciements 

 

 Un cycle se termine ici. Je n'y serais pas arrivé sans l'aide de ma famille, de mes ami.e.s, 

de mes collègues de travail et de Licence Espagnol et de l'IPEAT, d'enseignants et professeurs, 

pour ce qu'ils m'ont apporté durant toutes ces années. À l''université du Mirail/Jean Jaurés aussi, 

ce lieu de savoirs, avec ses bibliothèques dans lesquelles je pouvais, peux et pourrais rester des 

heures durant à m'y perdre. 

 Je remercie particulièrement mes grands parents André et Marcelle, mes parents, 

Yannick et Marie- Françoise ainsi qu'Agnés et Sylvain pour avoir relu des parties de mon travail 

de recherche. Je remercie mes sœurs, Aurélie et Hélène. 

 Je remercie aussi toute ma famille de Comitán de Dominguez que j'ai hâte de revoir.  

 Je remercie mes amis d'ici et d'ailleurs et mes voisins du quartier d'Empalot pour leur 

aide et amitié sincère.  

Je remercie l'IPEAT pour tout ce qu'il m'apporté durant ces deux dernières années. 

 Je remercie bien sûr Mr Patrick Lesbre de m'avoir dirigé une seconde fois dans mon 

travail de recherche et d'avoir partagé sa passion du monde indien colonial lors de ses 

démonstrations et analyses rigoureuses durant ces années universitaires. 

 Je remercie également Me Palaisi et Mr Contel pour leur présence lors la soutenance de 

mon mémoire. 

 Enfin, je tiens à remercier plus spécialement Valeria, mi ser preferido, qui m'a épaulé 

dans cette expérience. 

  



 
 

 

SOMMAIRE 

 

 

INTRODUCTION .................................................................................................................... 9 

CHAPITRE I - PROLÉGOMÈNES : ZOQUES, MAYAS ET CHIAPANECAS À 

L'AUBE DE LA PÉRIODE COLONIALE ESPAGNOLE................................................ 21 

1.1 Rectifications préliminaires ....................................................................................... 22 

1.2 Système politique et territoires autochtones .............................................................. 29 

1.3 Religion ..................................................................................................................... 35 

1.4 Alimentation .............................................................................................................. 41 

1.5 Ornementations vestimentaires.................................................................................. 42 

1.6 Conclusion ................................................................................................................. 44 

CHAPITRE II - LES CONQUÊTES DU CHIAPAS .......................................................... 47 

2.1 Conquête de Luis Marín ............................................................................................ 49 

2.2 Les Invasions de Diego de Mazariegos et de Pedro de Portocarrero ........................ 58 

2.3 Conclusion ................................................................................................................. 67 

CHAPITRE III - L'INSTITUTION DES ENCOMIENDAS ............................................. 69 

3.1 Le cas Baltazar Guerra ou l'entrée des Chiapanecas et Zinacantèques dans le monde 

colonial espagnol .................................................................................................................. 70 

3.2 L'encomienda à l'époque coloniale ............................................................................ 81 

3.3 Conclusion ................................................................................................................. 94 

CHAPITRE IV - RELIGIONS ET VILLAGES D'INDIENS............................................ 99 

4.1 Les Dominicains au Chiapas ................................................................................... 101 

4.2 Architecture et hybridation ...................................................................................... 118 

4.3 Vision dominicaines des Indiens, rites idolâtres et maltraitances ........................... 125 

4.4 Conclusion ............................................................................................................... 139 

CHAPITRE V - POPULATIONS ET DEMOGRAPHIE ................................................ 141 

5.1 Panorama démographique ....................................................................................... 141 

5.2 Une population métissée en devenir ........................................................................ 151 

5.3 Conclusion ............................................................................................................... 162 

CONCLUSION GENERALE ............................................................................................. 165 

ANNEXES ............................................................................................................................. 171 

BIBLIOGRAPHIE ............................................................................................................... 179 

 



 
 

TABLE DES FIGURES 

 

 

Figure 1 Glyphes du Codez Mendoza : a) Chiapan   b) Teochipan ....................................................... 24 

Figure 2 La région du Chiapas à l'aube de la conquête ......................................................................... 29 

Figure 3 Fresque mural de la salle 2 du site cérémoniel Bonampak. .................................................... 38 

Figure 4 Expédition de Luis Marín et Pedro de Alvarado en 1524 ....................................................... 49 

Figure 5 Expéditions de Diego de Mazariegos et de Pedro Portocarrero 1527-1528 ........................... 64 

Figure 6 6ème planche de la bande dessinée Dominique Lundi Pou-de –Mouton ............................... 97 

Figure 7 Figures espagnoles ................................................................................................................ 121 

Figure 8 Animaux se référant à de possibles dieux mayas .................................................................. 121 

Figure 9 Les 4 divinités mayas à la base de la colonne ....................................................................... 121 

Figure 10 Photo de la façade principale de l'église  San José Coneta .............................................. 121 

Figure 11 Représentation décorative de la façade principale de l'église San José Coneta .................. 122 

Figure 12  Tonalamátl Aubin .............................................................................................................. 122 

Figure  13  Bas Relief d'une plante végétale de la coursive  est de San José Coneta .......................... 122 

Figure 14 Glyphe nahua Acatl sur la piedra del Sol du MNA ............................................................ 122 

Figure 15 Deux oiseaux posés sur un arbre ......................................................................................... 124 

Figure 16 L'Arbre de la vie. Codex Borgia,  planche 53 ..................................................................... 124 

Figure 17  Tepetlacalli ou autel mexicain où apparait l'arbre de la vie ............................................... 124 

Figure 18 Glyphe Nu Mam : mon ancêtre, mon petit fils ................................................................... 139 

file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369093
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369097
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369098
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369099
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369104
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369102
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369103
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369107
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369106
file:///C:/Users/Vale/Desktop/IPEAT/MASTER%202/memoire/MEMOIRE%20CORRECTIONS/mémoire%20final%20à%20corriger/Mémoire%20final.docx%23_Toc52369105


 
 



 

9 
 

 

1 INTRODUCTION 

 

En 2019, cela fait un quart de siècle que le soulèvement zapatiste a eu lieu, le 1er janvier 

1994. Ce n'est pas un hasard si le mouvement zapatiste est né au Chiapas, en forêt Lacandone. 

La rencontre d'un métis de Tuxtla de Gutierrez, plus connu sous le nom de Sous-commandant 

Marcos, avec des communautés indigènes, non loin de la Verapaz, a été un choc culturel. Il est 

tout à leur honneur, au Sous commandant et aux militants zapatistes d'avoir compris qu'il n'était 

possible de lutter sans vraiment connaître la nature de leur lutte, comme le souligne Jérôme 

Baschet dans son ouvrage La rébellion zapatiste: 

 

Nous avions une conception très carré de la réalité. Lorsque nous nous sommes heurtés 

à la réalité, ce carré s'est retrouvé tout cabossé. Comme cette roue qui se trouve là. Et il 

commence à rouler et à se polir au contact des communautés. Il n'a plus rien à voir avec ce 

qu'il était au début. Aussi lorsqu'on nous demande: qu'est-ce que vous êtes? […] Je ne sais pas. 

Vraiment je ne sais pas. Nous sommes le produit d'une hybridation, d'une confrontation, d'un 

choc dans lequel – heureusement, je crois – nous avons perdu1 

 

 Les populations du Chiapas ont résisté tout au long de l'époque coloniale pour 

préserver leur identité, en s'installant dans des zones difficilement praticables et loin des villes 

et villages espagnols et rien n'a changé depuis 500 ans selon Marcos dans Ellos y nosotros: 

 
"Nuestro análisis del sistema dominante, de su funcionamiento, de sus fortalezas y 

debilidades, nos ha llevado a señalar que la unidad de acción puede darse si se respetan lo 

que nosotros llamamos “los modos” de cada quien… En el falaz altar de la “unidad” no sólo 

se sacrifican las diferencias, también se esconde la supervivencia de todos los pequeños 

mundos de tiranías e injusticias que padecemos. En nuestra historia, la lección se repite una 

y otra vez. Y en cada vuelta del mundo, siempre es para nosotros el lugar del oprimido, del 

despreciado, del explotado, del despojado"2. 

 

 On ne peut pas nier le lien qu'il y a actuellement avec la résistance zapatiste. Ce n'est 

pas sans raison que le mouvement est né en forêt Lacandone car depuis le XVIème siècle le 

Chiapas n'a pas perdu son identité grâce aux combats des populations natives et à l'apport 

culturel qu'il soit direct ou indirect. Nous nous sommes rendus compte à la lecture de ce 

communiqué de l'Ejército Zapatista de Liberación Nacional que la lutte des populations 

autochtones a toujours continué à résister mais que les puissances qui régissent le monde les 

                                                           
1 Jérôme Baschet, La rébellion zapatiste, Flammarion, Collection Champs Histoire, op.cit. 2019, p. 61.  
2 Subcomandante Insurgente Marcos, Ellos y nosotros, Edición La otra salud, 2013, p. 27. 



 

10 
 

ont totalement invisibilisées. Cet oubli, cette ignorance de l'autre, de faire taire les dominés 

pour laisser place à l'histoire du dominant s'est beaucoup reflété dans les études sur le Chiapas. 

Nous trouvons injuste de taire l'histoire des populations amérindiennes au profit des Espagnols, 

des Portugais puis plus tard des Anglais et des  Français principalement.  

 Le Chiapas, c’est l’état qui a la plus forte population dite indigène et qui a su garder 

ses traditions ancestrales jusqu’à nos jours. C’est aussi l’état le plus pauvre du Mexique, mis à 

l’écart. Ses populations ont gardé le stigmate d’être indio, dont la couleur de peau n’aide pas à 

ce que ces populations puissent être intégrées dans la société mexicaine à juste titre. Il y a encore 

des zones d’ombres sur l’histoire de groupes de populations au Mexique et plus 

particulièrement en ce qui concerne les populations du Chiapas au XVIè siècle. Les multiples 

recherches dans la zone Tabasco Yucatán occultent considérablement les autres populations et 

l’histoire du Chiapas. Nous avons donc choisi d’étudier et de consacrer notre travail de 

recherche sur le Chiapas et plus précisément sur les identités du Chiapas colonial de 1524 à 

1611. Il y a peu de personnes qui se sont attelées à la tâche du fait d’archives beaucoup moins 

conséquentes que pour d'autres régions du Mexique et plus encore durant le XVIème siècle, la 

difficulté de la paléographie n'aidant pas non plus. Aussi du fait d'une frontière arbitraire qui 

n'existait pas à l'époque préhispanique et des grandes similitudes qu'il y a entre les populations 

mayas du Chiapas et du Guatemala, il nous arrivera des fois de nous référer aux populations 

yucatèques et guatémaltèques faute de sources suffisantes concernant le Chiapas (l'existence 

d'un Memorial de Sololá chiapanèque par exemple aurait été bienvenue).  

Tout d'abord, il faut déjà poser une identité sur Chiapas. En effet il ne faut pas faire 

l'amalgame entre les termes Chiapan, Chiapa et Chiapas qui sont très différents les uns des 

autres par rapport à la question d'identité et de culture. Gerturd Lenkersdorf a bien étudié dans 

son ouvrage Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532 la différence entre ces trois termes3. En 

effet Chiapan est le territoire des chiapanèques, dans le Chiapas Central, durant l'époque 

préhispanique, alors que Chiapa est une appellation arbitraire de la Couronne espagnole suite 

au rassemblement de plusieurs territoires conquis soit disant par Mazariegos en 15284: les 

territoires zoque, chiapaneca, tzotzil, tojolabal et tzeltal du centre du Chiapas ne font plus qu'un. 

On peut déjà dès lors apercevoir les difficultés de revendications identitaires de ces différentes 

populations: les Chiapanecas ont toujours été les rivaux des autres groupes de populations et 

                                                           
3 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filológicas, 

universidad nacional autónoma de México, 1993, p. 12. 
4 Nous verrons que l'histoire n'est pas toujours celle qu'on essaye de nous inculquer. Voir Supra, ch. 2, p. 62. 



 

11 
 

appeler ce territoire Chiapa, car les Chiapanèque ont choisi le camp espagnol5, quitte toute 

caractéristique identitaire aux populations en l'occurrence ici zoque et mayas. Le territoire 

Chiapa est en expansion vers la forêt lacandone pour intégrer après la capitainerie du 

Guatemala. Chiapas, lui, vient de l'union des deux Chiapa, de los Indios et de los Españoles, et 

est l'état et ses frontières que nous connaissons aujourd'hui. Le Soconusco quant à lui 

n'appartient pas au territoire du Chiapas au XVIème siècle. Je ne prendrai donc pas en compte 

cette région qui en fera partie qu'en 1842. De plus, j'arrêterai mes recherches en 1611 date à 

laquelle le document de Fructus Gomez identifie officiellement les populations métisses et 

africaines6. Nous voyons donc que la question de l'identité est mise en avant. Il faut donc nous 

arrêter sur cette notion. On peut se souvenir de Charles Taylor et de sa définition de l'identité 

et de ce que l'on peut faire subir à des personnes différentes de nous, les obliger à être ce qu'elles 

ne veulent pas être car : 

 
L’identité est partiellement formée par la reconnaissance ou par son absence, ou encore 

la mauvaise perception qu’en ont les autres : une personne ou un groupe de personnes peuvent 

subir un dommage ou une déformation réelle si les gens ou la société qui les entourent leur 

renvoient une image limitée, avilissante ou méprisable d’eux-mêmes7.  

 

 Il y a de nos jours encore parfois une vision positiviste quant à la question de l'Autre 

mais pour changer la perception que nous avons sur l'Autre, Jan de Vos dans La batalla del 

Sumidero8 propose une analyse et une vaste collection de documents paléographiés qui 

soulignent les résistances des Indiens chiapanèques et les microhistoires lors de probanzas de 

méritos que nous n'avons pas l'habitude d'entendre et qui nous offrent une toute autre histoire 

indienne. En ce qui concerne la définition de l'identité je prendrai celle de Juan Pedro Viqueira 

qui a travaillé sur les populations de los Altos, au Chiapas : 

 
La identidad es ante todo una forma de disciminación social. Algunas personas son 

concebidas como semejantes a uno, mientras que otras son vistas como diferentes. Lo que se 

puede esperar de unas y de otras varía, pues, en función de la identidad que se les atribuye. 

Por ende, el trato que se entabla con ellas depende de estas percepciones identitarias. Por 

otra parte, las personas tienen un gran número de identidades (sexuales, de edad, de linaje, 

etcétera) cuya importancia varía según el contexto y la situación en que se encuentren. 

Finalmente, las identidades cambian a lo largo del tiempo, no son esencias intemporales, sino 

construcciones históricas.9.  

                                                           
5 Par obligation. Ils se rebellereont plusieurs fois durant le XVIème siècle, comme nous le verrons par la suite. 
6 Juan Pablo Peña Vicenteño, Relaciones entre africanos e indígenas en Chiapas y Guatemala, Estudios de Cultura 

Maya, núm. 34, 2008, p. 167 – 180. 
7 Charles Taylor, Multiculturalisme, Paris, Edition Flammarion, 2009, p.41.  
8 Jan de Vos, La Batalla del Sumidero, México, Katún, 1985. 
9 Juan Pedro Viqueira, "Las identidades colectivas en Los Altos de Chiapas: Una visión histórica", Encrucijadas 

chiapanecas, El Colegio de México, México, 2002, p. 334 – 374.  



 

12 
 

La construction idéologique des identités a recourt à une multitude de faits biologiques, 

linguistiques, historiques et culturels. A partir du premier contact entre les Mayas et les 

Espagnols, un processus d'acculturation s'est dessiné. Beaucoup de travaux ne prennent pas 

suffisamment en compte le poids de la culture espagnole. Ils ont minimisé les relations entre 

les différents groupes de populations natives d'Amérique et ils ont produits des images 

d'identités sans lien avec l'identité de l'autre, comme si celles-ci avaient vraiment été isolées de 

la culture dominante. Ce qu'a voulu entreprendre la couronne espagnole dès le XVIème siècle 

en refusant le métissage. Mais dès le début, dès le premier pied posé sur terre, les premiers 

métis sont nés sur les côtes atlantiques puis derrière le passage des Conquistadores et  Hidalgos.  

Notre travail est de vouloir visibiliser les populations indiennes, métisses, africaines 

américaines et démontrer que dès la conquête espagnole au Chiapas, des liens culturels se sont 

créés et qu'ils ont eu pour conséquence des crises identitaires mais aussi des voix qui se sont 

levées, en se servant de codes communicatifs et culturels différents, pour rendre compte de leur 

identité propre. Les arts, l'architecture, l'apport religieux espagnol notamment ont été des 

moyens d'exprimer l'identité des populations minoritaires. Les populations d'Abya Yala10, les 

communautés traditionnelles, ont essayé de résister à l'envahisseur espagnol qui, par le destin 

diront certains ou par sa politique, ses maladies et sa conquête d'une grande partie du continent 

américain, a voulu dominer de sa présence les peuples autochtones. La Course aux épices 

entreprise entre les Espagnols et les Portugais, pour assoir leur domination politique, a changé 

la face du monde quand, en 1492, Colomb accosta à Quisqueya11, l'île d'Hispaniola, dans le but 

de chercher la meilleure route pour le commerce des épices avec l'Asie. En 1493, les Espagnols 

et les Portugais ont étendu leurs frontières maritimes et imposé leur identité dans les nouvelles 

                                                           
10 Abya Yala est le nom Kuna, population autochtone du Paraguay, pour désigner le continent américain. Abya 

Yala est le nom Kuna, population autochtone du Paraguay, pour désigner le continent américain. C'est lors de la 

II Cumbre Continental de los Pueblos y Nacionalidades Indígenas, que Abya Yala est utilisé pour la première fois. 

La CEPAL. Comisión Económica para América Latina y el Caribe, qui a édité en 2017 Los ¨Pueblos indígenas en 

América (Abya Yala) explique la raison de cette occurence: "en el título del presente documento se optó por incluir 

la denominación Abya Yala para referirse al continente americano, tomando en consideración que las 

organizaciones e instituciones de los pueblos indígenas han adoptado esa denominación común para referirse a 

él, recogiendo el nombre que le dio el pueblo kuna, de Panamá y Colombia, antes de la llegada de Cristóbal Colón 

y los europeos. Literalmente, esa expresión significa tierra en plena madurez o tierra de sangre vital, tierra noble 

que acoge a todos. La denominación Abya Yala es símbolo de identidad y de respeto por la tierra que se habita". 

Voir CEPAL, Pueblos indígenas en América (Abya Yala), Desafios para la igualdad en la diversidad, Cepal, 

Santiago, 2017, p. 21. Par ailleurs, Takir Mamani, leader indigène aymara affirme que “llamar con un nombre 

extranjero nuestras ciudades, pueblos y continentes equivale a someter nuestra identidad a la voluntad de nuestros 

invasores y a la de sus herederos". Voir Edward F. Morón Tone, "Identidad latinoamericana como chakana en el 

marco de la filosofía intercultural desde Josef Estermann", Cuadrantephi, Bogotá, núm. 18 -19, 2009, p. 1 – 14, 

lien: https://javeriana.edu.co/cuadrantephi/pdfs/N.18/4.%20chakana.pdf, page visitée le 4 septembre 2020 
11 Quisqueya est le nom taïno pour désigner la république dominicaine avant que les Espagnols nomment l'île la 

Hispañola. Voir Jean-Marie Théodat, " Haïti-Quisqueya : une double insularité", Mappemonde, num. 51, 1998, 

p.7 – 11. 

https://javeriana.edu.co/cuadrantephi/pdfs/N.18/4.%20chakana.pdf


 

13 
 

terres découvertes, en premier lieu avec les Bulles papales (1493) afin que la Couronne 

espagnole ait le contrôle total de tout le territoire des Indes12. Puis l'année suivante, avec le 

Traité de Tordesillas, est légiférée la démarcation du territoire espagnol et portugais et leur 

domination sur les colonies13.Peu à peu, avec leurs expéditions sur le territoire, les Espagnols 

découvrent un continent entier et appellent sans distinction aucune les habitants de leurs 

possessions territoriales, des Indiens, après que ceux-ci aient été qualifiés de barbaros. 

Bien que la conquête du Mexique Central par Cortès et ses conquistadores, et que la 

chute de Tenochtitlan a sonné la fin de l'empire aztèque et de la triple alliance en un peu plus 

de deux ans (Cortés mit le pied à Veracruz le 14 mars 1519 et la capitale Tenochtitlan tomba le 

13 aout 1521), la conquête du territoire maya a pris beaucoup plus de temps puisque l'on 

pourrait dire qu'elle fut complète en 1697 quand la capitale Itza, Tayasal, dans le Petén non loin 

de Flores, est tombée aux mains des Espagnols14. Même si jusqu'alors les Espagnols et les Itzaes 

ne s'étaient pas rencontrés, ils savaient bien que l'Autre existait. Mais leur volonté d'être n'était 

pas perçue de la même manière. Les Espagnols ne pensaient qu'à étendre leur domination sur 

les terres d'Abya Yala alors que les Mayas voulaient conserver leur histoire et leurs traditions. 

L'avancée territoriale de la future Audiencia de Los Confines15 a contraint de nombreux peuples 

à chercher refuge dans les terres intérieures et dans les Hautes Terres chiapanèques et 

guatémaltèques. Les droits territoriaux antérieurs des habitants d'origine n'ont pas été pris en 

compte. Ce processus a abouti à la création d'institutions pour tirer parti du travail de la 

population autochtone et africaine. De plus, la Couronne a tout fait pour limiter les échanges 

entre les Espagnols et les Indiens. Les pueblos de Indios en sont un bon exemple au Chiapas 

dans cette politique de conversion à la foi catholique et à la "civilisation" des Indiens.  Les 

religieux dominicains n'ont pas hésité à regrouper plusieurs villages en un seul, ne prenant 

aucunement en considération l'identité propre à chaque groupe d'individus dans le royaume du 

Guatemala. Aussi, les encomiendas, système de travail indigène qui consiste à utiliser la main 

                                                           
12 Ma. de Lourdes Bejarano Almada, " Las Bulas Alejandrinas: Detonates de la evangelización en el Nuevo 

Mundo", Revista de El Colegio de San Luis, num. 12, 2016, p. 224 – 257. 
13 Thomas Duve, "Tratado de tordesillas: ¿una ‘revolución espacial’? Cosmografía, prácticas jurídicas y la historia 

del derechoInternacional público", Revista de Historia del Derecho, num. 54, 2017, p. 77 – 107.  
14 Oscar Quintana Samayoa, Silvia Puerto Aboy y Miriam Salas Pol, " Tayasal, ciudad con una historia larga de 

contar. Un nuevo plano del centro de la ciudad" XXVIII Simposio de Investigaciones Arqueológicas en Guatemala, 

Editado por B. Arroyo, L. Méndez Salinas y L. Paiz, 2014 pp. 521-530. 
15 . L'audiencia de los Confines, entité territoriale, incluait en 1542 les états actuels du Yucatan, Campeche, 

QuintanaRoo, Tabasco, Chiapas et les pays d'Amérique Centrale. Voir Fredy Ovando Grajales, Arquitectos 

dominicos en chiapas siglo XVI, Universidad Autonoma de Chiapas, 2017, p. 130. Voir annexe 2, p. 173. 



 

14 
 

d'œuvre indienne pour s'enrichir en tributs profitaient des "réductions des Indiens" mais 

devaient combiner le travail avec l'évangélisation16.  

 Les réductions et la construction d'églises s'inscrivaient ainsi dans un cadre de 

pillage17. Les autochtones, lorsqu'ils le pouvaient, s'enfuyaient vers leurs anciens lieux de 

peuplement, car, en plus d'obtenir la liberté, ils liaient leurs racines socioculturelles et 

religieuses les plus profondes. De véritables certificats devaient être délivrés interdisant et 

punissant l'abandon de la réduction, comme stipulé dans une Cédule Royale en 157718. Les 

dominicains ont dû recourir à la violence comme en 1575 quand 300 indigènes, essentiellement 

des femmes, ont péri dans un incendie volontaire dans une église pajiza19.. Quoi de plus radical 

que de tuer des femmes pour que les minorités ethniques, qui sont un problème, se taisent à tout 

jamais? Les femmes indigènes sont totalement oubliées dans l'histoire. On tait les viols, on les 

pousse au silence. N''est-ce pas ce qu'ont fait les paramilitaires à Acteal en 1997 en représailles 

au mouvement zapatiste? 45 femmes et enfants tués, des femmes enceintes violées qu'ils ont 

ensuite éventrées pour retirer le fœtus20. Tuer des femmes c'est éradiquer une identité, la 

soumettre à jamais au dominant, à la réduire au silence, à l'inexistence21.  

 Pour continuer, il faut ajouter que les recensements via les tributs perçus par la 

Couronne ne spécifient pas les populations indigènes. Comme le souligne Gudrun Lenkersdorf, 

la principale institution politique que la Couronne espagnole a introduite dans l'administration 

de tous les peuples autochtones s'appelait la République des Indiens22. Mais les Indiens restent 

anonymes comme de simples numéros d'imposition, des pourcentages dans la catastrophe 

démographique ou de simples objets d'évangélisation. Les travaux généraux sur le régime 

colonial espagnol représentent toujours la perspective officielle de l'expansion impressionnante 

                                                           
16 Luis F. Linares López, "Apuntes para la historia del trabajo en Guatemala", ASIES, Guatemala,  núm. 3, 2015, 

p. 22, 36, 85. 
17 Julio César Pinto Soria, "El indigena guatemalteco y su lucha de resistencia durante la colonia: la religion, la 

familia y el idioma", Boletín, núm. 27, Guatemala, 1995, (no page), lien: 

http://ceur.usac.edu.gt/pdf/Boletin/Boletin_CEUR_27.pdf, page visitée le 12 janvier 2020. 
18 Antonio de Remesal, Historia General de las Indias occidentales y particular de la gobernación de Chiapa y 

Guatemala, tomo II, libro 8, cap. 24, Edición del P. Carmelo Saenz de Santa María, Madrid, 1932(1619), p. 422. 
19, William L Sherman: El trabajo forzozo en América Central. Siglo XVI. Guatemala: Seminario de integración 

Social Guatemalteca, 1987, p. 336.  
20 Sabrina Melenotte, "Autopsia de una matanza: El destino de los cuerpos femeninos muertos en Acteal 

(22/12/1997)", Trace , México, núm. 72, 2017, p. 75 – 97. 
21 Le peu de sources rencontrées ne nous a malheureusement pas permis d'approfondir le sujet qui, à lui seul, 

devrait faire l'objet d'un travail de recherche sur les conditions et les violences faites aux femmes indiennes du 

Chiapas au XVIème siècle. 
22 Gudrun Lenkersdorf, Repúblicas de Indios. Pueblos mayas en Chiapas, Siglo XVI, UNAM, México, 2001, p.  28. 

http://ceur.usac.edu.gt/pdf/Boletin/Boletin_CEUR_27.pdf
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_serial&pid=0185-6286&lng=es&nrm=iso


 

15 
 

de la domination espagnole vers le continent américain mais ne suffisent plus car la vie des 

Indigènes n'apparaît pas. 

 Dans notre travail de recherche nous allons aborder la présence africaine au Chiapas 

mais du fait de la difficulté à réunir suffisamment de documents nécessaires (pour le XVIème 

siècle, il y a très peu d'archives qui soulignent la présence africaine à l'inverse de documents du 

XVIIIème par exemple) et de temps suffisant durant cette année de Master 2, nous essaierons 

malgré tout de montrer que la population africaine faisait partie intégrante de la société 

chiapanèque au début du XVIIème siècle. Nous avons des documents qui attestent l'arrivée des 

premiers esclaves noirs libres pour service personnel dès 1532 au Guatemala. Le procureur 

Gabriel de Cabrera a la permission d'emporter avec lui ses deux esclaves suite à une Real 

Provisión signé par la reine Isabel, datée du 11 octobre 1532. En ce qui concerne le Chiapas, 

nous pouvons attester de documents qui affirment la venue d'esclaves noirs à Ciudad Real mais 

plus de 15 ans après comme nous le verrons dans notre recherche. Nous savons cependant que 

des esclaves africains aidèrent Cortés dans sa conquête de Tenochtitlán23 puis plus tard dans la 

conquête du Guatemala avec Pedro de Alvarado, jusqu'au Salvador24.Diego de Mazariegos en 

a enrôlé dans une armée de quatre-vingt Espagnols mais il était aussi accompagné par un 

nombre considérable d'auxiliaires indiens parmi lesquels les Mexicanos Juan de Luna et Juan 

Hernandez et le Tlaxcaltèque Juan Bautista, qui, quelques années plus tard, sera désigné comme 

collecteur de tributs au Chiapas25. On voit ici alors que des Indiens, suivant leur mérite et aides 

envers les Espagnols, pouvaient gravir l'échelle sociale.  

 Nous devrons alors nous arrêter sur quelques nouveaux concepts, de mestizo et de ladino 

en lien avec les unions et changements culturels qui sont apparus au moment du contact. Ces 

deux termes peuvent être synonymes mais n'ont pas la même signification. Même s'il y a eu des 

Métis reconnus comme par exemple Martín, le fils de Hernán Cortés, ils sont quasiment absents 

des textes et des documents, tout particulièrement au XVIème siècle26. Bien qu'ils soient 

mentionnés dans différentes lois dans Recopilación de leyes de los reynos de las Indias dans un 

                                                           
23 Citlalli Domínguez Domínguez, " Entre Resistencia y Colaboración: Los negros y mulatos en la sociedad 

colonial veracruzana, 1570-1650", Revue interdisciplinaire d’études hispaniques médiévales et modernes, num. 

25, 2016, p. 1 -16.  
24 Rafael ángel obando andrade, Sin memoria de esclavitud: procesos de empoderamiento de afro-descendientes 

en la Audiencia de los Confines, 1525-1643 (directores: dres. Juan Marchena f. y Fco. Javier Laviña g, para la 

obtención del título de doctor en historia de américa latina), Sevilla, 2013, p. 66. 
25 Jan de Vos, La Batalla del Sumidero, México, Katún, 1985, p. 81. 
26 Jacques P. Simard, "Problèmes et tentatives d'identifiacation des métis à travers la documentation coloniale", 

Transgressions et stratégies du métissage en Amérique coloniale, (Coord. Bernard Lavallé), Presse de la Sorbonne 

Nouvelle, 1999, p. 11 – 31. 



 

16 
 

but de limiter leurs contacts avec les institutions espagnoles, l'unique document d'archive que 

nous avons rencontrés mentionnant l'identité d'un Métis est un document de Tomás de la Torre, 

dominicain datant 156227. 

Après cet état de la question, mon travail de recherche de M2 fait suite à celui de M1 

sur les changements culturels dans les Hautes Terres mayas au XVIème siècle. Nous nous 

centrerons cette année sur la construction des altérités au Chiapas et par quels biais la 

transition culturelle a conduit à une revendication identitaire des groupes de populations 

du Chiapas ainsi qu’à leur visibilisation durant le premier siècle de la colonisation 

espagnole. Notre objectif principal va donc être de nous tourner vers les différentes populations 

minoritaires et analyser la manière dont elles sont perçues par les Espagnols grâce à différents 

documents des XVIème et XVIIème siècles et d'essayer toujours d'avoir en tête où, quand et 

comment commence la transmission. Pour y répondre, nous verrons si les populations ont réagi 

de la même façon face aux Institutions espagnoles et il sera intéressant de voir si nous trouvons 

une résistance devant ce choc culturel dans le but de préserver leur identité. Comme il a été 

souligné un peu avant, nous verrons également si l'absence de données signifie la non existence 

de populations dans le Chiapas colonial. Enfin nous tenterons de déterminer si le changement 

culturel signifie systématiquement un changement identitaire.  

Nous allons dans un premier chapitre nous centrer sur les populations chiapanèques à 

l'aube de la conquête espagnole. Nous en profiterons pour tenter de rompre notre vision 

occidentale et nous imprégner autant que possible de la culture, de l'histoire et de la manière 

dont ils nommaient les choses de la vie. Nous nous centrerons ensuite plus précisément sur les 

différents aspects culturels de leurs sociétés. Dans un second chapitre, nous aborderons les 

Conquêtes du Chiapas et nous verrons que l'Histoire qui est encore contée de nos jours dans 

l'enseignement n'est pas l'"histoire véridique". Les chapitres trois et quatre mettront en lumière 

deux aspects qui impacteront durant l'époque coloniale les populations: l'encomienda et le 

regroupement de villages indiens pour faciliter l'évangélisation et la "civilisation". Pour 

terminer, nous nous pencherons sur la chute démographique indienne, la présence de population 

africaine et l'apparition d'un métissage. 

Pour construire notre recherche, il semble indispensable d'utiliser la chronique Historia 

verdadera de la conquista de la Nueva España (HVCNE) de Bernal Díaz del Castillo dont le 

chapitre 166 est le tout premier témoignage que nous avons de la conquête espagnole au 

                                                           
27 AGI, Indiferente, 427,L.30,F.297V-298V. Voir Supra, ch. 5, p. 162. 



 

17 
 

Chiapas28. Bien que ses Mémoires développent particulièrement la Conquête du Mexique 

Central à laquelle il a participé au côté de Cortés, nous avons ici 20 pages qui nous amènent au 

cœur des territoires zoques, chiapanèques et mayas en 1524. Bernal Diaz del Castillo nous fait 

partager la première rencontre entre deux mondes différents et aux cultures entièrement 

distinctes. C'est notamment grâce à son témoignage précurseur que nous avons les premières 

informations des Chiapanecas29 et des relations belliqueuses qu'il y avait entre les différents 

groupes de populations indiennes. Une Histoire s'écrivait avant l'arrivée des occidentaux, avec 

ses tensions politiques, religieuses, économiques et territoriales. Les deux mondes avaient au 

moins cela en commun. Bernal Diaz del Castillo achève sa chronique en 1568 à l'âge de 73 

ans30, 44 ans après sa participation à la conquête du Chiapas. En compensation à ses services 

rendus, il reçut une encomienda au Guatemala. L'écriture de HVCNE n'aurait jamais vu le jour 

si Francisco López de Gómara n'avait pas écrit la sienne. Car c'est là toute la différence entre 

l'historien et le soldat: Gómara n'a jamais mis le pied en Amérique alors que Diaz del Castillo 

a été un témoin oculaire des différentes conquêtes de territoires de la Nouvelle Espagne31. Mais 

surtout, il a participé à cet évènement historique, à ce tournant dans l'Histoire, élevant la 

Couronne castillane en tant que première puissance mondiale. Pour cela, il veut partager son 

expérience et rendre à l'histoire de la Conquête, sa vérité. 

 Ensuite,  nous allons nous intéresser au journal de voyage de Tomás de la Torre dont 

l'original est perdu mais qui a été intégralement copié par le dominicain Francisco Ximenez 

dans son œuvre "Historia de la provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala de la Orden 

de Predicadores". Malheureusement du fait de la perte du livre 3 des écrits de Ximenez, nous 

n'avons en notre possession que les deux premières années du voyage entrepris par le groupe 

de dominicains, de 1544 à 1546. Cette Relation de Tomás de la Torre a été éditée plusieurs fois 

                                                           
28 Nous utiliserons ici l'édition de la RAE de 2015 dont l'étude est faite par Guillermo Serés, in. Bernal Diaz del 

Castillo, Histoira verdadera de la conquista de la Nueva España, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real 

Academia Española, Madrid, 2015 [1568], au lieu de celle de Léon de Portilla in. Bernal Diaz del Castillo, Histoira 

verdadera de la conquista de la Nueva España, Tomo b, ch. 166, Edición de Miguel León Portilla, Historia 16, 

Cronicas de América, Madrid, 1984 [1568]. En effet, nous avons constaté dans l'édition de Léon de Portilla des 

phrases tronquées ou réécrites de la part de l'auteur ce qui nous semblait aller à l'encontre du témoignage historique 

même de Bernal Diaz del Castillo.  
29 En ce qui concerne ce terme, nous emploierons chiapanèque(s) pour nous référer aux différentes populations qui 

vivent au Chiapas et chiapaneca(s) lorsque nous nous réfèrerons plus précisément à l'ethnie chiapanèque. Voir 

infra, ch. 1, p. 23. 
30 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 

[1568], p. X. 
31 Ibid. La Nouvelle Espagne à la fin du XVIème siècle s’étend du Nouveau Mexique, territoire conqus par Juan 

de Oñate jusqu’au Panama actuel et est divisée en plusieurs Audiencias. Leur but est d’asseoir la domination 

politique, économique et religieuse espagnole pour mieux contrôler les nouveaux territoires. Voir Supra, annexe  1, 

p. 171. 



 

18 
 

séparément afin de redonner au chroniqueur son témoignage32. Nous pouvons voir que 

beaucoup de choses que Remesal ou Ximenez ont écrites proviennent de Tomás de la Torre33. 

Pour notre étude, nous allons nous baser sur l'édition de Pedro Tomé et Andrés Fábregas, De 

Salamanca, España, a Ciudad Real, Chiapas (1544 – 1546)34 qui conjugue le texte du XVIème 

avec de nombreuses photographies contemporaines du Chiapas central. La chronique du voyage 

entrepris par Tomás de la Torre est primordiale car lui aussi est un témoin direct de la rencontre 

entre les populations indiennes et les religieux. En ayant en tête ce qu'a écrit Diaz del Castillo, 

nous commençons à noter des changements dans les structures indiennes que nous avions 

connues dans la chronique du soldat. Tomás de la Torre nous emmène dans le cœur même de 

l'évangélisation et des critiques de l'encomienda durant la période coloniale. Le territoire a bien 

changé puisque les populations amérindiennes vivent maintenant au sein de l'Audience des 

Confins. Tomás de la Torre ne rédige pas un journal de voyage pour lui et ses compagnons mais 

pour les autres, ceux qui ne voyageront pas en Nouvelle Espagne et par ses mots veut inviter 

ses lecteurs à le suivre dans cette aventure. Il décrit un monde tel qu'il est à un moment précis 

et le lecteur est invité au voyage. Bien sûr, nous avons une certaine vision, celle de l'ordre 

dominicain, protagoniste de cette histoire, mais, les descriptions que nous offre Tomás de la 

Torre sont d'un intérêt historique et approfondissent l'histoire des populations indigènes au 

milieu du XVIème siècle ainsi que les changements culturels qui se construisent peu à peu. 

 Ces deux œuvres, celle de Bernal Diaz del Castillo et celle de Tomás de la Torre, vont 

nous accompagner tout au long de notre travail. Elles sont indispensables pour qui veut 

connaitre et comprendre les populations indiennes du Chiapas avant la conquête espagnole et 

durant les vingt années qui la suivent.  

 De plus, nous allons aussi nous appuyer sur des documents d'archive que nous avons 

essayé de paléographier au mieux, étant donné que nous le faisons pour la première fois. Et la 

                                                           
32 Bien que ce soit des copies. Remesal aussi a utilisé les sources de Tomás de la Torre mais souvent  il utilisait 

ces sources primaires pour construire son propre discours. Nous pouvons en dire de même pour Ximenez car son 

œuvre aussi est politico-religieuse car au XVIIIème, il réaffirme la présence pionnière des Dominicains dans les 

processus d'évangélisation des Indiens, au Chiapas et Guatemala s'opposant ainsi à des Franciscains alléguant le 

contraire comme Francisco Vázquez en  Chronica de la Provincia del Santísimo Nombre de Jésus de Guatemala. 

Nous devons donc toujours essayer de nous détacher des discours et essayer de comprendre la réelle utilité de leur 

propos. Voir Catherine Poupeney Hart, "La Historia Natural del Reino de Guatemala,de fray Francisco Ximénez, 

entre patria criolla y utopia americanista", Discurso colonial: Construcción de una diferencia americana, Heredia, 

EUNA, Costa Rica, 2002, p. 309 – 327. 
33 Il faut donc à chaque fois que possible avoir en tête de la provenance de leur source car Tomás de la Torre n'est 

surement pas le seul à avoir été copié intégralement sans que nous le sachions. Aussi vu le temps qui séparent les 

trois dominicains XVIIème pour Remesal et XVIIIème pour Ximenez, l'histoire s'altère ou prend une autre forme. 
34 Tomás de la Torre, DSECRC (1544 – 1546), (DSECRC) Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Consejo 

superior de investigaciones cintíficas, Universidad intercultural de Chiapas, Madrid, 2011 [XVIème]. 



 

19 
 

découverte est d'autant plus intéressante et aiguise considérablement la curiosité. 

Malheureusement, la crise sanitaire actuelle ne nous a pas permis de nous rendre directement 

aux Archives Générales des Indes, mais son site PARES, en proposant des documents 

numérisés, a été un moyen fort utile pour nous documenter et élargir notre propos et ainsi le 

rendre plus précis. Puis, parfois, nous partagerons ce que José de Acosta, Antonio Remesal et 

Francisco Ximenez ajouteront sur cette période en prenant soin, des fois, de prendre le recul 

nécessaire sur leurs œuvres. Chaque personne qui a écrit au sujet de la conquête ou de l'époque 

coloniale, que ce soit au XVIème, au XVIIème ou au XVIIIème, nous lègue sa vision d'une 

Histoire. 

 Enfin, nous n'oublierons pas de remercier grandement Jan de Vos pour ces innombrables 

paléographies et ouvrages sur le Chiapas auquel il aura dévoué toute sa vie, à Carlos 

Lenkersdorf, à Gudrun Lenkersdorf, à Mario Humberto Ruz et Carlos Navarrete qui n'ont eu et 

n'ont de cesse d'écrire et de partager l'histoire des Chiapanèques, Zoques et des populations 

mayas du Chiapas et du Guatemala depuis plus de 50 ans. Il ne faut pas oublier non plus Inga 

Clendinnen, qui centre son travail sur l'aire yucatèque; Elias Zamora Acosta, qui construit une 

Histoire des Mayas du Guatemala des Hautes Terres; Juan Pedro Viqueira, qui se focalise plus 

spécialement sur le Chiapas, qui ont aussi redonné la mémoire historique à des peuples mayas 

qui avaient totalement sombré dans l'oubli. Tous permettent ainsi à des populations mexicaines 

et guatémaltèques de connaitre enfin leur Histoire trop écrasée voire même oubliée ou mise 

sous silence par une autre Histoire sur laquelle s'est forgée la patrie mexicaine. 

 



 

20 
 

  



 

21 
 

CHAPITRE I - PROLÉGOMÈNES : ZOQUES, MAYAS ET CHIAPANECAS À 

L'AUBE DE LA PÉRIODE COLONIALE ESPAGNOLE 

 

 Certains disent que l'Histoire des Amériques a commencé lorsque l'Occident, de ses 

beaux atours religieux, artistiques, politiques et bien sûr intellectuels, a éclairé une partie de 

leur monde. Ce nouveau monde qu'ils allaient découvrir peu à peu et aider à sortir de 

l'obscurantisme. Il est vrai que s'imaginer de belles caravelles pleines voiles déployées non loin 

des côtes de Quisqueya35 puis civiliser sa population au moyen de troc, montrer ce choc culturel 

incroyable et plaidoyer la venue en toute amitié, souligne à quel point le Vieux Monde était 

majestueux. D'ailleurs n'est-ce pas sur les côtes de Paria que Cristobal Colón a vu le paradis 

céleste en 1498, selon la théologie chrétienne, lorsqu'il découvrit pour la première la Terre 

Ferme36?  

 

Yo no tomo quel paraíso terrenal sea en forma de montaña áspera, como el escrebir 

dello nos amuestra, salvo quel sea en el colmo allí donde dije la figura de! pezón de la pera, 

y que poco á poco andando hacia allí desde muy lejos se va subiendo á él; y creo que nadie 

no podría llegar al colmo, como yo dije, y creo que pueda salir de allí esa agua, bien que sea 

lejos y venga a parar allí donde yo vengo, y faga este lago. Grandes indicios son estos del 

paraíso terrenal, porquel sitio es conforme á la opinión de estos santos é sanos teólogos, y 

asimismo las seriales son muy conformes, que yo jamás leí ni oí que tanta cantidad de agua 

dulce fuese asi adentro é vecina con la salada; y en ello ayuda asimismo la suavísima 

temperancia, y si de allí del paraíso no sale, parece aun mayor maravilla, porque no creo que 

se sepa en el mundo de rio tan grande y tan fondo37. 

 

 Il en fallut peu suite à ces propos pour enorgueillir les Rois Catholiques, conquistadores, 

hidalgos et religieux et succomber à la Tentation de toutes les richesses qu'allaient offrir ces 

nouvelles terres fraîches, destinées à la convoitise de la Péninsule ibérique. Ils allaient, par 

conséquent, écrire, grâce à leurs multiples actions, l'Histoire de ces terres et de leurs populations 

natives. Des hommes et des femmes, des villages et cités, des systèmes politiques, des 

communications linguistiques, des constellations, une cosmogonie propre à ses populations, 

investissaient ces territoires immenses de Abya Yala bien avant l'arrivée des Occidentaux. Pour 

comprendre la construction des altérités durant l'époque coloniale au Chiapas il est primordiale 

de mettre en avant les différentes populations qui vivaient sur ce territoire avant l'arrivée des 

                                                           
35 Quisqueya est le nom taino qui désigne l'île que Colomb baptisa Hispaniola ou Saint Domingue. De même, 

Puerto rico se nomme initialement Boriken. Voir Karen Cordova, Hispaniola and Puerto Rico: Indian 

Acculteration and Heterogeneity 1492 - 1550, Yale University, 1991, p. 33 et 35.  
36 Cristóbal Colón, "Relación del tercer viaje de descubrimiento", Relaciones y cartas de Cristóbal Colón, Madrid, 

1892 (1498), p. 268 – 293. 
37 Cristóbal Colón, "Tercer viaje de Cristóbal Colón", Viajes de Colón, (M. Fernández de Navarrete), Editorial 

Espasa Calpe, 1999 [1500], p. 222. 



 

22 
 

Espagnols afin que l'on prenne conscience des changements qui vont survenir face aux 

Espagnols ainsi qu'au sein de leur société avec l'arrivée de nouvelles populations  

 Quand les Espagnols ont débarqué sur les côtes du Yucatán et de Veracruz, les Indiens 

ont été confrontés à une toute autre perception du monde qui leur était totalement inconnue. 

Différents groupes de populations cohabitaient dans la future région de Chiapas et la plupart se 

sont installés aux abords des fleuves et rivières Néanmoins, aujourd'hui encore, on considère 

actuellement le Chiapas comme faisant partie de la civilisation et culture maya, ce qui est un 

peu erroné sachant que deux groupes y vivant n'en font pas partie: les Chiapanecas et les 

Zoques38. Cependant, tous les peuples de ce territoire, tout comme le Mexique Central, la 

Péninsule du Yucatán, l'Amérique Centrale, font partie intégrante de la Mésoamérique, concept 

de Paul Kirchhoff qui, en 1943, définit une aire culturelle distincte à d'autres aires culturelles 

en Amérique39. En cela, les populations de la région chiapanèque ont en commun avec ces 

autres groupes de populations : des croyances polythéistes qui se rejoignent dans beaucoup de 

concepts, une cosmogonie proche ainsi que ses rituels, la pratique du sacrifice humain, une 

architecture bien identifiable avec la construction de grands complexes rituels notamment les 

pyramides à degrés ainsi que celle du jeu de pelote, une alimentation de base : le maïs, mais 

aussi la culture du cacao et de l'agave, une grande importance apportée aux commerces, des 

comptes et des systèmes calendaires40. 

 

1.1 Rectifications préliminaires 

 

 

1.1.1 Précisions linguistiques 

 

 Les archives, les chroniques, les documents que nous avons actuellement en notre 

possession sur l'Histoire les populations dites latinoaméricaines - bien qu'elles puissent provenir 

parfois de sources autochtones -, sont espagnoles et, maintes fois, quand bien même il eût pu 

avoir un effort de précision historique, les Espagnols ont interprété à leur manière avec leur 

vision du Vieux Monde, l'Histoire des Amériques. Bien sûr, des chroniqueurs ont fait un travail 

de recherche époustouflant afin d'essayer de sauvegarder au mieux ce qui allait disparaître de 

                                                           
38 Elizabeth H. Paris, Roberto López Bravo, " Los mayas de los Altos de Chiapas y sus vecinos occidentales: 

interacción, identidad e intercambio en una frontera cultural", estudios de cultura maya, UNAM, núm. 49, 2017, 

p. 39 -66. 
39 Paul Kirchhoff, Mesoamérica, Sus límites geográficos, composición étnica y caracteres culturales, Suplemento 

de la revista tlatoani  Mexíco, 1960, p. 8 et 9. 
40 Ibid. 



 

23 
 

l'Histoire originelle des natifs. Bien que la première expérience des Espagnols ait eu lieu dans 

la région du Yucatan, ce n'est pas une langue maya qui les a influencés sur la perception 

culturelle des populations autochtones mais plutôt la langue taïno suite à près de 30 ans de 

présence dans les Caraïbes, puis le nahuatl avec lequel ils se sont imprégnés pendant les deux 

années de conquêtes et la colonisation du Mexique Central de ce Nouveau Monde. Donc, le 

Taïno (arawak) et le Nahuatl ont grandement influencé les Espagnols et ceux-ci ne se sont pas 

souciés par la suite de l'identité culturelle des populations qu'ils croisaient car ils ont pris pour 

hégémonique le vocabulaire nahua et taïno pour parler et identifier les populations mayas et 

décrire leur civilisation. Néanmoins, ces toponymes nahuas préhispaniques au Chiapas 

existaient déjà avant l'arrivée des Espagnols. En effet, vers la moitié du Xème siècle de notre 

ère, un chef de guerre toltèque, Nimakiche, aurait soumis sous son autorité plusieurs territoires 

du Chiapas et du Guatemala: 

 
A partir de este momento, la lengua tolteca, náhuatl, se volvió la lengua común de las 

clases superiores tanto en Chiapa como en Cuauhtemallan. Se tradujeron casi todos los nombres 

de lugares y de personas al tolteca, lo que no impidió a la masa de las poblaciones conquistadas 

seguir hablando el idioma respectivo de sus razas41 

 

Les Toltèques s'établirent dans le centre du Chiapas et leur influence politique, culturelle 

et religieuse dans la région mais aussi Amérique Centrale fut très intense. Les toponymes náhua 

sont le témoignage de cette forte influence qu'eurent les Toltèques sur tout ces territoires42. Il 

fut ainsi plus facile pour les Espagnols d'identifier les populations chiapanèques par leur nom 

donné par les Toltèques puis par les Aztèques par la suite43. On peut le constater dans la 

désignation des Chiapanèques qui a été utilisée pour la première fois par Bernal Diaz del 

Castillo sous la dénomination Chiapanecas : 

 
el primer cronista en hablar de los indios de Chiapa como "chiapanecas", término que ha 

sido adoptado después por los estudiosos modernos de esta comunidad indígena prehispánica, 

excluyendo definitivamente nombres como "los chiapas", "los chiapanecos", "los chiapaneses" o 

"los chiapenses"44.  
 

                                                           
41 Víctor Manuel Esponda Jimeno, " Chiapas en 1877 según el memorial de Teobert Maler", LiminaR, San 

Cristóbal de Las Casas, núm. 12, 2011, p. 203 -229. 
42 Jorge A. Vivo, "Geografia lingüística y política prehispánica de Chiapas y secuencia histórica de sus 

pobladores", Revista geográfica, T.2, núm. 4, 5, 6, Pan American Institute of Geography and History, 1942, 

p.  121  – 156. 
43 Ibid.  
44 Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 51. Voir Bernal Diaz del Castillo, 

HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 [1568], p. 770. 



 

24 
 

 

Figure 1 Glyphes du Codex Mendoza : a) Chiapan   b) Teochipan 

 Mais eux-mêmes ne s'identifiaient pas ainsi. En effet, Chiapaneca vient de la racine 

Chiapan (chia-apan), la cité principale des Chiapanèques, nom nahuatl qui signifie "agua 

donde crece la chía"45 qui deviendra plus tard Chiapa de los Indios puis Chiapa de Corzo de 

nos jours. Néanmoins, les Aztèques l'appelaient plus communément Teochipan "en el rio de la 

chia sagrada"46 [Fig. 2.]. Cependant, les Chiapanèques, dans leur propre langue, la nommaient 

vraisemblablement Napiniaca, le Pueblo Grande47. Ce peuple est depuis plus de 500 ans 

identifié par un nom nahua et non par un nom venant de sa propre langue. Nous pouvons revenir 

à la signification et différences de chacune des entités Chiapan, Chiapa et Chiapas dans 

l'Histoire mexicaine abordée en introduction sur le problème identitaire de ce peuple48. 

 La dénomination espagnole "zoque" avec laquelle nous sommes familiarisés vient elle 

aussi de la racine Nahuat coquitl (zoquitl), qui peut se traduire par boue (et esclave en sens 

figuré). Certainement, lors de l'assujettissement d'une partie du territoire zoque par les Aztèques 

au XVème siècle49 et des relations commerciales qui survinrent ensuite, zoque a voulu désigner 

les personnes qui vivaient dans les marais et marécages, las cienagas50. La Relación de 

Ocozocoautla nous informe bien du changement des noms des villages  zoques: 

 
Las tierras de Ocuzacoata parten términos con los pueblos de Xiquipila, Usumacinta, 

Chicoasentepe (Chicoasén), Copaynala y Tuzta, todos pueblos de lengua soque; suyos nombres 

que antiguamente los naturales se los pusieron e por razon de comercio algunos se cambiaron51. 

 

 Les Tzotziles, Tzeltales, Tojolabales et Choles font partie de la famille maya. Pour les 

Tzotziles, leur cité Zinacantan était baptisé Tsot-tzil-Ha  traduit par "tierra de los murciélagos" 

                                                           
45 Jan de Vos, "Origen y significado del nombre de Chiapas", Mesoamérica, vol. 4, núm. 5, 1983, p. 1 – 7 
46.Ibid. 
47 Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 25. 
48 Voir supra, p.  
49 María Nereyda Moreno Gutiérrez, María Antonieta Isidro Vázquez, "Plantas comestibles de los Zoques de 

Tecpatán, Chiapas", Presencia zoque (Coord. Dolores Aramoni Calderón, Thomas A. Lee Whiting, Miguel 

Lisbona Guillén), UCAC, UAC, UNAM, México, 2006, p. 387 – 398. 
50 Maintenant, ils demandent à être reconnus par la désignation générique zoquéenne: bats´il k´op car ils ne 

connaissent pas la racine Nahuatlaca, en plus d'être imposée et discriminatoire. 
51 Relación de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relación de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5, 

núm.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 – 373. Voir Infra, Annexe 3, p. 174. 



 

25 
 

dans les deux langues52. Les Tzotziles et Tzeltales ont souvent été confondus du fait de leurs 

grandes similitudes au niveau linguistique et étaient même nommés Quelenes (K'elem), un nom 

commun devenu par la suite nom propre pendant la colonisation53. Les Espagnols les ont 

appelés ainsi à force d'entendre les Tzotsiles ou Tzeltales s'appeler "quelen", traduit par 

muchacho54. Il semble aussi qu'être Tzotzil ne se référerait qu'aux personnes vivant à 

Zinacantan ou qui parleraient la langue de Zinacantan, car les habitants de Zinacantan, Tsot-

tzil-Ha, se nommaient tzotz'il winik, les "hommes de la chauve-souris"55: 

 
Los Españoles llaman á todos los de esta Nación Quelenes, porque á los mancebos que les 

daban para su servicio, los llaman estos indios Quelen; pero ellos no se llaman sino Sinacantecas 

en lengua mejicana, y en su lengua se llaman Zotcil Vinik, que es lo mismo que decir hombre 

murciélago.56   

 

 Les Tojolabales vivaient dans les Hautes Terres, dont la ville la plus importante se 

nommait Balun Canan, les "nueve estrellas", puis prit le nom de Comit(l)án, qui en nahautl 

donne "Lugar de las fiebres" ou "Lugar de los jarros"57. Tojolobal signifie la "Parole Légitime". 

Les Choles, quant à eux, se désignaient comme étant des winik, des Hommes ou Travailleurs. 

Les Espagnols les auraient appelés ainsi pour être de grands agriculteurs. Chol signifie milpa 

en nahuatl58 et leur nom véritable ajcholo'b signifie "Ceux qui parle chol"59. Nous voyons à 

quel point prendre soin de la terre était au centre même des préoccupations de la population 

chole.  

 Pour une question de facilité, car tous les documents auxquels nous avons accès les 

utilisent, nous emploierons les mêmes dénominations que les auteurs du XVIème pour se référer 

aux populations des terres chiapanèques. Cependant, il faut garder à l'esprit que cette vision du 

monde est déformée et qu'elle est le reflet de la suprématie et du dictamen espagnol à cette 

époque-là, qui reste indissociable de l'époque coloniale. Désigner, nommer des populations, des 

objets, des divinités, des territoires,… par des noms aztèques, espagnols, latins ou grecs,… 

                                                           
52 Francisco Rojas Gonzalez y Roberto de la Cerda Silva, "Los Tzotziles", Revista Mexicana de Sociología, vol.  3, 

No. 3 (3rd Qtr., 1941), pp. 113-142. 
53 Henri Favre, Changement et continuité chez les Mayas du Mexique, Editions Anthropos, Paris, 1971, p.  117. 
54 Ibid. 
55 Ibid., p.118. 
56 Francisco Ximénez, Historia de la Provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala de la Orden de 

Predicadores, Tomo I, Lib. II, cap. 48, Biblioteca "Goathemala" de la Sociedad de Geografía e Historia de 

Guatemala, 1929, p. 360. 
57 Irma Contreras García, Las etnias del Estado de Chiapas: castellanización y bibliografías, UNAM, México, 

2001, p. 83. 
58 Manuel de Jesús Cruz Pérez, Mitos, cosmovisiones e historia choles en Sabanilla, Chiapas, (Director de Tesis: 

Dr. Pedro Bracamonte y Sosa), Mérida, Agosto de 2014, p. 16. 
59 Ibid., p. 17 



 

26 
 

réduit considérablement l'importance de ces populations dont quelques-unes sont pourtant 

millénaires. Il faut reconnaître que la domination aztèque et toltèque se faisait ressentir à certains 

endroits. Ils avaient foulé des terres étrangères et appelaient les nouveaux territoires à leur 

manière. De plus, le nahuatl a été utilisé comme lingua franca notamment dans le Soconusco 

bassin de la culture du cacao; dans les territoires zoques, principalement vers Zinacantán où des 

mines de sel étaient sujet à convoitise60. Alors, beaucoup de mots nahuatl sont entrés dans le 

vocabulaire maya. Ainsi il n’est pas rare lors de transactions que : 

 

[Cuenten] estos naturales el cacao por zontles [zonte], xiquipiles y cargas; un zontle es 

cuatrocientas almendras, un xequepil, veinte zontles, que son ocho mil almendras, y una carga 

tres xequepiles son veinte y cuatro mil almendras61. 

 

 Le vocabulaire nahuatl est utilisé principalement pour la nourriture (chía, elote, 

zapote,...), le commerce (milpa, tianguez,...), la communication (chontal, naguatato,...)62. Il ne 

faut pas oublier non plus la présence du nahuatl dans les toponymes comme nous avons pu le 

voir dans quelques exemples cités avant. Les Espagnols garderont donc la vision du monde 

nahua avec la conquête espagnole au Chiapas.  

 

1.1.2 Langues et écritures originelles 

 

 Au début du XVIème siècle, différents groupes linguistiques coexistaient dans la 

région et chacun avait leur propre territoire. Autant de langues que de groupes de populations 

y vivaient: des peuples d'origine linguistiques maya : les Tzeltales, Tzotziles (ou Quelenes), les 

Tojolobales, les Choles, mais aussi d'autres qui ne l'étaient pas, comme les populations zoques 

d'origine linguistique mixe-zoque-populuca et chiapanecas dont la langue serait d'origine 

otomangue, d'Amérique Centrale (Guatemala ou Nicaragua)63. Sur les terres du futur Evêché 

de Chiapa, les populations parlaient des langues différentes. Il y avait là aussi autant de langues 

qu'il y avait de groupes de populations et le nahuatl, le tojolobal, le chol, le zoque, le tzotzil et 

le tzeltal, le mam, et le chul (principalement en terres guatémaltèques) y étaient donc parlés, 

                                                           
60 Anthony P. Andrews, " Las salinas de El Salvador: bosquejo histórico, etnográfico y arqueológico", 

Mesoamérica, Vol. 12, núm. 21, 1991, p. 71 – 94. 
61 Diego García de Palacio, Carta-Relación, Relación y Forma, México, UNAM, 1983 (1576), p. 75. On y 

reconnaît les termes nahuas tzontli (cheveu) pour le glyphe numérique représentant 400, et xiquilli (sac à encens) 

pour le glyphe numérique représentant 8000.  
62 Ibid, p.145. 
63 Irma Contreras García, Las etnias del Estado de Chiapas: castellanizacioń y bibliografías, UNAM, Mexico, 

2001, p. 104. La mexicana correspond au nahuatl et le zeldalquelen correspond au tzeltal et tzotzil. 



 

27 
 

comme le souligne Diego García de Palacio dans une Lettre dirigée au Roi d'Espagne et intégrée 

dans sa Carta-Relación  en 157664: 

 
Hablan los naturales diferentes lenguas, (…) confundiéndolos con tantas y tan diferentes 

lenguas como tienen, que son: en la de Chiapa, chiapaneca, iloque, mexicana, zozil, 

zeldalquelen" 65 

 

 De même, les calendriers, les glyphes aztèques, mayas chiapanèques ou zoques, sont 

là pour attester d'une conscience historique même si elle n'a pas été écrite alphabétiquement 

mais dans un autre système d'écriture. D'ailleurs, selon Véronique Darras, les plus anciennes 

inscriptions qui mettent en lumière un des calendriers de la région, le Compte Long, provient 

de l'actuelle Chiapa de Corzo. Un monument nous informe sur la date du 8 décembre 36 av. J.C 

de notre ère66. Même si les Chiapanecas n'appartiennent pas à la famille maya, leur nation a de 

grandes similitudes tant au niveau de l'écriture que du calendrier. Les traditions culturelles de 

ces populations se perpétuaient depuis des centaines d'années, revenaient cycliquement, 

suivaient les calendriers élaborés qui rythmaient la vie des populations natives sur les terres 

chiapanèques et avant tout de leurs cités et de leurs dieux. Pour les Mayas tzotziles de Chamula 

par exemple, village situé non loin de la future Ciudad Real, le langage oral et le chant étaient 

les offrandes les plus précieuses que l'on pouvait destiner aux divinités mais aussi, il perpétuait 

la mémoire historique et collective.67. La tradition de transmettre la culture oralement, de 

génération en génération, a fait que l'identité des peuples autochtones ne périsse pas. Miguel 

León Portilla précise que: 

 
Los mesoamericanos habían desarrollado una oralidad que se manifestaba, en diversas 

circunstancias, en forma de cantos, discursos y recordaciones de acontecimientos importantes, 

divinos o humanos. Dicha oralidad puede escribirse como una forma de tradición oral que se 

aprendía sistemáticamente en las escuelas y templos. Para transmitirla, los sacerdotes y sabios 

utilizaban sus libros o códices. Los mayas leían en sentido estricto las secuencias logosilábicas 

de sus libros68. 

 

                                                           
64 Diego García de Palacio, Carta-Relación, Relación y Forma, México, UNAM, 1983 (1576), p. 69-70. 
65 Ibid. 
66 Véronique Darras, "La Mésoamérique précolombienne", Historiens et géographes, Association des professeurs 

d’histoire et de géographie, 2000, pp.143-162. Entre temps la stèle 87 de Takalik Abaj au Guatemala a reculé 

l'épigraphie maya à 100 av. J.C, voir Carme Mayans, "El nacimiento de la escritura maya", Historia, National 

Geographic, 24 de marzo de 2020, lien: https://historia.nationalgeographic.com.es/a/nacimiento-escritura-

maya_15199, page visitée le 21 juillet 2020. 
67 Donald Frischmann, "La palabra indígena mesoamericana, oralidad y escritura y la prosa contemporánea", 

Words of the true peoples/palabras de los seres verdaderos: anthology of contemporary mexican indigenous-

language writers/antología de escritores actuales en lenguas indígenas de México, volume one/tomo uno: 

prose/prosa, (editores: Carlos Montemayor, Donald Frischmann), university of texas press, p. 30 – 42. 
68 Miguel León Portilla, El destino de la palabra, De la oralidad y los códices mesoamericanos a la escritura 

alfabética, México, Fondo de Cultura Económica, 1996, p. 68. 

https://historia.nationalgeographic.com.es/a/nacimiento-escritura-maya_15199
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/nacimiento-escritura-maya_15199
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Donald+Frischmann&search-alias=books-ca
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Carlos+Montemayor&search-alias=books-ca
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Donald+Frischmann&search-alias=books-ca


 

28 
 

 Au postclassique, les Mayas ne gravaient plus nécessairement leur Histoire sur des 

stèles ou monuments mais l'écrivaient dans des ju'un (en tojolabal69), ou hun (en tzotzil70) faits 

de papier indigène (amate) enduit de stuc. Nous avons pour le Yucatan un témoignage de Diego 

de Landa qui décrit ces livres: 

 
 Escribían sus libros en una hoja larga doblada con pliegues que se venía a cerrar 

toda entre dos tablas que hacían muy galanas, y que escribían de una parte y de otra columnas, 

según eran los pliegues; y que este papel lo hacían de las raíces de un árbol y que le daban un 

lustre blanco en que se podía escribir bien71. 

 

Enfin, Las Casas, de son côté, montre aussi l'existence de livres et d'écritures mayas dans 

la région montagneuses des Hautes Terres car: 

 
 ... en todas las repúblicas de aquellas grandes tierras y reinos de Nueva España y las 

demás, entre otros oficios y oficiales que había eran los que servían de cronistas e historiadores. 

Éstos tenían noticia de los orígenes de todas las cosas, así tocante a la religión y dioses y cultos 

dellos, como las fundaciones de los pueblos y ciudades. Éstos cronistas tenían cuenta de los días, 

meses y años y aunque no tenían escriptura como nosotros, tenían empero sus figuras y 

caracteres que todas las cosas que querían significaban, y déstas sus libros grandes, por tan 

agudo y sotil artificio, que podríamos decir que nuestras letras en aquello no les hicieron mucha 

ventaja72.  
 

 Les caractères hiéroglyphiques ou signes d'écriture mayas ont été utilisés pour 

représenter des données numériques, des dates, des noms de personnes, des lieux, des données 

astronomiques, des données médicales, des données techniques, des événements historiques, 

des cérémonies religieuses, des coutumes, des lois et des célébrations spéciales. Diego de Landa 

partage à sa manière ces informations et l'affirme après avoir brûlé tous leurs livres. Il se permet 

même le luxe de noter la peine qu'ont ressenti les Yucatèques de Mani en voyant, sans 

possibilité aucune d'y remédier, leur Histoire périr aussi brutalement: 

 

 Usaba también esta gente de ciertos caracteres o letras con las cuales  escribían 

en sus libros sus cosas antiguas y sus ciencias, y con ellas y figuras y algunas señales en las 

figuras, entendían sus cosas y las daban a entender y enseñaban. Hallámosles gran número de 

libros de estas letras, y porque no tenían cosa en que no hubiese superstición y falsedades del 

demonio, se los quemamos todos, lo cual sentían a maravilla y les daba pena73". 

                                                           
69 Carlos Lenkersdorf, Diccionario tojolabal-español, idioma mayense de Chiapas, b’omak’umal tojol’ab’al – 

kastiya, Carlos Lenkersdorf, 2010, p. 131. 
70 Robert M. Laughlin with John B. Haviland, The great tzotzil dictionary of Santo Domingo Zinacantán, Vol. 1 

Tzotzil/English, Smithsonian Institution Press, Washington, 1988, p. 166. 
71 Diego de Landa, Relación de las cosas de Yucatán, cap.6, Edición de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza 

Editorial, 2017(1566), p. 120. Nous procédons ici à une tentative d'extrapolation du fait de similitudes possibles 

entre ces deux régions très majoritairement mayas. 
72 Bartolomé de Las Casas,  Apologética Historia Sumaria, Tomo II, cap. 235, Edición de Edmundo O’Gorman, 

México, UNAM, 1967 (1555), p. 504. 
73 Diego de Landa, Relación de las cosas de Yucatán, cap.6, Edición de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza 

Editorial, 2017(1566), p. 250. 



 

29 
 

 
                         Figure 2 La région du Chiapas à l'aube de la conquête 

1.2 Système politique et territoires autochtones  

 

 Lorsque les Espagnols sont arrivés au Chiapas, ils ont rencontrés les Zoques, dont 

plusieurs villages se situaient sur la Cordillère au nord de la dépression centrale et au bord du 

fleuve Grijalva et Usumacinta. Les Chiapanecas vivaient près du Sumidero. Les populations 

mayas Tzotziles, Tzeltales Tojolobales quant à elles avaient pris possession des Hautes terres 

autour de la vallée de Jovel (ou se trouve aujourd'hui San Cristobal de las Casas), et les Choles 

habitaient l'Est du territoire, aux abords de la forêt où iraient s'y réfugier la population dite des 

Lacandons lorsqu'ils seront repoussés par les Espagnols lors de la conquête de la péninsule 

yucatèque74 [Fig. 2] :  

 
 El risco adonde, estos Chiapanecas estavan poblados, es peña rajada, alto, y con 

dificultosas entradas, desde donde hazían guerra à las guarniciones de Cinacatlan, que eran de 

Mexicanos, y forçaron à los pueblos de los Zoques, à que les tributassen, y de aquí les quedó odio 

con los Cinantecas, nunca quisieron emparentar con ello, y siempre los tuvieron en poco75. 

 

                                                           
74 Gudrun Lenkersdorf, Repúblicas de Indios. Pueblos mayas en Chiapas, Siglo XVI, UNAM, México, 2001, 

p.  156.  
75 Antonio de Herrera, Historia general de los hechos de los castellanos en las islas i Tierra firme del mar océano, 

Decada IV, Tomo X, Cap. XI, Amberes, 1758 (1601), p. 436. 



 

30 
 

 Les relations entre les différents royaumes et cités n'étaient pas exempts de conflits et 

de convoitises et "continuamente andaban en guerras, bandos y diferencias unos con otros76.  

L'un de ces groupes de populations qui était à ce moment-là le plus puissant politiquement était 

celui les Chiapanecas. Ils occupaient le bassin central du territoire où, au bord du fleuve Naju77 

(Chiapa et depuis la conquête Grijalva) s'érigeait la cité de Chiapan. Ils prirent possession des 

terres zoques quand  

 
Vinieron antiguamente de la provincia de Nicaragua unas gentes que, cansadas de andar 

y de las descomodidades que la peregrinación trae consigo, se quedaron en tierra de Chiapa y 

poblaron en un peñol áspero, orillas de un río grande que pasa por medio de ella y fortificáronse 

allí78. 
 

 Chiapan "que (…) había estado poblado en la punta que hacía el dicho rio79" fut le 

centre névralgique de leur pouvoir politique et religieux80. Les Chiapanecas y fortifièrent 

commodément leurs possessions et conquirent par la suite les Zoques et les Quelenes81. Pour 

les Tzotziles de Zinacantán, les Chiapanèques n'avaient aucun droit sur le territoire car ils 

n'étaient pas originaire de ces terres. Mais les Chiapanecas maintiendront leur droits dans le 

"Pleito entre Chiapa de los Indios y Zinacantán sobre la posesión de unos terrenos cerca de 

Totolapa" insistant, en 1571, que  

 
Los indios chiapanecas, sus partes, eran naturales de la dicha provincia de Chiapa, de 

tiempo inmemorial, y caso que no lo fuesen —que negaba—, había más de mil años que estaban 

y vivían como los demás naturales en la dicha provincia, y el dicho pueblo había sido siempre y 

era cabecera de ella, pues de él tomaba nombre la dicha provincia, diciéndose la provincia de 

Chiapa [...] y que el dicho pueblo de Chiapa había sido y era el más noble y de la gente más 

hermosa y principal de toda la dicha provincia82. 

 

Zinacantán était l'une des cités tzotzil les plus importantes au Chiapas à l'époque 

préhispanique. Néanmoins, elle aurait été conquise par les Nahuas durant le règne de 

Moctecuzoma II Xocoyotzin afin d'ouvrir un passage pour les échanges commerciaux entre le 

                                                           
76 Antonio de Remesal, Historia General de las Indias occidentales y particular de la gobernación de Chiapa y 

Guatemala, tomo II, Lib. VIII, cap. 24, Edición del P. Carmelo Saenz de Santa María, Madrid, 1932[1619], p. 422. 
77 Yolanda Palacios, En busca de la flor de Niluyarilo. Implicaciones antropológicas, Cuadernos de Antropología, 

Universidad Autónoma de Chiapas, Enero-Junio 2017, 27(1), 1-27. 
78 Antonio de Remesal, Historia general de las Indias Occidentales y particular de la gobernación de Chiapa y 

Guatemala, Tomo II, Lib. VI, cap. 16, 1932 [1619], p. 375-376. 
79 Pleito entre Chiapa de los Indios y Zinacantán sobre la posesión de unos terrenos cerca de Totolapa, Guatemala, 

6 de junio de 1571, AGCA. Guatemala Al.18 -6074-54880, in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo 

Nacional Indigenista, 1990, p. 144 
80 Gudrun Lenkersdorf, Repúblicas de Indios. Pueblos mayas en Chiapas, Siglo XVI, UNAM, México, 2001, p.  25. 
81 Depuis 1971, des fouilles archéologiques ont révélés que les Chiapanèques se seraient installés sur une ancienne 

ville zoque. Voir Bruce R. Bachand, " Las fases formativas de Chiapa de Corzo: nueva evidencia e 

interpretaciones", Estudios de cultura maya, núm. 42, UNAM, 2012, p. 11 – 52. 
82 Pleito entre Chiapa de los Indios y Zinacantán sobre la posesión de unos terrenos cerca de Totolapa, Guatemala, 

6 de junio de 1571, AGCA. Guatemala Al.18 -6074-54880. 



 

31 
 

Soconusco et Mexico Tenochtitlan83. Cependant, les Nahuas n'ont jamais vraiment eu d'autres 

succès dans leur entreprise (sans doute du fait de l'effondrement prématuré et soudain de leur 

empire) car les Indiens de Chiapan ont toujours réussi à défendre leur indépendance.  

 
Todos los rededores que estaban poblados habían gran miedo a los chiapanecas, porque 

ciertamente eran en aquel tiempo los mayores guerreros que yo había visto en toda la Nueva 

España, aunque entren en ellos tascaltecas y mexicanos ni zapotecas ni minjes. Y esto digo porque 

jamás México los pudo señorear porque en aquella sazón era aquella provincia muy poblada84  

 

Chiapan  était dotée d'une armée redoutable, laquelle n'avait jamais perdu de batailles. De 

plus, sa puissance militaire était telle qu'elle s'était étendue des frontières du Soconusco jusqu'à 

l'isthme de Tehuantepec. Cela ajouta encore plus de rivalités entre eux et les Nahuas sans que 

ceux-ci gagnent du terrain85. Ayant un témoignage des plus saisissant et de première main de 

la part de Bernal Diaz del Castillo, nous pouvons constater que les Chiapanecas ont exercé un 

véritable régime de terreur sur les populations zoques et tzotziles. Ils les attaquaient 

continuellement, à la recherche d'esclaves et de victimes pour satisfaire leurs sacrifices. De plus, 

comme si cela ne leur suffisaient pas, certains de ces villages terrifiés ont été forcés de payer 

de lourdes taxes. C'est le cas de Ocozocoautla qui "[vivía] en pendencia con Chiapa que robaba 

el comercio y exigía tributo para librar los caminos86". Mais ce n'est pas tout : ces villages 

devaient travailler leurs champs pour le compte de Chiapan. C'étaient de véritables esclaves qui 

devaient maintenir Chiapan en plein développement : 

 
Los naturales della eran en gran manera belicosos y daban guerra a sus comarcanos, que 

eran los de Cinacantlán, y a todos los pueblos de la lengua quilena, y asimismo a los que se dicen 

los zoques;(…). Y demás desto, en los caminos de Teguantepeque tenían en pasos malos puestos 

muchos guerreros,  para saltear a los indios mercaderes que trataban de una provincia a otra, y 

a esta causa, de miedo dellos, dejaban algunas veces de tratar unas provincias con otras. Y aun 

habían traído por fuerza a otros pueblos y hécholes poblar y estar junto a Chiapa, y los tenían 

por esclavos y con ellos hacían sus sementeras87.  
 

 Ce n'est pas anodin si les Zoques ont trouvé la parade pour fuir le joug des 

Chiapanèques à la venue de Luis Marín et de ses soldats venus pacifier la province de Chiapa. 

Non loin de leur objectif, lui et ses hommes ont été interpelés par "diez indios, personas 

                                                           
83 Juan Pedro de Viqueria, "Le mythe des colonies préhispaniques Nahuas au Chiapas central", Journal de la 

Société des Américanistes, 1997, núm. 83, p. 37 à 58. 
84 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 

[1568], p. 769. 
85 Anthony P. Andrews, "Las salinas de El Salvador: bosquejo histórico, etnográfico y arqueológico", 

Mesoamérica, 21, junio de 1991, p. 71 -93. 
86 Relación de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "Relación de Ocozocoautla", Sección de Antropología, UNAM, 

1966 (circa 1574), p. 1 – 4. 
87 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015  [1568], p. 769. 



 

32 
 

principales, naturales de los pueblezuelos que estaban junto al rio"88. Les Zoques de Tabasco 

et de Chiapas étaient des peuples pacifiques et unis. "Eran gente de razón y muchos dellos 

mercaderes89" qui parcouraient de grandes distances vendant cacao, achiote et obsidienne, de 

Oaxaca à Guatemala90. Les Zoques n'ont pas hésité à aider les conquistadors espagnols et leur 

témoignage insiste bien sur les redoutables chiapanecas :  

 
Señor, nosotros no somos chiapanecas, sino de otras provincias que se dice Xaltepeque, y 

estos malos chiapanecas con gran guerra que nos dieron nos mataron mucha gente, y a todos los 

más de nuestros pueblos nos trajeron aquí por fuerza cautivos a poblar nuestras mujeres e hijos, 

e nos han tomado cuanta hacienda teníamos y ha doce años que nos tienen por esclavos, y les 

labramos sus sementeras y maizales, y nos acen ir a pescar y hacer otros oficios, y nos toman 

nuestras hijas y mujeres (…) y que cuando hayáis vencido y desbaratado estos chiapanecas, que 

nos deis licencia para que salgamos de su poder e irnos a nuestras tierras91" 

 

 Nous pouvons voir cela comme une manœuvre politique espagnole mais quoi que l'on 

en dise, Bernal Diaz del Castillo est subjugué par la puissance des Chiapanecas et de leur 

domination sur tout le territoire central car, bien qu'il ait connu la grande Tenochtitlán, Chiapan  

ne le laisse pas du tout indifférent : 

 
Verdaderamente se podía decir ciudad, y bien poblada, y las casas y calles muy en 

concierto, y de más de cuatro mil vecinos, sin otros muchos pueblos sujetos a ella, que estaban 

poblados a su rededor; e (…) no habíamos caminado cuarto de legua, cuando nos encontramos 

con todo el poder de Chiapa, que campos y cuestas venían llenos de ellos, con grandes penachos, 

y buenas armas e grandes lanzas, flechas y vara con tiraderas, piedra y hondas92. 

 

 Napiniaca93 était une cité-état très importante et les Espagnols pensaient certainement 

trouver quelques trésors afin de s'enrichir au nom de la Couronne. On pourrait penser alors que 

les dires de Diaz del Castillo sont là, afin de donner du crédit à la Conquête et une bonne raison 

pour affirmer la pacification des terres chiapanèques, pour livrer bataille à cette puissante 

population chiapaneca qui était alors en pleine expansion à l'aube de la Conquête espagnole94. 

                                                           
88 Ibid., p. 774. 
89 Ibid., p. 778. 
90 Elena Vázquez Vázquez, "Capítulo III: Estudio geográfico, histórico y económico", Investigaciones 

Geográficas, Boletín del Instituto de Geografía, UNAM, No. 50, 2003, pp. 92-120. 
91 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 

[1568], p. 774. 
92 Ibid, p.772. 
93. Napiniaca signifie en langue chiapanèque Pueblo Grande, ensuite fut appelé Chiapa de los Indios et  se nomme 

aujourd'hui Chiapa de Corzo. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p.  25.  
94 Il était judicieux de partager cette information à Cortés pour valider la présence des Espagnols afin de protéger 

des Indiens esclaves contre le joug d'adversaires belliqueux tels que les Chiapanèques.  Ils ne pouvaient oublier 

que depuis la Cédule Royale du 15 octobre 1522, il était concédé aux Conquistadores des Indiens esclaves qu'ils 

avaient noblement sauvés et auxquels ils pouvaient prétendre afin qu'ils soient à leur service. Voir Silvio Zavala, 

Los esclavos indios en Nueva España, El Colegio Nacional, México, 1967, p. 5 et Nelida Bonnaccorsi, El trabajo 

obligatorio en Chiapas, UNAM, México, 1990, p. 16. Cependant, Cortés dans ses Cartas de relación se présente 



 

33 
 

Tomás de la Torre nous fait part d'une coutume chez les Chiapanecas qui mérite toute attention 

afin de régler des contentieux familiaux ou de possessions de terre: 

  
Cuando traían pleito alguno sobre las tierras o sobre otras cosas, júntabanse todos los 

parientes de las partes, y unos a una parte y otros a otra, tomaban los unos un hijo o sobrino por 

primero y matábanlo allí y luego, de la otra parte, mataban otro de sus mismos sobrinos o hijos 

y luego estotra otro y así, iban matando hasta que se cansaban y ese vencía el pleito que mataba 

más parientes. El día de hoy cuentan los indios que en un pleito de unas tierras se mataron ciento 

cuarenta personas de esta manera, setenta de cada parte: esto tenían ellos por gran valentia y 

quedaba muy ufano el que así vencía95. 

 

Cette ville avait une population de près de 15 000 habitants laquelle, en comptant les 

hameaux et petits villages alentours, aurait pu atteindre près de 36 000 habitants96. Sa grandeur  

faisait toute la différence sur les autres villages alentours qui étaient beaucoup plus petits. On 

peut comprendre l'animosité que ressentaient les autres villages devant une telle démonstration 

de pouvoir. En général comme le souligne Morley, à part les villes-états florissantes : 

 
 Los centros mayas de población no eran tan concentrados, tan densamente 

comprimidos en manzanas apretadas, como sucede con nuestras ciudades y pueblos modernos, 

si no que bien al contrario, estaban dispersos en extensos suburbios, habitados con más 

desahogo, esparcidos en una serie continua de pequeñas granjas97. 

 

 Il n'y avait pas de capitales mais plusieurs centres de pouvoir. Chaque village fonctionnait 

comme une entité politique à part entière, distincte des autres, et pour certaines, comme dans le 

Yucatán, avaient son propre seigneur appelé Halach Winic, "prêtre"98. La Relación de 

Ocazocoautla nous donne des informations "fue en tiempo de su ["infidelidad"] gobernado por 

un señor que se nombraba Osespoc99" mais aussi que ce village et d'autres, comme ceux que 

nous avons cités antérieurement, "Xiquipila, Usumacinta, Chicoasentepe, Copaynala y Tuztla 

(…) [gobernánbanse] estos pueblos por sus propios señores100".  

 Tomás de la Torre explique aussi le système politique des seigneurs dans le village tzotzil 

de Zinacantán : "no tenían señor (…), sino, de los de mejor linaje, nombraban uno que los 

                                                           
comme libérateur des peuples soumis par l'empire aztèque (de la Triple Alliance). Après la chute de Tenochtitlan, 

il affirme leur rendre leur liberté.  
95 Tomás de la Torre, DSECRC, (1544-1546), Ch. 21, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo 

Superior de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 177. 
96 Amos Megged: "Contrasting Resistance and Alliances in the Ethnic State of Napiniaca, Chiapas (Mexico) 

(1521–1590): The Anthropological and Historical Aspects", History and Anthropology, March 2016, 

DOI:  10.1080/02757206.2016.1155568. 
97 Sylvanus Morley, La civilización maya. Fondo de Cultura Económica. México, 1947, p. 347. 
98 Oswaldo Silva Galdames, Civilizaciones prehispánicas de América, Chile, 2006, p. 73 
99 Relación de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relación de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5, 

núm.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 – 373. 
100 Ibid.  



 

34 
 

rigiese y guiase en las guerras y, cuando no lo hacían bien, quitábanlo y ponían otro101". Celui 

qui était élu ne gouvernait pas le village, lequel était aux commandes des sacerdotes. Tomás de 

la Torre l'affirme qu'à Chiapa de los Indios "no tenían caciques, los sacerdotes regían el pueblo 

[…].Los cristianos, cuando los sujetaron les pusieron por cacique y señor, cuasi a manera 

canónica"102. C'est seulement en temps de guerre que le village élisait un chef de guerre pour 

qu'il protège les habitants103.  

 Nous pourrions d'ailleurs rapprocher cette particularité à ce que dit Gonzalo Fernandez 

de Oviedo, chroniqueur officiel de la Couronne castillane, qui connaissait très bien le sud de 

l'Amérique Centrale et notamment le Nicaragua: 

Hay mucha moltitud de gente, assi en aquella provincia de Nagrando, donde está la cibdad 

de León , como en otras de aquel reyno, é muchas dellas no se gobernaban por caciques é úníco 

señor, sino á manera de comunidades por cierto número de viejos escogidos por votos: é aquellos 

creaban un capitán general para las cosas de la guerra, é después que aquel con los demás reglan 

su estado, quando moría ó le mataban en alguna batalla ó recuentro, elegían otro, é á veçes ellos 

mesmos le mataban, si lo hallaban que era desconviniente á su república. Después los 

chripstianos, para se servir de los indios é se entender con una cabera, é no con tantas , les 

quebraron essa buena costumbre, ¿aquellos senados ó congregación de aquellos viejos, como 

eran hombres principales é señores de diverssas placas é vassallos, é concurrían en una voluntad 

y estado juntos, separáronlos c hiciéronlos caciques sobre sí para los repartimientos é subjecion 

nueva , en que los españoles los metieron, non obstante lo qual también avia caciques en algunas 

partes é señores de provincias é de islas104. 

 

Bartolomé de Las Casas nous a aussi éclairci au sujet de leur système politique dans 

l'Apologética Historia Sumaria et la manière dont les Mayas gouvernaient leur territoire dans 

tout le Royaume de Guatemala. Il soulevait la curiosité :  

 
En algunas provincias y regiones tenían sus poblaciones a trechos como barrios, de la 

manera que en nuestra España lo están desparcidos en la provincia de Galicia y en las 

montañas ; y esto, por la mayor parte, suelen ser las poblaciones desparcidas en las sierras 

del reino de Guatemala, y en otras partes a aquella tierra semejantes, puesto que los 

principios o cabezas de los pueblos, lugares, villas o ciudades, que eran donde estaban los 

templos y el culto de los dioses se celebraba, y las casas reales de los reyes y señores estaban 

acompañados con algunas casas de principales personas, de las cuales había muchas juntas, 

                                                           
101 Tomás de la Torre, DSECRC,  (1544-1546), Ch. 21, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid, 

Consejo Superior de Investigaciones Científicas; Chiapas, 2011, p. 177. 
102 Tomás de la Torre, DSECRC Chiapas (1544-1546), Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid: 

Consejo Superior de Investigaciones Científicas: Chiapas: Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 176.  
103 Gudrun Lenkersdorf, Gobiernos locales en los pueblos de Indios , Chiapas, siglo XVI, Tesis doctoral dirigida 

por Dra Eva A. Uchmany, 1998, México D.F., p. 121. Voir Infra, ch. 3, p. 96. 
104 Gonzalo Fernandez de Oviedo Valdés, Historia General y Natural de las Indias, islas y tierra-firme del mar 

océano, Vol. 4, Lib IV, cap. 1,  Real Academia de la Historia, Madrid, 1851, p. 36.  



 

35 
 

doscientas y quinientas y mil casas ; y el otro pueblo estaba por los cerros y valles 

derramados, el cual acaecía de ser de diez mil y quince mil y más vecinos105. 

 

 Cependant la ville de Chiapan était devenue imposante jusqu'à ce qu'elle soit sujette à 

convoitise. Sitôt Tenochtitlán tombée, les Espagnols continuaient leur chemin plus au sud, vers 

le Guatemala.  

 

1.3 Religion 

 

La transmission du savoir indigène se faisait essentiellement par l’oralité et la société était 

construite sur de forts principes religieux. Les mythes d'Origine du monde maya, chiapaneca et 

zoque ont construit une identité propre à chacun de ces groupes de populations et les ont guidés 

quotidiennement. Cependant, nous retrouvons de grandes similitudes au sein de ces 

populations.  Selon Michel Graulich : 

 
El problema de las similitudes entre los mitos quichés contenidos en el Popol Vuh y los 

mitos mexicanos es de importancia porque nos informan de posibles relaciones históricas y de la 

antigüedad de esos mitos 106 

 

Dans la cosmogonie maya, les divinités peuplent la terre d'animaux, pour plus tard 

commencer les tentatives de création de l'homme. L'insistance des dieux mayas dans la création 

de l'homme réside dans la capacité de ce dernier à les adorer et les invoquer. Le document le 

plus connu qui nous conte le mythe des origines est sans contexte le Popol Vuh, livre sacré 

maya k'iche des origines de l'univers. Il raconte que les Hommes sont faits de maïs. En effet, 

les Créateurs, Tzakol et Bitol ont enfanté les progénitures Tepeu et Gucumatz qui : 

 
Entraron en pláticas acerca de la creación y la formación de nuestra primera madre y 

padre. De maíz amarillo y de maíz blanco se hizo su carne; de masa de maíz se hicieron los 

brazos y las piernas del hombre. Únicamente masa de maíz entre en la carne de nuestros padres, 

los cuatro hombres que fueron creados107. 

 

Les conceptions et les valeurs des populations mayas tournaient autour du maïs mais aussi 

autour de leurs divinités multiples en lien avec la cosmologie et la nature. Ils avaient réglé 

scrupuleusement des calendriers à leur vie et à leurs différents rites qu'ils devaient pratiquer 

consciencieusement108. Par exemple, pour les Mayas, les calculs astronomiques présageaient 

                                                           
105  Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, tomo I, cap. 66, Edición de Edmundo O’Gorman, 

México, UNAM, 1967 (1555), p. 244. 
106 M. Graulich in Maritza Gómez Muñoz, Tzeltales, op. cit., Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 

Indígenas, México, 2004, p. 6.  
107 Popol Vuh in. Adrian Recinos, "Popol Vuh. Las antiguas historias del Quiché", Literatura Maya (Mercedez de 

la Garza coord.), Caracas, Venezuela, 1980(XVIème siècle), p. 62. 
108 Ibid., p. XXII. 



 

36 
 

passé, présent et futur. Ce qui les intéressait dans ces calculs: sécheresses, inondations, famines, 

épidémies, guerres, éclipses,… ils les inscrivaient et ces calculs les aidaient à prédire les 

évènements à venir, suivant les cycles et les successions des Katun (cycle de vingt ans dans le 

calendrier maya)109. Le système de la temporalité cyclique régissait leur destin continuellement. 

Aussi, le langage des textes sacrés était avant tout symbolique et jouait des métaphores autour 

d'êtres naturels, de couleurs ou d'objets afin d'exprimer des idées et des concepts appartenant à 

leur société110. Dans la région zoque, "los naturales destos pueblos tenían por dioses á los 

árboles de provecho y otros muchos animales é sabandijas; adoraban figuras de piedra, palos 

é barro"111. Les Mayas des Hautes Terres vouaient un culte aux montagnes à la différence des 

Mayas du Yucatán, les cenotes. Ce culte est donc spécifique aux populations mayas de 

l'Altiplano chiapanèque112. Nous savons aussi que les Chiapanecas se rencontraient "[en] 

lugares junto al rio grande i cuevas con gente de su pueblo"lors de rituels en contrebas de 

Chiapan113. Notamment, ils vouaient une dévotion sans limite à leur divinité du soleil et de 

l'eau. En effet, un document de 1597, qui dénonce des actes d'idolâtrie dans la ville de Chiapa 

de los Indios, nous informe sur les croyances anciennes de populations chiapanecas et sur 

l'importance des dieux du soleil et de la pluie. Des Indiens chiapanecas ont déclarés que "los 

viejos (…) tenian uno solo que era el sol i otros como sus criados en los cerros i cuevas i 

sementeras114". D'autres Indiens interrogés avaient des connaissances plus approfondies sur 

leurs divinités :  

 
Dixeron que el idolo prencipal del dicho pueblo de Acala es el sol el qual como criador 

suyo, i a otro que llaman Motovo que ayuda a bien parir las mujeres i que las siembras se den 

bien; que adoran el rayo llamado Nuturí para que no les causse daño assi como a la lluvia y rio 

a quien nombran Nandada; (…) i cuando asse mal tiempo i en época de plaga i enfermedades 

que suelen ser muchas que otro que llaman Nemí que ayuda a morir bien115. 

 

                                                           
109 Diego de Landa, Relación de las cosas de Yucatán, cap.6, Edición de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza 

Editorial, 2017(1566), p. 247 – 248. Un katún est un cycle de 20 ans soit 7200 jours basé sur le calendrier tun, 18 

mois de 20 jours. Il ne prenait pas en compte les 5 jours néfastes du calendrier agricol Haab, d'une durée de 365 

jours. Voir Ernesto Vargas Pacheco, " Tiempo y espacios sagrados entre los mayas, El katún 8 ahau: patrón 

cíclico", El historiador frente a la historia El tiempo en Mesoamérica (Coord. Virginia Guedea), UNAM, México, 

2004, p. 195 -231. 
110 Adrién Recinos (ed.), Popol Vuh, Las antiguas historias del Quiché, Tercera parte, Cap. VI, México, Fondo de 

Cultura Económica, 1993, p. 92. 
111 Relación de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relación de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5, 

núm.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 – 373. 
112 Eric S. Thompson, Grandeur et décadence de la civilisation maya, Editions Payot & Rivages, Paris, 1990, 

p.  245. 
113 Carlos Navarrete Cáceres, "La religión de los Antiguos Chiapanecas, México", op. cit., Anales de antropología, 

México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52. Voir Infra, Annexe 3, p. 173. 
114 Ibid. 
115 Ibid. 



 

37 
 

Afin de porter louange à leurs divinités, ce sont bien les prêtres, qui régissaient les 

villages, qui pratiquaient l'anthropophagie et vénéraient une divinité unique dont : 

especialemente era obedecido como Dios el mas viejo Sacerdote que tenía cargo de su Dios a 

que llaman Matove (…)116. Aussi:  

 

Practicaban [crueles y pésimos] sacrificios (…) y su antiguo Dios fue uno solo Criador de 

todas las cosas y morador del Cielo, los ídolos les era cosa nueva y así cuando se querían morir, 

se confesaban á su Dios que llamaban Nombobi117. 

 

 De la même manière qu'il y avait un nom générique pour Dieu au Mexique Central sous 

la démoniation Teule, les populations du Chiapas désignaient "en sus lenguas unos Masan, otro 

Chu, otros Nombone, que en diversas lenguas quiere decir Dios, otros hijos del Sol118". 

L'agriculture tissait un lien fort avec la religion, car les Mayas venaient de la terre, avaient 

grandi grâce à cette terre qui avait nourri leurs divinités par la pratique des sacrifices et 

autosacrifices. L'agriculture constituait la base de leur économie et la majorité des rituels se 

tournaient vers celle-ci. Les différentes populations au Chiapas devaient prier leurs divinités 

car "de no asserlo se pudriran las siembras a todo lo largo del rio119". Elles devaient donner le 

sang pour fertiliser la terre, comme leurs dieux telluriques l'avait fait en leur donnant la vie120. 

Nous savons à quel point la pratique du sacrifice et de l'autosacrifice était le rite religieux central 

au sein des populations mésoaméricaines. Dans leur cosmogonie, les dieux ont créé l'humanité 

avec leur propre sang. Comme pour les autres populations amérindiennes, les Mayas vivent 

alors avec cette responsabilité de remercier leurs divinités dans la création de l'univers et des 

hommes. Fray Tomás de la Torre souligne parfaitement l'importance et l'essence des sacrifices 

pour les Indiens du Chiapas dans leur vie. Il y avait des sacrifices : 

 
 En cada hora y cada momento: en el nacimiento del hijo, al destetarlo, al poner nombre, 

al darle mujer, al fabricar la casa, a la dolencia, al llover, al trueno, al rio lleno, al tiempo de 

sembrar, al ir camino y, finalmente, toda la vida121. 

 

                                                           
116 Tomás de la Torre, DSECRC, (1544-1546), Ch. 21, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid, 

Consejo Superior de Investigaciones Científicas; Chiapas, 2011, p. 176. Nous pouvons rapprocher Matove du 

Motovo de la citation précédente. En ce qui concerne le monothéisme préhispanique avec l'idée d'une introduction 

récente de l'idolâtrie, voir Infra, ch. 4, p. 106. 
117 Ibid., p. 178. 
118 Ibid., p. 200. Nous pouvons rapprocher Nombone du Nombobi de la citation précédente. 
119 Carlos Navarrete Cáceres, "La religión de los Antiguos Chiapanecas, México", op. cit., Anales de antropología, 

México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52. 
120 Martha Ilia Najera Coronado, "Rituales y hombres religiosos", Religión maya, (editora: Mercedez de la Garça 

Camino y Martha Ilia Najera Coronado), Editorial Trotta, 2012, p. 120. 
121 Tomás de la Torre, DSECRC, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 177. Il ne faut pas oublier 

non plus, qu'il y avait des sacrifices en cas de guerre, d'adultères, de violences et d'ébriété. 



 

38 
 

Les populations mésoaméricaines avaient besoin de sang car les terres avaient besoin 

d'eau. Les rites sacrificiels avaient pour but de payer cette dette de sang. Comme dans beaucoup 

de religions le sang était associé à la fertilité. Elle était devenue une obsession pour ces peuples. 

À Ocozocoautla,  

 
Sacrificaban gaynas [gallinas], plumas de aves, é se sacaban sangre de orejas é lengua 

(y) se las ofrecían. El Señor déste pueblo era tambien guarda de los ydolos, con otros sacerdotes 

que saumaban a los ydolos con resinas que traian del monte122. 

 

Le sang était l'aliment divin et les dieux en retour favorisaient la venue des pluies, les 

bonnes récoltes, la fertilité. Les Chiapanecas : 

 
Llevaban una pareja de gallo y de gallina i un perrito los degollaban echando la sangre 

al rio, como es común hacerlo; que después ponían la degolladura viendo a los cuatro 

direcciones; que luego enterraban las partes en la propia oriya del rio diciendo que se diese 

buena la milpa i no hubiese enfermedades en el pueblo123. 

 

La pratique des sacrifices et auto sacrifices consistait à offrir du sang aux dieux pour ainsi 

conserver l'équilibre des forces de l'univers. Par exemple, le Popol Vuh, révèle comment les 

sacrifices humains ont commencé au nom de Tohil, dieu patron, dieu du feu et de la tempête, 

qui demandait à son peuple le cœur et le sang des tribus conquises124. Les peuples vaincus lui 

étaient offerts en sacrifice. L'extirpation du cœur de leur corps en était l'offrande et "esta era la 

                                                           
122 Relación de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relación de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5, 

núm.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 – 373. 
123 Carlos Navarrete Cáceres, "La religión de los Antiguos Chiapanecas, México", op. cit., Anales de antropología, 

México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52.   
124 Mercedes de la Garza, "Origen, estructura y temporalidad del cosmos", Religión maya, Madrid, Editorial Trotta, 

2002, p. 61. 

Figure 3 Fresque mural de la salle 2 du site cérémoniel Bonampak. 



 

39 
 

abertura que había dicho Tohil: que sacrificaran a todas las tribus ante él, que se les arrancara 

el corazón del pecho y del sobaco"125. Bernal Díaz del Castillo dévoile ces sacrifices lors de sa 

venue en terres chiapanèques. Il écrit que les Chiapanecas "robaban y cautivaban a la contina 

otros poblezuelos donde podían hacer presa, y con los que dellos mataban hacían sacrificios y 

hartazgas126" Nous pouvons voir une scène similaire sur un des murs du centre cérémoniel de 

Bonampak qui nous montre le chef de guerre Chaan Muan II, vers 800 après J.C., triomphant 

devant ses prisonniers, dont certains avec le sang qui coule de leurs doigts ou bien décapités127 

[Fig.  3]. Il n'y avait donc pas que des sacrifices d'animaux mais aussi des sacrifices humains. 

Ils servaient leurs divinités en se servant de prisonniers de guerre ou des esclaves. Par exemple, 

en temps de guerre, les grands seigneurs des villes ennemis et leurs enfants étaient sacrifiés au 

nom des dieux des vainqueurs. Ces derniers procédaient ensuite à l'anthropophagie "por 

asombrar y poner miedo y terror a los enemigos"128. Cette pratique sacrificielle s'appelait 

"Numsah  Yah"129. Bartolomé de Las Casas écrit que cette pratique et celle de l'anthropophagie 

avaient toujours pour but de récompenser au mieux les dieux par des offrandes humaines : 

 
La carne demás de los sacrificados la cocían y aderezaban y la comían como cosa 

sanctisima a los dioses consagrados, y era felice el que della alcanzaba un bocado. Las manos 

y los pies y otras partes delicadas presentábanse al gran sacerdote y al rey como cosa más 

sabrosa y estimada130. 

 

De plus, toutes les extrémités du corps pouvait être disposées à l'autosacrifice: le nez, les 

oreilles, la langue, les doigts,… Mais un sacrifice mérite que l'on s'y attarde de plus près. En 

effet, Diego de Landa nous décrit dans la Relación de las cosas de Yucatán l'autosacrifice le 

plus puissant, celui qui puise directement dans les forces procréatrices afin d'assouvir l'appétit 

des dieux. Ce rite cérémoniel s'appelait Tuppkak.Plusieurs hommes, les uns derrières les autres,  

devaient se perforer le pénis pour y introduire une cordelette131. Ce rite affirmait la grande 

résistance à la douleur de ces hommes : 

                                                           
125 Adrién Recinos (ed.), Popol Vuh, Las antiguas historias del Quiché, Tercera parte, Cap. VI, México, Fondo de 

Cultura Económica, 1993, p. 115. 
126 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 769. Hartazgas signifie ici entreprendre des sacrifices à outrance, avec excés dans le but de nourrir 

les dieux, jusqu'à satiété. 
127 Manuel Alberto Morales Damían, " Numsah Yah en los murales de Bonampak en torno a la tortura y el sacrificio 

de los vencidos entre los Mayas prehspánicos", Revista Xihmai, México, 2007, p. 67 -72. 
128 Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, tomo II, cap.234, Edición de Edmundo O’Gorman, 

México, UNAM, 1967 (1555), p. 503. 
129 Manuel Alberto Morales Damían, " Numsah Yah en los murales de Bonampak en torno a la tortura y el sacrificio 

de los vencidos entre los Mayas prehspánicos", Revista Xihmai, México, 2007, p. 67 -72. 
130 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo II, cap. 177, Edición de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967 

(1555), p. 221. 
131 Chacun passait une cordelette par la langue ou le penis. Nous pouvons voir une scène similaire sur un bas-relief 

de Yaxchilan (British Museum), nous voyons sur celui-ci une cordelette passée dans la langue. 



 

40 
 

 Otras vezes hazian un suzio y penoso sacrificio añudándose los que lo hazian en el 

templo, donde puestos en rengla, se hazian sendos agujeros en los miembros viriles al soslayo 

por el lado, y hechos passavan toda la más cantidad de hilo que podian, quedando assi todos 

asidos, y ensartados; también untavan con la sangre de todas estas partes [a las deidades], y el 

que más hazia, por más valiente era tenido, y es cosa espantable quan aficionados eran a ello132. 

 

 Lors de fêtes suivant leurs différents calendriers, les populations zoques, mayas ou 

chiapanèques ont dans leur village un ou plusieurs lab (nawales au Mexique Central) : "algunos 

principales cosa de naguales como se dice entre los naturales de Chiapa por ser cosa de 

cambiarse en animales o parecido por ser en las cuevas133". Ce sont des guides, ou shamans, 

qui se transforment, s'incarnent en animal lors de cérémonies rituelles134 Des danses et le son 

d'instruments accompagnaient le rituel qui protégerait les logis du village135. Les Chiapanecas 

avaient aussi des shamans qui incarnaient une divinité qui pouvaient présager la victoire d'une 

guerre contre l'adversaire. Bernal Diaz de Castillo en fait le témoignage quand les Espagnols 

sont nez à nez avec eux : 

 
En medio de sus escuadrones una [chiapaneca] algo vieja y muy gorda. Y, segund decian, 

aquella india la tenian por su diosa y adivina y les habia dicho que ansi como ella llegase adonde 

estabamos peleando, que luego habiamos de ser vencidos; y traia en un brasero unos sahumerios 

y unos idolos de piedra, y venia pintada todo el cuerpo y pegado algodon a las pinturas136.  

 

 Mais le résultat espéré fut de courte durée comme nous le verrons dans le chapitre 

suivant quand "sin miedo ninguno se metio entre los indios nuestros amigos, que venian hechos 

un cuerpo con sus capitanias, y luego fue despedazada la maldita diosa137". 

 

                                                           
132 Diego de Landa, Relación de las cosas de Yucatán, cap.6, Edición de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza 

Editorial, 2017(1566), p. 178. Nous pouvons faire remarquer que pour Landa ce sacrifice est sale car touchant au 

sexe.  
133 Carlos Navarrete Cáceres, "La religión de los Antiguos Chiapanecas, México", op. cit., Anales de antropología, 

México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52. 
134 Pour les Mayas K'iché, le Lab (ou waigel ou way) se réfère à l'essence spirituelle d'un animal et au jour de 

naissance de l'enfant. Il peut aussi être l'âme des ancêtres. Voir Pedro Pitarch Ramón, Ch'ulel: una etnografía de 

las almas tzeltales, FCE, México, 1996, p. 117. Selon John Justeson et Terrence Kaufman, le texte (proto mixe-

zoque) sur la Statuette de Tuxtla qui date de 162 avant J.C.: "The statuette describes the ritual activities of a 

probable shaman, and its text ends with him calling up his animal spirit companion., in. John S. Justeson and 

Terrence Kaufman, " A decipherment of Epi-Olmec Hieroglyphic Writing", Science, Vol. 259, N° 5102, march 

1993, p. 1703 – 1711. 
135 Juan Carrillo González, " Naguales en las poblaciones mayas coloniales. Más allá del sustrato, la transfiguración 

y la memoria", Indiana, Vol. 35, Núm. 1 (2018), p. 39 – 65. 
136 Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, cap. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 769. Voir en note 16, p. 769: Les petites boules de cotons sont le symbole du sacrifice humain et 

insigne de Tenochtitlán.  Il pourrait s'agir de la représentation (ixiptla en nahuatl) d'une divinité féminine associée 

à la guerre. Voir Verónica Murillo Gallegos, "Ixiptla o imagen: un problema lingüístico y cultural en la 

evangelización novohispana", Revistas escritas, BUAP, Puebla de los Ángeles, núm. 2, 2017, p. 25 à 42.  
137 Ibid. 



 

41 
 

1.4 Alimentation 

 

Les terres n'ont aucun but mercantile sinon celui de subsistance chère aux peuples mayas 

et du Chiapas. Ils ne produisent que ce dont ils ont besoin pour vivre et respectent ce que leur 

offre la précieuse terre. Nous le savons, les Mayas, Zoques et Chiapanecas ne cessent de parfaire 

leur agriculture et les techniques de rendements : 

  
Por su humildad y simplicidad ajenos de toda soberbia y presumpción, vacaban y se 

ejercitaban continuamente en el cuidado y obras de la agricultura, y así era grandísima y 

sobratísima la abundancia que tenían de mantenimientos y de las cosas para la vida 

necesarias138. 

 

L'agriculture est le fondement même de l'économie maya, le socle de leur civilisation. 

À Chiapan, la terre est très riche et les cultures florissantes et abondantes toute l'année : 

 
 Sembran dos veces en el año, y si quisiera sembrar siete también pudiera porque la 

tierra siempre está para ello. Con poca agua que llueva, dánse en las vegas del río, que son muy 

grandes, todos los mantenimientos de los [chiapanecas] sin que la tierra se labre ni se cave. 

Solamente la barren y limpian con fuego. Las trojes en que cierran el maíz es la caña donde nace, 

cuando lo han menester van por ellos y los traen sin temor que nadie lo hurte. Están juntos dos 

maíces, unos con mazorcas secas y otros, a las veces, con mazorcas verdes cabe él; y cada día lo 

vemos esto que no es acá oculto. De ningún precio es acá la comida, porque cuasi sin trabajo la 

da la tierra: No han de hacer más de echarle la semilla tan sin trabajo, como los [chiapanecas] 

la echan, ora sea de maíz, ora sea de todas las cosas139. 

 

La culture du maïs est la plus développée et de loin la plus importante car c'est l'aliment 

de base pour les populations amérindiennes. C'est la seule plante qui ne peut se passer de la 

main de l'homme pour exister. Ce qui rend encore plus fort le lien qui les unit à leurs divinités140. 

Toute la cosmogonie maya tourne autour du maïs. C’est pour cela que les Mayas prennent soin 

de leurs terres. Le maïs, "el principal pan"141, était le principal produit cultivé par les Indiens 

dans toute la Nouvelle Espagne, mais le haricot noir et le piment faisaient tout autant partie de 

la diète des familles mayas au XVIème siècle : "Los mantenimientos de que antiguamente 

usaban los naturales eran maíz, frijoles, aji y otras legumbres de la tierra que ellos sembraban 

                                                           
138 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo II, cap. 59, Edición de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967 (1555), 

p. 308. 
139 Tomás de la Torre, DSECRC, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid: Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 177. Remarquons dans cette 

citation l'absence de greniers à grains ce qui accentuera les épisodes de famines. Aussi, l'Altiplano étant une terre 

humide "no les dur[aba] más de dos meses, poco más o menos, el maíz sano, porque luego se les pudre y torna 

harina" in. Relaciones Geográficas del siglo XVI: Guatemala, René Acuña (editor), México, UNAM, 1982, p. 99. 
140 Chez les Tzotziles, "manger la tortilla de maïs, qui est la chair de l'homme, est un acte conceptuellement 

différent de la consommation d'un autre aliment", in. André Aubry, Les Tzotzil par eux-mêmes, L'Harmattan, Paris, 

1988, p. 18. 
141 Ibid., p. 48. 



 

42 
 

y cogían"142. Avec le maïs, ils faisaient une boisson, pichi (pozol en tojolabal)143 ("mais que 

beben con agua "144) qui les rapprochaient de leurs divinités : 

 
El consumo de pozol entre los Tzotziles y tzeltales de los altos de Chiapas era muy similar 

y le denominaban Mats’; los chiapanecas de Acalá, Chiapa de corzo, Suchiapa y Chiapilla le 

denominaban Naa’nbimba y al pozol de cacao Naa’ nbimba yasi, que tenía entre estos gran 

importancia mitológica puesto que era considerado parte de la vida misma por su composición 

de maíz y cacao145. 

 

Pour les autres aliments et condiments, Diego de Landa informe même qu'après les 

célébrations "de la fiesta del año nuevo", les Yucatèques s'abstenaient de manger du sel et 

piment, ce qui pour eux signifiaient grande pénitence146. Comme pour les Cakchiqueles, Mayas 

des Hautes terres du Guatemala, qui "se sustentaban de la caza que mataban, como son 

venados, conejos, puercos monteses, y otras salvajinas que ellos conocen, como son armados 

y tepeizcuintles y pizotes, y otros géneros de animales silvestres, y gallinas de la tierra147"; les  

Chiapanecas et Zoques du Chiapas se suffisaient en viande avec la chasse mais se nourrissaient 

aussi d'insectes : 

 
 Comían de una [fea] ormiga é de otros insectos y alimañas que saborean con deleites (y) 

que nombran nucu; gustan de artasgos de perros cuando es de celebrar algún dios é tambien 

unos como lagartos nombrados yguanas que aderesan con masa de mais; tienen buenas colmenas 

en troncos viejos pero es de tener cuidado con una avispa negra que si pica la persona muere de 

orcamiento148. 

 

1.5 Ornementations vestimentaires 

 

Les peuples autochtones d'Amérique accordaient plus d'importance à l'ornementation 

vestimentaire qu'au vêtement en lui-même. De plus, le coton, tenok' (en tojolabal), avait une 

grande importance dans les textiles149. Les hommes zoques avaient souvent le torse nu :  

                                                           
142 Ibid., p. 91. 
143 À ne pas confondre avec le pozole, bouillon (ou potée) à base maïs. Le Pozol ou pichi se buvait à température 

(et aujourd'hui frais). Originaire des territoires mayas. Voir Carlos Lenkersdorf, Diccionario tojolabal-español, 

idioma mayense de Chiapas, b’omak’umal tojol’ab’al – kastiya, Carlos Lenkersdorf, 2010, p. 479.  
144 Relación de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relación de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5, 

núm.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 – 373. 
145 Leonardo Vázquez Galdámez, Reseña fotográfica de la cultura del pozol, Chiapa de Corzo. Tésis (dir.: dra. 

Esmeralda garcía parra), UNICACH, tuxtla gutiérrez, mayo 2017, p. 21. 
146 Diego de Landa, Relación de las cosas de Yucatán, cap.6, Edición de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza 

Editorial, 2017(1566), p. 232. 
147 Relaciones Geográficas del siglo XVI: Guatemala, René Acuña (editor), México, Apéndice IV, UNAM, 1982, 

p. 191. 
148 Relación de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relación de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5, 

núm.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 – 373. L'apiculture est un élément important des sociétés 

mayas. Représentée sur les dix dernières pages du Codex Tro-Cortesiano. 
149 Carlos Lenkersdorf, DTE, Carlos Lenkersdorf, 2010, p. 558. L'auteur précise que "En tiempos pasados los 

tojolabales plantaron algodón que usaban, hilaban y tejían para hacer su ropa. Hoy día casi ya no se hace. 



 

43 
 

En este pueblo [de Ocozocoautla] vestían los naturales ábito de algodón,(…). El ábito 

era sin mangas igual a una mantilla amarrada sobre el brazo é de comun usabán poca ropa, 

sola una como mantel al frente y atrás amarada a la cintura150  

 

Les femmes quant à elles portaient simplement une jupe  qui pouvait s'attacher à l'aide 

d'une ceinture et la poitrine restait nue. Dans d’autres cas, "las mugeres llevaban una especie 

de camisa sin mangas que nombran uipil y una tela envuelta al cuerpo y aderesos en la 

cabeza"151. Ce sont en général les principales des villages qui portent k'u'152. Tomás de la Torre 

a bien observé que la cape est attachée à l'épaule des hommes par deux nœuds. Il y décrit aussi 

la façon qu'ont les femmes de la mettre mais surtout, que la majorité de la population est "nue":  

 
 Andan desnudos, y por maravilla, se ve manta en el pueblo, ni camisa si no son los 

principales que la traen (…). Y los que traen manta, tráenla con dos nudos sobre el brazo 

derecho, y algunas mujeres andan como las de Yucatán153 y cuando se ponen manta es sobre los 

hombros y doblada la ala sobre el brazo, como los hombres hacen sus capes154. 

 

Encore, Tomás de la Torre nous montre bien que les habits sont surtout mis lors de 

célébrations. À Zinacantán "andan desnudos y cuando el frío, o la fiesta, les fuerza a vestir"155 

et les seigneurs portaient de nombreuses tenues faites de plumes arborées de grandes ceintures 

et de coiffes. Ils utilisaient des sandales et toutes sortes d'accessoires magnifiques qui les 

distinguaient des classes inférieures : 

 
 Los principales iban (…) con collares de oro hecho a su modo, otros con culebras, otros 

con tortugas de oro al cuello muy ancho.(...) llevaban estos muy galanas mantas de algodón 

blancas con muchas labores y plumas156.  

                                                           
Algunas ancianas todavía saben hilar. La referencia de «en tiempos pasados» puede referirse a los tiempos de la 

colonia y del baldío cuando las mujeres tenían la obligación de hilar y tejer. Hoy día la ropa se compra porque 

se dice que sale más económica". La culture du coton est important critère de civilisation pour les Espagnols car 

implique ensuite le filage et le tissage.  
150 Relación de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relación de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5, 

núm.4, Universidad Nacional de México, 1968, p. 368 – 373. 
151 Ibid. Huipilli est un terme nahuatl pour désigner une blouse portée par les femmes. En maya K'iche cette blouse 

s'appelle po't. in Lina Barrios, Miriam Nimatuj, Raquel García y YamaniK Pablo, Indumentaria maya milenaria, 

Ministerio de Cultura y Deportes, Ediciones Maya’ Na’oj, Ciudad de Guatemala, 2016, p. 48. En tojolabal kuna, 

in. Carlos Lenkersdorf, DTE, Carlos Lenkersdorf, 2010, p. 571. 
152 Radical tojolabal et tzotzil qui signifie chemise, in. Carlos Lenkersdorf, Diccionario tojolabal-español, idioma 

mayense de Chiapas, b’omak’umal tojol’ab’al – kastiya, Carlos Lenkersdorf, 2010, p. 131 et Robert M. Laughlin 

with John B. Haviland, The great tzotzil dictionary of Santo Domingo Zinacantán, Vol. 1 Tzotzil/English, 

Smithsonian Institution Press, Washington, 1988, p. 166. En K'iche: xial, en yucatèque xikul, in. Lina Barrios, 

Miriam Nimatuj, Raquel García y YamaniK Pablo, Indumentaria maya milenaria, Ministerio de Cultura y 

Deportes, Ediciones Maya’ Na’oj, Ciudad de Guatemala, 2016, p. 102. 
153 Les femmes portaient simplement une jupe qui pouvait s'attacher à l'aide d'une ceinture et la poitrine restait 

nue, in. Diego de Landa, Relación de las cosas de Yucatán, cap.6, Edición de Miguel Rivera Dorado, Madrid, 

Alianza Editorial, 2017(1566), p. 154.  
154 Tomás de la Torre, DSECRC (1544-1546), Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo 

Superior de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 192 
155Ibid., p. 187. 
156 Ibid., p. 180. 



 

44 
 

Antonio de Remesal nous décrit la beauté des coiffes des hommes et des femmes car, 

aussi bien les hommes que les femmes, arboraient de splendides fleurs de toutes les couleurs 

ainsi que de précieuses plumes de quetzal:  

 
Todos los indios gentiles destos montes dejan crecer el cabello, y (…).en él ponen flores y 

plumas de diferentes colores, con que salen y parecen muy galanos. Andando el cuerpo desnudo, 

excepto una venda con que se ciñen por la honestidad, y aunque usan mantas de algodón con que 

se cubren, pocas veces, las mujeres andaban con el cabello largo tendido al aire, de la cintura 

abajo se cubrían con unas mantas de algodón de listas de colores, y no había más vestido, excepto 

si algunas principales se cubrían la cabeza, y pechos cuando salían en público con un paño 

blanco de algodón157. 

 

1.6 Conclusion 

 

Ce chapitre a voulu côtoyer de plus près les populations chiapanecas, zoques et mayas 

qui vivaient sur le territoire juste avant la venue et la conquête des Espagnols. Même si la grande 

majorité des documents qui l'ont traité proviennent de sources espagnoles, il a été nécessaire 

pour plusieurs raisons. Tout d'abord, il a dressé un tableau des réalités de ces populations dont 

leur désignation identitaire a été balayée sans se préoccuper de ce qu'elles étaient ou ce qu'elles 

faisaient là, sur leurs terres qui n'allaient plus leur appartenir. Nous devions connaître le 

fonctionnement de ces groupes de populations afin de comprendre les différentes stratifications 

qui vont naitre et la manière dont elles vont voir le jour durant l'époque coloniale dans la future 

Audience de Guatemala. Il a été important d'aborder leur religion, la manière qu'ils avaient (et 

ont) de percevoir le monde, autour de cet univers ainsi que la dévotion et l'attachement qu'ils 

offrent à leur terre. Il y avait des Histoires avant l'arrivée des Espagnols, "un mundo donde 

[quepaban] muchos mundos158". Il y avait du commerce entre les différentes villes, des guerres 

pour étendre sa domination, des temples, des bibliothèques et des savoirs millénaires amenés 

par d'autres populations plus au nord, les Toltèques et les "Aztèques", qui bouleversèrent bien 

avant l'arrivée des Espagnols la civilisation maya. Cependant, la Conquête de l'Amérique et sa 

colonisation par la Couronne Espagnole ont été un bouleversement complet à tous les niveaux. 

Les Indiens vont devoir se battre et redresser la tête, trouver des moyens pour contourner les 

lois espagnoles qui n'ont jamais été les leurs et se servir de cultures étrangères sur leurs terres 

d'autrefois pour se retrouver et affirmer leur identité propre.  

  

                                                           
157 Antonio de Remesal, HGIO, tomo II, libro 11, cap. XX, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad 

de geografía e  historia, 1932 (1619), p. 588. 
158 Ana Esther Ceceña, "La resistencia como espacio de construcción del nuevo mundo", Chiapas, n°7, Neus 

Espresate, México, 1999, p. 93 – 114. 



 

45 
 

  

(…)Cuando la llegada de los blancos, de los caxlanes, el ardor belicoso 

de los Bolometic se lanzó a la batalla con un ímpetu que-vino a caer 

desmoronado. Peor que vencidos, estupefactos, los Bolometic resintieron 

en su propia carne el rigor de la derrota que antes jamás habían padecido. 

Fueron despojados, sujetos a cárcel, a esclavitud. Los que lograron huir (la 

ruindad de su condición les sopló al oído este proyecto, los hizo invisibles 

a la saña de sus perseguidores para llevarlo al cabo), buscaron refugio en 

las estribaciones del cerro. Allí se detuvieron a recontar lo que se había 

rescatado de la catástrofe. Allí iniciaron una vida precaria en la que el 

recuerdo de las pasadas grandezas fue esfumándose, en la que su historia 

se convirtió en un manso rescoldo que ninguno era capaz de avivar. 

 De cuando en cuando los hombres más valientes bajaban a los parajes 

vecinos para trocar los productos de sus cosechas, para avistar los 

santuarios, solicitando a las potencias superiores que cesaran de 

atormentar a su waigel, al tigre, que los brujos oían rugir, herido, en la 

espesura de los montes. Los Bolometic eran generosos para las ofrendas. Y 

sin embargo sus ruegos no podían ser atendidos. El tigre aún debía recibir 

muchas heridas más. 

 Porque la codicia de los caxlanes no se aplaca ni con la predación ni 

con los tributos. No duerme. Vela en ellos, en sus hijos, en los hijos de sus 

hijos. Y los caxlanes avanzaban, despiertos, hollando la tierra  con los 

férreos cascos de sus caballos, derramando, en todo el alrededor, su mirada 

de gavilán; chasqueando nerviosamente su látigo. 

 

 

 

Rosario Castellanos, "La Muerte del tigre159", Ciudad Real.  

  

                                                           
159 Les Espagnols n'ayant jamais vu de jaguar (ou balam) nomment l'animal tigre par substitution, car mot qui 

tend à se rapprocher le plus de l'animal américain du fait de caractéristiques physiques similaires. Cependant, le 

tigre ne pourra jamais remplacer spirituellement ce qu'est le jaguar pour les populations mayas : " es un portador 

de diversas energías sagradas. El jaguar, en todo caso, viene a ser un símbolo del poder que reina en el corazón 

de la Tierra y en la parte oscura del universo". Voir María del Carmen Valverde Valdés, “El jaguar entre los 

mayas. Entidad oscura y ambivalente”, Arqueología Mexicana,  núm. 72, 2005, p. 47-51. 



 

46 
 

  



 

47 
 

 

2 CHAPITRE II - LES CONQUÊTES DU CHIAPAS   

 

 

La conquête du Chiapas ne s'est pas faite en une seule fois. Les populations du territoire 

ne se sont pas soumises au pouvoir espagnol sans avoir résisté des années durant pour conserver 

leur liberté. Les tribus indiennes ont résisté aux Espagnols car elles ne voulaient pas être 

assujetties aux envahisseurs hispaniques. Les Espagnols ont dû entreprendre plusieurs 

expéditions afin de conquérir les territoires du Chiapas. Nous avons à l'esprit l'intervention de 

Diego de Mazariegos qui, en 1528, scelle le sort des Chiapanecas, Zoques et Mayas160. 

Cependant, le Chiapas avait connu un épisode plus belliqueux et plus intense quelques années 

auparavant suite à la venue d'un précédent conquistador et grand ami de Cortés, Luis Marín, 

accompagné de Bernal Diaz del Castillo qui, dans Historia Verdadera de la Conquista de Nueva 

España, nous narre cette expédition en 1524 [Fig. 4]. Dans les terres qui formeront la province 

du Chiapas, la conquête espagnole a donc commencé en 1524 et non en 1528 lorsque 

Mazariegos arriva et bâtit ce qui deviendra la ville de Ciudad Real. Bernal de Diaz del Castillo 

ne peut pas être plus précis quand il dit que c'est Hernan Cortés qui "mandó al capitán Luis 

Marín que fuese a conquistar e a pacificar la provincia de Chiapa161"  accompagné de lui-

même (de l'auteur). Même, si de toute évidence, la conquête des terres chiapanèques allait tôt 

ou tard arriver, elle a été accélérée lors de soulèvements zoques dans le Tabasco dès 1522 quand 

ceux-ci se sont révoltés contre les encomenderos et les tributs auxquels ils devaient se 

soumettre162. Fâcheuse situation alors que les encomenderos devaient "traer de paz a todos los 

yndios de sus encomiendas163" sur tout le continent américain. La convoitise et l'appât du gain 

ont été les moteurs dans la colonisation du Chiapas comme ils le furent pour les autres territoires 

d'Amérique. Cortés eut vent d'une ville magnifique et riche dans le sud du Mexique : Chiapan. 

Il avait des plans futur afin d'exploiter les richesses qu'elle recelait et poblar ces territoires 

comme il l'avait entrepris dans le centre du Mexique en s'appropriant de nombreuses terres et 

                                                           
160 Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas", Historia de los pueblos indígenas de 

México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1994, p. 81. 
161 . Bernal Diaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 766. 
162 Ibid. 
163 Tomás López Medel, Visita de la gobernación de Popayán: libro de tributos (1558-1559), Edición de Berta 

Ares  Queija, , Centro  de Estudios  Históricos, Colección Tierra Nueva e Cielo Nueva, Madrid, 189, p. 154.  



 

48 
 

en les distribuant aussi à ses compagnons d'armes164. En 1523, Cortés avait traversé le 

Soconusco et le 15 octobre 1524, fit part des causes de la conquête des terres chiapanèques dans 

une de ses Lettres destinées à Charles Quint :  

 

Después acá he sido informado de ciertos españoles que yo tengo en la provincia de 

Soconusco, como aquestas ciudades con sus provincias y otra que se dice de Chiapa, que está 

cerca de ellas, no tienen aquella voluntad que primero mostraron y ofrecieron; antes diez que 

hacen daño en aquellos pueblos de Soconusco, porque son nuestros amigos. De las provincias 

comarcanas a la villa del Espíritu Santo y de las que servían a los vecinos de ella, (…) que 

algunas de ellas se habían rebelado y aun muerto ciertos españoles.  y así para reducir éstas al 

real servicio de vuestra majestad como para traer a él otras sus vecinas, porque la gente que en 

la villa está no bastaba para sostener lo ganado y conquistar éstas, envié un capitán con treinta 

de caballo y cien peones, algunos de ellos ballesteros y escopeteros y dos tiros de artillería, con 

recado de munición y pólvora. Los cuales partieron a 8 de diciembre de [1]523 años165. 

 

. Dans la "Relación de los gastos que hizo Cortés en el apresto de una armada que envió 

al Cabo de Honduras166", nous savons que Cristobal de Olid fut le chef de l'expédition pour 

conquérir les territoires qui se situaient dans le Golfe de Hibueras, en Honduras167. Au même 

moment, Pedro de Alvarado allait vers le Guatemala, en terres Kaqchiqueles "con ochenta y 

tantos de caballo y doscientos peones, en que iban muchos ballesteros y escopeteros y cuatro 

tiros de artillería con mucha munición y pólvora168". A l'origine, il devait être envoyé pour 

pacifier le Chiapas mais Cortés décida au dernier moment que ce soit Luis Marín qui aille le 

conquérir169. Au milieu du XVIème, le Lienzo de Tlaxcala et celui Quauhquechollan offrent un 

récit, à travers la vision coloniale indienne, de la conquête du Mexique Centrale et du 

Guatemala en 1524 des troupes espagnoles et Indiennes. 

 

                                                           
164 Une Lettre de l'Audiencia de México du 19 avril 1532 montre à quel point Cortés a profité de la grande distance 

avec la péninsule et la grande liberté dont il a joui dans sa course à l'enrichissement financier et territorial. Cortés 

avait menti sur la possession des terres et des tributs qu'il percevait.  
165 Hernán Cortés, Cartas de Relación, Editorial Porrúa, Mexico, 2007 (15 de octubre de 1524), p . 245- 246.  
166 Le titre complet de la Relación est Relación de los gastos que hizo Hernán Cortés en el apresto de una armada 

que envió al Cabo de Honduras al mando de Cristóbal Dolid, para conquistar, pacificar y poblar ciertas 

provincias de aquel golfo", 1529. 
167 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filológicas, 

universidad nacional autónoma de México, 1993, p. 80. 
168 Hernán Cortés, Cartas de Relación, Editorial Porrúa, Mexico, 2007 (15 de octubre de 1524), p . 245- 246. 
169 Ibid. 



 

49 
 

 

Figure 4 Expédition de Luis Marín et Pedro de Alvarado en 1524 

 

2.1 Conquête de Luis Marín  

 

 Durant l'été 1522, suite à la conquête de la région de l'actuel Etat de Tabasco par Gonzalo 

de Sandoval, les Espagnols fondèrent la ville d'Espiritu Santo appelé alors Coatzalcoacos. Du 

jour au lendemain, des villages nahuas, choles et zoques ont dû obéir aux Espagnols et ils leur 

devaient des services et tributs qui, pour eux, leur revenaient de droits du fait de leurs exploits 

durant la conquête. Cela était un peu trop facile aux yeux des Indiens voyant dans les Espagnols 

une menace qui envahissait des territoires, des villages et des ressources qui ne leur 

appartenaient pas. Bernal Diaz del Castillo dès le début du chapitre 166 de son œuvre souligne 

la résistance zoque dans le sud de Tabasco: 

 
Pues como estábamos poblados en aquella villa de Guazacualco muchos conquistadores 

viejos y personas de calidad y teníamos grandes términos repartidos entre nosotros, que era la 

misma provincia de Guazacualco e Citla y lo de Tabasco e Cimatán y Chontalpa y, en la sierras 

arriba, lo de Cachula e Zoques (…). Y como a los principios todas las más provincias que ha 

hábido en la Nueva España muchas de ellas se alzaban cuando les pedían tributo, y aun mataban 

a sus encomenderos, y los españoles que podían tomar a su salvo les acapillaban170  

                                                           
170 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 

[1568], p. 766.  



 

50 
 

Les premières populations du Tabasco à subir la politique de l'encomienda furent les 

Indiens de la Chontalpa, dont les villages de Copilco et Cimatán171, car ils se trouvaient sur la 

route menant à Chiapas et c'est en pensant à de futures expéditions dans cette région non 

conquise que les Espagnols fondèrent la ville d'Espíritu Santo172. Pour ne pas être perçus comme 

des personnes belliqueuses, Luis Marín eut l'idée de disperser la troupe en petits groupes et 

"[andaban] de pueblo en pueblo con una capitanía atrayéndolos de paz"173. Bernal Diaz del 

Castillo et Rodrigo de Henao, Francisco Martín et Francisco Jímenez174 s'en allèrent vers le 

village de Cimatán mais ils furent reçus directement avec hostilité par les Cimatèques qui se 

défendirent magistralement  

 
Les enviamos mensajeros a decir cómo íbamos, y la respuesta que dieron fue que [salieron 

a ellos] tres escuadrones de flecheros y lanceros, que a la primera refriega de flecha mataron a 

los dos de [sus] compañeros, e a [Bernal Diaz del Castillo le] dieron la primera herida de un 

flechazo en la garganta175. 

 

C'est suite à ce soulèvement et bien d'autres dans la région que Luis Marín se résolut à 

apporter les nouvelles à Cortès concernant les difficultés quant à la pacification des Indiens qui 

se trouvaient sur leurs terres ancestrales depuis des centaines d'années, alors 

 
Pues llegado a México, dio cuenta a1 Cortés de todo lo acaescido; y entonces le mandó 

que volviese a Guazacualco y envió con él obra de treinta  soldados, y entre ellos, a un Alonso 

de Grado, por mí muchas veces nombrado, y le mandó que con todos los vecinos que estábamos 

en la villa y los soldados que traía consigo fuésemos a la provincia de Chiapa, que estaba de 

guerra, que la pacificásemos y poblásemos una villa176. 
 

Peu avant le Carême 1524 et leur entrée à Chiapan177, les Espagnols arrivent au village 

de Zinacantán qui n'offre aucune résistance aux Conquistadores. Les Zinacantèques et les 

                                                           
171 Ibid. Le nahuátl du Mexique Central va peu à peu se modifier pour faire place à un nahuátl local. Beaucoup de 

villages baptisés en nahuatl comme Comitlán, Zinacantlan vont s'appeler en suite Comitán et Zinacantán. Voir Jan 

de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas", Historia de los pueblos indígenas de México, 

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1994, p. 83. En sociolinguistique cela est 

appelé "relâchement de la prononciation ou" loi du moindre effort articulatoire". Le son /t/ est devenu plus facile 

à énoncer que /tl/ souvent mis en lien avec le contexte social. Ici, les Mexicas et les Tlaxcaltèques ont été dominés 

par la présence linguistique maya. 
172 Francisco L. Jiménez Abollado, " Implantación y evolución de la encomienda en la provincia de Tabasco, 1522-

1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 14 – 39. 
173 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 

[1568], p. 767. 
174 Ibid. 
175 Ibid.. 
176 Bernal Díaz del Castillo,HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 

[1568], p. 768. 
177 La date de l'entrée à Chiapa a été modifiée dans l'édition de Léon Portilla mais restée dans celle qui nous sert 

ici pour notre recherche. Bernal Diaz del Castillo s'est trompé sur l'année qu'il pensait 1523:" Volvamos a nuestro 

camino, que fuemos río arriba hacia su cibdad, y era por Cuaresma, en el año de mil y quinientos y veinte y tres 

años"(voir édition de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015, p. 770) mais la lettre de Cortés 



 

51 
 

Indiens de Cachula vont s'allier aux Espagnols voyant qu'ils partaient pour la grande Chiapa 

afin de pacifier le territoire et sauver les zoques et tzotziles de l'esclavage chiapanèque même 

si "estos indios de Cachula que he dicho iban temblando de miedo178". Nous pourrions ici faire 

un parallèle avec les évènements de la conquête du Mexique Central et l'alliance des 

Tlaxcaltèques avec les Espagnols pour les mêmes raisons face aux Mexicas. Les Espagnols 

vont alors avoir des alliés qui vont les secourir à maintes reprises durant leur périple. Comme 

nous l'avons dit, les Chiapanecas étaient de redoutables combattants. Il faut souligner, qu'à ce 

moment-là, en 1524, ils ne se battaient pas contre des Espagnols, mais contre des adversaires 

qui foulaient leurs territoires. Ce sont quelques années après, que leurs rébellions prendront un 

autre sens, celui de survivre face à leurs oppresseurs hispaniques. La force de frappe, les armes 

sophistiquées et le nombre de guerriers chiapanecas ont suffi à semer le trouble chez les 

Espagnols qui essuyèrent difficilement les pertes quand les Chiapanecas surgirent de nulle part 

sur un chemin. A peine les Espagnols s'étaient-ils mis en route qu'arrivés à Ixtapa (Tabasco), 

les Chiapanèques vinrent à leur rencontre ou plutôt les chassèrent comme s'ils fussent gibier179. 

On peut comprendre dès lors la peur de Cachula. L'effet de surprise de la charge chiapaneca 

dérouta les Espagnols, les Zinacantèquess et ceux de Cachula, comme l'écrit Bernal Diaz del 

Castillo lors de sa première rencontre mémorable avec eux:   

 
"Y estando reposando en el puesto que teníamos pouestas nuestras velas y escuchas y 

corredores a dar mandado, y diciendo: ¡Al arma al arma, que vienen por todas sabanas180 y 

caminos llenos de guerreros chiapanecos! […] Tuvimos una gran batalla con ellos, porque traían 

muchas varas tostadas con sus tiraderas [ce sont donc des javelots et propulseurs] y arcos y 

flechas y lanzas muy mayores  que las nuestras, con buenas armas de algodón y penachos, y otros 

traían unas porras como macanas. Y allí donde estuvimos y fue la batalla había mucha piedra, y 

con hondas nos hacían mucho daño, y nos comenzaron a cercar de arte que de la primera rociada 

mataron a dos de nuestros soldados y cuatro caballos, y se hirieron sobre trece soldados y a 

muchos de nuestros amigos, y al capitán Luis Marín le dieron dos heridas. Y estuvimos en aquella 

batalla desde la tarde hasta en media hora después que anocheció; y como hacía escuro y habían 

sentido el cortar de nuestras espadas y escopetas y ballestas y las lanzadas, se retiraron, de lo 

cual nos holgamos. Y hallamos quince dellos muertos y otros muchos heridos, que no se pudieron 

                                                           
du 15 octobre 1524 pour pacifier Chiapa montre bien cette erreur: "he sido informado de ciertos españoles que yo 

tengo en la provincia de Soconusco cómo aquestas ciudades con sus provincias, y otra que se dice de Chiapán, 

que está cerca dellas, no tienen aquella voluntad que primero mostraron y ofrecieron; antes dizque hacen daño 

en aquellos pueblos de Soconusco, porque son nuestros amigos. Y por otra parte me escriben los cristianos, que 

envían allí siempre mensajeros, y que se disculpan que ellos no lo hacen, sino otros. Ici, il faut considérer l'ordre 

de Cortès comme intervenant a posteriori, pour tenter de remédier à un début de conquête calamiteux. Voir Hernán 

Cortés, "Cuarta relación del 15 de octubre de 1524", Cartas de relación, Editorial Porrúa, México, 2007, p. 233. 
178 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 770. 
179 Ibid., p. 771 
180 Sabanas: ici, prados : prés. Du taino de Hispaniola, voir Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 33, note 5, 

Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 [1568], p. 120. 



 

52 
 

ir, y de dos dellos, que nos parescieron principales, que allí prendimos se tomó aviso y plática y 

dijeron que estaba toda la tierra apercebida para dar otro día en nosotros181 

 

 Bien que le jour suivant "era cosa de espantar comó se juntaron [los Chiapanecas] (…) 

y comenzaron a pelear como rabiosos leones182, les Espagnols à cheval purent les faire fuir 

grâce aux renforts qui arrivèrent la nuit précédente en canoë. Une faiblesse défensive dans le 

camp chiapaneca ouvrit une brèche dans leur rang. Les Espagnols constatèrent que les 

Chiapanecas "se escondían entre unos pedregales, y otros se echaron al río, que estaba cerca 

e hondo, y se fueron nadando, que son en gran manera buenos nadadores183". Les villages 

alentours qui, pendant des années, ont souffert du joug des Chiapanecas "vinieron a ayudar, y 

dan en las espaldas, a los que estaban al rio batallando con nosotros, e hirieron y mataron 

muchos dellos, porque les tenían grande enemistad, como los habían tenido presos muchos 

años184". Avec le secours des Zinacantèques et des Cachulèques, Chiapan a capitulé et a prêté 

allégeance aux Espagnols car les seigneurs voulaient que les Espagnols arrêtassent de brûler les 

maisons dans leurs villages. Les Espagnols trouvèrent à Chiapan un grand nombre de 

prisonniers qui venaient de différentes régions. Nous constatons ainsi que les Chiapanecas 

commençaient à dominer un vaste territoire et Bernal Diaz del Castillo constate qu'ils avaient 

en leur ville : 

 
Tres cárceles de redes de madera llenas de prisioneros atados con collares a los pescuezos, 

y estos eran de los que prendían por los caminos, e algunos dellos eran de Teguantepeque; y 

otros zapotecas; e otros quilenes, otros de Soconusco185" 

 

Les "colliers" indiqueraient que les Indiens prisonniers de guerre ont été réduits en 

esclavage. Avec cette citation Bernal Díaz del Castillo montre l'étendue de la présence 

chiapaneca qui allait au moins de l'Isthme de Tehuantepec jusqu'au Soconusco au sud et 

s'étendant jusqu'aux terres du Tabasco à l'est. On comprend aisément qu'ils aient alors eu vent 

dès le début de l'avancée des Espagnols et qu'ils aient agi rapidement afin - d'essayer – de les 

dérouter. Grâce à cette capitulation, les Espagnols vont pouvoir renforcer leurs rangs avec des 

Chiapanecas qui sont devenus leurs alliés afin de pacifier un autre village indien révolté. En 

effet, les Espagnols ayant apporté la paix, en soumettant les Chiapanecas, demandèrent à 

Zinacantán, Copaguanastla, Pinola, Güegüiztlan, Chamula et d'autres villages zoques, tzeltales 

                                                           
181 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 771. 
182 Ibid., p. 772. 
183 Ibid., p. 774. 
184 Ibid., p. 776. 
185 Ibid., p. 777. 



 

53 
 

et tzotziles de faire acte d'obédience au roi d'Espagne186. Mais Chamula se révolta après qu'un 

soldat, sans la permission de Luis Marín, intervînt à son propre compte et ne pût s'empêcher de 

vouloir plus que ce que lui proposaient en or les Chamulas187. La conséquence de cet acte fut 

que les Chamulas se révoltèrent, avec l'aide d'autres villages, contre les Espagnols. En voyant 

la tournure des évènements Luis Marín demanda secours à ses nouveaux amis pour mettre fin 

à cette discorde qui s'envenimait de plus en plus et :  

 
[envió] a llamar a los de Cinacantan, que era gente de razón, y muchos de ellos 

mercaderes, y se les dijo que [los] trajesen doscientos indios para llevar el fardaje, e que iban a 

su pueblo porque allí era el camino de Chamula; y demandó a los de Chiapa otros doscientos 

indios guerreros con armas para ir en su compañía188. 

 

 C'est donc avec l'aide d'Indiens et grâce aux différends entre les ethnies que les 

Espagnols vont prétendre à leur hégémonie dans le Chiapas central d'autant plus que les 

Zinacantèques, faisant partie de la famille tzotzile, vont accepter de  combattre d'autres 

Tzotziles, les Chamulas, une autre ethnie tzotzil du Chiapas. Le camp espagnol va de nouveau 

être confronté à des Indiens qui vont tout faire pour défendre leur droit et une nouvelle fois, 

Bernal Diaz de Castillo souligne la témérité et ténacité des Chamulas qui défendent 

admirablement leurs positions. Les Chamula étaient très bien préparés, ils lançaient du haut des 

fortifications tout ce qui pouvait blesser les adversaires. En l'occurrence, Ils n'hésitaient pas à 

jeter : 

 
Mucha pez y resina ardiendo y agua y sangre toda revuelta, muy caliente, y otras veces 

lumbre y rescoldo, y nos hacían mala obra; y luego tras ello, mucha multitud de piedras muy 

grandes que nos desbarataron nuestros ingenios189.  

 

Et le but était atteint. Le résultat était de fatiguer l'avancée des adversaires. Plus les 

Espagnols avançaient plus les guerriers de Chamula leur entravaient le chemin et continuaient 

ainsi en jetant des nombreuses pierres ce qui empêcha nettement les Espagnols de progresser. 

De plus,  

 
 Tenían entonces las casas e pueblo de Chamula en una fortaleza muy mala de ganar e 

muy honda cava por la parte que les habíamos de combatir, e por otras partes muy peor e más 

fuerte. E ansí como llegamos con nuestro ejército, nos tiran desde  lo alto tanta piedra y vara y 

flecha, que cubría el suelo; pues lanzas muy largas con más de dos brazas de cuchilla de 

                                                           
186 Ibid.  
187 Ibid., p. 778. 
188 Ibid. Voyons ici que les alliés les plus récents devaient fournir les guerriers alors les plus anciens, ici les 

Zinacantèques, étaient cantonnés dans un rôle de portage. 
189 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 780.  



 

54 
 

pedernales, que ya he dicho otras veces que cortan más que nuestras espadas, y unas rodelas 

hechas a maneras de pavesinas, que se cubren todo el cuerpo cuando pelean y cuando no las han 

menester las arrollan y doblan de manera que no les hacen estorbo ninguno, y con hondas, mucha 

piedra. Y tal priesa se dan a tirar flecha y piedra, que hirieron a cinco de los nuestros soldados 

e a dos caballos, e con muchas voces e gran grita e silbos e alaridos e trompetillas y atabales y 

caracoles, que era cosa de poner espanto a quien no los conosciera. Y desque aquello vio Luis 

Marín, y entendio que los caballos allí no se podían aprovechar dellos, que era sierra, mandó 

que se tornasen a bajar a lo llano, porque adonde estábamos era gran cuesta y fortaleza; y 

aquello que les mandó fue porque temíamos que vernían allí a dar en nosotros los guerreros de 

otros pueblos que se dicen Qüiagüiztlán, que estaba alzado, y porque hobiese resistencia en los 

de a caballo. Y luego comenzamos a tirar a los  de la fortaleza muchas saetas y escopetas, y no 

les podíamos hacer daño ninguno con los grandes mamparos que tenían, y ellos a nosotros sí, 

que siempre herían muchos de los nuestros. 

 

Chamula était (et est toujours) bâtie en hauteur, ce qui rendait difficile l'accès aux chevaux 

et, grâce à cette topographie, les Mayas des Hautes Terres avaient l'avantage avec leur lances 

de "dos brazas" (plus de trois mètres de long) de piquer et transpercer leurs adversaires sans 

grandes difficultés, à part celui de manœuvrer la lourde lance190. Aussi, avec leurs flèches, ils 

purent sans problèmes tuer cavaliers et chevaux depuis les hauteurs de la ville entourée de 

fortifications en bois191. Le siège de Chamula piégeait les Espagnols : 

 

Y estuvimos aquel día desta manera peleando, y no se daban cosa ninguna por nosotros; 

y si les procurábamos de les entrar donde tenían hechos unos mamparos y almenas, estaban 

sobre dos mil lanceros en los puestos para defensa de los que les probamos entrar; ya que 

quisiéramos aventurar las personas en arrojarnos dentro de la fortaleza, habíamos de caer de 

tan alto, que nos habíamos de hacer pedazos, y no era cosa para ponernos en aquella ventura192. 

 

Diego de Godoy, greffier du roi qui accompagnait Luis Marín et Bernal Diaz del 

Castillo, décrit de manière très précise les affrontements que les Chamula ont eus contre les 

Espagnols. La Relación qu'il écrit à Hernán Cortés est le second document de grande valeur 

historique qui nous éclaire aussi sur les premières rencontres entre les Espagnols et les 

populations chiapanèques, zoques et mayas et plus spécifiquement, dans la relación, les 

premiers affrontements qui ont eu lieu entre les Chamulas et les Espagnols. Cette Relación 

informera Hernán Cortés " del descubrimientos de diversas ciudades y provincias, y guerra que 

tuvo con los indios, y su modo de pelear; de la provincia de Chamula, de los caminos difíciles 

y peligrosos, y repartimiento que hizo de los pueblos193". Nous constatons vraiment à quel point 

                                                           
190 Keisuke Gosawa, La Guerra entre los Mayas del posclásico tardío: Conceptos, prácticas, y proceso de 

expansión, Tesis dirigida por Dr. Alfonso Antonio Garduño Arzave, Ciudad Universitaria, CD. MX., Abril 2017, 

p. 166.  
191 Ibid., p. 169. 
192 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 779. 
193 Intitulé de Relación hecha por Diego Godoy a Hernán Cortés (1524), in Historiadores primitivos de Indias, 

Colleción dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958 p.  465.  



 

55 
 

les Chamulas et les villages alentours étaient de véritables guerriers avertis tout comme les 

Chiapanecas mais qu'ils savaient manier la ruse admirablement. Suite à une première journée 

qui avait fatigué considérablement les Espagnols purent se reposer et panser leurs plaies dans 

un village en contrebas, village qui avait été déserté afin que les habitants pussent défendre la 

place forte Chamula quand les Espagnols allaient y arriver. Mais cette nuit ne fut pas de tout 

repos, les Chamulas, comme tant d'autres durant les périodes de bataille, empêchaient les 

adversaires de se reposer et se moquèrent durant la nuit entière : 

 
Toda la noche hicieron muy grandes areitos y gritas, tañendo atabales, y muchas veces 

nos tiraban piedras y algunas flechas, y se oia cómo arrancaban piedras para tirar, porque 

sonaba al tiempo que la descargaban en el suelo194 

 

Bernal Diaz del Castillo rajoute même que les Chamulas "decián que otro día [les] 

habían de matar, que así se lo había prometido su ídolo195". Les Chamulas savaient vraiment 

ce que voulaient les Espagnols. On ne peut que penser à Hatuey, chef taino mort brûlé vif à 

Hispaniola, qui, avant de mourir dit à ses pairs, en leur montrant un panier rempli de bijou, que 

l'or était le véritable dieu des Espagnols et qu'ils ne croyaient qu'en cela et que c'était pour cet 

or que les Espagnols les tuaient196. Suite à l'altercation d'un Espagnol, qui, sans le consentement 

de Luis Martín, avait obligé les Chamula à donner plus d'or, ces derniers se sont rebellés et par 

la même occasion ont vite compris ce que les Espagnols venaient chercher : 

 
"Pues que deséais e queréis oro, entrad, dentro, que aquí tenemos mucho", y nos echaron 

desde las almenas siete diademas de oro fino, y muchas cuentas vaciadizas e otras joyas, como 

caracoles y añades, todo de oro, y tras ello mucha flecha y vara y piedra197. 

 

Les Chamulas en ont profité pour attiser l'envie des Espagnol et leur attirance pour le 

précieux métal. Ils se jouaient d'eux en une parfaite maitrise de l'art de la guerre. Bernal Diaz 

                                                           
194 Ibid, p. 466. 
195 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 780. 
196 Bartolomé de las Casas, Brevísima relación de la destrucción de las Indias, Edición y notas José Miguel 

Martínez Torrejón, Editorial Universidad de Antioquia, 2011 (1552), p. 36. Ya sabéis cómo se dice que los 

cristianos pasan acá, y tenéis experiencia qué les han parado a los señores fulano y fulano y fulano y a aquellas 

gentes de Haití (que es la Española). Lo mesmo vienen a hacer acá. ¿Sabéis quizá por qué lo hacen?”. Dijeron: 

“No, sino porque son de su natura crueles y malos”. Dice él: “No lo hacen por sólo eso, sino porque tienen un 

dios a quien ellos adoran y quieren mucho, y por habello de nosotros para lo adorar nos trabajan de sojuzgar y 

nos matan”. Tenía cabe sí una cestilla llena de oro en joyas, y dijo: “Veis aquí el dios de los cristianos; hagámosle, 

si os parece, areítos (que son bailes y danzas) y quizá le agradaremos y les mandará que no nos hagan mal. In. 

Bartolomé de las Casas, Brevísima relación de la destrucción de las Indias, Edición y notas José Miguel Martínez 

Torrejón, Editorial Universidad de Antioquia, 2011 (1552), p. 36. 
197 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 780. 



 

56 
 

del Castillo n'omet pas ce détail qui montre l'habilité des Chamulas à organiser la lutte car les 

Espagnols tombèrent dans le piège si évident des Chamulas.  

Si Chamula est venue en paix le jour suivant, c'est en grande partie grâce aux 

Zinacantèques (qui avaient déjà aidé les Espagnols à Chiapan), qui sont venus porter secours 

aux Espagnols. Contrairement à eux, ils étaient prêts à en découdre. Mais il ne faut pas oublier 

la dernière ruse de cette bataille qui revient encore une fois à l'esprit fin des Chamula. En cette 

période de l'année, la saison des pluies avait commencé et à la fin de cette journée harassante 

pour les deux camps, il avait plu plus d'une heure. Le brouillard s'était installé dans les Hautes 

terres de Chamula198. À ce moment, les Chamulas ont fait croire qu'ils avaient tous déserté la 

ville pour se réfugier dans les hauteurs afin de se protéger de la pluie et "la niebla [era] tan 

oscura, que apenas unos á otros [se podían] ver199". Les Chamulas ont pu ainsi faire croire, 

sans être vus, qu'ils n'étaient plus en train de défendre leur ville afin que les Espagnols 

pensassent qu'ils avaient laissé près de deux cents lances derrière eux contre les fortifications. 

Mais, à peine les Espagnols ont-ils passé une brèche, qu'ils se sont retrouvés nez à nez avec 

"docientos guerreros, los cuales arremetieron a [ellos] y [les] dan muchos botes de lanza200". 

Bernal Diaz del Castillo montre à quel point les Zinacantèques pouvaient être si valeureux et 

les sauvèrent tous d'une issue fatale car dit-il "si de presto no fuéramos socorridos de unos 

indios de Cinacantán, que dieron voces a nuestros soldados, que entraron tras nosotros en su 

fortaleza, allí perdiéramos las vidas201". Les Chamulas voyant le renfort, comprirent qu'ils 

n'allaient pas pouvoir résister ne voulant pas qu'il y eût plus de pertes au sein de leur village. 

C'est en pensant faire le bien que les Zinacantèques ont scellé en partie ce 30 mars 1524 le 

destin des Chamulas202.  

C'est en comptant les prisonniers, les femmes et les enfants que Godoy estime à plus de 

400 morts dans le camp des Chamulas sur les deux jours qu'aura duré la bataille203. Luis Marín 

en profita pour donner Chamula à Bernal Diaz del Castillo comme encomienda204. Mais même 

                                                           
198 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 781.. 
199 Relación hecha por Diego Godoy a Hernán Cortés (1524), in Historiadores primitivos de Indias, Colleción 

dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958 p.  466. 
200 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 781 
201 Ibid, 
202 Relación hecha por Diego Godoy a Hernán Cortés (1524), in Historiadores primitivos de Indias, Colleción 

dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958 p.  466. 
203 Ibid. 
204 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 782. 



 

57 
 

si Chiapa et Chamula, deux grands centres de pouvoir étaient devenus les alliés des Espagnols, 

d'autres villages tel que Güeyhuistlán, ne voulaient pas s'agenouiller devant les envahisseurs 

espagnols et s'étaient préparés à les affronter même si leurs forces n'égalaient pas celles de 

Chamula surtout que "los de Cinacantlán [dieron a los Españoles] sobre trecientos indios de 

guerra, que fueron con ellos"205. C'était simple, soit tous les villages qui se trouvaient sur le 

chemin des Espagnols se dressaient contre eux, soit les populations fuyaient dans les Hauteurs 

où personnes ne pourraient venir les déloger car les chemins étaient impraticables pour qui ne 

les connaissait pas. Après ce constat, du fait, que les Indiens se rebellaient aussi vite qu'ils 

étaient devenus alliés des Espagnols, le 6 avril 1524, exténués par tant de luttes incessantes et 

par la ténacité des Indiens, les Espagnols : 

 
[Se partieron] de estos dichos pueblos, de vuelta para Cenacantean, y [siguieron]  camino 

para Cematan, porque viendo que los pueblos que se daban de paz, tan presto se rebelaban, todos 

[…] perdieron esperanza206  

 

Même si quelques villages ont été donnés comme encomienda à quelques Espagnols, Luis 

Marín n'a pas construit une ville comme Cortés l'avait ordonné quand ils partirent pour 

conquérir les territoires du Chiapas, car lui et Diego Godoy "no tenían voluntad de poblar"207 

mais plutôt de retourner à leur encomienda qui leur appartenait à Coatzacoalcos. Des conflits 

internes ont vu le jour et des conquistadores comme Alonso de Grado qui prétendait à la moitié 

de la ville de Chiapa en signe de récompense ne l'obtint pas et s'en est allé se plaindre à 

Cortés208. Diego Godoy termine la Relación en spécifiant que les 34 esclaves, majoritairement 

des femmes et des enfants, qui appartenaient de droit à Cortés, devaient rester dans le Tabasco 

car leur santé devenait fragile et que "si se llevasen á la ciudad morirían todos en el camino"209.  

 Les Espagnols ont été surpris que la conquête du Chiapas en 1524 ne fût pas aussi facile 

par rapport aux souvenirs qu'ils avaient de leur avancée jusqu'à Tenochtitlán en 1519. En effet, 

la  majorité des populations mayas vivaient dans une multitude de petits états que les Espagnols 

ont dû conquérir un à un. Souvent, quand un village était conquis, un autre défendait les 

positions que les Espagnols pensaient avoir déjà gagnées. Au moment de la conquête en 1524, 

la majeure partie des indigènes qui habitaient le territoire des Hautes Terres l’occupait de 

                                                           
205 Relación hecha por Diego Godoy a Hernán Cortés (1524), in Historiadores primitivos de Indias, Colleción 

dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958 p.  467. 
206 Ibid. 
207 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 783. 
208 Ibid. 
209 Relación hecha por Diego Godoy a Hernán Cortés (1524), in Historiadores primitivos de Indias, Colleción 

dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958.p. 469. 



 

58 
 

manière dispersée et en petites populations. Plus l’on montait dans les hauteurs, plus les villages 

devenaient petits et éloignés210. C'était d'ailleurs le retranchement ultime pour pouvoir se 

défendre quand tout paraissait perdu. Sans doute Cortés avait vu juste dans le sens de poblar le 

territoire pour qu'il soit soumis pour de bon car, aussitôt les Espagnols partis, les Chiapanecas, 

Zoques et Mayas ont refusé de payer les tributs que leur avaient demandé les Espagnols et 

étaient prêts à se rebeller une fois de plus quand l'occasion allait se présenter.  

 

2.2 Les Invasions de Diego de Mazariegos et de Pedro de Portocarrero 

 

Nous n'avons pas de documents comme ceux de Bernal Diaz del Castillo ou de Diego 

Godoy qui, en tant que témoins oculaires, témoignent de ce qui s'est passé pendant cette 

deuxième expédition dans le Chiapas en 1528. Comment les Indiens ont-ils perçus cette 

nouvelle agression face à l'ennemi ? La différence cette fois-ci est qu'ils n'allaient pas se battre 

contre un adversaire banal comme cela aurait pu être le cas entre différents États durant l'époque 

préhispanique. Les Espagnols avaient été vus en 1524 comme des ennemis qui voulaient 

conquérir leur territoire. Mais, avec le système de tributs, d'encomienda et une vision totalement 

distincte du monde, c'est à partir de 1528 que les Indiens ont commencé à se rebeller contre un 

unique adversaire : l'Espagnol, pour sauvegarder leur identité et survivre. Un peu avant, sous 

les ordres de Cortés, Pedro de Alvarado en 1525 se dirigeait vers le Golfe de las Hibueras, 

traversa le Chiapas depuis le Guatemala mais n'eut pas le succès escompté face aux 

Lacandons211. C'est alors Pedro de Portocarrero qui colonisera deux ans après Comitlán 

[Comitán] non loin de Huehuetenango212.  

Devant ce refus et soulèvement dans les villages indiens, un autre conquistador a eu pour 

tâche de pacifier et de construire une ville afin que la présence espagnole soit pérenne sur le sol 

chiapanèque et accompagne les Indiens à devenir sujets du roi d'Espagne. Cependant alors qu'en 

1527, une expédition dirigée par Diego de Mazariegos se préparait, au sud, Pedro de Alvarado 

au Guatemala avait demandé de même à Pedro de Portocarrero. Les deux conquistadores 

allaient s'affronter sur le territoire de Comitán mais, c'était sans compter sur les relations 

familiales que Diego de Mazariegos allait sortir vainqueur de cette rivalité politique. 

                                                           
210 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputación Provincial, 1985, 

p. 139. 
211 Gudrun Lenkersdorf, "Resistencia a la conquista española en los Altos de Chiapas", Chiapas: Los rumbos de 

otra historia (dirigido por Mario Humberto Ruz), Centro de Investigaciones y estudios superiores en antropología 

social, México, 2004, p. 71 – 85.  
212 Ibid. 



 

59 
 

Portocarrero mourut sans postérité, la place dans l'Histoire du Chiapas étant concédée à 

Mazariegos. Pourtant, ils sont arrivés presqu'au même moment et ont réussi à fonder chacun 

une ville. Ce qui n'avait pas été le cas 4 ans auparavant par Luis Marín213.  

 Si encore aujourd'hui, dans les livres d'histoire, Diego de Mazariegos est le conquistador 

qui a pacifié et colonisé le Chiapas en 1524, c'est vraisemblablement à cause d'Antonio de 

Herrera et suivi par Antonio de Remesal qui le copia allègrement214. Ils n'avaient eu à leur  

connaissance que le récit de Diego Godoy, celui de Bernal Diaz del Castillo restant à cette 

époque encore non édité215. Godoy, n'informant à aucun moment qui était le chef de 

l'expédition, le nommant simplement Teniente216, pour Herrera et Remesal, il n'y avait aucun 

doute, les évènements de 1528 se seraient déroulés en 1524 et seraient l'œuvre de Diego de 

Mazariegos oubliant de ce fait tout ce qu'avait entrepris Luis Marín217. Selon eux, les 

Chiapanecas se seraient donc rebellés deux fois, une fois en 1524 et une autre en 1531218. 

Cependant, comme nous le verrons plus tard grâce à des documents postérieurs, cela ne s'est 

pas du tout passé de cette façon. Et pourtant, c'est bien cette Histoire qui écrit celle du Chiapas 

en présentant Mazariegos comme un héros219. D'ailleurs, aujourd'hui, pour le continent 

américain, il n'est plus vu comme tel car l'Histoire du monde, ayant été à tout point de vue 

soumise à une vision occidentale, est remise en question220. Mais revenons à ces deux 

expéditions.  

 

 

                                                           
213 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filológicas, 

universidad nacional autónoma de México, 1993, p. 151. 
214 Gudrun Lenkersdorf, "Remesal, Historiador controvertido", Estudios de Cultura Maya, IFFL, UNAM, Vol. 25, 

2004, p. 121 – 147. 
215 La première édition date seulement de 1623 et elle n'était que partielle. 
216 Jan de Vos, Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992., p. 40. Selon Jan de Vos, appelé 

Luis Marín seulement par teniente et non par son nom était intentionnel, dans le but de sortir avec quelques mérites 

et honneur: "En su narración, Diego de Godoy se mostró un verdadero maestro en ocultar el papel de Luis Marín. 

Nunca lo llama por su nombre, y si lo menciona, habla de él como "el teniente", sin dejar en claro quien realmente 

encabezaba la expedición. Este encubrimiento a veces causa una confusión muy desagradable, como, por ejemplo, 

en el comentario sobre la sujeción inicial del pueblo de Chamula: "Chamula asimismo me habla ido de paz al 

teniente a Chiapa". 
217 Ibid. 
218 Jan de Vos, "Leyendo una leyenda coleta: La Maldición de Fray Bartolomé", Memorias del primer congreso 

internacional de mayistas, UNAM, México, 1994, p. 7 – 27. 
219 Mais depuis les travaux de Jan de Vos  et de Gudrun Lenkersdorf, l'historiographie des épisodes de la conquête 

du Chiapas se rectifie de plus en plus. 
220 En le 12 octobre 1992, lors des célébrations des 500 ans de la conquête espagnole, à San Critobal de las Casas, 

la statut de Diego de Mazariegos, symbole de 500 ans de domination, est détruite par l'Alianza Nacional Campesina 

Emiliano Zapata (ANCIEZ) qui célébrait les 500 ans de résistance. 



 

60 
 

2.2.1 L'arrivée de Diego de Mazariegos à Chiapa 

 

Pourquoi est-ce Diego de Mazariegos qui fut choisi pour coloniser Chiapas ? La réponse 

est très simple : il était le cousin germain d'Alfonso de Estrada221 qui devint Gouverneur de 

Nouvelle Espagne suite au décès de Marcos de Aguilar en 1527222. Bernal Diaz del Castillo 

nous fait part de cette filiation au Chapitre 194 de Historia verdadera…  

 
Y lo primero que hizo [Alfonso de Estradas] fue enviar a Chiapa por capitán a un su primo 

que se decía Diego de Mazariegos y mandó tomar  residencia a don Juan Enríquez de Guzman, 

al que había enviado por capitán Marcos de Aguilar223 

 

Ce n'est pas Cortés qui envoya Diego De Mazariegos au Chiapas comme il est 

généralement dit mais bien Alfonso de Estrada224 le cousin de ce dernier. Nous en avons la 

preuve grâce à la Carta poder écrite le 23 novembre 1527 qui le spécifie clairement : 

 
"Yo el tesorero Alonso de Estrada, gobernador de esta Nueva España por sus majestades, 

hago saber a vos, Diego de Mazariegos, que yo he sido informado que es cosa conveniente y 

necesaria que las provincias de Chiapa y Llanos de ella se pueblen y conquisten, de que Dios 

nuestro señor y sus majestades serán muy servidos. 

"Y confiando de vos que sois tal persona, que haréis lo que por mí en nombre de sus 

majestades os fuere cometido y encargado, por la presente os nombro y proveo por capitán y 

teniente de gobernador de las dichas provincias de Chiapa y los Llanos de ella y de las otras 

provincias a ellas comarcanas, y os mando que vais a ellas con la gente que está presta para ir 

desde esta ciudad, y llegado a la dicha provincia de Chiapa pobléis y sitiéis una villa en la mejor 

parte que os pareciera, contorme a la instrucción que os tengo dada, en la cual elijáis y nombréis 

alcalde y Regidores y otros oficiales del concejo, y pacificar las dichas provincias que no 

estuvieren de paz, haciendo en los pueblos que estuviesen alzados y rebeldes vuestros 

requerimientos para que vengan de paz a la obediencia y servidumbre de su majestad225. 

 

On constate ici les mêmes principes de conquête et de colonisation que n'importe quel 

chef d'expédition devait honorer. Là où Cortés par le biais de Luis Marín avait échoué en 1524, 

                                                           
221 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filológicas, 

universidad nacional autónoma de México, 1993, p. 61. 
222 Thomas Hillerküss, “Blanquear apellidos: los Oñate-Salazar y el papel de los Rivadeneyra, de Medina de 

Rioseco, en el virreinato de la Nueva España del siglo XVI”, Genealogía, heráldica y documentación (Coord.: 

Amaya Garritz y Javier Sanchiz), UNAM, IIH, 2014, p. 41 – 75. Luis Ponce de Léon fut gouverneur de la Nouvelle 

Espagne suite à une demande d’une commision d’investigation pour enqueter sur les agissements d'Hernán Cortés 

qui fut démis de ces fonctions de gouverneur le 4 juillet 1526. Avant de mourir à son tour, le successeur de Ponce 

de León, Aguilar, avait remis un pouvoir le 22 février 1527 pour qu'Estrada soit élu Gouverneur de Nouvelle 

Espagne, fonction qu'il prendra seul le 22 août 1527 alors que jusqu'à cette date il cogouvernait avec Gonzalo de 

Sandoval, grand ami de Cortés. Voir Bernard Grunberg, Dictionnaire des Conquistadores de Mexico", Recheche 

Amériques Latines, L'Harmattan, Paris, 2001, p. 137.  
223 Bernal Díaz del Castillo, HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 

2015 [1568], p. 938. 
224 Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p.  30. 
225

 Alonso de Estrada, Carta poder a favor de Diego de Mazariegos para la conquista de la provincia de Chiapa, 

Tenochtitlan, 23 de noviembre de 1527, AGÍ, Guatemala 118. 



 

61 
 

Alonso de Estrada y voyait l'occasion de permettre à sa famille d'accéder à des statuts et à une 

vie prestigieuse, mais surtout, il avait à l'encontre de Cortés une aversion profonde226 et l'idée 

de l'empêcher de conquérir d'autres territoires et de le voir choir de son piédestal lui tenait 

considérablement à cœur, suite à sa nomination en tant que Gouverneur de la Nouvelle Espagne 

par Aguilar :  

 
 Muerto que fue Luys Ponce de Leon, començo el bachiller Marcos de Aguilar a gouernar, 

y proceder en la residencia de Cortes. Vnos holgauan dello, otros no: aq̃ellos por destruyr a 

Cortes, estos por conservalle (…) 227 

 

 Nous n'avons pas en notre possession de lettres écrites par Diego de Mazariegos qui 

racontent les évènements qui se sont déroulés durant son expédition, mais, nous en avons 

d'autres : des probanzas de méritos de la part de ses enfants, petits-enfants et arrière-petits-

enfants qui mettent en avant les grands services qu'il aurait rendus au nom de la Couronne 

espagnole228. Il faut dire que peu de temps après avoir conquis Chiapan, Diego de Mazariegos 

perdit tout ce qu'il avait lorsque Nuño de Guzmán, dirigeant la première Audiencia de México, 

ordonna que son cousin (décidément) Juan Enríquez de Guzmán lui quittât tout pouvoir229.  

Diego de Mazariegos avait 46 ou 47 ans lorsqu'il partit en novembre 1527 en tant que 

"capitán general a esta tierra y provincia de Chiapa con gente de espanoles bajo de su bandeja 

y capitanía"230. Il était accompagné de son fils Luis, 13 ans, lequel l'aida dans la pacification 

du Chiapas231, de Pedro de Estrada, son frère et de Baltazar Guerra, capitaine232. Mais il ne prit 

pas le même chemin que Luis Marín sur les ordres d'Alonso de Estrada du fait des tensions avec 

Espíritu Santo233. Il ne partit pas de cette ville mais de México en passant par Oaxaca et 

                                                           
226 Thomas Hillerküss, “Blanquear apellidos: los Oñate-Salazar y el papel de los Rivadeneyra, de Medina de 

Rioseco, en el virreinato de la Nueva España del siglo XVI”, Genealogía, heráldica y documentación (Coord.: 

Amaya Garritz y Javier Sanchiz), UNAM, IIH, 2014, p. 41 – 75. 
227 López de Gómora, La Segunda parte de la Historia General de las Indias que contiene la Conquista de Mexico, 

y de la Nueva España, En Anuers por Martin Nucio con provilegio imperial, 1552, p. 271R, lien: 

https://archive.org/details/lahistoriagenera00lpez_0/page/n545/mode/2up?q=Luys+Ponce+de+Leon, page visitée 

le 7 juillet 2020. 
228 Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p.  75. 
229 Ibid. 
230 Probanza de méritos y servicios de Luis de Mazariegos y Diego de Mazariegos, su padre, Ciudad Real de 

Chiapa, 29 de marzo de 1573, AGI, Guatemala, 118. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional 

Indigenista, 1990, p.  75. 
231 Ibid., p.76. Luis de Mazariegos se met en avant, tel est l'exercice dans les probanzas de méritos: "peleé e hice 

lo que los demás conquistadores hacían, hasta que todo se redujo al servicio de su Majestad". Vu son jeune âge 

il a plutôt du servir de page que de conquérant. 
232 Antonio de Remesal, HGIO, tomo I, libro V, cap. 13, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de 

geografía e  historia, 1932 (1619), p. 379.  
233 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filológicas, 

universidad nacional autónoma de México, 1993, p. 120. 

https://archive.org/details/lahistoriagenera00lpez_0/page/n545/mode/2up?q=Luys+Ponce+de+Leon


 

62 
 

Tehuantepec. Il entra au Chiapas par Jiquipilas puis traversa Ocosocoautla.234 [Fig. 5]. A 

Chiapan, les Chiapanecas ne montrèrent aucun signe de résistance et ils aidèrent même les 

Espagnols à soumettre quelques villages encore rebelles en territoire zoque. Ce qui signalerait 

du coup leur choix de rester alliés des Espagnols cette fois-ci. Pour d'autres, l'histoire se répétait 

encore une fois à cause des tributs que les Indiens devaient aux Conquistadores. Les 

Chiapanecas et les Zinacantèques aidèrent alors les Espagnols à conquérir et à pacifier "la 

provincia de los çoques y de los cendales235". Les seigneurs de Zinacantán en 1625 insistent 

bien pour que leur soutien et collaboration envers les Espagnols en 1528 soit prise en compte 

pour l'obtention de quelques privilèges et informent que leur aide a été précieuse lors de 

l'invasion espagnole au Chiapas: 

 
Los alcaldes y tatoques del pueblo de Sinacantlán, de la jurisdición de esta Ciudad Real 

de Chiapa, decimos que a nuestro derecho conviene probar y averiguar ad perpetuam memoriam, 

o como mejor haya lugar, cómo al tiempo de la conquista de esta provincia estuvimos de paz y 

con ésta nos ofrecimos y nuestros predecesores al real servicio sin premio fuerza ni necesidad de 

armas, y cómo con la dicha lealtad salimos hasta el pueblo de Xiquipila, que dista del nuestro 

más de treinta leguas, a recibir a los españoles conquistadores con bastimentos, refrescos y otras 

cosas a usanza de los naturales236 

 

Et ce n'est pas seulement grâce à leur aide et à celle des Chiapanecas si les Espagnols 

ont pu vaincre des villes et villages qui leur résistaient. Il n'y a pas qu'eux qui ont grossi les 

rangs de l'armée de Mazariegos mais aussi des Mexicas, des Tlaxcaltèques et Zapotèques à 

l'instar des troupes de Pedro de Alvarado qui s'en allèrent dans les contrées guatémaltèques237. 

En effet, Alonso de Torre, soldat qui accompagna Mazariegos pendant la conquête du Chiapas, 

nous offre son témoignage en 1573, lors de la probanza de méritos de Luis de Mazariegos:  

 
Dijo que sabe y vio este testigo que el dicho Diego de Mazariegos, capitán, con la gente 

de españoles que trajo y amigos mexicanos y tlaxcaltecas y zapotecas, conquistó y pacificó 

muchos pueblos de indios de esta provincia que estaban rebelados de guerra, en las cuales 

guerras pasó muchos trabajos de hambres y los demás trabajos que suelen pasar en las guerras, 

y trajo a los naturales al conocimiento de Dios nuestro señor y al servicio de su majestad, como 

de presente lo están, todo lo cual este testigo sabe porque lo vio y se halló con el dicho Diego de 

Mazariegos como su soldado y alguacil mayor, que este testigo era en aquel tiempo, y por esto 

sabe y vio todo lo contenido en la dicha pregunta238
. 

                                                           
234 Voir Infra, Annexe 2, p. 172. 
235 Probanza de méritos y servicios de los principales y del común de Zinacantán, Ciudad Real de Chiapa, 23 de 

abril de 1625, AGI, Guatemala 123, in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, 

p. 83.  
236 Ibid., p. 82. 
237 Michel Oudijk Matthew Restall, La conquista indigena de mesoamerica El caso de Don Gonzalo Mazatzin 

Moctezuma, Instituto Nacional de Antropología e Historia, Puebla, 2008, p. 37.  
238 Probanza de méritos y servicios de Luis de Mazariegos y Diego de Mazariegos, su padre, Ciudad Real de 

Chiapa, 29 de marzo de 1573, AGI, Guatemala, 118,  in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional 

Indigenista, 1990, p. 77.  



 

63 
 

 De même, il faut rectifier qu'en 1528, les Chiapanecas n'ont pas fait de suicide collectif 

lors de l'entrée des Espagnols dans Chiapan239 comme nous le verrons par la suite. A ce 

moment-là, les Chiapanecas n'avaient absolument pas levé les armes. C'est quelques années 

plus tard, en 1532, que la bataille du Sumidero a eu lieu lorsque le capitaine Baltazar Guerra 

était encomendero de Chiapa de los Indios240. Arrivé à Chiapan, comme l'avait ordonné Alfonso 

de Estrada, Diego de Mazariegos fonde Villa Real du nom du lieu de naissance d'Estrada. 

D'ailleurs, il faut rectifier les dires de Remesal car, c'est bien Estrada qui attribua le nom de 

Villa Real et non son cousin Mazariegos241. Cependant, quelques mois après, Diego de 

Mazariegos décide de changer de site afin que sa ville perdure et que lui et ses Espagnols 

s'acclimatent plus facilement à leurs nouvelles terres. Remesal nous l'explique : 

 
Y tres o cuatro días después el capitán Diego de Mazariegos juntó a todos los principales 

del ejército en su casa, y les hizo una plática, declarando el fin que había tenido en hacer allí 

aquel pueblo, que era la conservación de lo que con tanto trabajo habían ganado. Dijo también, 

que el sitio no le daba por perpetuo, sino que había escogido aquel mientras hallaba otro mas 

acomodado, para fundar y hacer morada de propósito242. 

 

Pendant ce temps, plus au sud, un autre conquistador du nom de Pedro de Portocarrero 

venant de Santiago de los Caballos pacifiait de son côté la vallée de Comitán où il avait fondé 

une ville : San Cristobal, sous les ordres de Jorge de Alvarado, le frère de Pedro de Alvardo et 

le beau-fils d'Alonso de Estrada. Mais sur ces terres chiapanèques, il ne devait en rester qu'un… 

 

2.2.2 La Conquête oubliée de Pedro de Portocarrero 

 

 Comme il a été dit au début de chapitre, Pedro de Portocarrero n'est pas resté dans 

l'Histoire du Chiapas alors qu'il fut le premier des deux conquistadores à y pénétrer en 1527 

[Fig.5]. Les arcanes de la politique ont eu raison de lui. Mais cela est dû en partie aux si 

grandiloquentes  éloges que fit Antonio de Remesal envers Diego de Mazariegos dans Historia 

General de las Indias.... II donna tous les atouts et éloges d'un formidable capitaine et 

conquistador qui aurait livré bataille et est en serait sorti vainqueur de batailles auxquelles alors 

qu'il n'y a jamais participé: 

 

                                                           
239 Jan de Vos, Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992., p. 100. Voir Infra, p. 76. 
240 Voir supra, p. 75. 
241 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filológicas, 

universidad nacional autónoma de México, 1993, p. 172. Le texte de Remesal a été édité pour la première fois en 

1619, soit près d'un siècle après la conquête du Chiapas. 
242 Antonio de Remesal, HGIO, tomo I, libro V, cap. 14, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de 

geografía e  historia, 1932 (1619), p. 382. 



 

64 
 

Comienza la historia predominica de la provincia de Chiapa, período en cuyo centro está 

puesto el tercer gran personaje de la Historia, Diego de Mazariegos, fundador de la Villa Real, 

antecesora de Ciudad Real de Chiapa. Antes de transcribir una serie de documentos sobre la 

fundación de la villa y las ordenanzas contenidas en las actas cabildanas —que gracias a él se 

conservan— (…) y toma [Remesal] a Mazariegos por el conquistador de Chiapa, atribuyéndole 

victorias en batallas que jamás libró. Por ello, partiendo de datos equivocados, ya no puede 

acertar en la interpretación de los sucesos siguientes. Transforma, en cambio, a Mazariegos en 

un gran héroe que correspondía, a la vez, a la imagen que las familias oligárquicas de Ciudad 

Real habían formado de su fundador y progenitor cuando Remesal las conoció. La ingeniosa 

composición remesaliana ha pasado, lamentablemente, por historia oficial de Chiapas hasta 
nuestros días, y sólo en años recientes comienza a ser rectificada243. 

 

 

 

Figure 5 Expéditions de Diego de Mazariegos et de Pedro Portocarrero 1527-1528 

 

Et pourtant, Diego de Mazariegos n'était pas le seul conquistador à ce moment-là au 

Chiapas. Pedro de Portocarrero avait déjà un important passé de conquistador qui tissa de 

solides liens avec Pedro de Alvarado244. Il entreprit d'étendre le territoire de son ami et de Jorge 

de Alvarado, frère de Pedro de Avarado. Avant de conquérir el Valle de Comytlán, Pedro de 

Portocarrero entreprit la conquête du Guatemala avec les Alvarado. Il quitta le centre du 

Mexique pour se diriger vers les territoires cuchumatan et k'iche dans le Guatemala actuel. Ces 

                                                           
243 Gudrun Lenkersdorf, "Remesal, Historiador controvertido", Estudios de Cultura Maya, IFFL, UNAM, Vol. 25, 

2004, op. cit., p. 121 – 147. 
244 Pedro de Portocarrero se maria plus tard avec la fille de Alvarado. Pour approfondir les relations entre les 

Conquistadores du Guatemala, voir Pastor Rodolfo Gómez Zúñiga, Tony Pasinski, " Oro, Plata, Polvo, Nada... 

Ascenso y caida del linaje de la cueva Alvarado, Guatemala, Siglo XVI", VIII Congreso Centroamericano de 

Historia, la Antigua Guatemala, 10 al 14 de julio de 2006, p.  1 – 30, lien: 

https://www.academia.edu/7268024/oro_plato_polvo_nada..._ascenso_y_ca%C3%ADda_del_linaje_de_la_cuev

a_alvarado, page visitée le 9 juin 2020. 

https://www.academia.edu/7268024/oro_plato_polvo_nada..._ascenso_y_ca%C3%ADda_del_linaje_de_la_cueva_alvarado
https://www.academia.edu/7268024/oro_plato_polvo_nada..._ascenso_y_ca%C3%ADda_del_linaje_de_la_cueva_alvarado


 

65 
 

Espagnols n'étaient pas seuls dans cette entreprise de domination à l'instar des Espagnols de 

Diego de Mazariegos. En effet, sans l'aide de guerriers de Texcoco, Cholula, Xochimilco et de 

Tlaxcala245, ils n'auraient pu traverser le détroit de Tehuantepec, le Soconusco, le sud du 

Chiapas puis les Hautes Terres guatémaltèques246 où vivaient d'innombrables populations 

mayas247. Partant de Santiago de los Caballeros, ville fondée sur les ruines d'Iximché des 

Kaqchiqueles248, il entra en territoire Tojolobal dans les Hautes Terres mayas chiapanèques 

après la chûte de Q'umarkaj249, ville importante des populations K'iché. Pedro de Alvarado fut 

nommé gouverneur de "la dicha tierra y provincia de Guatemala que son la ciudad de 

Guatemala que se dice ahora de Santiago, con la tierra de Chiapa y de Zinacantán y Tecpan 

Puyumatlán y de Acalá y de Cuxtepeques con las a ellas anexo pertenecientes250" lors de son 

séjour en Espagne afin de défendre ses droits sur les possessions des territoires dans les Hautes 

Terres mayas251. En son absence et sans avoir eu vent des nouveaux titres de Pedro de Alvarado 

octroyés par le roi, Jorge de Alvarado, son frère, envoya Pedro de Portocarrero fin 1527 pour 

conquérir et peupler la vallée de Comitán dont les territoires se trouvaient en dehors du pouvoir 

territorial d'Espíritu Santo (Coatzacoalcos)252. Ainsi, Pedro de Portocarrero fit marche vers les 

terres mayas du nord tout comme nous informe un certain Alonso Gomez Hidalgo le 22 juin 

1535 dans la Probanza y méritos: 

 
Fue mandado por el capitán [J]orge de Alvarado que a la sa[zón] era, después de dejada 

poblada y conquistada la d[ic]ha Ciudad de Santiago, que fuese en compania de don P[edr]o de 

                                                           
245 George Lovell, Christopher Lutz, "Pedro de Alvarado and the conquest of Guatemala, 1522-1524". En Past 

and present maya. Essays in honor of Robert M. Carmack, John Weeks (ed), Labyrinthos, 2001, p. 47-61. 
246 Jesús Mark García "Pedro de Alvarado, capitán de Hernán Cortés. Aproximaciones y diferencias", Quinto 

Centenario 9, Universidad Complutense de Madrid, 1985, p. 107 – 126. 
247:"El reino de Guatemala en la parte que va por las sierras estaban ciudades cercadas de cava muy honda como 

la que se llamaba Guatimala, y otra que era en sí la cabeza del reino, llamada Ultatlán, (…), y otros pueblos sin 

número de aquellas sierras. Por la parte de los llanos a la costa de la Mar del Sur, toda tierra felicísima cuando 

al principio entraron por aquella tierra los españoles, eran tantos y tan grandes los pueblos y lugares y de tan 

inmensas gentes poblados, que los que iban delante volvían muchas veces atrás al capitán pidiéndole albricias, 

que habían hallado otra ciudad como la de México, y esto cuasi a cada paso, como las veían tan grandes". Voir 

Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, tomo I, cap. LII, p. 277-278, Edición de Edmundo 

O’Gorman, México, UNAM, 1967 (1555), p. 501. 
248 Alvarado déclare qu'il a décidé de "[determinó] de quemar a los señores (…) y [mandó] quemar la ciudad y 

poner por los cimientos: porque es tan peligrosa y tan fuerte, que más parece casa de ladrones que no de 

pobladores. Pedro de Alvarado, Carta de Relación, in. Cartas de relación y otros documentos, Biblioteca de 

Historia Salvadoreña, San Salvador, 2000 (1524), p. 36. 
249 Tecpán Utatlán en nahuatl. 
250 Sobrecarta de la gobernación de Pedro de Alvarado (1530), AGI, Patronato 275, número 13. Voir Gertrud 

Lenkersdorf, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filológicas, universidad 

nacional autónoma de México, 1993, op. cit., p. 148. 
251 Juan Pedro Viqueira, "Historia crítica de los barrios de Ciudad Real", La Ciudad de San Cristóbal de las Casas, 

a sus 476 años: una mirada desde las ciencias sociales Consejo estatal para las Culturas y las Artes en Chiapas, 

2007, p. 31.  
252 Ibid. p. 32. 



 

66 
 

Puertocarrero [y] de[b]a[j]o de su bandera en servicio de Su Maj[estad] [a] las provincias y 

tierras de los llanos de Chiapa253 

 

Avant que Diego de Mazariegos en fasse autant, Pedro de Portocarrero fonda près de 

Comitán, la ville de San Cristóbal de Los Llanos: 

 
... el dicho don Pedro, llegado al valle de Comytlan con la gente que trajo, pobló una villa 

y puso en ella su picota y que no sabe' el nombre que le puso; y que cuando allí llegó estaba la 

tierra entre paz y guerra y que desde allí fue el dicho capitán a hacer entradas por la tierra 

adentro desta dicha provincia254 

 

 Le fils de Pedro de Portocarrero, Diego Hernandez de PortoCarrero demanda en 1577 

de témoigner des mérites de son père. À la question 3, les témoins devaient répondre  

 
Si sabían que el dicho don Pedro Puerto Carrero [...] fue y conquistó y pacificó la dicha 

provincia de Chiapa que estuvo de guerra, la puso debajo del real dominio de su Majestad y 

pobló y fundó la primera villa que en la dicha provincia de Chiapa se asentó y en ella hubo de 

los españoles y amigos que consigo llevó255. 

 

Cependant, Diego de Mazariegos fut informé que Pedro de Portocarrero avait fondé une 

ville avant la sienne. C'est alors qu'il décida de changer le site non loin de Comitán et qu'il 

nommerait aussi Villa Real, qui se distinguera plus tard comme étant la Villa Real de los 

Espagnols et celle au bord de Grijalva qui avant se nommait Chiapan, Villa Real de los 

Indios256. Il en serait peut-être différemment aujourd'hui quant à l'appartenance de l'état du 

Chiapas au Mexique car n'ayant pu se défendre devant Diego de Mazariegos et les documents 

de l'Audience de la Nouvelle Espagne lui donnant tort quant à l'appartenance de la vallée de 

Comitán se situant dans les Hautes Terres, ce qui aurait dû être normalement la délimitation 

entre Chiapa et Guatemala257, Pedro de Portocarrero fut obligé de retourner au Guatemala 

donnant ainsi ses territoires, comme l'avait spécifié Alonso de Estrada le 1er avril 1528 dans 

une lettre afin de rendre compte des possessions qui devaient revenir à Diego de Mazariegos258. 

                                                           
253 Probanza de Alonso Gómez Hidalgo, AGI, Patronato 55, número 2, ramo 2, f.5R, 5V, 22 de junio de 1535. 

Notre paléographie. 
254 AGI, Justicia 281, número 1, f.221. Voir Voir Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, 

Instituto de investigaciones filológicas, universidad nacional autónoma de México, 1993, op. cit., p. 158. 
255 Probanza de Diego Hernández Puerto Carrero, AGCA, Guatemala, A1.29.1 -40186-4675, voir Jan de Vos, 

Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992, op. cit., p. 105. 
256 Gertrud Lenkersdorf, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, Instituto de investigaciones filológicas, 

universidad nacional autónoma de México, 1993, op. cit., p. 173. 
257 Jan de Vos, Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992., p. 105. 
258 Alonso de Estrada, le 1er avril 1528 fit parvenir à Diego de Mazariegos une Carta de poder de Tenochtitlán 

dans laquelle il ordonne à Pedro de Portocarrero de repartir au Guatemala et tout en pensant à rectifier quelques 

informations mal utilisées concernant les territoires de son cousin. Voir Antonio de Remesal, Historia general de  

las indias occidentales,  y particular de la gobernación de chiapa y guatemala, tomo I, libro V, cap. 13, Guatemala, 

Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de geografía e  historia, 1932 (1619), 380. 



 

67 
 

Jan de Vos nous éclaire d'ailleurs sur les territoires de la vallée de Comitán qui n'appartenaient 

pas à la province de Chiapa à ce moment-là en se référant à Antonio de Remesal: 

 
...por cuanto la dicha villa se fundó y asentó primeramente en la Provincia de Chiapa [...], 

porque les pareció que en la dicha Provincia de Chiapa no convenía estar la dicha villa asentada 

[...], dijeron: que mudaban y mudaron el asiento de la dicha Villareal, que así está poblada en 

la dicha Provincia de Chiapa, a este dicho campo de Gueizacatlan [...], con lo cual dijeron 

habían y hubieron por asentada allí la dicha Villareal, con la jurisdicción y justicia de ella, según 

y como de antes estaba asentada en la dicha provincia de Chiapa259.  

 

Mais, la confusion dans les titres octroyés à Diego de Mazariegos par Alonso de Estrada 

comme "capitán y teniente de gobernador de las dichas provincias de Chiapa y los Llanos de 

ella y de las otras provincias a ellas comarcanas260" joua en sa faveur. Cet accord politique se 

passa à Huistán, non loin de la nouvelle Villa Real qui se conclut par un verdict favorable pour 

Diego de Mazariegos261. Il en profita alors pour raser San Cristobal tout en demandant aux 

Espagnols de Pedro de Portocarrero de choisir leur camp. Ainsi, Villa Real de los Españoles 

allait être le siège de Chiapa  qui en 1531 sera baptisée San Cristobal de los Llanos puis en 1536 

Ciudad Real. Et, peu à peu, les Zoques, les Chiapanecas, les Quelenes, allaient former la 

Province ou la Alcadia Mayor de Chiapa.262. C'est à ce moment que les états des différents 

groupes de populations perdirent leur place dans ce monde qui ne leur appartenait plus 

vraiment. 

 

2.3 Conclusion 

 

Dans ce chapitre, nous constatons une grande différence de données qui visibilisent les 

Indiens du Chiapas. En effet, à part les mémoires de Bernal Diaz del Castillo263 sur la région au 

moment de la Conquête, il y a très peu d'autres sources. Nous aurions aimé avoir en notre 

possession des documents comme le Memorial de Sololá des Kaqchiqueles de Francisco 

Hernández Arana y Francisco Díaz écrit vers la fin du XVIème qui retrace jour après jours la 

création de leur monde jusqu'aux terribles batailles et épidémies au Guatemala qui décimèrent 

leur population264; ou une Historia de Tlaxcala écrite en 1592 par Diego Muñoz Camargo, ou 

des lienzos comme celui de Tlaxcala qui retrace la conquête du Mexique Central et du 

                                                           
259 Jan de Vos, Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992., op.cit., p. 125. 
260 Alonso de Estrada, Carta poder a favor de Diego de Mazariegos para la conquista de la provincia de Chiapa, 

Tenochtitlan, 23 de noviembre de 1527, AGÍ, Guatemala 118. 
261 José Gustavo Trujillo Tovar, Comitán de Domínguez en efemérides, Consejo Nacional para la Cultura y las 

Artes, 2015, p. 49. 
262 Jan de Vos, "Origen y significado del nombre de Chiapas", Mesoamérica, vol. 4, núm. 5, 1983, p. 1 – 7. 
263 Il écrit HVCNE près de 45 ans après les faits. 
264 Voir Memorial de Sololá, in. Adrian Recinos, "Memorial de Sololá", Literatura Maya (Mercedez de la Garza 

coord.), Caracas, Venezuela, 1980 (XVI-XVIIème siècle). 



 

68 
 

Guatemala par les Tlaxcaltèques accompagnés des Espagnols et de Pedro de Alvarado265, ou 

celui de Quauhquecholan qui nous livre aussi un récit de l'entrée des Quauhquecoltecas et des 

Espagnols dirigés ici par le frère de Pedro de Alvarado, Jorge de Alvarado266. Malgré ces 

documents nous aurions pu penser avoir des traces de leurs passages au Chiapas (qui n'intègre 

pas le territoire du Soconusco dans notre recherche). C'est un énorme vide que nous apercevons 

lors de l'invasion de Diego de Mazariegos et de Pedro de Portocarrero en 1528. Mais cette 

différence montre l'impact de ces conquêtes, la volonté de reléguer au second plan toute trace 

indienne dans l'Histoire. Cela montre que les Espagnols façonnent le monde à leur manière. 

Une page se tourne définitivement. Cependant il aura fallu près de quatre ans pour que les 

Espagnols commencent à s'installer au Chiapas même si les terres lacandones ne furent jamais 

prises deux siècles durant. Néanmoins, le pouvoir espagnol se consolidait de plus en plus avec 

la ville de Ciudad Real qui se convertissait en un centre politique et économique qui ne 

commençait de s'étendre. 

 
 La prouincia y Obispado de Chiapa es mediterranea, entre Soconusco por el Sur,y lo 

vltimo de nueua España por el Poniente, y por el Norte,y Oriente, entre Tabasco, y la Verapaz 

de largo Leste Oeste, como quarenta leguas, y de ancho algunas menos tiene un pueblo de 

castellanos, que se llama Ciudad Real, sesenta leguas de Santiago de Guatemala267. 

 

Elle sera le lieu d'interactions, de changements culturels et de revendications identitaires. 

Les anciennes routes indiennes n'allaient plus exister, laissant place au camino real  qui reliait 

maintenant Ciudad Real à Santiago de Guatemala sur soixante-dix lieues268. A partir de ce 

moment, les Indiens vont changer leur manière de vivre pour survivre et apprendre ce qui 

n'existait pas avant dans leur culture269. Cependant les encomiendas et les tributs auxquels ils 

vont être soumis vont les rendre esclaves dans ce monde qui leur échappe de plus en plus. Mais 

malgré toutes les injures, les maltraitances, l'ignorance qu'ils subiront, les Indiens du Chiapas 

vont s'adapter en même temps que les premiers Africains ladinos et métisses et vont exprimer 

leur colère et l'injustice qu'ils subissent et résister au dominant même si cela allait leur en coûter 

la vie.  

                                                           
265 Isabel Bueno Bravo, " El Lienzo de Tlaxcala y su lenguaje interno", Anales del Museo de América, núm. 18, 

2010, p. 56-77. 
266 Florine Asselbergs, "La conquista de Guatemala: nuevas perspectivas del lienzo de Quauhquecholan en Puebla, 

México", Mesoamérica, vol. 23, núm. 44, 2002, p. 1 – 53. 
267 Antonio de Herrera, "Description de las islas, y tierra firme del  mar océano que llaman  Indias Occidentales", 

in. Historia general de los hechos de los castellanos en las islas i Tierra firme del mar océano, T.  IV, Decada VII 

y VIII,, Amberes, 1728 (1601), f. 27. 
268 Ibid. 
269 Ibid. 



 

69 
 

 

3 CHAPITRE III - L'INSTITUTION DES ENCOMIENDAS 

 

 

 Dès le début de la Conquête, Cortés, tel un grand orateur persuasif, vendit au nom du Roi 

d'Espagne, afin de réunir un groupe de personnes qui n'avaient rien à perdre, que cette 

expédition changerait leur vie à tout jamais et qu'ils auraient tous "sus partes del oro, plata y 

joyas que se hubiese, y encomiendas de indios"270. Cortés savait très bien que la meilleure 

manière pour consolider la conquête était de coloniser. Francisco de Gómara, son chapelain à 

la fin de sa vie, en fera mention dans Historia General de las Indias y Conquista de México: 

"quien no poblare no hará una conquista, y no conquistando la tierra, no se convertirá la gente, 

así la máxima del conquistar ha de ser poblar"271 et de ce fait, devenir encomendero et jouir de 

la main d'oeuvre indienne et sa richesse. La répartition des Indiens entre les plus valeureux ou 

les plus proches conquistadores était une source de rémunération pour leurs services. Il n'a pas 

fallu longtemps à Luis Marín, croyant Bernal Diaz del Castillo mort au combat lors du 

soulèvement de Cimatán272, pour qu'il répartisse les terres qui lui incombaient : 

 
Como es costumbre de Indias, y en aquella sazón se usaba, ya había repartido el capitán 

Luis Marín en otros conquistadores nuestros indios , e echó mensajero a Cortés para enviar las 

cédulas de encomiendas, y aun vendido nuestras haciendas273 

 

L'immense distance et donc le décalage avec la péninsule ont profité aux conquistadores 

de se répartir ainsi la main d'œuvre de villages entiers et, dès qu'un Espagnol venait à mourir, 

un autre prenait son privilège de se voir accorder une encomienda. Bernal Diaz del Castillo 

décrit l'adaptation des Espagnols à la situation. Alors qu'ils étaient attendus pour pacifier les 

Chiapanecas : 

 
Antes de llegar a la poblazón de Chiapa se hizo alarde de todos los de a caballo, 

escopeteros y ballesteros y soldados que íbamos en aquella entrada, y no se pudo hacer hasta 

entonces por causa que algunos vecinos de nuestra villa y otros forasteros aún no se habían 

                                                           
270 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 20, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 

[1568], p. 80.  
271Francisco de Gómara, Historia General de las Indias y Vida de Hernán Cortés, ch. 46, Biblioteca Ayacucho, 

Venezuela, 1979 [1553], p. 67. 
272 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 

[1568], p. 767. Voir Supra, Ch. 1, p. 52. 
273 Ibid., p. 192. 



 

70 
 

recogido, que andaban en los pueblos de la hacienda de Cachula demandando el tributo que les 

eran obligados a dar; y con el favor de venir capitán con gente de guerra, como veníamos, se 

atrevían de ir a ellos, que de antes ni daban tributo ni se les daba nada de nosotros274.  

 

Ils profitent de l'arrivée d'un contingent militaire, pour enfin se faire respecter et payer le 

tribut, ce qui en dit long sur l'effectivité des encomiendas aux premiers temps de la colonisation. 

L'encomienda était le prix que les conquérants et leurs descendants exigeaient à la Couronne 

espagnole pour les services rendus dans la Conquête des Indes. Grâce à ce système, les Indiens 

devaient se soumettre à des impôts exigés par leur encomendero et il permettait aux anciens 

Conquistadores de vivre décemment275. Cependant, les encomiendas vont exercer une pression 

incessante sur les communautés indiennes. Elles vont modifier complètement leurs sociétés sur 

différents points. En échange du paiement du tribut, l'encomendero avait la responsabilité 

d'instruire ses Indiens à la foi catholique et de les "civiliser". L'encomienda a alors été un des 

éléments fondamentaux dans l'acculturation des Indiens du Chiapas mais aussi dans toute 

l'Amérique276. Tout cela n'a pas été sans conséquence. Le pouvoir espagnol peinait encore à 

dominer le centre du Chiapas. Aussi, afin de comprendre le système des encomiendas et de 

l'imposition que les Chiapanecas, Zoques et Mayas ont dû accepter, nous allons dans un premier 

temps étudier les rébellions successives qui survinrent après la fondation de Villa Real puis 

dans un second nous centrer plus spécialement sur ce système politique et économique. 

 

3.1 Le cas Baltazar Guerra ou l'entrée des Chiapanecas et Zinacantèques dans le 

monde colonial espagnol  

 

Suite à la conquête de Mazariegos en 1528, les Chiapanèques acceptèrent la présence 

de conquistadores espagnols comme encomendero de leur ville Chiapan rebaptisée Villa Real 

et les tributs auxquels ils devaient maintenant se soumettre notamment en maïs, en capes 

("mantas") de coton277 et au travail forcé dans les premières plantations de canne à sucre278. 

Face à ces changements d'administration, lesquels s'opposaient dans leur fonctionnement aux 

principes et institutions indiennes qui avaient régi depuis des siècles les sociétés indiennes du 

                                                           
274 Bernal Diaz del Castillo,HVCNE, ch. 166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 

[1568], p. 766. 
275 Francisco L. Jiménez Abollado, " Implantación y evolución de la encomienda en la provincia de Tabasco, 1522-

1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 14 – 39. 
276 Zamora Acosta, Elías,Los mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, 1985, pág. 247 
277 Antonio García de León, Resistencia y utopía: memorial de agravios y crónica de revueltas y profecías 

acaecidas en la provincia de Chiapas durante los últimos quinientos años de su Historia, Colección Problema de 

México, Ediciones Era, 1981, p. 43. 
278 Mario Humberto Ruz, "Memorias del Río Grande", Chiapas: Los rumbos de otra historia (dirigido por Mario 

Humberto Ruz), Centro de Investigaciones y estudios superiores en antropología social, México, 2004, p. 43 – 70.  



 

71 
 

Chiapas279, des rébellions ont vu le jour à Chiapa de los Indios et à Zinacantán pour s'opposer 

à une imposition et un rendement toujours plus conséquent. Ces révoltes vont particulièrement 

construire la légende de la bataille du Sumidero. 

 

3.1.1 Première rébellion chiapanèque, 1532 

 

En 1532, les Chiapanecas décidèrent de se révolter contre cette politique de tributs. Ils 

interdirent toute entrée aux Espagnols dans la ville et toute intervention de reconnaissance aux 

seigneurs espagnols voulant les diriger280. Après que Pedro de Alvarado devienne gouverneur 

de la province de Chiapa, il envoya le capitaine Baltazar Guerra pour que celui-ci impose l'ordre 

sur son territoire nouvellement acquis. Baltazar Guerra, qui devient par la suite "teniente de 

gobernador en esta villa "281 fait part de ces révoltes à Pedro de Solorzano, autre conquistador 

et encomendero de San Cristóbal de los Llanos, et de sa victoire sur Chiapan. Il précise d'ailleurs 

que depuis tout ce temps, "no había llegado allí ningún capitán ni otra gente de españoles, ni 

se sabía de qué manera estaba"282: 

 
Muy noble señor Pedro de Solórzano, alcalde ordinario en esta villa de San Cristóbal por 

su majestad. Baltasar Guerra, capitán y teniente de gobernador en esta villa por su majestad, 

digo que a mi derecho conviene hacer cierta probanza sobre razón que estando la provincia de 

Chiapa rebelde al dominio de su majestad y compuesta en armas y de guerra contra los españoles 

y habiendo hecho muchos delitos, yo como capitán de su majestad, habiendo requerido a los 

señores y naturales todo lo que era obligado requerir y ellos no lo queriendo hacer, les di guerra 

con la gente y vecinos de esta villa, los conquisté y gané por fuerza de armas y los traje y sometí 

al yugo y dominio de su majestad283 

 

Mais avant de porter bataille aux Chiapanecas, Guerra n'oublie pas de mentionner dans 

sa probanza de méritos que si les Indiens changeaient d'avis et rendaient les armes maintenant, 

"los trataría y tendría por leales vasallos […] y les haría todo buen tratamiento"284. Guerra a 

le devoir d'expliquer les fondements et les raisons de s'approprier les terres indigènes. C'est le 

contenu propre au requerimiento, obligation légale depuis 1513. Bien entendu, sans interprète, 

les Indiens n'en connaissaient pas le contenu mais il témoigne qu'il a bien suivi la loi et que ce 

                                                           
279 Il y a bien sûr eu des invasions, des batailles, des luttes et des alliances politiques et donc des changements de 

gouvernants. 
280 Probanza de méritos y servicios de Baltazar Guerra, San Cristobal de los Llanos, 10 de septiembre de 1532, 

AGI, Justicia 281-1, ff. 283-306, Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 87.  
281 Ibid. 
282 Ibid. 
283 Ibid., p. 85. 
284 Ibid., p. 86. 



 

72 
 

sont les Indiens qui l'ont obligé à leur livrer bataille285. Selon le témoignage de Don Pedro qui 

était en 1554 cacique et gouverneur du village de Xaltepeque, les Chiapanèques avaient été de 

redoutables adversaires. Il vit venir  : 

 
Los indios de guerra del dicho pueblo de chiapa por el río arriba, por las orillas de él y a 

nado armados con sus escaguipiles y arcos y flechas, flechando a los españoles que estaban en 

la dicha ribera286 

 

Mais en pensant se défendre encore mieux, beaucoup de Chiapanecas se réfugièrent au 

pied de la falaise ou dans la grotte, où ils avaient coutume de se réunir pour prier leurs dieux. 

L'aubaine se présentait à Guerra quand il passa le barrage qu'avaient construit les Chiapanèques 

car il découvrit dans cette grotte "cúes de sacrificios y otras idolatrías"287 qu'il brûla sur le 

champ suite à quoi, les Chiapanecas, impuissants par ce qu'ils venaient de voir, se retranchèrent 

jusqu'au Sumidero où beaucoup se jetèrent du haut de la falaise de peur de tomber aux mains 

des Espagnols. Comme le soutient Guerra, "se despeñaban y echaban al río adonde morían"288. 

L'Espagnol mit directement fin à ce massacre pour se protéger et protéger le plus d'Indiens, 

bloqués en haut de la falaise, sans autre issue pour se sauver. Selon Guerra, "si no habían 

servido hasta entonces, era por no haber estado conquistados ni sojuzgados como ahora"289. 

Le mérite est grand pour Baltazar Guerra et la Couronne espagnole peut être fière des services 

qu'il a rendus sur les terres du Chiapas car depuis que les Chiapanecas sont venus en paix 

"algunas provincias de las que no han servido envían a decir que quieren servir y las que 

servían sirven mejor después que la dicha Chiapa está de paz"290. 

 

3.1.1.1 Le canyon du Sumidero et sa légende  

 

Cependant, il faut rectifier cette légende qui s'est construite autour de la bataille du 

Sumidero et dont Remesal en est en partie la cause lorsqu'il écrit que plus de 15 000 (!)291 

Chiapanecas se sont jetés depuis le Sumidero dans les eaux profondes du fleuve Grijalva. 

                                                           
285 William Sherman, Trabajo forzoso en América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987, 

p. 28. 
286 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGI, 

Patronato 60-3-1, ff. 1-103. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p.  114. 
287 Probanza de méritos y servicios de Baltazar Guerra, San Cristobal de los Llanos, 10 de septiembre de 1532, 

AGI, Justicia 281-1, ff. 283-306, Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituo Nacional Indigenista, 1990, p. 87.  
288 Ibid. 
289 Ibid., p. 88. 
290 Ibid., p. 88. 
291 La population de la ville vue dans le premier chapitre était estimée à 4 000 casas, entre 15 000 et 20 000 

habitants. A en croire Remesal, toute la ville aurait décidé d'un suicide collectif, ce qui est totalement aberrant bien 

sûr.  



 

73 
 

Comme évoqué dans le chapitre 2, il donne ce mérite à Diego de Mazariegos292 mais nous 

savons maintenant que cet évènement n'a aucunement eu lieu pendant sa conquête car les 

Chiapanecas étaient venus en paix à ce moment-là. Cependant, cela ne change en rien l'aspect 

hyperbolique qu'il tend à nous faire croire quand "El capitan Diego de Mazariegos los bajó del 

cerro a donde vivían y donde se despeñaron más de quince mil de ellos, en dos veces que fueron 

conquistados y cayendo murieron en el río"293.  

 

3.1.1.2 Témoignages véridiques 

 

Les réponses de témoins sur cette bataille du Sumidero dans la probanza ne concordent 

pas avec les dires de Guerra et encore moins avec ceux de Remesal. En effet, à la question 15 

qui veut informer de cet évènement294, le témoin Ruy López donne pour réponse qu'il vit 

"despeñarse gente de unos peñascos abajo"295 et non plusieurs personnes ou des centaines de 

personnes se jeter du haut de la falaise. Un autre témoin, Gonzalo Sobrino, est un peu plus 

précis lorsqu'il dit qu'il vit seulement "despeñarse algunos y caer en el río"296. Diego de Martín 

de la Zarza quant à lui est plus descriptif et nous informe même qu'une femme s'était jetée de 

la falaise et, nous devons le souligner, même s'il a été témoin de la scène, en aucun cas il n'est 

catégorique sur ladite mort des Chiapanecas, et notamment de l'Indienne chiapaneca, qui se 

jetèrent dans le Grijalva, car il ne put le voir de ses propres yeux :  

 
Los dichos chiapanecas del dicho estrecho se echaban algunos al dicho río, pero que no 

sabe si morían o no, y así mismo vio cómo se despeñó una mujer de un risco grande, y vio este 

testigo cómo el dicho capitán, viendo lo susodicho, se retrajo hacia atrás, y que cree que fue 

porque no peligrase gente297. 

 

Ce témoin souligne ici vraisemblablement l'humanité de Baltasar Guerra qui ne voulait 

pas qu'il y ait plus de morts lors de cet affrontement. S'il continuait d'avancer et de pousser dans 

leurs retranchements les Chiapanecas, cela se conclurait par de très nombreuses pertes du côté 

                                                           
292 Comme nous l'avons dit antérieurement, Remesal n'avait pas eu en sa possession l'Histoire véridique… de 

Bernal Diaz del Castillo, sans compter l'aveuglement dont il faisait preuve envers le conquistador héroique Diego 

de Mazariegos. 
293 Antonio de Remesal,  HGIO, Tomo I, libro V, cap. 14, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de 

geografía e  historia, 1932 (1619), p. 380. 
294 L'Intitulé de la question 15 dans la probanza de méritos de Baltasar Guerra est la suivante: "si saben que se 

despeñaban y echaban al río adonde morían; y si saben que yo el dicho capitán, viendo el daño que se hacía, me 

retiré atrás para que no peligrase tanta gente". 
295 Probanza de méritos y servicios de Baltazar Guerra, San Cristóbal de los Llanos, 10 de septiembre de 1532, 

AGI, Justicia 281-1, ff. 283-306, in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, 

p.  89. 
296Ibid. p. 85. 
297 Ibid., p. 84. 



 

74 
 

indien, ce qu'il ne voulait surtout pas. Mais bien évidemment, c'est ce qu'il devait montrer et 

minorer un suicide collectif  dans le contexte de sa probanza car Charles Quint tout comme 

Isabelle du Portugal n'appréciaient pas les massacres d'Indiens298.  

Après cette bataille qui ne dura que deux jours299, les Chiapanecas reconnurent Baltazar 

Guerra comme seigneur de la ville mais en aucun cas cette bataille ne déboucha sur un suicide 

collectif pour ne pas tomber entre les mains des Espagnols, comme le fait savoir Remesal dans 

son œuvre près de 80 ans après300. Cependant, au moins neuf communautés zoques suivirent 

les Chiapanèques dans leur protestations et se sont soulevées contre le joug des Espagnols quant 

aux tributs et au travail obligatoire : 

 
El cabildo de esta villa y vecinos de ella me requirieron fuese a dar guerra a las provincias 

y pueblos de Estacomitlán y Estapanguaxoa y Comiapa y Solosuchiapa y Oztuacán y Mincapa y 

Gualpitán y Cococolapa y a Suchitepeque y a otros pueblos que estaban de guerra.301 

 

Balatsar Guerra informe aussi que ces villages: 

 
No querían servir ni venir a obediencia de su majestad, que yo como capitán general de 

esta villa fui a los castigar y traer de paz y hacer que sirviesen y obedeciesen a su majestad y 

viniesen en conocimiento de nuestra santa fe, para lo cual me dieron cierta información, por 

virtud de la cual yo en nombre de su majestad los fui a dar guerra y a traer de paz en conocimiento 

de Dios nuestro señor y a la servidumbre y so el yugo de su majestad302. 

 

De même, il réaffirme que ces communautés se sont toujours rebellées depuis l'arrivée 

des premiers conquistadores. La plupart des villages se situaient dans la chaine montagneuse 

des Hautes Terres. La tactique des Zoques pour contrer les attaques des Espagnols était la même 

que celles des Chiapanecas : se réfugier dans les hauteurs difficiles d'accès pour, pensaient-ils, 

une meilleure défense (mais nous savons que, encerclés, ils sont obligés de rendre les armes). 

Nous en avons connaissance avec Solosuchiapa quand Guerra spécifie " que estaba alzado e 

ida al monte la gente de él; […] el cual hallé despoblado y la gente ida al monte, y a lo que 

                                                           
298 En 1523, Charles Quint envoya à Diego de Velázquez des instructions précises sur le traitement des Indiens. Si 

les Indiens ne voulaient pas obéir à la couronne, il était possible de leur faire la guerre et les réduire en esclavage 

si seulement si les Indiens livraient bataille en premier mais surtout ces instructions spécifiaient bien que les 

Indiens étaient déclarés libres et vassaux du roi. De plus, la reine Isabelle aura toujours lutté jusqu'à son décès pour 

la liberté et contre les mauvais traitements infligés aux Indiens. 
299 Probanza de méritos y servicios de Baltazar Guerra, San Cristóbal de los Llanos, 10 de septiembre de 1532, 

AGI, Justicia 281-1, ff. 283-306, in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, 

p.  84 -91. 
300 Mais c'est cette légende que les indigénistes aiment raconter et se souvenir.  
301 Baltazar Guerra, Probanza de méritos y servicios, San Cristóbal de los Llanos, 4 de junio de 1553, AGI, Justicia 

281-1, ff. 307-344, voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p.  93. 
302 Ibid. 



 

75 
 

pareció había más de diez días que eran idos"303. Les rébellions ont duré "treinta o quarenta 

días" suite à quoi, les communautés vinrent capituler de peur que les Espagnols ne les tuent 

tous. Selon Baltasar Guerra : 

 
Vinieron de paz ciertos principales e indios del dicho pueblo de Estacomitlán y me dijeron 

que para poblarse había necesidad de que yo saliese del dicho pueblo,[…] vinieron ciertos 

principales del dicho pueblo de Estapanguajoa a dar la paz y obediencia a su majestad y se 

poblaron y quedaron en sus casas, […]me vinieron de paz los naturales del pueblo de Mincapa 

y yo les recibí en nombre de su majestad sin hacerles daño ni mal tratamiento, y vinieron a esta 

villa a servir al español en quien están encomendados, […]el pueblo de Comiapa me vino de paz 

y sirvió en la dicha entrada en todo lo que por mí les fue mandado en nombre de su majestad, y 

dieron tributo al español en quien estaban encomendados y vinieron a servir a esta villa, […]me 

vino de paz el pueblo de Oztuacán y los recibí a ella y sirvieron a su majestad en lo que les fue 

mandado en la guerra y que dieron tributo a la persona en quien estaban encomendados, […]me 

vinieron de paz los pueblos de Suchitepeque y Tonalapa y yo les recibí en nombre de su majestad 

y se volvieron a poblar pacíficos304.  

 

Baltasar Guerra n'oublie en aucun cas les principes de l'encomienda, ceux de convertir et 

"civiliser" les indiens du Chiapas :  

 
Todos los indios que me venían de paz y a los mensajeros de los mismos naturales que yo 

les enviaba para que viniesen de paz, les amonestaba y daba a entender las cosas de nuestra 

santa fe católica para que viniesen en conocimiento de ella y les reprendía sus idolatrías para 

que se apartasen de ellas y diciendo cómo estaban ciegos en sus erronías e idolatrías y que eran 

vasallos de su majestad y cómo yo iba por su mandado a tenerlos en razón y justicia.305. 

 

La seconde rébellion quant à elle est beaucoup plus saisissante et dramatique. 

 

3.1.2  Seconde rébellion des Chiapanèques, 1534 

 

Suite au conflit de 1532, Baltasar Guerra décide de nommer deux gouverneurs indigènes. 

A la question 10 de sa troisième probanza de méritos écrite en 1554306, il est spécifié que 

lorsque Guerra amena la paix à Chiapan, certains voulurent être baptisés au fur et à mesure que 

les Chiapanecas construisaient maisons et églises mais, pour faciliter et faire perdurer la paix 

au sein de sa ville,  

 

                                                           
303 Ibid., p. 96. 
304 Ibid. 
305 Ibid. 
306 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGÍ, 

Patronato 60-3-1, ff. 1-103. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, 

p.  100  -117. Guerra écrivit cette probanza dans le but de récupérer son encomienda. 
306 Ibid. 



 

76 
 

Y porque no tenía señor natural, sino que el que más podía más mandaba, les señaló dos 

indios por principales en nombre de su majestad, el uno que se decía Guajaca, que después de 

bautizado se dijo don Juan, y el otro se decía Ozuma y después de bautizado se dijo don Diego; 

digan los testigos lo que cerca de esto saben307. 

 

Ces deux nouveaux convertis à la foi chrétienne étaient frères et s'appelèrent dès lors, 

Diego Nocayola308 et Don Juan Sangayo depuis leur baptême. En l'absence de Guerra qui était 

parti rejoindre Pedro de Alvarado au Nicaragua309, une partie des Chiapanecas qui ne voulaient 

pas se soumettre à la domination des encomenderos espagnols refusèrent l'autorité des deux 

nouveaux gouverneurs regidores : 

 
El dicho Baltasar Guerra se fue a ver con el dicho adelantado don Pedro de Alvarado que 

estaba en la provincia de Nicaragua, que es más de doscientas leguas de Chiapa, para hacerse 

a la vela a las provincias del Perú, que por ausencia del dicho Baltasar Guerra, pensando que 

no había de volver más, el dicho pueblo de Chiapa se alzó y rebeló contra el servicio de Dios 

nuestro señor y su majestad310. 

 

Ils brulèrent maisons, églises et croix chrétiennes et tuèrent, selon le témoignage d'un 

certain Rodrigo Sas lors de la rébellion, Don Juan, et laissèrent pour mort Don Diego qui 

survécut à ses blessures. La rébellion était dirigée par Sanguieme et cent vingt principales de 

communautés aux alentours, accompagnés de leurs sujets (séquitos, "ceux qui suivent") qui les 

aidèrent dans la révolte311. Le témoignage de Juan Tipuna âgé de 85 ans en 1609 raconte les 

faits 75 ans après312 :   

 
Cuando los españoles entraron en esta tierra, era este testigo muchacho como de ocho o 

diez años poco más o menos, y así como llegaron a este dicho pueblo, el dicho don Diego 

Nocayola se hizo gran amigo con los españoles, los cuales se fueron a la Ciudad Real de Chiapa, 

y estando en ella, los indios de este pueblo de Chiapa se quisieron alzar con ciento y veinte de 

ellos que eran cabezas, y porque el dicho don Diego Nocayola no quiso aunarse con ellos, le 

                                                           
307 Ibid. 
308 Nocayola est le dieu de l'agriculture pour les Chiapanèque. Voir Mtra. Martha Concepción Ochoa León, Región 

y relaciones sociales en la fiesta grande de chiapa de corzo, Tesis (dir. Dr. José Antonio Cruz Coutiño, codire. 

Dra. Julia Clemente Corzo), Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, 2019, p. 43. Mais au lieu de rendre le culte chiapanèque 

en sélectionnant les meilleurs fruits, Don Diego demandera à ses pairs leurs plus beaux tributs agricoles.  
309 Pedro de Alvarado voulait aller au Pérou avec son armée pour aider Pizarro dans sa conquête. En 1532, il a 

avait déjà averti le roi d'une expédition au Pérou. Le 10 mars 1534, il écrit au Gouverneur de Pánama lui racontant 

son expédition: Yo parti del [puerto de la] Posesión [Nicaragua] á 23 de Enero con doce velas, y 500 españoles 

de guerra, los 220 de á caballo y los cien ballesteros, y el resto peones". Le 15 janvier 1535, il envoie une lettre à 

Carles Quint pour lui rendre compte des évènements de l'expédition. Voir Libro viejo de la fundación de 

Guatemala y papeles relativos a D. Pedro de Alvarado, Biblioteca Goathemala de la sociedad de geografía e 

historia, Guatemala, 1934, p. 283-284 et p. 294 – 296. Baltazar Guerra devait l'accompagner mais il dut retourner 

d'urgence à Chiapa de los Indios car il fut averti de la rébellion des Chiapanèques. 
310 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGI, 

Patronato 60-3-1, ff. 1-103. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, 

p.  100  -117. 
311 Ibid. 
312 Le document où figurent les différents témoignages de Chiapan vient de Rodrigo Ponce de Léon Cabeza de 

Vaca, un ladino, cacique de Mayola qui prétend être le petit-fils de Diego Nocayola. 



 

77 
 

embistieron e hicieron encerrar en su casa, que si no lo mataran; y apaciguados los indios, el 

dicho don Diego se fue a la Ciudad Real de Chiapa a verse con los españoles y a darles cuenta 

de lo que pasaba313 

 

La cause de la révolte, c'est Juan Narima du calpul (quartier) de Santo Tomas, âgé de 89 

ans en 1609 qui nous en fait part:  

 
Dijo este testigo que sabe que en ese tiempo era el dicho don Diego Nocayola que cobraba 

el tributo de los indios de este pueblo de Chiapa, por Juan Guerra que era encomendero de él. Y 

como entonces era entre los indios cosa nueva pagar tributos a los españoles, por haber poco 

tiempo que habían venido a esta tierra, se les hacía de mal a los indios el pagarles, y como el 

dicho don Diego les apuraba en cobrarlo de ellos puntualmente, se quisieron alzar algunos 

indios, y entre ellos un indio llamado Sanguieme, que era el que les aconsejaba que no lo pagasen 

y que, puesto que el dicho don Diego les apremia con rigor a cobrarlo, siendo indio como ellos, 

y en lugar de favorecerlos les apuraba, que se alzasen y no le pagasen el tributo y lo matasen314. 

 

Tout serait parti encore une fois des tributs excessifs et des services personnels dans les 

mines ordonnés par Guerra par l'intermédiaire de Don Diego et Don Juan. Dans cette citation, 

nous avons l'indication d'abus des Espagnols315. Les encomenderos des premières années 

n'hésitaient pas imposer en or et pouvaient très bien déboucher sur des violences contre les 

caciques du village, d'où la pression de don Diego qui risquerait ensuite d'être tenu pour 

responsable des défauts de paiement316. Lorsque Guerra fut averti de cette seconde rébellion, il 

revint le plus rapidement possible afin de remettre l'ordre à Chiapa de los Indios. Il était 

accompagné non seulement de soldats espagnols, dont Diego Nocayola, mais aussi de 

Chiapanecas qui s'étaient soumis après la première rébellion. Comme la première fois, ces 

Indiens dits (encore) rebelles s'étaient de nouveau reclus en haut du Sumidero, lieu où il n'y 

avait plus aucune issue. Dans un zèle pacificateur, Guerra n'en tua aucun par grande piété qu'il 

avait à leur encontre et, tous les Chiapanecas qui s'étaient révoltés, et toute la ville depuis, 

devinrent les meilleurs alliés des Espagnols317. Guerra ne croyait en aucun cas à l'utilisation de 

mauvais traitements pour remettre sur le droit chemin de la civilisation comme le déclare la 

                                                           
313 Probanza de méritos y servicios de Rodrigo Ponce de León Cabeza de Vaca, cacique de Mayóla, calpul de 

Chiapa de los Indios, Guatemala, 1609, AGCA, Guatemala, Al. 1-6935-57603. Voir Jan de Vos, La batalla del 

Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p.  138 – 143. 
314 Probanza de méritos y servicios de Rodrigo Ponce de León Cabeza de Vaca, cacique de Mayóla, calpul de 

Chiapa de los Indios, Guatemala, 1609, AGCA, Guatemala, Al. 1-6935-57603. Voir Jan de Vos, La batalla del 

Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p.  138 – 143.  
315 Bien qu'il se focalise sur la province de Tunja dans l'actuelle Colombie, Germán Colmenares fait état des abus 

des encomenderos à l'encontre des Indiens. L'auteur souligne que pratiquement tous les encomenderos ne 

pouvaient nier leurs pratiques abusives contre les Indiens ce qui pouvait justifier totalement la suppression des 

encomiendas. Voir Germán Colmenares, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social 

(1539-1800), Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogotá, 1997, p. 19. 
316 Germán Colmenares, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social (1539-1800), 

Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogotá, 1997, p. 19. 
317 Juan Pedro Viqueira, "La ladinización  reindianización en la historia de Chiapas", Encrucijadas chiapanecas. 

Economía, religión e identidades, El Colegio de México, México, 2002, p. 261 – 285. 



 

78 
 

dix-huitième question de la probanza: "nunca herró por esclavos indio ni indios chico ni 

grande, aunque en aquel tiempo había hierro de guerra"318. Nous pourrions le croire si nous 

n'avions que sa version des faits. Mais sa version irénique des faits est contredite par l'existence 

d'autres documents. Les religieux qui arriveront au Chiapas en 1544 en feront le même constat. 

Tomás de la Torre fait une description des plus négatives de Baltazar Guerra même si à leur 

arrivée à Chiapa de los Indios, ils verront  un  Baltazar Guerra très conciliant avec les Indiens 

de son encomienda et montrait devant les religieux qu'il prenait soin des Chiapanecas corps et 

âmes:  

 

El abominaba a los españoles y a sus tiranías, decía el modo como se había hecho las 

conquistas y los esclavos, los robos de los españoles y de sus mujeres, las iniquidades de los 

tributos, como hombre que sabía por experiencia lo que decía. Mostraba escrituras de males 

ajenos y los que tenía apuntados para decir al consejo cuando fuesen a España, los remedios que 

eran necesarios para esta tierra. Aprobaba todo lo que hacíamos el obispo y nosotros. Su intento 

en todo esto, según lo que después creímos, era que lo confesásemos como a hombre que no era 

como los otros […]. Los frailes lo tenían por santo y se lo decían.319 

 

Mais, des Indiens ont confessé les mauvais traitements et la vente forcée de leurs terres 

qu'ils subissaient de la part de Guerra : 

 
Venían […] muchos indios de muchas partes con quejas de agravios grandes que les 

hacían los españoles. Especialmente unos se le quejaron que para hacer un ingenio junto a su 

pueblo, en que habían todos de acabarse, les tomaban por fuerza sus tierras y hacíanles por 

fuerza tomar el precio de ellas […]. Si a nosotros engañó el cristiano, mucho más al señor 

obispo320. 

 

Pour empêcher que tout ce qu'il faisait en cachette soit découvert totalement par les 

Dominicains, il essaya de jeter les religieux hors de la ville : 

 
El encomendero de Chiapa era muy astuto y viendo que a su tela se le iban descubriendo 

los hilos, procuró con maña ver si podía echar de allí a los religiosos que ya estaba muy 

arrepentido de haberlos admitidos321. 

 

Tomás de la Torre nous révèle en fait avec quelle tyrannie il traitait des Chiapanecas qui 

ne voulaient pas se marier avec les personnes qu'il voulait : 

 

                                                           
318 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGI, 

Patronato 60-3-1, ff. 1-103. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p.  106. 
319 Tomás de la Torre, DSECRC (1544-1546), Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo 

Superior de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 179. 
320 Ibid., p. 180. 
321 Ibid., p. 199. 



 

79 
 

Tenía también carcel y cepo y, teniendo a otro preso, porque no se quería casar con quien 

él mandaba, que ya los pobrecillos indios con el favor de los padres se excusaban de aquellos 

matrimonios322  

 

Mais ce n'est pas tout. Nous en apprenons plus, grâce au combat de Juan de Mazariegos, 

fils de Diego de Mazariegos, pour récupérer ses terres aux mains de Guerra.  

 
Los dichos pueblos de Chiapa que así favorablemente le fueron encomendados y 

sirviéndose de ellos, desde en muy poco tiempo que le fueron encomendados y depositados por el 

dicho don Pedro de Alvarado, por malos tratamientos que el susodicho les hacía e hizo y por 

excesivos tributos y servicios que les llevaba, allende de dos cuadrillas de esclavos en que había 

doscientos y más, que le mantenían en las minas treinta leguas del dicho pueblo de Chiapa, se 

alzaron y rebelaron los naturales de él contra el servicio de su majestad por dos veces, las cuales 

ambas tornaron a conquistar y a traer de paz los vecinos de la dicha ciudad323 

 

Nous savons désormais que Guerra n'empêchait pas les travaux forcés et s'était permis, 

grâce au service personnel, et ce, depuis près de quinze ans, d'envoyer plus de deux cents 

esclaves indiens qui travaillaient jour et nuit dans les mines de Copanaguastla324. Nous voyons 

ici un contraste énorme entre les dires de Baltazar Guerra et Tomás de la Torre. Néanmoins, 

même si la vérité est sans doute du côté des Dominicains, nous devons garder une distance sur 

les probanzas et documents religieux qui peuvent être coutumiers d'exagérations des faits. Ici, 

Juan de Mazariegos n'hésite pas à peindre le portrait de Guerra comme celui d'un tyran puisque 

dans sa probanza, il tient à ce que l'encomienda de son grand père Diego de Mazariegos, lui 

revienne de droits.  

Avec Don Diego Nocayola, son bras droit, il participa indirectement aux massacres de 

Sanguieme et de centaines d'Indiens qui s'étaient révoltés contre le pouvoir espagnol. Juan 

Narima qui avait 14 ans à ce moment-là nous décrit la mort violente de Sanguieme après s'être 

échappé de la prison dans laquelle il avait été enfermé suite à la rébellion. Il fut enroulé dans 

un hamac et brûlé sur la place principale sous les ordres de Don Diego :  

 
Prendió entonces al dicho Sanguieme. Y estando preso se huyó de la prisión. Y el dicho 

don Diego Nocayola le hizo buscar, y lo hallaron y prendieron. Y así como pareció el dicho 

Sanguieme, el dicho don Diego lo hizo quemar y para ello buscó una hamaca grande y lo hizo 

meter dentro. Y la colgó, la hamaca, de dos árboles grandes que estaban en la plaza, que el uno 

está todavía en ella. Y allí le hizo poner fuego y lo quemó vivo, diciéndole que, pues le había 

                                                           
322 Ibid. 
323Proceso de Juan de Mazariegos y Juan Guerra: sobre el derecho a la encomienda de Chiapa de los Indios. 

Gracias a Dios, 4 de enero de 1547, AGÍ, Justicia 281-1. Voir Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Instituto 

Nacional Indigenista, 1990, p. 131. 
324 Ana María Parrilla-Albuerne, " La organización de la Hacienda Real en la provincia de Chiapa (1540-1644): 

oficiales reales, subdelegados y demás personajes", Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XI, 

núm. 2, México, 2013, p. 149 – 164.  



 

80 
 

herido y querido matar y había sido parte para que se alzaran los demás indios y pues no quería 

conocer a su amo el rey nuestro señor, que se calentase allí, hasta que este testigo vio que lo 

quemaron325. 

 

Dans cette citation, Baltazar Guerra est absent ce qui est tout à fait normal puisqu'ici nous 

constatons clairement que c'est Diego Nocayola qui a pris la responsabilité de mettre fin la 

rébellion et d'appliquer la peine de mort pour les délits graves. Son petit-fils présente ici les 

grandes valeurs de son grand père cacique et les mérites que la Couronne espagnole doit lui 

présenter pour avoir défendu sa politique. Juan Narima rajoute que Diego Nocayola s'en alla 

pendre les autres Indiens qui s'étaient rebellés, sur la place et au bord du Grijalva."Allí, ahorcó 

a dos indios de los rebelados, y a otros los ahorcó a orillas del río"326.Terrible et affreux 

spectacle pour un adolescent né au début de l'époque coloniale de voir comment les Espagnols 

traitaient ses pairs. Un des arbres est là pour se souvenir de cet évènement tragique pour les 

peuples chiapanèques. Juan Tipuma plus jeune encore au moment des faits nous donne son 

témoignage 75 ans après : 

 
Como muchacho que era entonces este testigo también vino a ver el castigo de los dichos 

rebelados a donde vio que un indio llamado Sanguieme, que era capitán de los indios rebelados, 

se huyó de la prisión y el dicho don Diego lo buscó y lo tornó a prender y lo mandó quemar. Y 

vio este testigo que lo quemaron entre dos árboles que estaban en la plaza de este dicho pueblo, 

que el uno de los árboles aún está todavía en la plaza y el otro árbol de viejo se secó. Y los otros 

cien indios rebelados vio este testigo que los fueron ahorcar y ahorcaron orilla del dicho río 

grande, de unos árboles enfrente del calpul que ahora llaman San Miguel. Y esto entonces fue 

público que lo mandó e hizo esta justicia el dicho don Diego Nocayola por haberse rebelado los 

dichos indios. Y así como los prendieron, los españoles se volvieron a la ciudad y quedó el dicho 

don Diego en el dicho pueblo de Chiapa327. 

 

Nous voyons que nous changeons complètement d'échelle dans la visibilisation des abus 

de don Diego envers les siens. Nous partions de témoignages qui ne parlaient principalement 

que du leader ou de quelques indiens, à un troisième témoignage qui lui fait mention de cent 

indiens ! Nous pourrions penser avec ce dernier chiffre que don Diego fit pendre les 120 

principales indigènes qui prêtèrent main forte à Sanguieme. Le souvenir du règne de Charles 

Quint et les Nouvelles Lois que défendait Las Casas semblent bien loin en 1609 puisqu'ici, les 

faits de violences envers les Indiens ne sont pas minimisés et semblent au contraire glorifier un 

cacique indien qui tua les siens. Nous devons rappeler en lisant les probanzas et autres sources 

coloniales ces problèmes inhérents. Que ce soit indien, encomendero, religieux, cacique, 

                                                           
325 Probanza de méritos y servicios de Rodrigo Ponce de León Cabeza de Vaca, cacique de Mayóla, calpul de 

Chiapa de los Indios, Guatemala, 1609, AGCA, Guatemala, Al. 1-6935-57603. Voir Jan de Vos, La batalla del 

Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p. 142. 
326 Ibid., p. 141. 
327 Ibid., p. 140. 



 

81 
 

oidor,… chacun avait pour objectif de défendre sa lignée, son ordre, ses droits,… mettant alors 

en avant les mérites qui devaient leur tout en accusant le comportement des autres pour faire 

ressortir les valeurs de la personne concernée. 

 

3.1.3 Épilogue  

 

Comment faire taire des populations entières au début de la colonisation ? En instaurant 

un régime de terreur pour une soumission des plus complètes. Nous l'avons vu à travers les 

rébellions à répétitions au début de l'époque coloniale au Chiapas : les Indiens se sont révoltés 

contre la domination et  la manière dont les Espagnols les traitaient. La réponse des Espagnols 

a été de les réduire au silence, de les réduire à l'esclavage dans le but de leur faire perdre leur 

dignité. Quand les Espagnols firent pendre les cent (vingt ?) caciques rebelles, ils n'hésitèrent 

pas à inviter les autres communautés proches de Chiapan pour leur montrer ce qu'il arrivait aux 

fauteurs de troubles et Juan Narima est là pour nous en faire part : 

 
Y para hacer esta justicia, lo mandó a pregonar por todos los pueblos del sujeto de éste de 

Chiapa, para que viniesen a verlo. Y vinieron a verlo muchos indios de fuera y los que había en 

el pueblo. Y después acá ha visto que los indios quedaron muy sosegados y pagaron y han pagado 

muy bien su tributo. Y los españoles tuvieron por bueno la justicia que el dicho don Diego 

Nocayola hizo en los indios rebeldes y alzados328 

 

Juan Tile quant à lui a dû encore voir jaillir de ces pensées ce terrible jour quand il partage 

que "después quedaron todos los indios sosegados, y despuès acá nunca ha visto más 

alzamiento de indios"329. Et depuis, les Chiapanèques ont suivi les Espagnols sagement dans 

l'attente de panser leurs plaies. 

 

3.2 L'encomienda à l'époque coloniale 

 

Comme nous l'avons vu au chapitre 1, les populations amérindiennes connaissaient aussi 

le principe de l'imposition. Généralement, les vaincus étaient soumis au tribut et les 

Chiapanecas330 préhispaniques n'ont pas hésité comme les Zinacantèques à exiger des tributs 

                                                           
328 Probanza de méritos y servicios de Rodrigo Ponce de León Cabeza de Vaca, cacique de Mayóla, calpul de 

Chiapa de los Indios, Guatemala, 1609, AGCA, Guatemala, Al. 1-6935-57603. Voir Jan de Vos, La batalla del 

Sumidero, Instituto Nacional Indigenista, 1990, p. 143. 
329 Ibid., p. 141. 
330 Carlos Navarrete, The Chiapanec History and Culture, New World Archaeological Foundation, Brigham 

Young University, 1966, p. 15 -17. 



 

82 
 

de la part des Zoques de Tuxtla ou de Jiquipilas331. Il paraîtrait que la relation qu'il y avait entre 

groupes de populations indiennes et les tributs perçus de la part des vaincus était fondamentale 

dans le système économique des Chiapanecas et des Mayas mais aussi jouait un rôle important 

dans le maintien des élites et de leurs lignées dans leur société332. Las Casas a souligné cela 

dans l'organisation politique d'Utatlán et la perception des tributs. Le grand seigneur d'Utatlán 

avait une cour qui s'occupait des affaires économiques et "[vía] los tributos que del reino se 

recogían, y repartían o enviaban al rey lo que para sustentación de su persona y estado lo era 

asignado y pertenecía"333. On a également émis l'hypothèse que les unités politiques de cette 

période, avant de dépendre du paiement de tributs, basaient leurs économies sur le contrôle, la 

redistribution et l'échange de marchandises qui servaient de monnaie, en particulier le cacao334. 

Mais la nouvelle façon d'imposition espagnole allait déstabiliser le monde indien. Hernán 

Cortés profita de cette organisation politique, sociale et économique des Indiens pour instaurer 

les encomiendas qu'il allait répartir entre les soldats qui l'accompagnaient, comme le feront par 

la suite Luis Marín, Diego de Mazariegos et Pedro de Portocarrero335. Cette organisation a été 

mise en place dès l'arrivée au Nouveau Monde dans le but d'obtenir rapidement ce que voulait 

tout Espagnol dans cette conquête : terres, privilèges et richesse du fait des services rendus336. 

La perception de tributs avait été légiférée par Carlos V à partir du 26 juin 1523 :  

 
Porque es cosa justa y razonable, que los indios que se pacificaren y redujeren a nuestra 

obediencia y vasallaje, nos sirvan y den tributo en reconocimiento del señorío y servicio que 

como nuestros súbditos y vasallos debe, pues ellos también entre sí tenían costumbre de tributar 

                                                           
331 Antonio de Herrera, Historia general de los hechos de los castellanos en las islas i Tierra firme del mar océano, 

Década IV, Tomo X, Cap. 11, Amberes, 1758 [1601], p. 436. 
332 Ana María Mayoral, "El tributo del Indio", Historia Mexicana, El Colegio de México, Vol. 3, junio 1953 – 

junio 1954, p. 123-126. 
333 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo II, cap. 234, Edición de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967, p. 

500. 
334 David A. Friedel, “Terminal Classic Lowland Maya: Successes, Failures, and Aftermaths”, en Late Lowland 

Maya Civilization: Classic to Postclassic, Jeremy A. Sabloff y E. Wyllys Andrews V, editors (Albuquerque: 

University of New Mexico Press, 1986), p.411. 
335 José Miranda, El tributo indígena en la Nueva España durante el siglo xvi, El Colegio de México, México, 

1952, p. 249. 
336 Francisco L. Jiménez Abollado, " Implantación y evolución de la encomienda en la provincia de Tabasco, 1522-

1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 14 – 39. En ce qui la législation antérieure des 

Rois catholiques concernant le repartimiento, le 14 août 1509, le roi envoya une Lettre de procuration à l'Amiral 

Diego Colón, fils de Christophe Colomb, dans laquelle il spécifiait comment Diego Colomb devait répartir les 

Indiens entre les différents Corps espagnols : revenaient aux officiers 100 indiens, au chevalier qui viendrait avec 

sa femme, 80 Indiens ; à l'écuyer avec sa femme, 70,… Le Roi Catholique informait que "tales personas a quien 

así diéredes los dichos indios, los tengan e se sirvan dellos, los instruyan e informen en las cosas de la fe". Le 

repartimiento est né aux Antilles dans le but d'exploiter les terres et les mines, les Indiens étaient des esclaves.Voir 

Silvio A. Zavala, La encomienda indiana, Helénica, Madrid, 1935, p. 5. Nous voyons des similitudes avec la 

politique de l'encomienda mais les terres étaient partagées entre un ou plusieurs encomenderos qui pouvaient alors 

exploiter un territoire et des Indiens qui lui appartenaient de droit et instaurer des tributs. Voir Germán Colmenares, 

La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social (1539-1800), Tercer Mundo S.A, Santafé 

de Bogotá, 1997, p. 42. 



 

83 
 

a sus Tecles y Principales. Mandamos que se les persuada a que por esta razón nos acudan por 

algún tributo en moderada cantidad, cómo y en los tiempos que se dispone por las leyes de este 

título337 

 

3.2.1 Système des encomiendas 

 

 Chaque encomienda était dirigée au nom d'un conquérant, comme le fut Bernal Diaz 

del Castillo par exemple avec le village de Chamula. Mais aussi, suivant les services rendus 

lors des expéditions militaires, les conquistadores pouvaient jouir de plusieurs encomiendas sur 

les territoires conquis338. Peu de temps après le début de la colonisation, la main d'œuvre 

indigène était la base de l'économie espagnole. Les encomiendas étaient avant tout le moyen de 

percevoir un tribut et bon nombre d'Espagnols en ont profité pour s'enrichir alors que les terres 

appartenaient aux Indiens339."La encomienda será en sus primeros veinticinco años 

fundamentalmente el ejercicio del derecho a servirse de los indios en cuantas necesidades 

tuviera el encomendero"340. Dans les années qui ont suivi la conquête, les encomenderos ont 

acquis une grande puissance économique en raison de la possession - dans l'assujettissement 

personnel - des Indiens par leurs encomiendas. L'exploitation des Indiens était au profit direct 

des encomenderos. Mais, l'encomienda, et donc l'encomendero qui la dirige, a des objectifs 

précis suivre : protéger les Indiens, les "civiliser", leur procurer un enseignement religieux ainsi 

que la pratique de l'élevage qui était inconnu en Mésoamérique341 afin de les intégrer dans cette 

nouvelle société que les Espagnols avaient l'intention de construire en Amérique. 

 

3.2.1.1 Appâts du gain et maltraitance des encomenderos 

 

 Beaucoup de choses avaient changé dans cette nouvelle société. Depuis la conquête, 

les produits du travail ne servaient plus les échanges internes comme durant l'époque 

préhispanique. En effet, le commerce n'était pas fondamental pour les Mayas des Hautes Terres 

car il servait essentiellement d'échange entre les différents royaumes des Hautes Terres et des 

                                                           
337 Recopilación de las leyes de los Reynos de las Indias, Porrúa, México, Libro VI, Título V, Ley I, Tomo I, 1987 

[1681], p.208. 
338 Francisco L. Jiménez Abollado, " Implantación y evolución de la encomienda en la provincia de Tabasco, 1522-

1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 14 – 39. 
339 José Aylwin, "El acceso de los indígenas a la tierra en los ordenamientos jurídicos de América Latina: un 

estudio de casos", Desarrollo productivo, Chile, vol. 1 núm. 128, 2002, p. 29. 
340 Ana María Mayoral, "El tributo del Indio", Historia Mexicana, El Colegio de México, Vol. 3, junio 1953 – 

junio 1954, p. 123-126. 
341 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputación Provincial, 1985, 

p. 218. 



 

84 
 

Basses Terres, surtout lors de périodes de famine342. Par exemple, comme le dit Zamora Acosta, 

les habitants de Bocacosta, non loin du lac Atitlán, au Guatemala, même s'ils étaient 

autosuffisants en produits de première nécessité, procédaient à des échanges de cacao et de maïs 

avec les Basses Terres343. Depuis l'arrivée des Espagnols, les produits de première nécessité ne 

servaient plus de monnaie d´échange. La vie des Indiens en pâtit considérablement. Diego 

Garcia de Palacio le fait remarquer dans Carta Relación. Les Indiens vivaient moins bien depuis 

la conquête de leurs territoires par les Espagnols. Avant leur arrivée, ils prenaient soin de leurs 

cultures car la terre était sacrée :  

 
Parece de costumbre antigua que en general tenían estos naturales, que cerca del hacer 

sus sementeras de todo género de sus comidas y granjerías, tenían tanto cuidado y diligencia 

que con la mucha fertilidad que en común hay en estas provincias, jamás faltaba lo necesario 

ni padecían hambre como padecen después aca que nosotros los regimos y administramos, y 

la causa es, en esto como en otras cosas, el mucho rigor que en ejecutar los mandatos y 

ordenamientos tenían los señores antiguos, y el poco cuidado que nosotros hemos tenido para 

cosa tan útil y necesaria, pues tomado a voto todo el gobierno de estos indios parece que 

consiste en que se tenga cuidado con ellos para lo que toca a su salvación, y que hagan las 

milpas y granjerías que para su sustento y el nuestro son necesarias344. 

 

 Juan de Arteaga, premier évêque du Chiapas avait déjà prévenu le roi Charles Quint, 

dès le 26 octobre 1540, des abus des Espagnols et fit la demande qu'ils soient punis et 

condamnés : 

 
Otrosi quel d[ic]ho protettor i las tales personas q[ue] en su lugar enviaren puedan 

hazer y hagan pesquisas e informaçiones de los malos tratami[ent]os que se hizieron a los 

indios e por la d[ic]ha pesquisa merecieren pena corporal e privaçion de los indios las 

p[er]sonas q[ue] los tovieren encomendados [s]o pena que se da de cinquenta pesos de oro o 

diez días de cárcel  hecha  la tal información y pesquisa las enbien al n[uest]ro gobernador 

para q[ue] la vea e haga justicia con-forme la culpa  que della rresultare y en caso q[ue] la 

d[ic]ha condenaçión aya de ser pecunaria pueda el d[ic]ho p[r]otettor o su lugar tenientes 

sen-tencia[r] e[n] las causas en que aya pena de cinquenta pesos de oro o dende abajo la 

qual pueda executar sin embargo de qualquier apelación que sobre ello interpusieren y 

asimismo hasta diez días de cárcel y nomás345. 

 

Depuis 1540, beaucoup d'efforts restaient à entreprendre car vingt ans après, en 1562, 

Tomás de la Torre et d'autres Dominicains informent le Roi Felipe II des tributs exigés aux 

Indiens. Cette Lettre interpelle sur les conséquences de l'encomienda envers les Indiens du 

                                                           
342 Gudrun Lenkersdorf, Gobiernos locales en los pueblos de Indios, Chiapas, siglo XVI, Tesis doctoral dirigida 

por Dra Eva A. Uchmany, 1998, México D.F., p. 121. 
343 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputación Provincial, 1985, 

p. 209. 
344 Diego García de Palacio, Carta-Relación, Relación y Forma, México, UNAM, 1983 (1576), p. 123. 
345 Protección de indios, Archivo General de Indias, Patronato, 278, N.2, R.12. Notre paléographie. 



 

85 
 

Chiapas qui se sont déplacés jusqu'à la Real Audiencia, à Santiago de los Caballeros au  

Guatemala, afin de dénoncer les agissements de leur encomendero. Ils implorent qu'il est urgent 

que le roi remédie au plus vite la ruine qui menace les Indiens de la province de Chiapas à cause 

des grands tributs qui leur sont exigés. Les Dominicains soulignent que "ay muchas necesidades 

q[ue] remediar"  mais que : 

 
La mas urgente al p[re]sente es acerca  de las tasaciones q[ue] se [h]an hecho y agora  se 

hare  de los tributos  q[ue] los indios deben dar a v[uest]ra m[agestad] y a los encomenderos 

[…] hallándose agravios los indios desta p[ro]vi[ncia  y no pudiendo cumplir el tributo q[ue] 

[h]avia doze años q[ue] les [h]avia tasado fuero[n] a Guate[ma]la a la real audien[ci]a […] y 

q[ue] después fueron al gobernador a pedir los desagravios […]346. 

 

La lettre cite Pedro de Solorzano qui est devenu l'encomendero de Chamula suite à la 

conquête du Chiapas en 1528 (Diego de Mazariegos avait subtilisé Chamula à Bernal Diaz del 

Castillo), à Pedro Moreno et à Alonso Hidalgo. Sa lettre dénonce les agissements des oidores 

et des encomenderos car ils comptent plus de personnes qu'ils ne devraient dans le paiement 

des tributs ! Nous constatons que, quand l'oidor arrive au village : 

 

Cuenta los indios más delicada y curiosamente que es posible al encomendero de suerte 

que no dexan viejo ni manco ni caciq[ue] ni moço dela yglesia que no cuenten y aunq[ue] diz[en] 

que quita [el oidor] algunos destos por imposibilidados en muchas tasas347 

 

Les tributs ont été doublés voire même plus ! Les Indiens dénoncent les tributs 

pharamineux lorsqu'ils font remarquer qu'un "pueblo rezien tasados en 80 mantas y tasado el 

en 280 y pueblos a qui[én] doblo el tributo"348. C'est pour cela que des Indiens de la région du 

Chiapas sont partis au Guatemala demander de l'aide et cela se comprend tout à fait. De plus, 

personne dans le village ne comprenait ce que faisait et disait le juge car : 

 
Todo lo dicho se haze en roma[n]ce [..:] y las peticiones dan en romance y en romance les 

responden y ningu[n] remedio tiene los indios sino pasadas estas algarabías y barbarismos venir 

a nosotros q[ue] les declaramos q[ue] contiene la tasa 349  

                                                           
346 Tomás de la Torre, Tributos exigidos a los indios de Chiapa, Archivo Histórico Nacional, Diversos-colecciones, 

24, N. 59. Notre paléographie. Ici, nous n’avons pas rétabli les accents en particulier verbaux sauf lorsque les mots 

sont compléter entre crochets. 
347 Ibid.  
348 Ibid. 
349, Tributos exigidos a los indios de Chiapa, Archivo Histórico Nacional, Diversos-colecciones, 24, N. 59. Notre 

paléographie. Pour comprendre cette citation il faut signaler les catégories de population exemptées de tribut : 

caciques, jeunes de moins de 15 ans, hommes de plus de 50 ans, veufs et veuves. Voir Germán Colmenares, La 

provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social (1539-1800), Tercer Mundo S.A, Santafé de 

Bogotá, 1997, p.  47  - 48. 



 

86 
 

Tomás de la Torre dénonce la facilité et les dérives de l'oidor à régler le problème, quand 

on sait avec quel soin les dominicains apprirent les langues de la Province350, en ne parlant 

qu'en espagnol, cette langue romane. Et poutant, l’oidor est censé défendre la justice du roi et 

donc des sujets Indiens et leurs droits. De plus, ce document nous donne des informations très 

intéressantes sur le statut de tlamemes (ou tameme), les porteurs de charges lourdes, qui avait 

été interdit dès 1528 par la Couronne espagnole même s'il y avait une rémunération351. 

Cependant, cet "emploi" était toléré quand les encomenderos  percevaient les tributs pour les 

emmener sur le lieu de leur résidence sans excéder toutefois vingt lieues sinon l'encomendero 

devaient payer ces Indiens porteurs352. On peut douter que cette distance soit respectée dans le 

cas suivant quand le juge venant du Yucatán était accompagné d'une grande quantité de 

Tlamemes. Seront-ils payés ? Cela est moins sûr. On peut penser qu'une grande corruption 

s'immisce dans la vie de tous les jours et que certains, et cela ne changera pas dans les siècles à 

venir, s'enrichissent sur le dos des plus pauvres : 

 

Es tan favorecedor de los españoles y tan contrario de los indios […] les tasase el oydor 

la tierra […] q[ue] avia sido tasada de un año atrás y muchos pueblos avia uno o dos meses que 

le tasar[n]y otros tenían p[ro]visión [pa]ra que los contasen cometiose al oydor que tasados y 

por tasar los tasase de nuevo a vista de ojos el cual no salio de la ciudad ni embio a nadie q[ue] 

los contase ni viese el asiento ni posibilidad de los pueblos y[…] taso la tierra  y fuese dexando 

mandado q[ue] salido el llamasen los indios y les diesen las tasaciones […] y el mismo agravio 

hizo en el mayor y en todo lo demás y contra todas las cedulas y p[ro]visiones reales mando asi 

a los de cerca como a los de lexos traer los tributos a la ciudad así de alim[en]tos como de ropa 

y aunq[ue] en unas partes con más agravios que en otras y no parezca a [v]uestra  m[agestad] 

increíble esto q[ue] el viniendo de yuacat[án] metio en esta ciudad gran quantidad  de 

tlamemes353. 

 

 Les Indiens ne percevaient pratiquement rien pour vivre et étaient assujettis au travail 

obligatoire, le repartimiento, pour payer les tributs, ou bien au service personnel qui obligeait 

des hommes adultes à fournir leur force de travail à différents encomenderos, surtout dans 

l'exploitation des mines354 mais aussi la mita agraria (semailles, récoltes), et la mita urbana355 

(construction de maisons, de moulins, de l'église,…). Nous l'avons vu avec Baltazar Guerra qui 

envoya plus de 200 indiens travailler dans les mines, loin de chez eux, pendant une durée 

                                                           
350 Voir Infra, ch. 4, p. 108. 
351 William Sherman, Trabajo forzoso en América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987, 

p. 112. 
352 Ethelia Ruiz Medrano, Gobierno y sociedad en Nueva España: segunda audiencia y Antonio de Mendoza, El 

Colegio de Michoacán, México, 1991, p. 88. 
353 Archivo Histórico Nacional, Tributos exigidos a los indios de Chiapa, Diversos-colecciones, 24, N. 59. Dans 

notre paléographie, nous n'avons pas spécifié les accents notamment en ce qui concerne les suffixes verbaux.  
354 Silvio Zavala, El servicio personal de los indios en Nueva España, 1521-1540, tomo I, México, El Cologio de 

México, 1984, p. 27. 
355 Travail obligatoire agricole ou urbain. 



 

87 
 

indéterminée. Beaucoup d'entre eux n'en revenaient pas. Aussi, concernant la mita agraría, un 

document de 1580 ordonne que les principales du village de Chamula, village proche de Ciudad 

Real, donnent des Indios pour qu'ils fassent leur service personnel sous peine d'amende 356 : 

 
Juan de la Tovilla, teniente general de alcalde y justicia mayor de la Ciudad Real y sus 

provincias, mando a vos, el gobernador y alcaldes y principales del pueblo de Chamula, que deis 

a Pedro Ortés de Velasco, vecino de esta ciudad, ocho indios naboríos para el servicio y 

aviamiento y beneficio de sus sementeras, pagando por cada semana a cada uno de los dichos 

ocho indios cuatro reales, conforme a lo proveído por el honorable cabildo de esta ciudad, la 

cual cumplid so pena de diez pesos para la cámara de Su Majestad. Hecho en la Ciudad Real de 

Chiapa seis días del mes de marzo de 1580357 

 

Les conséquences de ce service personnel sont que beaucoup d'habitants hommes fuient, 

pour échapper à cette corvée. Certains vont dans les villes et passent volontairement à une sorte 

de statut hybride d'Indien rattaché à aucun cacique ni village. Remarquons aussi les lois qui 

obligent les encomenderos à la fin du XVI ème à payer la main d'œuvre indienne requise, ce 

qui n'était pas le cas auparavant. A la fin du XVIème siècle, les populations du Chiapas sont 

décimées par les maladies et famines successives ce qui pourrait engendrer des conséquences 

économiques désastreuses surtout que Ciudad Real ne vit que sur l'exploitation des mines et de 

la canne à sucre358. 

 

3.2.1.2 Les tributs et tasaciones 

 

Dès 1531, le premier président de la Deuxième Audience de Nouvelle Espagne, après 

la révocation de Nuño de Guzmán, l'évêque Sebastián Ramírez de Fuenleal, arriva à México et 

mit fin à dix années de règne des conquistadores, parvenant enfin à commencer la construction 

d'une société coloniale où les Indiens étaient des sujets de la Couronne et où la Justice pouvait 

les défendre. Dès lors, étaient définies les bases d'une société coloniale plus stable pour s'assurer 

du bon traitement des Indiens, réduire les tributs et interdire les travaux excessifs et de charges 

et bien sûr, les "civiliser" et en finir avec les encomiendas pour privilégier l'agriculture et 

l'élevage, les arts et les sciences359. Enfin, à partir de 1540, se manifeste la présence de la 

                                                           
356 Archivo General de Centroamérica, Fondo Provincia de Guatemala, Los principales de Chamula son 

obligados a dar servicio personal para los vecinos españoles de Ciudad Real, 1580 A1, leg. 2896, exp. 42979, in. 

Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas", Historia de los pueblos indígenas de 

México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1994, p. 213. 
357 AGCA, Fondo Provincia de Guatemala, A1, leg. 2896, exp. 42979. 
358 William Sherman, Trabajo forzoso en América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987, 

p. 252.  
359 Juan Caballero Corral, "Las “Leyes Nuevas” del Emperador Carlos V, influencia de su espíritu proteccionista 

en el derecho laboral mexicano", Revista Chilena de Historia del Derecho, núm. 23, 2011, p. 129-169. 



 

88 
 

Couronne castillane qui, dans son processus de centralisation du pouvoir, met fin aux énormes 

privilèges cédés auparavant aux conquistadores. L'arrivée du premier président de l'Audience 

des Confins (Guatemala), Alonso López de Cerrato, donne lieu à la redistribution des 

encomiendas360.  

L'une des conséquences économiques les plus importantes de la conquête a été 

l'appropriation et l'exploitation de la main-d'œuvre indigène par les Espagnols. Les 

Conquistadores et les premiers colonisateurs avaient recherché avant tout un enrichissement 

rapide. Mais ils ont vite constaté qu'ils ne pouvaient plus vivre seulement de trocs, de plumes 

de quetzal ou de bracelets pour subvenir à leurs besoins. Au départ les Espagnols exigeaient un 

tribut en or, voire en bijoux précieux, peu importe si la région n'était pas aurifère. Malgré que 

la région du Chiapas soit pauvre en ressources, à Copanaguastla, il y a avait des mines d'or, 

celles qui intéressaient fortement Baltazar Guerra. C'est la Couronne qui imposa un tribut en 

produits locaux pour éviter les abus, puis en monnaie pour éviter les abus sur les quantités 

perçues361. Les encomenderos ont dû alors modifier la source de leur revenu en s'orientant vers 

les productions agricoles, riche en matières premières et le commerce. Les Indiens, ressource 

la plus abondante, allaient alors en devenir la main d'œuvre et les Espagnols allaient se 

l'approprier et l'exploiter allègrement. C'est ainsi que le travail des Indiens était déterminé par 

les tributs qu'ils devaient payer à leur encomendero362. Le 26 mai 1536, Charles Quint envoie à 

Antonio de Mendoza une Cédule Royale "sobre la tasación de los tributos de indios y la 

sucesión de encomiendas" : 

 
Nos somos informados que por haber estado todos los indios de esa tierra encomendados 

a diversas personas y no estar tasados los tributos que los indios de cada pueblo han de pagar, 

los españoles que los han tenido encomendados les han llevado y llevan muchas cosas de más 

cantidad de lo que deben y buenamente pueden pagar, de que se han seguido y siguen muchos 

inconvenientes en gran daño de los naturales de esa tierra, lo cual cesaría si por nuestro 

mandado estuviese tasado y sabido los tributos que cada uno había de pagar, porque aquello y 

no más se les llevase, así por nuestros oficiales en los pueblos que estuviesen en nuestro nombre, 

como los españoles y personas particulares que los tuviesen en encomienda o en otra cualquier 

manera, porque por experiencia ha parecido, después que los oidores de esa Audiencia 

                                                           
360 Silvio Zavala, "Contribución a la historia de las instituciones coloniales en Guatemala ", Jornadas, El Colegio 

de México, México, Ch. 2 "les encomiendas", 1945, p. 53 – 74. Cette redistribution peut sembler bénéfique à 

première vue (fin des abus), mais relève souvent du partage du pouvoir entre colons non conquistadors et s'avère 

souvent au final pire, ou pas mieux. 
361 Germán Colmenares, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social (1539-1800), 

Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogotá, 1997, p. 89. 
362 Francisco L. Jiménez Abollado, " Implantación y evolución de la encomienda en la provincia de Tabasco, 1522-

1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 14 – 39. 



 

89 
 

entendieron en la tasación de los tributos de esa tierra, haber cesado en gran parte los dichos 

daños e inconvenientes363 

 

 Les tasaciones, c’est-à-dire les valeurs des biens et des objets spécifiés par chaque 

entité encomendora, indiquaient la quantité que chaque communauté indienne devait payer364. 

Chaque communauté indienne devait alors donner à l'encomendero une quantité de denrées, de 

textiles, de produits établis par lui-même ou bien par la Couronne, laquelle obligea à payer en 

produits locaux puis en monnaie365. Zamora Acosta avance que la première tasación formelle 

n'a été mandatée par Lopez de Cerrato, président de l'Audiencia de los Confines qu'à partir de 

1549 et en compensation au travail donné par les Indiens, les encomenderos devaient les payer 

soit en nature soit en argent366. Le but des tasaciones définies par les oidores (juge membre de 

la Real Audiencia) était de protéger les Indiens des abus des encomenderos car il y en avait 

énormément de la part des encomnedero et des regidores. Par exemple, l'oidor Lorenzo Lebrón 

de Quiñones informa des problèmes au sujet des tributs qui soulignaient des méthodes 

esclavagistes dans les encomiendas : 

 
E1 modo y orden que tenían de servirse de los naturales era muy contra ley de cristiano y 

causa de su total destrucción y disminución: muchos de los encomenderos sin tasación, y los que 

la tenían excediendo en muy gran cantidad y suma de lo que en ellas se contenía, y las tasaciones 

que había podía ser de seis o siete años a esta parte en aquella provincia, y servianse de ellos a 

su voluntad sin que nadie les fuese a la mano; las tasaciones que había así de pueblos de V. M. 

como de encomenderos eran excesivas y en muy gran cantidad de lo que podían pagar, porque 

antes de que se tasase se servían de ellos con tanta desorden que por mucho que se les quitaba 

de las dichas tasaciones, quedaban tan cargados que por ninguna vía podían cumplir367 

 

Il reçut des instructions du vice-roi Luis de Velasco en 1558 pour que cessent les excessifs 

tributs, les réguler et protéger ses vassaux indiens368 : 

                                                           
363 Richard Konetzke. Colección de documentos para la historia de la formación social de Hispanoamérica, 1493-

1810. Volumen I (1493-1592). Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, 1953, pp. 171-174. 
364 Silvio Zavala, "La Encomienda Indiana", El Trimestre Económico, Fondo de Cultura Económica,Vol. 2, No. 8, 

1935, p. 423 -451. 
365 Fernando Montenegro, Patricia Gudiño, La mita en la Real Audiencia de Quito, Quito, Ediciones Abya Yala, 

1986, p. 5. 
366 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputación Provincial, 1985, 

p. 246. La date ici est très importante car cette première tasación est l'imposition de la volonté de la Couronne sur 

celle des encomenderos qui commettaient tous les abus. 
367 Voir "Relación de la visita que el Lic. Lorenzo Lebrón de Quiñones hizo por mandato de S.M", Papeles de la 

Nueva España, coleccionados por Paso y Troncoso, Geografía y Estadística, 2 serie, II, 99, in. José Miranda, El 

tributo indígena en la Nueva España durante el siglo xvi. El Colegio de México, México, 1952, p. 232. 
368 Le premier vice-roi, don Antonio de Mendoza, prend ses fonctions fin 1535 jusqu'en 1551 mais curieusement 

nous n'avons rien de sa part concernant le traitement des Indiens du Chiapas à part sa Relación à Luis de Velasco 

en 1551 dans laquelle il met en avant le bon traitement des Indiens, mais nous n'avons pas à notre connaissance 

ses mesures : " Lo principal que siempre S. M, me ha mandado, ha sido encargarme la cristiandad y buen 

tratamiento de estos naturales". Il rajoute plus loin qu'il faut prendre le soin d'écouter les Indiens: " Yo he tenido 

por costumbre de oír siempre los indios, y aunque muchas veces me mienten, no me enojo por ello, porque no los 

creo ni proveo nada hasta averiguar la verdad. Algunos les parece que los hago más mentirosos con no 



 

90 
 

Porque pudiere ser que las tasaciones de algunos pueblos [...] estén confusas. veréis todas 

las tasaciones y moderaciones de los pueblos que visitareis, y a los que hallareis confusos o que 

tuvieren alguna duda […]aclararlas héis muy por extenso, dando a entender a los indios en las 

dichas tasaciones y moderaciones o declaraciones que de ellas hiciereis lo que de ahí adelante 

han de dar y pagar, dejándoles un traslado de lo que así proveyereis […]; y además de esto 

tendréis especial cuidado de saber si los encomenderos llevan a los indios [...] más tributos de 

lo que por su tasación son obligados u otras cosas fuera de ella, y hacerles héis volver luego lo 

que averiguareis haber llevado demasiado y castigaréis a los culpables conforme a justicia369 

 

 La quantité de tributs que devait payer chaque village dépendait du nombre de 

tributaires et, durant un temps, la tasación n'était pas personnelle mais collective. Cela amena 

de nombreux conflits entre les Espagnols et les Indiens. Les Leyes Nuevas, appliquées par 

Cerrato au Guatemala à partir de 1549, ne suffirent pas pour endiguer les protestations des 

encomenderos et celles des Indiens. Les charges qui leur étaient demandées restaient 

excessives370 car aucun des encomenderos n'avaient pris en compte (ou ne voulaient pas prendre 

en compte) la fulgurante baisse démographique et c'était bien le rôle des visitadores de se saisir 

de ce problème et de remettre l'ordre, notamment en matière démographique. Il n'était pas rare 

que les encomenderos fassent pression sur les Indiens pour que ces derniers déclarent plus de 

tributaires qu'il y en avait réellement371. Les charges étaient devenues bien trop lourdes372. Pour 

pallier ce problème, de nouvelles tasaciones ont été ordonnées et devinrent individuelles. 

Chaque Indien savait ce qu'il devait payer personnellement. Cela devait éviter à l'avenir les 

conflits. Ainsi, lorsque que Lebrón de Quiñones voyagea à Chiapan, en 1558, il clarifia les 

tasaciónes que chaque personne tributaire373 devait à son encomendero et à la Couronne 

espagnole en spécifiant la quantité et la périodicité :  

 
 

                                                           
castigarlos: fallo que sería más perjudicial ponerles temor para que dejen de venir a mí con sus trabajos, que el 

que yo padezco en gastar el tiempo con niñerías" Par contre, selon lui, les abus des religieux devaient être réprimés 

en secret pour ne pas toucher à leur autorité ni à la sainte doctrine, ce qui laisse perplexe quant à son intègre 

autorité : "  En caso que se ofrezca ser necesario hacer algunas represiones a los frailes y clérigos, sean secretas 

de indios y españoles, porque así conviene por lo que toca a su autoridad y a lo de la doctrina". Voir, "Relación 

de Antonio de Mendoza a Luis de Velasco al término de su Gobierno, sin fecha, c. 1550 o 1551", en Los virreyes 

españoles en América durante el gobierno de la Casa de Austria, México, t. I, edición de Lewis Hanke con la 

colaboración de Celso Rodríguez, Atlas, Madrid, 1976 (Biblioteca de Autores Españoles [BAE], t. CCLXXIII), 

p.  49. 
369 José Miranda, El tributo indígena en la Nueva España durante el siglo xvi. El Colegio de México, México, 

1952, p. 308. Remarquons la pédagogie dans cette citation : il faut informer les Indiens de leurs droits, et leur 

laisser une trace écrite de ce que la Couronne veut percevoir, pour éviter les abus antérieurs (la loi du plus fort). 
370 Gabriela Solís Robleda, Bajo el signo de la compulsión. El trabajo forzoso indígena en el sistema colonial 

yucateco 1540-1730. México, D.F.: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología social, 

Instituto de Cultura de Yucatán/Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2003, p. 42. 
371 Germán Colmenares, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social (1539-1800), 

Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogotá, 1997, p. 38. 
372 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputación Provincial, 1985, 

p. 261. 
373 Grâce à l'imposition, des recensements de la population ont été mis en place. Voir infra, chapitre 5, p. 146.  



 

91 
 

Chiapan. Tenía 55 indios casados y 21 medio tributarios. Les impuso el siguiente tributo: 

Nueve mantas de algodón (cada manta de tres piernas; cada pierna de dos brazas y cada braza 

de dos varas de largo por tres cuartos de vara de ancho) ―cada cuatro meses, cuarenta fanegas 

de maíz cada ano, setenta y dos gallinas de la tierra cada año374. 

 

3.2.1.3  Les corregidores 

 

 Avec l'institution des encomiendas, les encomenderos avaient besoin d'intermédiaires 

pour s'assurer que les travailleurs indiens remplissent bien leurs charges. Ils nommaient alors 

des Indiens dont la fonction principale allait être de percevoir les tributs et d'organiser les 

journées de travail pendant l'absence de l'encomendero. Cela avait surtout pour but de 

privilégier au maximum les relations entre les Indiens avec ces intermédiaires. Ce statut, 

octroyé à deux Indiens maximum, était de grande importance aux yeux de la Couronne 

espagnole car il devait enseigner la manière de vivre espagnole aux communautés indiennes. 

La Seconde Audience de Nouvelle Espagne spécifia les points clés de ces nouveaux postes dans 

les Instructions signées le 12 juillet 1530 : 

 
Para que los indios naturales de aquella provincia comenzasen a entender nuestra manera 

de vivir, ansi en su gobernacion como en la policia y cosas de república, seria provechoso que 

hubiese persona dellos que juntamente con los regidores españoles que estan proveidos entrasen 

en el regimiento y tuviesen voto en él; y así mismo que hubiesen en cada pueblo un alguacil 

dellos; porque, ademas de los provechos dichos, parece que esto les haria tomar más amor con 

los españoles y parecerles ía bien nuestra manera de gobernación375  
 

 Il est important de souligner la relation qu'il y a entre ce système de tribut et le social et 

que "en los primeros tiempos de la Colonia, la principal causa del mal tratamiento de los indios 

fué probablemente el tributo"376 : 

 
En más de una ocasión fué motivo de abuso por parte de encomenderos y corregidores,  

unas veces “graves” y otras “leves”, dando por resultado las quejas de los indios “que tenían 

como causa los abusos en  materia de tributos”. Dichas quejas determinaron al fin la protección 

legal y gubernativa de los indios en este respecto.  Además —nueva repercusión social—, fué el 

tributo un factor importantísimo de la desintegración familiar, “desintegración" que hubo de ser 

forzosamente mayor que la de los pueblos, ya que la separación de los consortes y de padres e 

hijos, a causa de los servicios personales y del comercio, para obtener con qué pagar el tributo, 

era constante durante buena parte del año, con las consecuencias que tanto señalaron los 

eclesiásticos, principalmente los religiosos"377  
 

                                                           
374 A.G.N.M., Mercedes, LXXXIV, f. 5, op. cit. in, José Miranda, El tributo indígena en la Nueva España durante 

el siglo xvi. El Colegio de México, México, 1952, p. 309. 
375 Vasco de Puga, Cedulario de la Nueva España, Comdumex, Chimalistac, México, 1985 [1563], f. 40. 
376 José Miranda, El tributo indígena en la Nueva España durante el siglo xvi. El Colegio de México, México, 

1952, p. 223. 
377 Ibid.  



 

92 
 

 Dans cette citation, nous voyons poindre la critique des corregidores pourtant censés 

défendre les Indiens au nom du roi contre les abus des encomenderos. En ayant désigné d'autres 

dirigeants indiens à la place des principales, qui avaient été élus par leurs propres habitants des 

villages, des rébellions contre ces dirigeants virent le jour. Nous devons comprendre que les 

personnes qui dirigeaient la communauté avant l'arrivée des Espagnols n'étaient pas 

spécialement celles qui avaient un plus haut rang dans la société amérindienne préhispanique 

et étaient élues par vote378.  

 Le terme de principal que les Espagnols emploieront pour identifier les seigneurs qui 

gouvernaient dans les villages, ne se référerait pas à une personne sinon à un groupe de 

personnes qui se réfèreraient donc à des principales et pas seulement nobles à l'époque 

préhispanique379. Nous ne devons pas faire le rapprochement entre statut de principales chez 

les mayas et celui des nobles au sens européen, descendants de l'"aristocratie". Pour les mayas, 

il s'agissait d'élire des personnes qui méritaient le respect. Le religieux dominicain Domingo de 

Ara, dans Vocabulario de la lengua tzeldal según el orden de Copanaguastla nous permet de 

noter son erreur en traduisant par "noble" ou principal, le nom aghawetic, portant la pluralité, 

et qui se réfère donc à un groupe particulier et non à  une seule personne380. De plus, dans Las 

Memorias en lengua nahuatl enviadas a Felipe II por indigenas del Valle de Guatemala hacia 

1572, Karen Dakin nous informe que les principales du village de Santa Ana signent en náhuatl: 

"timochinti veuetque nican Santa Ana" traduit par "nosotros todos los ancianos [veuetque] de 

aquí, de Santa Ana"
.381. Les documents montrent clairement qu'il n'y a pas des alcaldes mais 

aussi des principales qui ne sont pas nobles dans le sens européen : nous voyons donc que les 

principales peuvent être des charpentiers, des cereros, des tailleurs,…382. La question 

d’hérédité ne se posait sans doute pas comme elle pouvait l'être dans les monarchies du Vieux 

Monde ou au Mexique Central. 

                                                           
378 Voir Supra, chapitre 1, p. 35. 
379 Gudrun Lenkersdorf, Repúblicas de Indios, Pueblos Mayas en Chiapas, siglo XVI, México, UNAM, 2001, 

p.  151. 
380 Mario Humberto Ruz, "Vocabularios indígenas coloniales : otra lectura, otra historia", Mesoamérica, núm. 18, 

1989, p. 295 – 328. 
381 Karen Dakin, Nuestro pesar, nuestra aflicción. Tunetuliniliz, Tucucuca. Memorias en lengua náhuatl enviadas 

a Felipe II por indígenas del valle de guatemala hacia 1572, Paleografia, traducción, ensayos y notas de Karen 

Dakin, Introducción y notas históricas de Christopher H. Lutz, UNAM, México, 1996, p. 38-39. Veuetque s'utilisait 

comme synonyme à pipiltin, les nobles en nahuatl. Cependant, signer "les anciens" équivaut à revendiquer une 

forme de sagesse (donc à établir la sagesse et validité de leurs demandes au roi d'Espagne). Cela peut être interprété 

comme des stratégies rhétotiques des Indiens afin de défendre leurs droits. 
382 Ibid. p. 21 



 

93 
 

Nous pourrions donc conclure qu'au Chiapas, le cacique était bel et bien une invention 

espagnole pour faciliter les communications. La hiérarchie préhispanique était donc différente 

de celle du Mexique Central383. Une lettre de Cerrato le 25 mai 1552 met en lumière cette 

politique384 des K'iché qu'un groupe de personnes et non une seule personne gouvernait le 

territoire :  

 
En esta tierra [h]a[b]ía q[ua]tro se[ñ]ores. El uno era se[ñ]or de los Utlatecas y otro de 

sacapulas de Guatimaltecas y otro de Comalpa y otro de [x]ilotepeque […] servian muchos 

pueblos pero no les da[b]an preço ni servicio ordinario sino lo q[ue] [h]a[b]ian menester con 

estos [h]a[b]ia ve[i]nte y [c]uatro diputados q[ue] entendían en las cosas de gobernaci[ón] y 

justicia […] que si el se[ñ]or mas principal ha[c}ia alguna cosa [i]ndebida le cortaban la 

cabe[z]a estos se[ñ]ores385. 

 

 Nous voyons que le pouvoir des K'iche était partagé entre quatre seigneurs mais qui 

devaient aussi rendre des compte devant vingt-quatre "députés". Et selon Gudrun Lenkersdorf, 

il est probable que les villages de Chiapas avaient la même politique et que ce soit un conseil 

d'Anciens qui l'exerce386. Etre principal revenait donc à être élu par vote, et il semblerait donc, 

en priorisant les Anciens. 

 Mais les maladies touchant les plus vulnérables ont modifié les hiérarchies indiennes dès 

le début de l'époque coloniale. Ce n'étaient plus des personnes expérimentées et choisies par le 

village qui allaient diriger la communauté mais des plus jeunes désignés arbitrairement et qui 

n'étaient pas prêts pour un tel statut387. Et, les regidores, désignés par les Espagnols vinrent 

achever le système hiérarchique des communautés en se plaçant directement à la tête. Tello 

Sandoval, membre du conseil des Indes est de plus en plus convaincu que les "pueblos de indios 

de cada provincia se gobiernen por sus alcaldes indios y regidores elegidos en cada un año y 

confirmados por el Audiencia Real"388. Il voyait ainsi un gouvernement indien sans espagnol 

qui s'immiscerait dans les relations entre le roi et ses sujets indiens. Cela aura pour conséquence, 

en ce qui concerne le Chiapas, de ne pas altérer et conserver alors la hiérarchie préhispanique 

                                                           
383 Le sujet demanderait une étude à part entière, impossible ici.  
384 Archivo General de Indias, GUATEMALA, 9A, R.19, N.82, f.3. Notre paléographie. 
385 Ibid. 
386 Gudrun Lenkersdorf, Gobiernos locales en los pueblos de Indios , Chiapas, siglo XVI, Tesis doctoral dirigida 

por Dra Eva A. Uchmany, 1998, México D.F., p. 127. 
387 Murdo J. MacLeod, Spanish Central America, a socioeconomic history, 1520 – 1720, University of California 

press, Berkeley, 1973, p. 135. 
388 Carta del licenciado Tello de Sandoval al príncipe Felipe, México, 19 de septiembre de 1545, in. Francisco de 

Paso y Troncoso, Epistolario de Nueva España, Tome IV, Antigua Librería Robredo  de José Porrua  e Hijos, 

México, 1939, p. 234. 



 

94 
 

dans les villages (et ce, encore de nos jours)389. Ces nouveaux "caciques" étaient gratifiés pour 

la collaboration qu'ils entreprenaient avec l'encomendero. Nous l'avons vu dans la rébellion des 

Chiapanèques en 1532 lorsque Baltasar Guerra offrit à don Diego Nocayola des cadeaux, tels 

que des "caballos y espadas y ropas de seda y paño y camisas y jubones y puercos de cría y 

ovejas", pour son exemplarité  vis à vis des Espagnols390. Tous ces privilèges ont renforcé le 

rôle de ces caciques nommés qui n'étaient pas spécialement nobles indiens. Le problème de ces 

caciques est soulevé par Antonio de Mendoza : 

 
En lo tocante a las elecciones de los caciques y gobernadores de los pueblos de esta Nueva 

España ha habido y hay grandes confusiones, porque unos suceden en estos cargos por herencia 

de sus padres y abuelos, y otros por elecciones, y otros porque Moctezuma los ponía por 

calpisques en los pueblos, y otros ha habido que los encomenderos los ponían y los quitaban a 

los que venían, y otros nombraban los religiosos [...] Hay otra elección de gobernador en algunos 

pueblos, que es cargo por sí, diferente del cacique, que tiene cargo del gobierno del pueblo, y 

éste eligen los indios391 

 

 Cela transforma considérablement le droit à la terre et tous les tributs et services 

personnels et qui étaient dus à l'origine aux dirigeants naturels furent éliminés392. C'est à partir 

de là que les Indiens du Chiapas ont été vraiment dépouillés de leur terre. 

 

3.3 Conclusion 

 

La politique des encomiendas assignait chaque ville amérindienne à un colon espagnol 

pour le servir. Les Indiens ont été forcés d'augmenter leur production qui ne leur revenait pas 

de droit. Par contre, celles-ci enrichissaient considérablement les encomenderos393. Qu'en est-

il de la liberté des Indiens ? Même si avant l'arrivée des Espagnols, certains Indiens et 

communautés étaient soumis à l'esclavage et aux tributs, la manière dont ces obligations ont été 

appliquées durant tout le XVIème siècle a eu des répercussions néfastes au sein de la population 

                                                           
389 Gudrun Lenkersdorf, Gobiernos locales en los pueblos de Indios, Chiapas, siglo XVI, Tesis doctoral dirigida 

por Dra Eva A. Uchmany, 1998, México D.F., p. 126. 
390 Gudrun Lenkersdorf, Repúblicas de Indios, Pueblos Mayas en Chiapas, siglo XVI, op.cit., México, UNAM, 

2001, p. 170. Voir Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, a 17 de septiembre 

de 1554, AGI, Patronato, leg. 60 núm. 3, ramo 1. Les Espagnols construisaient ces élites coloniales, en leur 

concédant un rang à part avec ces privilèges vestimentaires, armes et chevaux (atouts principaux ayant assis la 

supériorité militaire espagnole). 
391 "Relación de Antonio de Mendoza a Luis de Velasco al término de su Gobierno, sin fecha, c. 1550 o 1551", en 

Los virreyes españoles en América durante el gobierno de la Casa de Austria, México, t. I, edición de Lewis Hanke 

con la colaboración de Celso Rodríguez, Atlas, Madrid, 1976 (Biblioteca de Autores Españoles, que los indios 

naturales de aquella provincia comenzasen a entender nuestra manera de vivir, ansi en su gobernacion como en 

la policia y cosas de república, seria provechoso que hubiese persona dellos que juntamente p. 49. 
392Laura Machuca, "Como la sal en el agua", El cacicazgo en Nueva España y Filipinas, Margarita Menegus 

Bornemann y Rodolfo Aguirre Salvador (coords), México, UNAM, Plaza y Valdés, 2005, p. 165-201. 
393 Luis F. Linares López, "Apuntes para la historia del trabajo en Guatemala", ASIES, Guatemala,  núm. 3, 2015, 

p. 22, 36, 85. 



 

95 
 

chiapaneca, zoque et maya. Les rébellions contre la domination des encomenderos et la 

négligence du travail de certains juges dans l'élaboration des tasaciones ont amené l'épuisement 

dans les communautés indiennes. L'encomienda est une des causes principales de la baisse 

drastique de la population indienne.  

De même, parce que les encomenderos devaient favoriser l'évangélisation, la relation 

entre encomenderos et religieux était constante mais pas pacifique. Les Nouvelles Lois en sont 

le point de départ. L'arrivée des Dominicains en terres chiapanèques a été très mal perçue par 

la population espagnole car les religieux dénonçaient les excès de certains encomenderos. En 

1542, la promulgation des Nouvelles Lois a profondément affecté le système d'encomienda aux 

Indes à la demande de Bartolomé de Las Casas. Ces nouvelles lois vont déboucher sur les 

protestations des encomenderos. Mais, ces religieux n'étaient pas exempts de mauvais 

traitements envers les Indiens qu'ils ont convertis à la foi chrétienne. Toribio de Benavente 

Motolinia, franciscain, dénonce les abus394 de Bartolomé de las Casas lorsqu’ils se 

rencontrèrent à Tlaxcala, avant que ce dernier demande au roi les Nouvelles Lois en 1543, soit 

nommé Evêque du Chiapas en 1543 et Protecteur des Indiens en 1551395 : 

 
Ama mucho á los Indios i quel solo los quiere defender i favorescer mas que nadie; en lo qual 

acá mui poco tiempo se ocupó si no fué cargándolos i fatigándolos: vino el de las Casas siendo Frayle 

simple i aportó á la Cibdad de Tlascala é traia tras de sí cargados 27 ó 37 Indios que acá llaman 

Tamemes396 

 

Il paraitrait donc que selon Motolinia, Las Casas aurait utilisé des Indiens pour porter 

des charges lourdes qui renfermaient essentiellement " procesos i escripturas contra Españoles, 

i bujerías de nada "397. Toujours selon Motolinia, il paraîtrait même que, suite à sa nomination 

en tant qu’Evêque du Chiapas, il arriva en 1544 avec " ciento i veinte Indios cargados sin 

pagarles nada "398. Cependant, Las Casas était chargé de défendre les misérables, et les 

Espagnols ont résisté violemment jusqu'à ce qu'il soit contraint de quitter son diocèse deux ans 

                                                           
394 Fray Toribio de Motolinia, Carta de Fray Toribio de Motolinía al Emperador Carlos V. 2 janvier 1555, in. 

Joaquín García Icazbalceta, Colección de documentos para la historia de México, México, 1858, p. 253 -277. 
395 Caroline Cunill, «  Fray Bartolomé de las Casas y el oficio de defensor de indios en América y en la Corte 

española » , Nuevo Mundo Mundos Nuevos, Debates, 2012, lien : http://nuevomundo.revues.org/63939, page 

visitée le 3 septembre 2020. 
396 Fray Toribio de Motolinia, Carta de Fray Toribio de Motolinía al Emperador Carlos V. 2 de  enero de 1555, 

in. Joaquín García Icazbalceta, Colección de documentos para la historia de México, México, 1858, p. 258. 
397 Ibid., p. 259. 
398 Ibid., Motolinia en rajoute et fait référence aux Nouvelles Lois qui viennent d’être légiférées en Amérique et 

souligne le « faites ce que je dis mais pas ce que je fais » de Las Casas: « i agora procura allá con V. M. i con los 

del Consejo de Indias, que acá ningun Español pueda traer Indios cargados pagándolos mui bien, como agora 

por todas partes se pagan ». Motolinia était Franciscain et Las Casas Dominicain. Les rivalités entre les deux 

ordres étaient agressives et il n’était donc pas rare de voir des accusations faites à l’encontre de l’un et de l’autre 

notamment de leur comportement  et donc de leur légitimité dans l’évangélisation des Indiens. 

http://nuevomundo.revues.org/63939


 

96 
 

après son arrivée au Chiapas399. Mais les réductions de villages, los pueblos de Indios, ne sont-

elles pas, elles aussi, un moyen d'abuser de la liberté des Indiens et prouver la domination de la 

foi chrétienne ? Nous verrons une fois de plus comment les Indiens du Chiapas ont résisté à 

leur manière à l'hégémonie espagnole.  

  

                                                           
399 Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, Tomo I, Apéndice 1, Edición de Edmundo O’Gorman, 

méxico, UNAM, 1967, p. LXXXV. 



 

97 
 

 

Figure 6 6ème planche de la bande dessinée Dominique Lundi Pou-de –Mouton  

La bande dessinée de Mariano Lopez Mendez raconte l'histoire (en tzotzil) de Dominique Lundi 

Pou  –  de  – Mouton né à Chamula le 24 août 1924. Son nom lignager reflète son identité indienne. Cette histoire 

représente un enfant que va gravir les échelons, de l'apprentissage obligatoire à l'école jusqu'à devenir alcalde de 

Chamula. Cette planche 6 fait écho et résume étrangement les relations qu'il y avait entre les religieux et les Indiens 

du Chiapas au XVIème et nous voyons que, 400 ans après, rien n'a changé. In. André Aubry, Les Tzotzil par eux-

mêmes, L'Harmattan, Paris, 1988, p. 90. 



 

98 
 

  



 

99 
 

 

4 CHAPITRE IV - RELIGIONS ET VILLAGES D'INDIENS 

 

 

Pour pouvoir évangéliser et civiliser les Indiens, les Ordres religieux ont divisé le 

territoire de l'Audiencia de Guatemala400. C'est en 1544 que ses frontières ont été fixées dans le 

but de porter atteinte au pouvoir des conquistadores et des encomenderos401. A partir de cette 

date, pendant près de 50 ans, l'ordre dominicain a eu le monopole sur le territoire du Chiapas402 

mais les conquistadores et encomenderos dans les années 1570 invitèrent les franciscains à 

s'installer à Chiapas pour contrecarrer les projets des dominicains dans la suppression des 

encomiendas403. Cependant, l'ordre dominicain n'était peut-être pas celui qui était prévu au 

départ dans cette course à l'évangélisation car Tomás de la Torre écrit que deux religieux 

hiéronimites vivaient déjà à Ciudad Real avant leur arrivée404. Cela amena des dissensions  entre 

les deux ordres. Les Dominicains avaient eu la pleine possession des terres de la Vera Paz et 

les franciscains celles du Yucatán. Le premier Ordre religieux qui investissait de nouvelles 

terres en était entièrement dépositaire. Pour calmer ces conflits, une Cédule royale du 1er aout 

1558 voulut remettre de l'ordre405: 

 
En el distrito donde hay una de las órdenes hubiese entrado primero a doctrinar y 

administrar los sacramentos no entren los religiosos de la otra orden a entender en la dicha 

doctrina, ni hagan allí monasterio alguno y deis orden que los indios que hubieren en el distrito 

donde una orden tuviere cargo de doctrinarlos no se vayan ni pasen al distritio de la otra orden 

a recibir los sacramentos406. 

 

Francisco Marroquín, premier évêque de Guatemala qui n'appartenait à aucun Ordre 

catholique, favorisa l'entrée de religieux dans son diocèse et autorisa dès 1536 la venue de 

missionnaires dominicains notamment l'entreprise pacifique de Las Casas quant à la conversion 

                                                           
400 Voir Infra, Annexe 2, p. 172. 
401 Juan Pedro Viqueira Albán, Geografía religiosa del Obispado de Chiapas y Soconusco (1545-1821), Entre 

Diversidades Revista de Ciéncias Socíales y Humanidades, julio-diciembre 2017, núm. 9, p. 147-207. 
402 l'importance des dominicains peut s'expliquer par le fait de devoir contrebalancer l'importance des Franciscains 

de nationalité flamnde, Johann Van den Auwera, Johann Dekkers et Pierre de Gand, religieux pionniers en 

Nouvelles Espagne puisqu'ils sont arrivés dès 1523. Voir Robert Ricar, La conquista espiritual de México, Fondo 

de Cultura Económica, México, 1986, p. 65. 
403 Ibid.  
404 Voir infra, p. 123. 
405 Milagros Ciudad Suárez, "Condicionantes de la expansión misional en Centroamérica, siglo XVI", Memorias 

del primer congreso internacional de mayistas, UNAM, México, 1994, p. 193 – 207. 
406 Ibid., op. cit., AGI, Audiencia de Guatemala-393, Libro R. 3, f. 234-235, Real Cédula 1 de agosto de 1558.  



 

100 
 

des Indiens407. Il sollicita dans une lettre destinée au roi cinquante religieux "que aunque fuesen 

quinientos serían pocos, más con estos me contentaré"408. Il signale par la même occasion ce 

qu'il défendra tout au long de sa vie en stipulant les solutions aux différents problèmes qui 

concernent les Indiens du Nouveau Monde: d'interdire le trafic d'Indiens pour qu'ils ne soient 

plus esclaves, de réunir les Indiens dans des villages spécifiques, de réglementer le travail dans 

les mines et dans les encomiendas qui devront être quant à elles perpétuelles, de faire venir des 

religieux même si c'est à son propre compte409. Il a fallu plus de vingt ans pour que les premiers 

religieux foulent le territoire chiapanèque. Même si l’Evêché du Chiapas fut créé en 1539, ce 

n’est qu'à l’arrivée en 1545 des 46 religieux dominicains410, dont le voyage depuis Salamanca 

a été organisé en 1544 par Bartolomé de Las Casas, nommé évêque de Chiapas depuis peu411, 

que l’évangélisation pacifique et les réductions des populations indigènes ont débutées dans le 

diocèse de Chiapas.  

Même si leur devoir était de protéger les Indiens tout en les convertissant et en les 

"civilisant", à l'instar des encomenderos, il ne faut pas leur donner le bon dieu sans confession. 

Des abus de pouvoir vont être commis envers la population indienne les rites idolâtres mis en 

cause et qui sévissent encore dans la contrée. L'objectif de l'évangélisation pleine ne sera pas 

atteint, les Chiapanecas, Zoques et Mayas vont déjouer et s'approprier les nouvelles 

connaissances religieuses catholiques dans le but de sauvegarder leur histoire religieuse. C'est 

vraiment à partir de l'arrivée des religieux et en l'occurrence des Dominicains au Chiapas, qu'un 

métissage culturel, une hybridation entre des cultures, espagnole et amérindiennes, que tout 

opposaient, verra le jour en une nouvelle société. De nombreux changements vont voir le jour 

et vont modifier la perception d'un monde en pleine mutation. Pour cela, nous allons nous 

pencher un premier lieu sur l'arrivée des premiers évangélisateurs en terre chiapanèque et les 

conflits que cela a engendrés avec les colons espagnols. Ensuite, nous verrons que de nombreux 

problèmes autours des langues parlées et des nombreux villages indiens dispersés et éloignés 

des grands centres ont dû vite être résolus dans le but de prêcher efficacement la parole du dieu 

                                                           
407 Alvaro Huerga, Bartolomé de Las Casas Vie et œuvres, Paris, Les éditions du cerf, 2005, p. 244. 
408 Carta dirigida al emperador, AGI, Audiencia de Guatemala, 156. 10 de mayo de 1537, in., Carmela Saenz de 

Santa Maria, El licenciado don Francisco Marroquín : primer obispo de Guatemala (1499-1563) ; su vida, sus 

escritos en el cuarto centenario de su muerte, 1563-1963, Ediciones Cultura Hispánica, 1964p. 132. 
409 Carmela Saenz de Santa Maria, El licenciado don Francisco Marroquín : primer obispo de Guatemala (1499-

1563) ; su vida, sus escritos en el cuarto centenario de su muerte, 1563-1963, Ediciones Cultura Hispánica, 1964, 

p. 120. 
410 Antonio de Remesal,  Historia general de  las indias occidentales,  y particular de la gobernación de chiapa y  

guatemala, tomo I, libro IV, cap. 20, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de geografía e  historia, 

1932 (1619), p. 321-322.  
411 Avant lui furent nommés en 1538 Fray Juan de Ortega mais qui refusa ensuite le siège épiscopal puis en 1541 

Juan de Arteaga qui mourut malheureusement à la ville de México avant de poser un pied à Ciudad Real. 



 

101 
 

catholique. Puis, malgré les bonnes intentions de départ, nous nous arrêterons sur les actes de 

maltraitances de Dominicains envers la population indienne pour terminer sur la révélation 

d'actes idolâtriques qui mêlent réminiscences indiennes et syncrétisme. 

 

4.1  Les Dominicains au Chiapas  

 

Fray Tomás de la Torre est le religieux qui chroniqua la deuxième expédition de religieux 

espagnols. Entre 1543 à 1597, furent organisées pas moins de18 expéditions qui réunirent 340 

dominicains sur le sol américain dont la majorité est allé au Chiapas412. Ses écrits reflètent les 

idées et l'esprit missionnaire, l'entrée dans des territoires indiens et l'étude des langues et 

coutumes indigènes413. Sur les 46 dominicains, neuf religieux ainsi que des séculiers et 

serviteurs mourront noyés avant d'arriver au Chiapas, lors de la traversée entre Campeche et 

Tabasco, le 18 janvier 1545 à cause d'une tempête qui renversa leur barque trop chargée  : 

"Ahogáronse por todos treinta y dos personas, nueve religiosos y los demás seglares, algunos 

mancebos y buenos nadadores "414.. Un autre Dominicain qui faisait partit de cette expédition, 

Domingo de Vico415, mourra quelques années après dans une embuscade que firent les Indiens 

lacandons, en 1555416. Les Dominicains mirent 424 jours depuis leur départ de Salamanca pour 

arriver le 22 mars 1545 à Ciudad Real417 et les mauvaises situations allaient continuer à leur 

arrivée dans la ville épiscopale. À la différence des Espagnols encomenderos, les Indiens les 

reçurent avec joie et gaieté. Déjà, la perception que les Dominicains avaient des Espagnols qui 

vivaient à Ciudad Real n'était pas des plus élogieuses :   

                                                           
412 La première eut lieu en 1543 au Nicaragua dirigé par l'évêque Antonio de Valdivieso accompagné de six de ses 

frères. Milagros Ciudad Suárez en étudie une dizaine pour cette période. Après celle de 1544, deux autres 

expéditions ont été organisées par Las Casas, mais moins importantes. Milagros Ciudad Suárez, Los dominicos, 

un grupo de poder en Chiapas y Guatemala. Siglos XVI y XVII Sevilla, Escuela de Estudios Hispano-Americanos 

de Sevilla, 1996, p. 74. 
413 Milagros Ciudad Suárez, DGPCG, Sevilla, Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla, 1996, p. 32.  
414 Ibid, p. 95. Tomás de la Torre prend le temps de décrire l'incident et insiste sur le fait que la longue amitié "gran 

bien nos fuera que como nos amamos en vida así no nos apartámos en la muerte", p. 96. 
415 Domingo de Vico fut un des religieux dominicains qui inculqua le message évangélique aux Indiens. Il est 

l'auteur du formidable Theología Indorum (1553), ouvrages où sont traduits des textes bibliques en langues k'iche, 

caqchikel et tzutuhil. Ouvrages au pluriel car, il n'y a plus version de Theologia Indorum écrite de la main de Vico 

mais des copies de copies partielles de son œuvre et très peu de parties ont été traduites. Voir introduction de Garry 

Sparks in. Fray Domingo de Vico, Theologia Indorum, BnF Manuscrit Américain 10, T. I, Guatemala, 2017, p. 

XVIII. 
416 Antonio de Remesal, HGIO, Tomo I, libro VI, cap. 12, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de 

geografía e  historia, 1932 (1619), p. 455. 
417 Tomás de la Torre, De Salamanca, España, a Ciudad Real, Chiapas (1544-1546), Ch. 19, Edición de Pedro 

Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad 

Intercultural de Chiapas, 2011, p. 157. 



 

102 
 

Eran hombres idiotas y mozos y, de ellos, estaban en los pueblos ganando la vida a bautizar 

indios, y, aun, el uno calpixque418 o poco menos, el otro sembraba caña cabe un ingenio para 

haber parte de las azúcares: cosas infames en estas tierras419 

Asi como tener indios por esclavos, siendo manifiesto al mundo cómo se hacían, sacar oro 

de las minas con libres, y otras inauditas tiranías de que este mundo de las Indias abundaba, sin 

que el rey lo haya podido remediar con santas y justas leyes que siempre ha enviado, por la 

insaciable codicia de sus gobernadores y oficiales420 

 

Las Casas refusait à tout Espagnol qui continuait de la sorte (voler les terres aux Indiens, 

les utiliser comme esclaves) de lui donner les sacrements421. Les colons espagnols n'ont pas 

mâché leurs mots et nous sentons bien dans leurs propos, rapportés par Tomás de la Torre, à 

quel point Las Casas et ses compagnons sont venus leur enlever leurs privilèges après pourtant 

tant d'années au service de leur Majesté et "la plática del pueblo era que el obispo no sabía 

nada"422. Las Casas pouvait avoir fait des études, être confesseur connu et reconnu mais pour 

les colons espagnols, il était le Diable incarné. Ils ne l'acceptaient plus comme l'Évêque:"¡No 

le llamen obispo disaient-ils, que es peor que el antecristo! "423. Les Dominicains ne purent 

rester plus longtemps à Ciudad real. Les colons espagnols allèrent même menacer de mort Las 

Casas quand un hombre juró que lo había de matar"424. Pour comprendre les dissensions entre 

les encomenderos et les religieux, une comission est donnée par Cédule Royale en 1547 au 

conciliateur Diego Rámirez pour qu'il vérifie les dires des religieux quant aux mauvais 

traitements des encomenderos à leur égard425. L'attitude des colons espagnols à recevoir les 

religieux était totalement à l'inverse de celle des Indiens qui vivaient à Ciudad Real et aux 

                                                           
418 Dans la société mexica, le calpixque est un intendant qui transmet les ordres et instructions des autorités civiles. 

On pourrait le traduire par regidor comme nous l'avons vu dans le chapitre précédent. A l'époque coloniale sa 

fonction subsiste pendant près de 50 ans: relais entre la noblesse indienne (qui possède les terres) et les fermiers 

paysans (qui les cultivent mais doivent payer un tribut).  
419 Tomás de la Torre, DSECRC, Ch. 20, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 165. 
420 Ibid., p. 166. Les Dominicains révèlent une information importante au sujet de l'isolement du Chiapas et du 

Guatemala. En effet, la Couronne espagnole et les colons qui se sont installés dans ces territoires ont vite compris 

qu'il y avait très peu de richesses à exploiter. L'intérêt pour ces contrées en fut impacté et les problèmes entre 

encomenderos et Indiens n'eurent pas de véritables échos en Espagne. Voir Ana María Parrilla-Albuerne, "La 

organización de la Hacienda Real en la provincia de Chiapa (1540-1644): oficiales reales, subdelegados y demás 

personajes", Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XI, núm. 2, julio-diciembre de 2013, 

México, p. 149 – 164. 
421 Tomás de la Torre, DSECRC, Ch. 20, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 167. 
422 Ibid. 
423 Ibid. 
424 Ibid. La chronique a été rédigée près de vingt ans après les faits, bien après le départ de Las Casas de son 

évêché..  
425 AGI, Justicia, Leg. 331 in William Sherman, Trabajo forzosoen América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas 

Lima, Guatemala, 1987, p. 616. 



 

103 
 

alentours de la ville car leur arrivée s'assimilait à une possible paix, la fin des violences que leur 

adminstraient les encomenderos et donc un retour à leur liberté: 

 
Acudieron aquí indios de toda la tierra, de cerca y de lejos, y traíannos muchos presentes 

y así abundábamos de todo. Los caciques traíannos buenos presentes de gallinas, miel, frutas y 

de todo lo que tenían […]. Venían a traer, unos huevos, otros un pollo, y por ventura con mayor 

voluntad que los ricos traían, lo que traían, lo poco tenían […]. No quedó pueblo ni indio 

principal que no enviase presente y nos vieniese a ver y muchos maseguales426 pobres también 

[…]. Y los [I]ndios concurrían allí, así del valle, como los que venían a servir como otros de los 

pueblos427. 

 

Cependant, devant cette ambiance pesante et cette insécurité permanente, les religieux 

décidèrent de partir de la ville et c'est ainsi qu'ils entreprirent leur route vers Zinacantán, puis 

vers Chiapa de los Indios et Copanaguastla plus au sud et la Vera Paz au Guatemala avant de 

revenir un an et demi après, le 13 novembre 1546428, à Ciudad Real de Chiapa où ils allaient 

s'arrêter pour de bon. C'est à Zinacantán, Chiapa et Copanaguastla, villes qui auront une grande 

importance par la suite dans la domination religieuse dominicaine, que les dominicains 

commenceront leurs campagnes évangélisatrices auxquelles ne participera pas Bartolomé de 

Las Casas, car du fait des circonstances, il partira à México en 1547 puis abandonnera 

définitivement son diocèse en 1550429. Pour les religieux, les encomenderos n'avaient pas obéi 

au roi au sujet de l'évangélisation des Indiens qu'ils avaient sous leur contrôle. Ils avaient plutôt 

été aveuglés par l'enrichissement personnel et mirent de côté l'enseignement nécessaire pour 

que les Indiens deviennent de vrais et bons sujets de la couronne castillane. Fray Tomás de la 

Torre parle en connaissance de cause, puisqu'il était sur le terrain pour en faire l'amère 

constatation. Les Indiens ne connaissaient que la Vierge Marie, dieu des chrétiens, jusqu'à 

appeler l'église de la ville la Maison de Sainte Marie: 

 
Digo una cosa de que se indignaron los españoles, pero probarla he con todos los 

religiosos: que no había indio en toda esta tierra que fuese fiel, ni conociese a Dios como los 

fieles lo conocen. Y porque yo no quiero contender con necios, sino probar esto a los sabios, doy 

por razón lo que ningún español acá negará, que no había indio que tuviese más noticia de la 

trinidad ni de la muerte y pasión de Cristo, ni de su resurrección, ascensión y venida al juicio, 

de la resurrección de la carne. No sabían más de esto los indios que de lo que jamás oyeron, y si 

                                                           
426 Mot nahuatl: Indiens qui ne sont ni serviteurs (esclaves) ni nobles. Signifiant "méritant" et désignant la 

population paysanne. 
427 Tomás de la Torre, DSECRC, Ch. 19, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid: Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 158. 
428 Ibid., Ch. 51, p. 257. 
429 Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia Sumaria, tomo I, Apéndice 1, Edición de Edmundo O’Gorman, 

México, UNAM, 1967, p. LXXXV, voir aussi Antonio de Remesal, Historia general de las Indias occidentales y 

particular de la gobernación de Chiapa y Guatemala (1619), Edición del P. Carmelo Saenz de Santa Maria, tomo 

II, libro octavo, cap. 4, Madrid, 1966, p.  106.  



 

104 
 

de alguna cosa formaban concepto de Dios era de Santa María porque aquella oían a los 

cristianos llamar en sus necesidades y a la iglesia llamaban los indios: casa de Santa María430.  

 

La cosmogonie indienne était polythéiste ce qui était bien différent de la religion pratiquée 

par les Chrétiens qui n'ont qu'un seul et unique dieu431. L'arrivée des Espagnols, conquistadores 

et religieux, avait pour but officiel de convertir les Indiens à leur religion. Domingo de Vico 

qui écrira entre 1552 et 1554 Theologia Indorum endoctrine les Indiens en prônant ce dieu 

unique et dénonce les mensonges auxquels les Indiens ont cru depuis des centaines d'années. 

Dans son œuvre magistrale, il met en avant l'invention pure et simple de croyances du panthéon 

divin des Indiens alors que le dieu chrétien a toujours été parmi les Hommes. On notera de toute 

évidence des concordances avec le Popol Vuh. Dans son œuvre, il dénonce les sacrifices et 

autosacrifices qui ne servent en rien car leurs divinités ne sont que pures constructions inertes 

et impuissanteset Domingo de Vico refuse complètement les idoles indiennes: 

 
Hace poco, pues, que se abandonó y dio por pasada aquella hediondez y podredumbre 

vuestra que habían trazado, que habían inventado y fingido vuestras madres y padres de la 

invocación de la piedra, el palo. Antes no había memoria ni tradición de empezar a reverenciar 

el palo, la piedra. La comenzaron después Hun Toh y Vukub Batz, sus nombres de los señores de 

los zotziles y tukuchés. En verdad, no hace mucho que aún no había memoria ni tradicíon de 

empezar a reverenciar la piedra, el palo. Fue hasta hace cinco o seis generaciones que empezó 

a invocarse la piedra, el palo, entre las gentes de aquí y por vosotros. Vosotros sóis la sexta 

generación, la sexta generación de los Ah mac y de los 3ek vach, y la sexta generación de perros, 

animales.432  

Lo que cuidáis y guardáis ahora es el legado de vuestros compañeros de sordera, de 

ceguedad, de vuestros compañeros perros y animales. No está abandonada, no está desterrada 

                                                           
430 Tomás de la Torre, DSECRC, Ch. 26, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 191. 
431 Pourtant trinitaire, sans compter la Vierge Marie. 
432 Traduction d'extrait du chapitre 25 faite par René Acuña, in. René Acuña, "La Theologia Indorum de fray 

Domingo de Vico",  Tlalocan, p. 282 – 307. René Acuña emet l'hypothèse que l'auteur anonyme du Popol Vuh 

serait ce même Domingo de Vico, in. Fray Domingo de Vico, Theologia Indorum, Tomo I, 2nda Edición, Colección 

Estudios Paleográficos, No. 1 Serie Multilingüe, No. 1, 2011, p. 6. Dans son article, Acuña opine que "el "autor" 

del Popol Vuh evidencia propósitos eminentemente teológicos, humanistas y apologéticos. En primer lugar, es 

visible que "él" no concebía la historia fuera del tiempo bíblico; para "él" era incontestable la existencia de un 

Dios creador, de un tzakol y bitol supremo; para "él" era axiomático que los hombres, cualesquiera que fueran 

su raza, color, creencias y lengua, descendían de una sola pareja. Su concepción teocosmológica evidencia una 

firme creencia en las jerarquías en la teleología de la creación: la criatura no es superior al creador, y ha sido 

hecha para rendirle latía. No debe, ni puede, intentar igualársele. Un "el que se exalta será humillado" preside 

la filosofía moral del libro desde las páginas iniciales. Las variadas y, a veces, incoherentes tradiciones 

"indígenas" hilvanadas en la parte mitológica, acaban desembocando siempre en la misma moraleja. Toda la 

máquina, en fin, del Popol Vuh está armada para probar que los indios, fueran quichés, kekchíes, acalaes, 

cakchiqueles o zutuhiles, habían tenido originalmente conocimiento de un Dios creador, de un tzakol y bitol, y 

que, además, aunque de una manera adulterada, conservaban memoria de ciertas experiencias universales: la 

creación, la revelación, el diluvio y la confusión de las lenguas". Cette hypothèse est toujours sans réponses mais 

si elle s'avère exacte, elle est assez vertigineuse. Les cosmogonies mayas contenues dans le Popol Vuh ne seraient 

que vision et construction occidentale. De plus, dans cette citation nous pouvons remarquer que la mention de 5 

ou six générations de pécheurs fait croire que les Mayas antérieurs à ces générations ne l'étaient pas. Cela permet 

de rejeter l'autorité politique préhispanique récente (erronée et aveuglée) pour mieux convaincre la population 

amérindienne de suivre la voie de la foi catholique. 



 

105 
 

aún la mentira de la sexta casta y generación de pecadores. Los que dejaron en germen, los que 

principiaron el culto a la piedra, al palo, ahora se están quemando y ardiendo en el Xibalba. 

¿Por ventura queréis vosotros ir a quemaros, ir a arder junto con esos adoradores, invocadores 

de la piedra, el palo, y junto con aquellos que abandonaron el culto e invocación del Formador, 

del Creador, Dios gran señor su nombre?433 

[…]Ya se sabe lo inútil que es mover vuestros corazones, porque sólo a la piedra, al palo, 

4abauil le llamáis vosotros. Está bien: a la piedra, al palo, al cerro, al llano, vosotros le decís 

4abauil. Pero, ¿comen y beben a la vista de todos? ¿Se acaban, acaso, su comida y bebida? 

¿Habéis visto, acaso, que se terminen su comida y bebida? ¿Sorben bien la sangre que vosotros 

les ofrendáis? ¿No es cierto que, además de embusteros, hacéis burla de ellos? ¿Cómo van a 

tragar? ¿Tienen acaso boca, cuello, hoyo, agujero o estómago donde retener su comida y bebida? 

¿No son, acaso, sólo piedra labrada, palo entallado? De nada sirve que los cubráis de joyas y de 

diversos colores; de nada les aprovecha la comida ni la bebida434. 

 

Tomás de la Torre pointe cette hybridation naissante entre la religion catholique et la (les) 

religion(s) indiennes à laquelle, ou lesquelles, lui et ses compagnons commencent à être 

confrontés, que ce soit à Chiapa de los Indios, Zinacantán ou Copanaguastla et leurs environs. 

Les Indiens : 

 
Bien habían oído decir de Dios que era bueno y que murió, pero formaban conceptos 

quiméricos de todo esto. La razón de ello es porque ninguna doctrina jamás tuvieron y al que 

más le pidieron para bautizarlo fue que supiese las oraciones en latín de las cuales no 

pronunciaban palabra significativa ni ellos entendían nada435. 

 

Les religieux mettent encore cela sur le compte du manque de rigueur de l'évangélisation 

réalisée par des encomenderos quand bien même ils auraient rencontré des Indiens qui en 

savaient un peu plus sur la vie de Jésus Christ le Sauveur mais en concevant son histoire suivant 

leurs principes religieux d'autrefois. Cette hybridation, cette assimilation de la foi chrétienne, 

facilitera l'évangélisation. Las Casas aussi a souligné ces similitudes dans la religion maya et 

catholique. Selon lui et les travaux de Domingo de Vico, depuis longtemps les peuples mayas 

avaient eu vent de la trinité : 

 
 Hallé allí un clérigo, bueno, de edad madura y honrado, que sabía la lengua de los 

indios por haber vivido en él algunos años ; (…) el cual, a cabo de ciertos meses y aun creo que 

de un año, me escribió que había hallado un señor principal que, inquiriéndole de su creencia y 

religión antigua que por aquel reino solían tener, le dijo que ellos cognoscían y creían en Dios 

que estaba en el cielo, y que aqueste Dios era Padre y Hijo y Espiritu Sancto, y que el Padre se 

llama Izona, que había criado los hombres y todas las cosas ; el Hijo tenía por nombre Bacab, 

el cual nació de una doncella siempre virgen, llamada Chibirias, que está en el cielo con Dios. 

Al Espiritu Sancto nombraban Echuac. Izona dicen que quiere decir el Gran Padre, el de Bacab, 

que es el Hijo, dicen que lo mató Eopuco, y lo hizo azotar y puso una corona de espinas, y que lo 

puso tendido los brazos en un palo, no entendiendo que estaba clavado, sino atado (y así para lo 

                                                           
433 Ibid. 
434 Ibid. 
435 Tomás de la Torre, DSECRC, Ch. 26, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid, Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 191. 



 

106 
 

significar extendía los brazos), donde finalmente murió; estuvo tres días muerto, y al tercero, que 

tornó a vivir y se subió al cielo y que allá está con su Padre436. 

 

Cependant, Tomás de la Torre dit à ses lecteurs que rien n'a changé depuis la conquête. 

Les Indiens pratiquent encore l'idolâtrie, laquelle résiste depuis près de vingt ans. Il relève un 

fait qui pourrait favoriser cette pratique. Les Indiens copiaient ce que faisaient les Espagnols 

qui priaient devant des icônes ou des tableaux sur lesquels étaient présentés des Saints, comme 

le faisait les Indiens avec leurs divinités. Pour eux, ils croyaient en leurs divinités comme les 

Espagnols faisaient avec les leurs : 

 
Lenguaje común de los indios era llamar Dios a la imagen cualquiera que fuera y decir 

que el dios de su pueblo era bueno y que el de tal parte no valía nada, y lo común fue pensar que 

aquellos trapos o pinturas adoraban los españoles como ellos a sus ídolos437.  

 

Bref, de toutes les façons, les Indiens devront être baptisés et devront croire au dieu 

catholique tel que l'enseigneront les Dominicains. Là-dessus, Tomás de la Torre est catégorique 

et il n' y a pas d'autres alternatives puisque "los indios son hombres y como hombres se han de 

traer a la fe, y Cristo dijo a los predicadores que los enviaba como a corderos entre lobos y no 

al revés"438. Las Casas de son côté montre que son entreprise pacifique donne de bons résultats 

quant à l’expansion de la foi catholique et au bon traitement des Indiens. Le greffier de la 

chambre de l'Audience de Guatemala, Francisco Montero de Miranda affirme, lui, qu'à la fin 

du XVIème siècle, les Indiens vouent un culte à la chrétienté et ont délaissé leurs croyances et 

pratiques préhispaniques tombées dans l'oubli : 

 
De los ritos y costumbres antiguas destas gentes, de su religión y fiestas y regocijos y 

juegos, y ceremonias en los casamientos, cazas y pescas, y de las muchas supersticiones que 

tenían, no hay que decir porque, por la misericordia de Dios y beneficio de la cristiandad, ya 

no hay memoria ni rastro de nada439. 

 

Les Indiens de plus en plus dévots vont jusqu’à condamner leurs croyances anciennes. 

Ils remercient les religieux de leur avoir montré la « Voie ». Bartolomé de Las Casas rapporte 

dans ASH une anecdote partagée par des frères dominicains au Chiapas qui souligne ce fait :  

 

                                                           
436 Ibid. Cette citation montre la recherche au XVIe siècle par les propres religieux espagnols d'une éventuelle pré-

évangélisation américaine, antérieure à la leur. 
437 Tomás de la Torre, DSECRC, Ch. 26, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 191. 
438 Ibid., p. 193. 
439 Francisco Montero de Miranda, "Memoria y descripción de la Provincia de Vera Paz", in. Relaciones 

Geográficas de Guatemala siglo XVI, Edición de René Acuña, México, UNAM, 1982 (n.d.), p. 223 – 258. 



 

107 
 

Certificáronme los religiosos de Sancto Domingo, apóstoles verdaderos del obispado de 

Chiapa, que las gentes de allí se confesaban al Dios verdadero de todos los que tenían por 

pecados, y entre ellos se acusaban de haber adorado los ídolos, y daban por causa, a Dios, de 

haberlo hecho, por el gran miedo que tenían del demonio, y porque sus padres lo 

acostumbraban440  

 

Pour amener les Indiens vers l'évangélisation, les Dominicains devaient commencer à 

persuader les nobles (principales) de leur bonne foi. Par ce procédé, les Indiens, voyant leur(s) 

seigneur(s) agir de la sorte, seraient plus à même de se convertir à la religion catholique441. 

Mais, des fois, baptiser les Indiens n'était pas choses aisée. Ils attendaient que les Dominicains 

leur vantent au mieux les raisons d'un tel changement religieux: 

 
Acordaron entre si los Padres de ir por un mismo orden, y preguntarles si querían ser 

cristianos, y volver sus corazones a Dios su criador. Respondieron, que les dijesen la historia de 

la cristiandad, y todo lo que habían de creer y hacer, y que después dirían sí querían ser 

cristianos, o nó. Holgáronse mucho de esto los Padres, por ver que los indios con muestra de 

prudencia pedían lo que ellos estaban obligados a hacer. Predicáronles muchos días todo el 

suceso de nuestra santa fe católica, hasta el juicio final;y después cada uno de los Padres dijo en 

el lugar en que enseñaba : que el que quisiese ser cristiano , que lo viniese a pedir442
. 

 

A Analco, proche de Chamula, la prédication eut un résultat de faible estime de la part 

des Tzotzils d'Analco puisque selon Remesal, seulement trois ou quatre vinrent prêter dévotion 

devant les pères dominicains et acceptèrent d'être baptisés. Cependant, à Chamula, personne ne 

voulut de leur invitation: 

 

En Chamula no hubo persona que respondiese, ni quisiese. Admirado de esto el Padre fray 

Pedro de la Cruz, comenzóles a preguntar a muchos en particular, si querían bautizarse; y 

diciendo esto a un viejo le respondió: Togmogcan, que quiere decir: "Muy de veras no quiero". 

Y así respondieron los demás443..  

 

Nous savons que Remesal avait une propension à embellir de façon grandiloquente 

certains propos de ces compagnons, mais il souligne la résistance des Anciens de Chamula de 

fort belle manière. Pourtant, petit à petit, les efforts des Dominicains sont récompensés. Les 

parents indiens venaient avec leurs enfants à la rencontre des prédicateurs et les dominicains 

n'ont pas hésités à baptiser le plus grand nombre d'enfants dans les territoires qu'ils pouvaient 

sauver de toutes pratiques idolâtres: 

                                                           
440 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo II, cap. 179, Edición de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967 

(1555), p. 212. 
441 Marcel Bataillon, Études sur Bartolomé de Las Casas, op.cit., Paris, Centre de Recherches de l’Institut d’Études 

Hispaniques, 1965 p. 140 
442 Ibid. 
443 Ibid. 



 

108 
 

Por dar alguna luz para despertar la gente, salimos al cabo de muchos días a ver pueblos 

comarcanos y solamente bautizábamos a los niños, porque de estos no teníamos escrúpulo de 

bautizar a los que sus padres traían de estos pueblos comarcanos donde nosotros veíamos que la 

doctrina iba prendiendo444. 

 

Les enfants en sont même arrivés à dénoncer des actes d'idolâtrie pratiqués par leurs 

parents qui honorent et veulent encore honorer le panthéon maya445 alors que les jeunes ne 

croient (ne veulent, ne peuvent?) plus qu’en celui de la religion catholique. Cette dévotion 

devient maintenant partie intégrante de leur identité. Néanmoins, pour poursuivre l'œuvre de 

Dieu et de la Couronne espagnole, les Dominicains devront faire appel à leurs qualités multiples 

pour convertir et "civiliser" les Indiens, notamment en ce qui concerne l'apprentissage des 

langues indiennes, pour les persuader de venir les rejoindre dans de nouveaux villages fondés 

afin de les accompagner dans la sainte religion. Mais nous verrons que même la politique de 

réduction de villages menée par les Dominicains et l'enseignement catholique ne pourront faire 

tomber dans l'oubli les pratiques ancestrales mayas, chiapanèques ou zoques et c'est grâce à la 

religion catholique que leurs pratiques pourront résister au temps. 

 

4.1.1 Apprentissages des langues 

 

L'apprentissage des langues amérindiennes aura sa grande importance dans la  diffusion 

de l'évangélisation dans les territoires chiapanèques. La langue nahua ne suffisait pas pour 

comprendre les populations du Chiapas comme le souligne Tomás de la Torre et ses 

compagnons. "Y aunque comenzábamos a aprender vocablos de lengua mejicana en que les 

pedíamos lo necesario, pero no para poderlos aprovechar en nada"446.  

 
En Chiapa comenzó fray Pedro Calvo con tanto fervor a aprender la lengua que casi se 

olvidaba de sí, en la mesa y en el coro se estaba como pasmado. Y así, la supo tan breve que 

parece increíble, antes de un mes, a los veinte días, predicaba ya y doctrinaba la gente y en tres 

meses la supo tan perfectamente que los indios estaban espantados447. 

                                                           
444 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo II, cap. 179, Edición de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967 

(1555), p. 212. 
445 Gerónime de Mendieta dans Historia Eclesiástica Indiana raconte des faits similaires à Tlaxcala d'enfants 

indiens récemment convertis qui dénoncèrent les pratiques idolâtres de leurs parents (souvent nobles) et 

détruisirent les idoles. Voir les chapitres 25 et 26 qui traitent principalement du cas du jeune Cristobal tué par son 

père, noble indien de la province de tlaxcaltêque; et le chapitre 27 qui nous informe que  "otros niños que fueron 

muertos porque también destruián idolos". Voir, Gerónimo de Mendieta, Historia Eclesiástica Indiana, México, 

1870 [1596], Lib. III, ch. 25 – 26 – 27, p. 236 -245. 
446 Tomás de la Torre, DSECRC, Ch. 19, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid: Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas; Chiapas: Universidad Intercultural de Chiapas, 2011, p. 159. 
447 Ibid., p. 185. Toutefois, nous devons prendre du recul devant ces sources hagiographiques qui veulent 

convaincre les lecteurs certaines prouesses "hors-normes" et ainsi légitimer tel ordre religieux par exemple. Enfin, 



 

109 
 

Pour contrebalancer ce manque de communication, les dominicains se sont voués à 

l'apprentissage des langues mayas, chiapanèque et zoque comme en résulte l'exemple de Pedro 

Calvo qui, dès son arrivée, apprend la langue des Chiapanèques dès son arrivée à Chiapa de los 

Indios. Il l'assimile très rapidement, en moins d'un mois, ce qui ne manque pas d'impressionner 

les Indiens. Tomás de la Torre nous informe aussi que chaque religieux avait une tâche 

spécifique. L'apprentissage des langues pour Pedro Calvo avait pour but de convertir les Indiens 

de Chiapa de los Indios alors que d'autres devaient s'appliquer dans l'apprentissage de la langue 

et d'autres dans l'enseignement des prières et commandements de la foi chrétienne: 

 
[Pedro Calvo] era el que trataba de la doctrina; los demás algunos trataban de aprender 

la lengua, otros de enseñar los muchachos, que estos  son los que en todas los indias se tienen 

mas a cargo para despertar entre ellos  quien sea más que los otros. Otros trataban  de enseñar 

las oraciones y artículos y mandamientos para que las gentes los supiesen de coro en su lengua448. 

 

 C'est à partir de ce moment-là que les Indiens ont commencé à confesser auprès des 

religieux les mauvais traitements que leur infligeait Baltasar Guerra. "Decían ya a los religiosos 

los agravios que el español les hacía y cómo los casaba a los libres con sus esclavos para hacer 

más gente"449.Cependant, l'étude et l'apprentissage des langues indiennes leur ont posés 

beaucoup de problèmes, notamment les structures grammaticales et syntaxiques bien 

différentes des langues romanes. Mais surtout, il y en avait des dizaines sur un même territoire! 

Au Chiapas, ils furent confrontés à pas moins de treize langues différentes450. Treize langues 

qu'ils devaient coûte que coûte connaître pour partager avec les Indiens les Saintes Ecritures, 

surtout que les Indiens ne portaient guerre d'intérêt dans l'apprentissage de l'espagnol du fait 

que, durant la majeure partie du XVIème siècle, la communication quotidienne se faisait au sein 

des membres de la communauté et à moindre fréquence avec les Espagnols et que la Couronne 

n'a pas imposé pendant un certain temps l'espagnol aux Indiens après de multiples hésitations451. 

Bien que le nahuatl, langue générale sur le territoire de la Nouvelle Espagne, fut employé au 

Chiapas dans toutes communications quotidiennes, comme en réfère un document de 

l'Audience de Guatemala du 30 mai 1579 stipulant que les documents officiels doivent être 

écrits en langue castillane et traduits ensuite en langue mexicaine car "es la más general entre 

                                                           
un texte hagiographique met en exergue les intentions de son auteur. Ainsi, trouver des sources différentes 

soulignant de mêmes contextes et comportements corroboreraient les informations de ce récit hagiographique. 
448 Ibid. 
449 Ibid. 
450 Milagros Ciudad Suárez, Los dominicos, un grupo de poder en Chiapas y Guatemala. Siglos XVI y XVII Sevilla, 

Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla, 1996, p. 142. 
451 Bárbara Cifuentes, "Letras sobre voces"., Historia de los pueblos indígenas de México, Centro de 

Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1998, p. 111 – 112.. 



 

110 
 

los dichos naturales"452; cette idée a vite été abandonnée pour les communications orales car, 

comme pour l'espagnol, les Mayas n'étaient pas intéressés à l'apprendre. De la même manière, 

sous ordre du roi d'Espagne, les religieux devaient impérativement connaître et parler la langue 

des Indiens qui étaient à leur charge. Une Cédule Royale écrite le 2 décembre 1578 informe les 

Archevêchés : 

 
Que no predicays las doctrinas de los pueblos de yndios a p[erson]as que no sepan muy 

[b]ien la lengua de los que han de ense[ñ]ar [;]teneys muchos clerigos en las d[i]chas 

do[c]trinas en el término de [v]uest[ro] ar[z]op[is]p[a]do que no entienden la lengua de los 

yndios que tienen a cargo y que por estar puestas penas de dinero a los que no la saben aprenden 

algu[un]os vocablos. 453 

 

La Couronne prenait cette affaire vraiment au sérieux puisqu'elle mettrait à l'amende les 

Archevêchés ou les religieux qui ne respecteraient les ordres du Roi Philipe II qui leur ordonnait 

d'enseigner la foi chrétienne dans la langue des Indiens qu'ils avaient à leur charge. Les premiers 

dominicains ont dû s'imprégner et comprendre les différentes langues indiennes pour amener 

plus facilement la connaissance de leur religion au Chiapas. Les religieux étaient pleinement 

conscients que c'étaient eux qui devaient apprendre les langues des Indiens et non aux Indiens 

de comprendre le castillan ou le nahuatl qui était inefficace au Chiapas454. Cependant, Philipe 

II est souvent revenu sur ses décisions quant à l'emploi ou non des langues indiennes. En effet, 

l'empereur voulait que de doctes personnes enseignent aux Indiens les us et coutumes 

espagnoles et la langue castillane pour que ne se réitèrent plus les erreurs commises par les 

encomenderos qui avaient négligé l'essence même de leur travail dans l'apprentissage du 

castillan, apprentissage qui selon le roi était l'unique moyen de "civiliser" et de convertir les 

Indiens455. Mais pour les ordres religieux, cela n'était pas judicieux car cela allait accentuer une 

rupture culturelle bien trop importante au sein des populations indiennes456. Bien sûr, 

évangéliser les Indiens et les "civiliser" impliquait de toute évidence une acculturation indienne 

dans les années à venir, tant sur la mémoire historique que linguistique. Et puis, les langues 

générales n'étant pas efficaces sur le terrain, les ecclésiastiques ont décidé d'apprendre les 

                                                           
452 Colección de Reales Cédulas, Biblioteca de Brasseur de Bourbourg, Bancroft Library, Mexican manuscripts, 

M-M 437, in. Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas", Historia de los pueblos 

indígenas de México, Centreo de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1994, p. 212. 
453 Archivo General de Indias, INDIFERENTE,427,L.30. Notre paléographie. 
454 Fernando Polanco Martínez, "La lengua de la evangelización y de la enseñanza en las crónicas de Motolinía y 

Reginaldo de Lizárraga", Espéculo: Revista de Estudios Literarios, núm 14, 2000, n.p, lien : 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141, page visitée le 6 août 2020. 
455 Bárbara Cifuentes, "Letras sobre voces"., Historia de los pueblos indígenas de México, Centro de 

Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1998, p. 101. 
456 Fernando Polanco Martínez, "LLEC",Espéculo: Revista de Estudios Literarios, núm 14, 2000, n.p, lien : 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141, page visitée le 6 août 2020. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141


 

111 
 

multiples langues du territoire chiapanèque pour être plus proches des Indiens et comme le dit 

Acosta dans De Procuranda Indorum Salute: 

 

 "no hay duda de que es conveniente que domine el idioma el que se encarga de enseñar 

[…] aunque es un trabajo duro y muy pesado aprender una lengua extranjera, sobre todo si es 

bárbara, la victoria, sin embargo, es gloriosa, los frutos muy sazonados y el testimonio de amor 

de Dios insigne457 

 

Ceci dans le but de protéger au mieux les âmes des Indiens et que, lors des sermons, ils 

comprennent pourquoi la foi catholique est indispensable pour vivre en harmonie. Ce qui était 

bien intégré par les Indiens car ils n´hésitèrent pas à porter plainte si les religieux ne prêchaient 

pas en leur langue. Ainsi en 1599, nous voyons un "conflicto ente los naturales del pueblo de 

Tuxla y el cura Cristobal de Toledo por una cantidad de pesos y por no predicar en lengua 

natural"458. Poutant, nous ne pourrions pas mieux faire la description et les conditions 

d'apprentissage des langues amérindiennes comme le partage Acosta dans De procurada :  

 
Y la verdad quien se dedique seriamente, logrará sin mucho y prolongado esfuerzo vencer 

todas las dificultades por grandes que sean. Que la lengua de los indios no le llega a cien leguas 

en dificultad a la hebrea o caldea, y se queda muy atrás del griego y del latín en riqueza de 

vocabulario, variado y difícil de aprender; es mucho más sencilla y tiene poquísima inflexiones 

gramaticales y puede reducirse a muy pocas reglas. En cuanto se dominen los infijos y sufijos, 

en los que principalmente se aparta del griego y del latín o castellano y en los que coincide 

notablemente con los afijos del hebreo, casi ninguna dificultad queda ya. La pronunciación, en 

cambio, es ciertamente bárbara en gran parte, pero tiene con el castellano, que yo sepa, mayor 

afinidad que con ningún otro idioma, de suerte que, como escribe el obispo Fray Domingo de 

Santo Tomás, estas gentes parecían destinadas por Dios para la nación española. Mas en aquella, 

como su inculta barbarie, tienen unos modismos tan bellos y elegantes, y unos giros y expresiones 

redondas por su admirable concisión, que deleitan sobre manera; y quien quisiera expresar en 

latín o castellano toda la fuerza de uno de sus vocablos, apenas podría hacerlo él con muchas 

palabras459. 

 

Bien évidemment, nous devons marquer quelques réserves sur les langues amérindiennes 

qu'il considère "uniques" et qu'il infériorise au regard de la langue latine, grecque, hébraïque ou 

même chaldéennes, langues intouchables460. Néanmoins il trouve des similitudes de sonorités 

avec le castillan bien que les langues amérindiennes montrent de grandes difficultés à la 

                                                           
457 José de Acosta, De Procuranda Indorum Salute, Tomo II, Edición de Luciano Pereña, Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas, Madrid, 1984 [1588], p. 47.  
458 Archivo Histórico Diocesano de San Cristobal de Las Casas (AHDSC), Carpeta 4789, Exp. 5, op. cit. 
459 José de Acosta, DPIS, Tomo II, Edición de Luciano Pereña, Consejo Superioir de Investigaciones Científicas, 

Madrid, 1984 [1588], p. 73. 
460 Ibid.. D'ailleurs, il est injustifiable de penser qu'une langue mérite plus d'être parlée qu'une autre. Les termes 

patois et dialectes sont des termes de définition de langues qui reflètent un système de domination d'une langue 

parlée sur d'autres et qui juge ces dernières comme inacceptables ou barbares, d’où, des fois, des politiques 

d'uniformisation linguistique dans certains pays. Voir Béatrice Giblin, "langues et territoires : une question 

géopolitique", Hérodote, n° 105, 2002, p. 3 – 14.  



 

112 
 

prononciation. Grâce à leur bagage intellectuel, les religieux avaient en eux les compétences 

pour apprendre ces langues inconnues : 

 
Se han tenido gran cuidado en procurar que los religiosos de las tierras de ella sepan las 

lenguas de las tierras en que viven, para no excusar de no aprovechar a las naturales de ellas: y 

a estos primeros padres se debe mucho, que con gran fatiga y trabajo […], resolvieron los 

principios de la gramática para reducir a doctrina y enseñanza y modo de ciencia las lenguas 

bárbaras de que usaban los naturales de estas tierras461 

 

Ils commencèrent l'élaboration de grammaires, de vocabulaires pour faciliter leur 

apprentissage futur quand arriveront d'autres religieux. Au Chiapas, à partir de la seconde 

moitié du XVIème siècle, cent cinquante-huit dominicains parlaient et comprenaient une 

langue, 55 en parlaient deux, 10 en parlaient trois462. Déjà, connaitre 3 langues en peu de temps 

est admirable, mais le travail des dominicains est encore plus stupéfiant car 8 connaissaient 4 

langues et 3 autres en parlaient respectivement 6, 7 et 8463! Par exemple, Domingo de Vico 

connaissait le tzotzil le kaqchiquel, le K'iche, le tzutuhil, le kekchi, le chol et le pocomán464. 

Néanmoins, au fur et à mesure de la proximité des Espagnols et des communautés indiennes un 

échange culturel linguistique va s'opérer car beaucoup d'objets, d'animaux, de concepts, seront 

nouveaux pour les uns et les autres: 

 

El uso ha introducido voces españolas en el idioma de los indios. Es el caso de caballo, 

buey, vino, trigo, aceite y otras cosas, pero también sus nombres; a cambio de las cuales también 

nosotros intercambiamos otras clases de animales o frutos que eran desconocidos para Europa. 

Así que pienso que no hay que preocuparse demasiado si los vocablos fe, cruz, ángel, virginidad, 

matrimonio y otros muchos no se pueden traducir bien y con propiedad al idioma de los indios. 

Podrían tomarse del castellano y apropiárselas, enriqueciendo la lengua con su uso, como lo 

hicieron siempre todas las naciones, y sobre todo la española, que se enriquecieron con la 

abundancia ajena465 

 

Un échange de mots va peu à peu élargir la vision du monde des habitants des Indes. 

Néanmoins, nous voyons ci-dessus dans la troisième phrase de la citation que José de Acosta 

pose le débat sur la traduction ou non des concepts religieux chrétiens. Nous pourrions d'ailleurs 

dire autrement ce que pose ici Acosta. En effet, il ne fallait pas que les concepts de foi, croix, 

                                                           
461 Antonio de Remesal, HGIO, tomo I , libro 6, cap. 6, Edición del P. Carmelo Saenz de Santa María, Madrid, 

1932(1619), p. 418. 
462 Milagros Ciudad Suárez, Los dominicos, un grupo de poder en Chiapas y Guatemala. Siglos XVI y XVII, 

Sevilla, Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla, 1996, p. 144. 
463 Ibid., p. 145. 
464 Cristina Bredt-Kriszat, "Un texto religioso de mediados del siglo xvi en Guatemala: la Theologia Indorum,de 

fray domingo de vico", Revista ALDABA, Ciudad Autonoma de Melilla, núm. 28, 1996, p. 225-233. 
465 José de Acosta, De Procuranda Indorum Salute, Tomo II, Edición de Luciano Pereña, Consejo Superioir de 

Investigaciones Científicas, Madrid, 1984 [1588], p. 75. 



 

113 
 

ange, virginité… donnent la possibilité d'être pensé autrement. Les religieux devaient alors 

porter une attention particulières aux périphrases qu'ils allaient employer pour que les Indiens 

comprennent les concepts espagnols. Par exemple, Dieu n'est que le bien dans la religion 

chrétienne alors que dans les religions amérindiennes, un dieu est bon et mauvais suivant les 

circonstances466. Mais, il ne fallait pas seulement connaitre les langues indiennes pour que les 

religieux puissent évangéliser et "civiliser" les Indiens. En effet, les religieux considéraient que 

l'unique forme d'obtenir une conversion optimale au christianisme était le principe de réduction 

des villages indiens originels dans de nouveaux construits spécialement pour eux: 

 
Pueden ser más fácilmente doctrinados no sólo en las cosas de nuestra fe pero aún en las 

de la humana policía, y estos provechos y otros muchos que de haberse juntado resultan no habrá 

cristiano a quien mal parezcan467 

 

4.1.2 Les réductions 

 

Vivre en paix pour les Indiens c'était pour eux vivre à l'écart des Espagnols qui les 

exploitaient. L'arrivée des religieux avait été signalée depuis longtemps, et Tomás de la Torre 

nous partage l'effervescence et l'incroyable dévotion que les Indiens ont l'air d'avoir en 

s'agenouillant solennellement devant eux. Mais rappelons-nous qu'à Chiapa de los Indios 

l'encomendero n'était autre que Baltasar Guerra et nous pouvons donc comprendre la joie des 

Indiens à la vue de leurs possibles libérateurs: 

 
Gran rato antes que llegasen al lugar de Chiapa salió todo el pueblo a recibirlos de esta 

manera: venían adelante infinitos muchachos, todos juntos y muchos mancebos con ellos, e 

hincáronse todos juntos de rodillas, un tiro de piedra de los religiosos. Y, como el padre vicario 

los santiguó, se levantaron todos tan a una como si fueran uno, de la manera que se habían 

arrodillado. Y luego todos besaron la mano unos a uno y otros a otro y, sin hablarles los frailes, 

fueron todos su camino adelante, llorando los frailes en gran abundancia, viendo lo que buscaban 

y los tesoros de alma que allí Dios tenía468. 

  

                                                           
466 Verónica Murillo Gallegos, " En náhuatl y en castellano: el dios cristiano en los discursos franciscanos de 

evangelización", Estudios de cultura náhuatl, vol.41,  México, 2010, p. 297 – 316. Garry Sparks souligne la 

difficulté de traduire le mot Dieu en K'iche: Vico no utiliza la frase «dios nima ajaw» [dieu grand seigneur] como 

una traducción directa de la frase bíblica, del Antiguo Testamento, «el Señor Dios» (es decir, ‘elohim YHWH), 

sino como una forma de explicar en K’iche’ que el dios cristiano es el gran señor o el gran dueño, por encima de 

los gobernantes terrenales. Por esta razón, se escribe ajaw con minúscula. In, . Fray Domingo de Vico, Theologia 

Indorum, BnF Manuscrit Américain 10, T. I, Guatemala, 2017, p. XI. 
467 Carta de fray Juan de Torre y fray Juan de Cárdena al Emperador, 6 de diciembre de 1555, AGI, Guatemala, 

leg. 168, in. Elias Zamora Acosta, Los mayas de las tierras altas en el siglo XVI, Sevilla, 1985, p. 151. 
468 Tomás de la Torre, DSECRC, Ch. 21, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011[XVI], p. 171-172. 



 

114 
 

Cette louange réciproque a certainement été le motif principal pour qu'ils acceptent le 

projet dominicain des réductions de villages sur tout le territoire chiapanèque469. La majeure 

partie des indigènes qui habitaient le territoire du Chiapas et du Guatemala l’occupait de 

manière éparse et en petites populations. Plus l’on montait dans les hauteurs, plus les villages 

devenaient petits, éloignés et difficiles d'accès470. Afin de faciliter et soumettre les populations 

indiennes, il fallait la contrôler et pour se faire déplacer des groupes de populations vers d'autres 

lieux de concentration.  

 

4.1.2.1 Formation de nouvelles communautés indiennes 

 

L'objectif central des réductions de villages indiens était de concentrer la population 

autochtone qui vivait dans de nouveaux villages indiens dans le but de les contrôler471. Dans 

chaque réduction, des sujets de différents peuples autochtones ont été soumis. Le but 

fondamental de Las Casas avec sa manière non violente d'imposer la religion catholique était 

de " atraer a todos los pueblos a la verdadera religión"472 car "la palabra dulce multiplica los 

amigos"473. Beaucoup de nouveaux villages virent le jour et les réductions furent clairement un 

processus d’acculturation des anciennes structures sociales, religieuses et architecturales 

préhispaniques. Ce sont dans ces nouveaux villages que les Indiens se sont intégrés dans la 

société coloniale, souvent sous la force du dominant mais aussi par résignation. La Real Cédula 

de 1540 stipulait que: 

 
Para la mejor conservación y educación de los indios de las poblaciones de la provincia 

de Guatemala, su magestad ordena que con los indios que están dispersos en los montes, se 

funden pueblos474. 

 

Mais, la dispersion de la population indienne en relation avec les zones montagneuses 

ainsi que le climat furent un réel obstacle à la conversion des Indiens. Par exemple, Tomás 

                                                           
469 Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas", Historia de los pueblos indígenas de 

México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1994, p. 110.  
470 Elias Zamora Acosta, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputación Provincial, 1985, 

p. 139. 
471 Federico Fernández Christlieb, Pedro Sergio Urquijo Torres, "Los espacios de pueblo de indios tras el proceso 

de Congregación, 1550 – 1625", Investigaciones geográficas, Boletín del Instituto de Geografía, UNAM, núm. 

60, 2006, p. 145 -158. Le concept de "réduction" peut être aussi synonyme de "congregación": le fait de réduire 

le nombre de village en un seul pour regrouper des populations indiennes différentes.  
472 Bartolomé de Las Casas, Del único modo da atraer a todos los pueblos a la verdadera religión, Edición por 

Lewis Hanke, México, Fondo de Cultura Económica, 1942 [1525], p. 70. 
473 Ibid., p. 71. 
474 Sidney David Makman, Architecture and Urbanization in Colonial Chiapas Mexico, Philadelphia, op. cit., The 

American Philosophical Society, 1984, p. 308. Voir aussi la Real Cédula, 10 de junio de 1540, AGCA. A.I.23, leg. 

4575, fol. 51. 



 

115 
 

López, oidor de l'Audience de Guatemala développe un vaste programme complexe 

d'acculturation afin de gouverner et assimiler la population indienne, tout en critiquant les 

manières des religieux sur la formation de nouveaux villages d'indiens et le propose au roi dans 

sa lettre du 18 mars 1552475: 

 
Y hanse de poblar en lugares que sean oportunos para sus labranzas y salud con las demás 

gracias que un pueblo ha de tener, y en tal disposición que a caballo y a pie como quisieren 

puedan entrar a ellos. Háseles de mandar sus pueblos los traen por sus barrios y calles al modo 

de España y que, desde luego, señalen sus edificios públicos. Ya V. A. lo tiene mandado y 

cometido a los frailes, pero tengo entendido que hay gran desorden en ello y por eso digo, porque 

algunos no mudan que había razón de mudarlos y algunos han situado en tales lugares que no 

están bien […] y, por evitar el trabajo que hay en irlos a buscar en diversos lugares para 

doctrinarlos han juntado y juntan tantos en una población que la extensión y capacidad del suelo 

y calidad no basta para sustentar a tantos ni para sus labranzas, sino que de necesidad se han 

de apartar a hacer sus labranzas tres y cuatro leguas476 

 

4.1.2.2 Résistances indiennes  

 

 Les rapports de force qui sont entrés en jeu ont vite montré la ténacité avec laquelle 

la Couronne espagnole voulait dominer le territoire chiapanèque au XVIème siècle et ont obligé 

les Indiens à se soumettre à la présence espagnole. Les pueblos de Indios en sont un bon 

exemple au Chiapas. Comme le souligne Remesal dans Historia de San Vicente de Chiapa y de 

Guatemala, il fallait remédier à ce dispersement pour faciliter l'endoctrinement: 

 
 Vivían los indios en su gentilidad en pueblos diferentes unos de otros, con 

diferentes nombres, diferentes señores, diferente gobierno, diferentes ídolos, y diferentes lenguas, 

y todo tan distinto como una señoría, o reyno de otro, y a causa de no se ordenar los pueblos por 

calles y barrios como en Europa, estaba aquí una casa, acullá otra, a otro trecho otra, sin 

correspondencia alguna, y por esta razón un Jugar de quinientos y de menos vecinos, que en 

aquellos tiempos era muy pequeño, ocupaba una legua de tierra, de donde procedía ser ellos 

entre sí mismos poco sociables, antes continuamente andaban en guerras, bandos y diferencias 

unos con otros. Entraron los religiosos, y hallando los lugares en esta disposición, no podían 

doctrinar ni administrar los sacramentos a los naturales, sin mucho trabajo, y cansancio, así por 

la distancia de las casas, como por haber muchas veces entre ellas cuestas, ciénagas, barrancas, 

ríos, y otros malos pasos. Luego que llegaron vieron este inconveniente, y procurando 

remediarle, hallaron grandísima contradicción en los españoles señores de los tales pueblos, 

porque entendían que se les había de alzar al monte, o irse a fundar a otras partes, y por evitar 

este inconveniente, no consentían que se tratase de cosa que tanto importaba al buen gobierno 

espiritual y temporal de los naturales, del modo que impedían o tras cosas que pertenecían a 

.esto mismo477. 

                                                           
475 . Elias Zamora Acosta, Los mayas de las tierras altas en el siglo XVI, Sevilla, 1985, p. 151. 
476 Carta del oidor Tomás López al rey, 18 de marzo de 1551, AGI, GUATEMALA,9A,R.18,N.74, in. Elias 

Zamora Acosta, Los mayas de las tierras altas en el siglo XVI, Sevilla, 1985, p. 151. 
477 Antonio de Remesal, HGIO,, Tomo I, Lib. 8, cap. 24, Edición del P. Carmelo Saenz de Santa María, Madrid, 

1932(1619), p. 484. 



 

116 
 

  Les Indiens ne voulaient pas être délogés et les colons espagnols avaient plutôt 

tendance à vouloir les laisser vivre selon leurs coutumes alors que les Dominicains ont tout 

essayé pour que les Indiens acceptent mais ils refusèrent à chaque fois:  

 
Hecho esto faltaba lo principal, y era, que los indios quisieren mudarse, porque esta nación 

ama mucho sus chozas, sus naturalezas, el monte donde nacieron, la barranca donde se criaron, 

y por malo, seco, y estéril que sea el sitio que el indio una vez conoce, es muy dificultoso de 

arrancar de allí. Comenzaron los padres muy poco a poco, y con mucho tiento a tratar con ellos 

de la mudanza de los sitios, y unión de los pueblos y de las casas, por mejor decir; porque como 

esto no se había de hacer a palos y por fuerza, quedarían los padres que fuese muy a gusto de los 

naturales. Algunos pueblos dijeron que sí, entendiendo por las razones de los padres que les 

convenía. Otros que no acababan de entender si se les estaba bien o no, el amor que tenían a los 

padres, y con la grande opinión que habían concebido, que en todo procuraban su provecho, se 

dejaron llevar de su parecer, poniéndose en sus manos. Otros con estilo cortesano, con la boca 

decían que sí, y ninguna cosa les pasaba menos por pensamiento que mudarse, antes tenían 

firmísimo propósito de no salir ninguno de su casa vieja, y ahumada, que estimaban más que los 

palacios más ricos, y más cuajados de oro de toda África, ni Europa. Y por este respecto, otros 

claramente dijeron que no se querían mudar, ni dejar las casas en que nacieron478. 

 

Remesal nous donne un aperçu de ce qu'est devenu la recomposition et distribution des 

terres indiennes au Chiapas et de la formation de nouveaux villages. Nous constatons que le 

territoire redistribué arbitrairement par les Dominicains n'a plus rien à voir avec ce qu'il était 

avant l'époque coloniale. Deux, trois voire cinq villages originels n'en forment plus qu'un 

unique: 

 
En Ostustla se juntaron dos pueblos. En Yztapa cinco, sin otros muchos indios que 

moraban en milpas y salinas, estancias, y barrancas. En Chamula tres. En Tecpatlán cinco sin 

los que moraban en milpas479 

 

 Mais cela n'a pas été si facile car beaucoup d'Indiens suite à ces réductions voulurent fuir 

dans les montagnes. C'est le cas des Zoques de Pochutla qui après avoir été déplacés dans le 

village d'Ocosingo, préférèrent retourner prier leurs idoles sur leurs terres ancestrales480. Les 

religieux dominicains ont été dépassés par les évènements mais fascinés de la manière par 

laquelle les Indiens les fuyaient: 

 

Afligiéronse los Religiosos en  gran manera y trataban de ir en su busca y sacarlos de la 

boca del lovo infernal y haciendo diligencia del rumbo que habían cogido, para seguirlos, vieron 

de repente que todos venían huyendo por diversas partes á favorecerse del pueblo y de la Yglesia. 

Quedaron todos admirados de ver aquella fuga en que venían, porque á la verdad venían huyendo 

                                                           
478 Ibid., p. 435. 
479 Antonio de Remesal,HGIO, Tomo II, lib. 8, cap. 25, Edición del P. Carmelo Saenz de Santa María, Madrid, 

1932(1619), p. 245. 
480 Francisco Ximénez, Historia de la Provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala de la Orden de 

Predicadores, Tomo II, Lib. IV, cap. 68, Biblioteca "Goathemala" de la Sociedad de Geografía e Historia de 

Guatemala, 1930 (XVIIIème siècle), p. 203. 



 

117 
 

; y preguntándoles que de qué huían, confesaron que habiendo cogido diversos rumbos para que 

no los hallasen si los buscaban481, 

 

 Ocosingo se trouve à la frontière de Chiapa et de la Verapaz et plus spécifiquement aux 

abords de la forêt lacandon qui reste insoumise aux forces et religieux espagnols. Etant loin des 

Hautes Terres, les Indiens choles ont choisi de fuir les Espagnols et les religieux en 

s'engouffrant à l'intérieur de la forêt épaisse où ils seraient en sécurité pour ne pas accéder à la 

conversion:  

 
Los choles convertidos siempre dan gran trabajo por las continuas fugas que hacen de sus 

asentamientos […] su población es muy dispersa y la espesura […] sólo se someten aquellos que 

no viven en la espesura482.   

 

 Beaucoup d'Indiens se rebellèrent et brulèrent églises et croix dans les villages. Du côté 

espagnol, pour pallier ce désastre, il est même décidé de brûler les maisons des villages d'origine 

pour inciter les Indiens à retourner au village construit spécialement pour eux483. Nous avons en 

avons l'exemple à Toluca au Mexique Central où l'encomendero Sámano dénonce le juge de 

congrégation qui "ha sacado muchos indios de sus encomiendas quemándoles sus casas y 

dejando desemparadas sus sementeras"484. Pour les religieux, la surprise aussi était grande car 

beaucoup d'Indiens qui avaient été baptisés décidèrent de ne plus vivre dans les villages créés 

spécialement pour eux et voulurent retrouver leurs racines485. Fray Tomás Casillas en 1553, 

lorsque l'évangélisation du Chiapas en est encore à ses débuts, prévient le roi que les Indiens 

du Chiapas: 

 
Fácilmente apostatarán, como lo han hecho muchos que se han ido a morar con ellos y 

han apostatado de la fe […] se levantaron otros cuatro pueblos en nuestro obispado y negaron 

la fe por persuasión de otros infieles vecinos que tienen486 

 

 Des religieux ont menés des campagnes de grande envergure et ils se dévouèrent 

tellement à leur devoir que pour d'autres, ils s'étaient perdus et laissé emportés par la vie 

indienne. Tel est les cas de fray Pedro Lorenzo de la Nada qui vivait son travail. Il n'est pas 

                                                           
481 Ibid. 
482 Martín Alfonso Tovilla, Relación histórico-descriptiva de las Provincias de la Verapaz y de la del Reino del 

Manché del Reino de Guatemala, libro 1, capítulo 22, Madrid, Historia 16, 1985, p. 689. 
483 Noemí Quezada, "Congregaciones de indios y grupos étnicos: el caso del Valle de Toluca y zonas aledañas", 

Revista Complutense de Historia de América, Madrid, núm. 21, 1995p. 141-165. 
484 Ibid., op. cit. 
485 Gudrun Lenkersdorf, Repúblicas de Indios. Pueblos mayas en Chiapas, Siglo XVI, UNAM, México, 2001, 

p.  180. 
486 Carta del obspo fray Tomás Casillas al rey, Ciudad Real, 3 de septiembre de 1553, en AGI, Indiferente General, 

leg. 737, op. cit., in. Jan de Vos, No queremos ser cristianos, historia de la resistencia de los lacandones, 1530-

1695, a través de testimonios españoles e indígenas, INI, México, 1990, p. 59. 



 

118 
 

arrivé avec l'expédition de 1544 mais avec celle de 1559487. Très vite, il fonde des villages au 

nord de la province de Chiapas. En 1567, allant contre les ordres de ses frères dominicains, il 

édifie sa ville Palenque à quelques kilomètres de l'ancienne Palenque désertée488. Jusqu'à cette 

date, il n'a de cesse de travailler et d'apprendre la langue chontale et, petit à petit, s'éloigne de 

Ciudad Real pour s'aventurer en terre lacandone afin de persuader les populations de se 

regrouper à Palenque.489. Les regroupements de villages ont eu un effet dans le processus 

d'acculturation. En effet, avant la conquête espagnole, les communautés étaient définies par la 

présence d'un centre cérémoniel où tous les villages autour pouvaient venir se recueillir pour 

honorer leurs divinités. C'était le lieu identitaire par excellence490. Depuis, les points de 

référence dans le village n'étaient plus ce centre cérémoniel mais ceux de l'église, de sa place 

et le cabildo, le corps administratif. À l'époque préhispanique, plusieurs villages se retrouvaient 

en une même réalité culturelle autour du centre cérémoniel mais depuis que chaque village eut 

son propre lieu de recueillement, il créa sa propre réalité, sa propre identité et des différences 

qu'il n'y avait pas avant dans une même ethnie virent le jour d'un village à un autre491. 

 

4.2 Architecture et hybridation 

 

Dès le début de l'ère dominicaine, un métissage architectonique avait eu lieu. La 

construction d'édifices religieux espagnols nécessitait la main d'œuvre indienne et sa rareté sur 

les territoires et les faibles ressources économiques ont fait que ces premiers édifices religieux 

étaient de piètre qualité aux yeux des Dominicains car ils ressemblaient beaucoup trop aux 

cabanes indiennes492. Les premiers couvents étaient construits avec des matériaux que les 

Indiens utilisaient dans la construction de leur maison: le torchis, la paille et la chaux 

principalement. Tous les ans, ils devaient les reconstruire car ces matériaux étaient périssables 

et ne supportaient guère les intempéries. Tomás de la Torre décrit la première église et couvent 

qui furent construits à Zinacantán mais abandonnés peu de temps après pour favoriser Ciudad 

                                                           
487 Milagros Ciudad Suárez, Los dominicos, un grupo de poder en Chiapas y Guatemala. Siglos XVI y XVII, 

Sevilla, Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla, 1996, p. 61. 
488 Jan de Vos,  Fray Pedro Lorenzo de la Nada, Misionero de Chiapas y Tabasco, Mexico, Centzontle, 2010, 

p.  47. 
489 Ibid., p. 49. 
490 Elias Zamora Acosta, Los mayas de las tierras altas en el siglo XVI, Sevilla, 1985, p. 165. 
491 Ibid., p. 167. 
492 Sidney D. Markman, "La arquitectura popular o vernácula como reflejo de las condiciones económicas de 

Chiapas colonial", Mesoamérica, núm. 20, 1990, p. 267 – 274. 



 

119 
 

Real493. Il informe des matériaux utilisés mais aussi la disposition et les différents lieux qui 

composent cet ensemble religieux: la cuisine, les chambres annexes des religieux et des Indiens, 

de la sacristie, de la cuisine, l'enclos pour les porcs,…  

 
Que porque ya se cayó y no hay memoria de ella me parece justo pintarla aquí, porque nos 

contentemos con pobres edificios, acordándonos de la pobreza grande en al principio vivimos. 

Era la casa de horcones y varas, cubiertas con lodo, y encima de paja; estaba ya muy mal parada 

porque allende de ser la materia ruin, había años que estaba desamparada. Tenía un corral a la 

puerta […] una sala y una cámara atajada en la sala.494 

 

Mais c'est grâce à cette facilité de construction que les Dominicains purent très rapidement 

commencer l'évangélisation quand ils envisagèrent de parcourir le Chiapas dès 1545495. Ils 

purent pérenniser leur installation à Chiapa de los Indios, à Zinacantán, à Copanaguastla, à 

Tecpatán et à Ocosingo496. En 1535, le gouverneur du Guatemala Juan Mendez de Sotomayor 

avait déjà reçu une Cédule Royale ordonnant que les Indiens qui vivaient non loin de San 

Cristobal de los Llanos (Ciudad Real) aient une Eglise mais aussi une maison pour le corps 

administratif et une prison497. En 1538, le roi refit une demande au Gouverneur du Guatemala 

pour que Juan de Ortega, premier Évêque du Chiapas, ait comme projet de construire une église 

dans les villages d'Indiens et de chrétiens avec la participation des Indiens dans la construction 

de celle-ci: 

 
Yo he encargado al venerable padre Juan de Ortega de la orden de Sant Jeronimo y Obispo 

de la provincia de chiapa que luego como llegare a ella entienda en que se hagan los yglesias 

[..] asi en los pueblos [crist]ianos como en los de los indios y que se pongan en ellas los 

hornamentos […] Yo vos mando  que […] se hagan y edefiquen las dichas yglesias y provereys 

que los yndios comarcanos  a los sitios donde se hovieren de edificar los ayuden a hazer con la 

menos bexación que se pueda498. 

 

Par exemple, il faudra attendre 1547 pour que la première pierre de l'église  Santo Domingo 

de Ciudad Real soit posée. Il fut promis par les cabildos l'aide de 16 000 Indiens, nombre 

colossal, pour la construction de l'édifice499. Ce sont ces Indiens en provenance du Mexique 

                                                           
493 Juan Pedro Viqueira, "Éxitos y fracasos de la evangelización en Chiapas (1545-1859)", Encrucijadas 

chiapanecas, El Colegio de México, México, 2002, p. 177 - 258. 
494 Tomás de la Torre, DSECRC Ch. 51, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011[XVI], p. 257. Le couvent fut 

construit en 1545. Si nous prenons la date de décès de Tomás de la Torre, 1567,  pour la fin de la rédaction de son 

journal, l'édifice a disparu en seulement 20 ans sans laisser de traces.  
495 Jordy Gussinyer, " Influencias precolombinas en la distribución y desarrollo de la primera arquitectura colonial 

en el centro de Chiapas", Anales del INAH, núm. 1, 1977, p. 5 – 34. 
496 Juan Pedro Viqueira, "Éxitos y fracasos de la evangelización en Chiapas (1545-1859)", Encrucijadas 

chiapanecas, El Colegio de México, México, 2002, p. 177 - 258.  
497 AGI, Guatemala, 393 L.1 ,F.112V. 
498 AGI, Guatemala, 393, L.2, F.33V. Notre paléographie. 
499 Milagros Ciudad Suárez, Los dominicos, un grupo de poder en Chiapas y Guatemala. Siglos XVI y XVII, 

Sevilla, Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla, 1996, p. 177. 



 

120 
 

Central et du Chiapas qui aideront à l'édification et à l'ornementation des façades car les 

constructions demandaient beaucoup de main d'œuvre et il était difficile d'en rencontrer 

suffisamment au Chiapas500. L'église et le couvent de Chiapa de Corzo lui fut érigé en 1545, 

l'église de Copanaguastla en 1557, celle de Tecpatán en 1564, de Comitán en 1570, de Coneta 

en 1594 ou encore celle d'Ocosingo en 1596501. Et ce qui nous intéresse dans leur construction, 

c'est la présence du métissage architectural qui ornera les façades des édifices religieux. Du fait 

d'une possible ressemblance entre les deux religions, les Dominicains ne prêteront guère 

attention à ces bas reliefs d'origine indienne sur leur édifice502. Seuls les Indiens qui connaîtront 

ces représentations religieuses les distingueront sans problèmes et pourront se recueillir auprès 

des leurs: 

 
Un diseño que para los frailes era puramente decorativo podía encerrar un concepto 

religioso para el indígena, y esto condujo al sincretismo religioso:así, tanto el fraile como el 

indígena quedaban satisfechos503.  

 

Les Indiens du Chiapas trouveront sur les pierres des édifices religieux espagnols le lieu 

pour exprimer leur résistance comme l'ont fait et feront les Indiens du Mexique Central : 

 
El cristianismo en el México del siglo XVI habría podido reducirse a ser únicamente la 

religión de los vencedores reservada a la casta dominante. Pero no será así. El catolicismo 

pasará por una auténtica apropiación popular para transformar en el nuevo soporte de la 

resistencia indígena. Evidentemente al precio de cierta metamorfosis. En osmosis con la 

atmósfera instalada por Cortés, la religión también será mestiza. Y en las nuevas formas de ritos 

y creencias, a veces se volverá difícil distinguir la parte del injerto de la del patrón del injerto504.  

 

Grâce aux travaux de Reyes-Valerio, Gussinyer et Targa, Gomez Coutiño505 et Lopez 

Bravo506, on retrouve effectivement des réminiscences indiennes dans les constructions 

religieuses dominicaines de la seconde moitié du XVIème siècle. Nous pouvons voir ce 

syncrétisme iconographique sur la façade de l'église San Vicente de Copanaguastla. En effet, 

celle-ci abrite deux figures barbues identifiées comme étant les Espagnols père et fils Francisco 

                                                           
500 Ibid. 
501Jordi Gussinyer i Alfonso, Juan García Targa, "Pueblos de Indios. Sincretismo religioso en Chiapas, México 

siglo XVI, una perspectiva urbanística y arquitectónica", Religión y sociedad en el área maya, Madrid, Sociedad 

Española de Estudios Maya, 1995, p. 233 -248. 
502 Ibid. 
503 Constantino Reyes-Valerio, Arte indocristiano, INAH, México, 2000,  p. 262. 
504 Cristian Duverger, Agua y fuego, arte sacro indígena de México en el siglo XVI, Editorial Océano, México, 

2002, p. 16 – 17. 
505  José Francisco Gómez Coutiño, Arquitectura, religión y sincretismo en la evangelización de Chiapas: un 

enfoque iconográfico de los retablos del siglo XVIII de la catedral de San Cristobal de Las Casas, Tesis doctoral 

(Dir. Mónica Cejudo Collera), México D.F., 2013, p. 123 – 124. 
506 Álvarado de la Cruz Lopez Bravo, Diversas técnicas decorativas en la arquitectura del siglo XVI de Chiapas, 

Tesis doctoral (dir. : Juan Benito Artigas Hernandez), México D.F., 2009. 



 

121 
 

de Montejo507 mais aussi plus bas, nous pouvons admirer la présence de figures animales qui 

peuvent se référer à des divinités indigènes comme nous le démontre Gómez Coutiño508.  

 

 

 

Aussi, se trouve à l'angle ouest du cloître une colonne décorée de fleurs dans le style 

renaissance et à sa base se trouvent quatre figures qui représentent quatre divinités mayas (qui 

sont probablement Hunachpú, Ixbalamqué, Hunbatz y Hunchouen509) faisant référence aux 

quatre point cardinaux de l'univers mayas510.  

Figure 10 Photo de la façade principale de l'église San José Coneta 

                                                           
507 Connus pour leurs expéditions et conquêtes du Yucatán entre 1527 et 1547. 
508 José Francisco Gómez Coutiño, ARCEC, Tesis doctoral (Dir. Mónica Cejudo Collera), México D.F., 2013, p. 

123 – 124. 
509 María Montolíu, "Los dioses de los cuatro sectores cósmicos y su vínculo con la salud y enfermedad en 

Yucatán", Anales de Antropologia, XVII, 1980, p. 47 – 65. 
510 Ibid., p. 131. 

Figure 8 Les 4 divinités mayas à la base 

de la colonne  

 

Figure 7 Figures espagnoles Figure 9 Animaux se référant à de 

possibles dieux mayas 

 



 

122 
 

 

 Figure 11 Représentation décorative de la façade principale de l'église San José Coneta 

 

Nous pouvons distinguer aussi les couleurs rouge, ocre, noir et bleu turquoise qui ont été 

utilisées amplement dans l'élaboration de la façade du temple et traduisent la persistance de la 

tradition indienne511. A San José Coneta, nous observons sur la façade des motifs décoratifs et 

picturaux qui sont sans contexte d'origine préhispanique. Gussinyer et Targa voient que : 

 
En cada uno de los tres registros decorativos existentes sobre la puerta de la fachada 

principal se observan glifos con motivos decorativos y acabados facílmente identificables, tanto 

en obras del Periodo Clásico […] como en fragmentos del Códice de Dresden […]. La 

representación del jaguar, como de la colocación del "santísimo" en un gran plato trípode de 

tradición Postclásica, son otros elementos que reflejan este sincretismo. Además de los elementos 

decorativos, los restos de pigmentación también son una pruba evidente de la pervivencia de la 

tradición indígena512. 

 

Encore, nous pouvons distingués sur la façade le symbole du soleil, celui de fleurs à quatre 

pétales ou encore une allusion au glyphe de l'eau du Mexique central513.  

                                                           
511 Ibid. 
512 Ibid. 
513 Sydney David Markman. Arquitectura y urbanización en el Chiapas colonial, GL Graphics Lasser, Tuxtla 

Gutiérrez, 1993, p. 417. 

Figure 14 Bas Relief d'une plante végétale de la 

coursive  est de San José Coneta 
Figure 13 Tonalamátl Aubin Figure 12 Glyphe nahua Acatl 

sur la piedra del Sol du MNA 



 

123 
 

Lopez Bravo quant à lui met en lumière le métissage culturel de la zone centrale du 

Mexique et des Mayas du Chiapas dans la construction de la façade de l'église de Chiapa de los 

Indios. Comme nous l'avons vu dans le premier chapitre, les Toltèques dominèrent quelques 

des territoires de l'aire maya514 et il est intéressant de voir que des reliefs qui ne sont pas 

communs au Chiapas soient ici représentés. En effet, nous retrouvons un glyphe qui ressemble 

fort au glyphe nahua Acatl (roseau) que l'on peut retrouver sur la piedra del sol du Musée 

National d'Anthropologie de la ville de Mexico, dans le Tonalamátl Aubin515 [Fig. 12 et 14]. 

Sur un des murs de la coursive orientée est du temple, un dessin similaire y est gravé [Fig.  13]. 

Nous pouvons identifier aussi un arbre en forme de croix avec deux oiseaux posés sur 

celui-ci [Fig. 15]. Nous pourrions penser à des phénix, symbole de la longévité. Son mythe dans 

la religion chrétienne est une allégorie de la triple nature du Christ et du Dieu chrétien516. Mais 

ils peuvent être identifiés comme étant des Quetzal, autre oiseau possédant une résonnance 

mystique chez tous les groupes de populations des Hautes terres du Chiapas et du Guatemala. 

C'est le symbole de l'abondance, de la fertilité et de la vie517 [Fig. 15]. Ce syncrétisme pourrait 

être validé car l'arbre n'est autre que l'arbre de la vie. Nous rencontrons aussi l'oiseau et cet arbre 

dans le Codex Borgia [Fig. 16] et dans le Popol Vuh518 où Vucub-Caquix (ou siete guacamaya) 

un des dieux de l'inframonde a l'habitude de se poser sur un arbre de nance519: "Vucub-Caquix 

tenia un gran arbol de nance, cuya fruta era la comida de Vucub-Caquix. Este venia cada dia 

junto al nance y se subia a la cima del árbol"520.  

 

 

                                                           
514 Álvarado de la Cruz Lopez Bravo, DTDA, Tesis doctoral (dir.: Juan Benito Artigas Hernandez), México D.F., 

2009, p. 193.  
515 Constantino Reyes-Valerio, Arte indocristiano, INAH, México, 2000,  p. 342. 
516 Aitor Freán Campo, "El mito del ave fénix en el pensamiento simbólico romano", Studia histórica:Historia 

Antigua., 36, 2018, pp. 165-186. 
517 Eugenia Pallares, “El quetzal”, Arqueología Mexicana, núm.15, 1995, pp. 54-59. 
518 Christopher Martínez, "Apreciación sobre el juego de pelota en la mitología del Popol Wuh y su ubicación 

geográfica", En XXI Simposio de Arqueología en Guatemala, 2007 (editado por J.P. Laporte, B. Arroyo y H. 

Mejía), pp.1144-1156. 
519 Ce fruit est principalement présent sur le continent américain. C'est un fruit qui ressemble à la prune et connu 

en France que par son nom scientifique Byrsonima crassifolia. Antonio Peñafiel, nous donne une information 

intéressante sur ce fruit qui peut avoir plusieurs déclinaisons morpholexicales: nanche, nanchi, nachin. Il 

proviendrait d'une altération phonétique du mot aztèque nan-tzin, nom de la déesse Tonantzin ou Cihuacoatl. Voir 

Antonio Peñafiel, Nomenclatura geográfica de México: etimologías de los nombres de lugar correspondientes a 

los principales idiomas que se hablan en la república, México, 1895, p. 181. 
520 Popol Vuh, in. Adrian Recinos, Literatura Maya (Mercedez de la Garza coord.), cap. VI, Caracas, Venezuela, 

1980 [XVIème], p. 22 



 

124 
 

 

 

Beaucoup d'autres oiseaux sont présents sur les murs du couvent dont un pratique 

l'autosacrifice521. Cet oiseau pourrait être un aigle comme le suggère Reyes-Valerio. En effet, 

l'aigle symbolise le soleil et en particulier pour les Aztèques, il représente Huitzilopochtli522. 

Nous avons au Mexique central le même type de représentations sur un autel mexica (aztèque) 

donc préhispanique où y est gravé un oiseau sur un arbre de la vie523 [Fig. 17]. À l'étage 

supérieur au sud-est du couvent, nous pouvons apprécier une fleur semblable au symbole du 

quinto sol, mythe sur la création du monde524. D'ailleurs ces fleurs étaient tellement communes 

que les religieux les voyaient inoffensives taillées dans la pierre de leur couvent ou église : 

 
Estas "flores" son muy frecuentes en el arte indocristiano: las hay por todas partes y en 

nada difieren, en muchos casos, de las flores europeas, pero por esta misma razón se prestaban 

perfectamente para esconder un concepto que los sacerdotes-escultores indígenas deseaban 

                                                           
521 Álvarado de la Cruz Lopez Bravo, DTDA, Tesis doctoral (dir. : Juan Benito Artigas Hernandez), México D.F., 

2009, p. 196. 
522 Emily Umberger, " Tezcatlipoca and Huitzilopochtli: Political dimensions of Aztec deities", Tezcatlipoca 

Trickster and Supreme Deity (Editor: Elizabeth Baquedano), University Press of Colorado, 2015, p. 83 – 112. 
523 Constantino Reyes-Valerio, Arte indocristiano, INAH, México, 2000,  p. 316. 
524 Álvarado de la Cruz Lopez Bravo, DTDA, Tesis doctoral (dir. : Juan Benito Artigas Hernandez), México D.F., 

2009, p. 198. 

Figure 17 Deux oiseaux posés sur un arbre Figure 16 L'Arbre de la vie. Codex Borgia,  planche 53 

Figure 15 Tepetlacalli ou autel mexicain où apparait l'arbre de la vie 



 

125 
 

perpetuar en la memoria y comunicar a los que comprendían su significado, en tanto que para 

los frailes eran simples motivos decorativos y no sospechaban de ellos525.  

 

 Suite à ces quelques descriptions architecturales, nous nous apercevons que dès les 

premiers édifices construits par les Indiens au Chiapas, un syncrétisme religieux et un métissage 

culturel se sont appropriés les constructions des Dominicains. Toute la question est de savoir 

dans quelle mesure il était voulu ou subi.par les religieux dominicains  

 

4.3 Vision dominicaines des Indiens, rites idolâtres et maltraitances 

 

La vision des religieux envers les populations indiennes est changeante. Les 

représentations, les descriptions qu'ils en font vont de pair avec l'acceptation ou non des Indiens 

dans ce que veulent leur offrir les religieux. Nous le constatons fort bien dans le témoignage de 

Tomás de la Torre. Les religieux se veulent les sauveurs de la population indienne : 

 
Les persuadimos a los indios lo que queríamos poniéndonos a nosotros por ejemplo, 

diciendo que hiciesen como nosotros, aunque flacos pero no había otra cosa mejor de que echar 

mano. Decíamosle que ni queríamos su cacao, ni su oro ni sus plumas, que todo lo del mundo lo 

mirábamos como lodo. Decíamosles también que no mirasen nada a los españoles ni los siguiesen 

ni estropeasen en sus vidas, que eran malas y no seguían el evangelio. Con esto se comenzó a 

cimentar la fe en estas gentes526. 

 

Les descriptions des Indiens accueillant les Dominicains le long des chemins vers Chiapa 

de los Indios sont d'un positif extrême. L'effervescence et les cadeaux floraux des Indiens pour 

les Dominicains semblent suivre leurs psaumes chantés : 

 
[Los religiosos] toparon indios de Chiapa que los recibieron con muchas flores y rosas 

echándoles sartales de ellas al cuello y dándoles manojos de ellas y que llevasen en las manos 

[…] Y así nos enraman cada vez que llegamos a los pueblos y tienen gracia en juntar flores y 

hacen piñas de ellas muy galanas y ellos andan, cuando pueden, con flores y con otros olores en 

las manos porque son muy amigos de buen olor. Al principio se nos hacía gran vergüenza de 

andar enramados y luego nos acordamos de los padres que nos criaron: cómo se rieran si nos 

vieran así […]. En gran manera se hallaron de ver a Chiapa, no se puede explicar cúanto gozo 

sintieron cantando con el profeta Haec requies mea527 

 

Mais même si les religieux sont sans doute souvent vus comme des libérateurs, ils se 

permettent d'inférioriser le statut des Indiens qui "son como niños y como tales simple hacer no 

                                                           
525 Constantino Reyes-Valerio, Arte indocristiano, INAH, México, 2000,  p. 304. Nous n'avons pas parlé du  

Templo de Santo Domingo de Guzmán à Ciudad Real car bien que sa construction ait commencé en 1547, la façade 

elle, ne s'achèvera qu'en 1689 bien après notre période d'étude ici. Ce n'est qu'à partir de cette date que l'on peut 

deux Jaguars, les gardiens qui protègent l'édifice. 
526 Ibid. 
527 Ibid., Ch. 21, p. 172. Haec requies mea in saeculum saeculi hic habitado quoniam elegi eam : Ceci est mon 

repos pour les siècles des siècles, c'est ici que j'habiterai, car je l'ai choisi (ce repos: cette maison). 



 

126 
 

lo que más les agrada sino lo que más les cumple "528. Pour les Dominicains, les Indiens avaient 

besoin d'un guide qui devait décider pour eux car ils n'avaient pas les aptitudes à entreprende 

les choses seuls, des enfants. Les mœurs entre eux et les populations indiennes étaient très 

différentes et celles qui n'étaient pas tolérées par la Sainte Foi discréditaient le merveilleux et 

le bon des Indiens. Sans doute pour montrer que leur travail entrepris au Chiapas était bénéfique 

pour tout le monde. Mais on peut des fois douter de leur bonne foi ou de leur sympathie lorsque 

Tomás de la Torre montre leur manière d'être : 

 
Ver con todo esto su bajeza en todo, ponía grima y espanto, desnudos, pintados con tinita 

negra y las mujeres hediondas con no sé qué almagres. Delante de los unos se orinaban los otros 

y aun delante de nosotros: cuando acabábamos el sermón, quedaba todo regado de orines. Las 

uñas como águilas; el cabello encrespado, que era espanto verlos. Digo verdad, para concluir, 

que ellos eran bestias en figuras de hombres y muchas veces desmayábamos de ver tan gran 

bajeza y bestialidad y los dejárarnos si no nos detuviera el celo de su salvación529. 

 

Il s'excuse néanmoins de la perception qu'ils en font mais il poursuit avec cette analogie 

de l'âne qui dénote les indiens comme personnes brutes, inciviles et malléables: 

 
Pero, habiendo visto lo que hemos visto, aunque los viésemos con colas y con orejas de 

asno, no desmayaríamos, sabiendo lo que de ellos se puede hacer, como lo muestra esta provincia 

el día de hoy, admirándose de ello los españoles que nos tenían por locos530 

 

Les Indiens sont vraiment pris pour des animaux. La personnification de l'âne dans la 

religion catholique décrit sous les traits de cet animal leur indocilité et l'absence de raison531. 

Avec cette image négative des Indiens, les Dominicains montrent les miracles de 

l'évangélisation et sa nécessité dans la "civilisation " des Indiens.  

 

 

 

                                                           
528 Ibid., Ch 26, p. 198. 
529 Tomás de la Torre, DSECRC, Ch. 26, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid: Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas; Chiapas, Universidad Intercultural de Chiapas, 2011[XVI], p. 192. Nous ne devons 

pas rester sur la description des Indiens que font les Dominicains car les modifications corporelles chez les Indiens 

étaient très communes et pouvaient être associées aux festivités, aux cycles agricoles ou aux différentes étapes de 

la vie de la personne. Pour ce qui est du Yucatán, Diego de Landa nous informe tout autre chose: "se bañaban 

mucho (…) que erande buenos olores y que por eso usan ramilletes de flores y yerbas olorosas" mais il souligne 

tout comme Tomás de la Torre "que usaban pintarse de colorado el rostro y el cuerpo y les parecía muy mal, pero 

tenáinlo por gran gala". Diego de Landa, Relación de las cosas de Yucatán, cap.6, Edición de Miguel Rivera 

Dorado, Madrid, Alianza Editorial, 2017(1566), p. 154. 
530 Ibid. 
531 Pablo Jesús Lorite Cruz, " Anotaciones sobre el significado del asno en la Iconografía católica", Iberian Revista 

de historia, nº 7, 2013, p. 35 – 47. 



 

127 
 

4.3.1 Actes de maltraitance envers les Indiens  

 

En 1549, une lettre de la ville de Santiago de los Caballeros adressée au roi dénonçait les 

manières peu orthodoxes des dominicains. En effet, cette lettre soulignait que "en esta provincia 

los religiosos no se han mostrado religiosos, sino bulliciosos y amigos de negocios 

seculares"532. Les points de vue que les colons et des Dominicains avaient sur les Indiens étaient 

bien différents mais des fois leurs actes envers eux étaient parfois bien similaires comme 

l'étaient en fin de compte leurs objectifs: l'enrichissement économique pour les uns et 

l'enrichissement religieux et le bénéfice spirituel dans la prédication pour les autres533. Pourtant, 

les Dominicains voyant que cette terre était si ignorante à la foi chrétienne prirent à cœur leurs 

obligations tout en essayant de ne pas faire les mêmes erreurs qu'au Mexique Central : 

 

Ha sido común en estas tierras, así en Méjico como fuera de allí, tener los frailes cepos y 

prisiones y enseñar la doctrina a azotes. Y es común dicho de los españoles, que quieren estos 

ser tratados ásperamente y que no hacen virtud sino a palos534.  

 

 En effet, Tomás de la Torre prône ici les manières des Dominicains qui sont plus 

pacifiques, clémentes et bonnes, à la différence de d'autres religieux (peut-être dénonce-t-il des 

religieux franciscains) ou encomenderos qui n'avaient pas hésité à faire entrer la sainte foi à 

coups de bâtons. Pour lui, il n'y a pas lieu de tergiverser plus longtemps. Il ne faut pas suivre et 

perpétuer ce qui doit être banni. Il en profite pour s'autoriser un parallèle avec l'Islam et ses 

principes qui, selon lui, autorisent toutes ces sortes de déviances et maltraitances. Il est alors 

hors de question de ressembler aux arabes musulmans. De cette manière, Tomás de la Torre fait 

l'éloge de la foi chrétienne: "Tenemos esto por sacrilegio y hemos experimentado no ser este 

modo conveniente a la ley de Cristo, sino a la de Mahoma"535. Cependant, le rôle de quelques 

Dominicains est parfois controversé. Comme certains encomenderos, des religieux seraient 

allés trop loin avec les Indiens du Chiapas lorsqu'ils se permirent de corriger les manières des 

Indiens, surtout en ce qui concerne la sodomie et la polygamie536 mais pas que. Deux religieux 

occasionnèrent une fois de plus le soulèvement des Chiapanecas. Le 3 août 1547537, le Cacique 

                                                           
532 Milagros Ciudad Suárez, "Condicionantes de la expansión misional en Centroamérica, siglo XVI", Memorias 

del primer congreso internacional de mayistas, UNAM, México, 1994, op. cit., p. 193 – 207. 
533 Ibid.  
534 Ibid., p. 198. 
535 Ibid. 
536 Tomás de la Torre, DSECRC, ch. 26, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior 

de Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011[XVI], p. 192. 
537 Beatriz Suñe Blanco, " Documentación primaria y crónicas históricas: efectos de las circunstancias en la versión 

de los hechos", Revista Española de Antropología Americana,  vol. Extraordinario, 2003, p. 177 – 183. 



 

128 
 

de Chiapa de los Indios, don Juan, témoigne des mauvais traitements que les Dominicains Pedro 

Calvo et Diego Calderón lui ont administrés sans raison apparente devant d'autres Indiens qui 

furent bouleversés par la scène538. Don Juan et un autre indien Juan Lorino539 furent fouettés 

tant sévèrement par les deux religieux que leur dos fut tailladé de toute part:: 

 
Los desnudaron y les dieron muchos azotes en las espaldas de que les sacaron y 

rompieron cuero y carne, de que les salío sangre, de los cuales dichos azotes dijeron que hacían 

e hicieron muestra y se alzaron las dichas camisas e mostraron las espaldas ante el dicho señor 

alcalde540. 

 

Les autorités civiles se sont tout de suite préoccupées de l'affaire car les Chiapanecas 

s'étaient déjà rebellés plusieurs fois par le passé et il fallait à tout prix trouver une solution pour 

que l'intégrité du village n'implose pas une nouvelle fois. Une enquête a donc eu lieu devant 

l'alcalde de Ciudad Real et plusieurs témoignages d'encomenderos espagnols et d'indiens 

concordent dans le sens où les deux Dominicains refusaient que les Indiens continuent le service 

personnel pour les encomenderos541et auraient donc maltraité le cacique en signe de 

représailles. Cette enquête n'avait rien contre l'ordre dominicain mais bien à l'encontre de Pedro 

Calvo et Diego Calderón: 

 
Se entrometen en cosas que nos son odiosas, muy odiosas, y nos dan mucho escándalo en 

ir a las casas donde vivimos a hacernos fieros y a ponernos las manos en nosotros y dándonos 

muchos golpes como a esclavos (...) por tanto a vuestra mercedes suplicamos y pedimos que no 

estén en el dicho pueblo porque nos escandalizan con semejantes cosas y en su lugar pedimos y 

queremos al padre fray Tomás Casillas y a su compañero fray Alonso de Villalba por ser hombres  

letrados542 

 

L'attitude de Pedro Calvo montre une grande cruauté envers les Indiens puisque selon des 

témoignages, il aurait proférer : 

 

                                                           
538Testimonio de los autos ejecutados ante la justicia de S. M. en el pueblo de Chiapa. AGI, Audiencia de 

Guatemala 42, in. Beatriz Suñe Blanco, " Documentación primaria y crónicas históricas: efectos de las 

circunstancias en la versión de los hechos", Revista Española de Antropología Americana,  vol. Extraordinario, 

2003, p. 177 – 183.  
539 William Sherman, Trabajo forzosoen América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987, 

p. 416. 
540 Testimonio de los autos ejecutados ante la justicia de S. M. en el pueblo de Chiapa. AGI, Audiencia 

deGuatemala 42 op. cit., in, Beatriz SUÑE BLANCO, " Documentación primaria y crónicas históricas: efectos de 

las circunstancias en la versión de los hechos", Revista Española de Antropología Americana,  vol. Extraordinario, 

2003, p. 177 – 183. 
541 Ibid. 
542 Ibid., op cit. 



 

129 
 

Se me da mí que vayáis a quejaros a Gonzalo de Ovalle ni a Juan de Orduña, alcaldes, que 

yo no tengo miedo que soy tequibal valiente hombre. ¿Qué son los alcaldes? No son nada, mierda 

para vosotros, que yo soy papa y os tengo de quemar a todos543 

 

Les Dominicains pouvaient devenir totalement inhumains et contredisent alors les bonnes 

actions qu'ils veulent prodiguer aux Indiens du Chiapas et laissent échapper lorsque les Indiens 

ne vont pas dans leur sens, le paternalisme prend une toute autre ampleur tant dans les mots que 

dans les actes physiques contre ceux qui les ont accueillis bras ouverts quelques années 

auparavant.  

Pour continuer, nous ne devons pas oublier les violences qui ont été faites aux femmes 

indiennes, violences qui sont malheureusement monnaie courante et autant les encomenderos 

que les religieux en sont hautement responsables: travail dans les mines, faisant office de 

tameme544, vendues à des marins ou brulées545. Et, comme nous l'avons vu en introduction mais 

évènement qui ne doit pas être oublié, en 1575, des Indiens et Indiennes refusant d'être 

endoctriné.e.s ou à cause d'actes d'idolâtrie ont été enfermé.e.s dans l'église d'Ozçoques, au 

Chiapas. Un éclair s'abattant sur le toit en paille de l'Eglise, dont la porte fut condamnée 

soigneusement par les religieux pour que les Indiens n'en sortent pas, provoqua un incendie 

dans lequel 320 indiens périrent dont la majorité furent des femmes. Nous voyons clairement 

ici un moyen d'éradication d'une population pour imposer sa domination546.  

Enfin, pour terminer nous devons nous attarder sur les différends qui survinrent à partir 

de 1576 entre quatre Dominicains qui envisagèrent de venir s'installer définitivement à Comitán 

et les habitants tojolabales du village. L'enrichissement des Dominicains vient en parallèle à la 

possession de terres anciennement  indiennes et qui ne sont plus exploitées depuis que des 

villages ont été regroupés,  mais aussi avec la demande de charges extra, les derramas, qu'a 

connues Comitán pendant des années car les maladies ayant engendré une baisse 

démographique considérable étaient en train de devenir un fardeau pour ces religieux: 

 

Hasta este tiempo no se tenía en toda la provincia ni un palmo de tierra fuera de la casa y 

huerta, y con esta facultad comenzaron los conventos a pedir algunas tierras, o dehesas· a su 

Magestad, apartadas con mucha distancia del lugar, y echaron en ellas ganado de yeguas y 

vacas, que multiplicándose con el ·tiempo, eran de provecho a la comunidad ; porque ya los 

indios con pestes y mortandades pasadas, estaban muy acabados, y los que quedaban vivos, no 

                                                           
543 Ibid., op. cit. 
544 William Sherman, El trabajo forzoso en América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 

1987, p. 121. 
545 Jan de Vos,  Fray Pedro Lorenzo de la Nada, Misionero de Chiapas y Tabasco, Mexico, Centzontle, 2010,  p.54. 
546 William L Sherman: El trabajo forzoso en América Central. Siglo XVI. Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987, 

p. 336.Voir AGI, Guatemala, leg. 39: Dr. Pedro de Villalobos a la Corona, Santiago. 15 marzo 1575. 



 

130 
 

podían ser tan 1iberales en las limosnas, que acudiesen a todo lo que era menester en un convento 

que demás del sustento, ha menester edificar de nuevo, reparar lo antiguo, aumentar las cosas 

del culto divino, como retablos, imágenes, altares, ornamentos y acudir a otras mil 

necesidades547. 

 

Ici Remesal montre l'inquiétude économique et la nécessité des Dominicains à demander 

de l'aide à la Couronne espagnole pour qu'ils vivent le mieux possible. La baisse démographique 

indienne les empêchait de jouir pleinement de leurs besoins fondamentaux à cause du manque 

de dons qu'ils avaient eu l'habitude de percevoir de leur part. Ils agissaient selon leurs croyances 

et leurs valeurs. Une investigation demandée par le juge Antonio de Collazos déboucha sur des 

Actes dans lesquels quatre témoins, principales ou  membres du cabildo, ont exposés les faits 

et agissement de ces quatre religieux548. Voilà entre autres quelques donations que les 

Comitèques ont dû satisfaire par accord entre les deux partis et que le principal don Francisco 

Hernández renseigne: 

 
Por el año pasado de mil y quinientos y sesenta y seis fue este testigo alcalde del dicho 

pueblo y él y sus compañeros, con acuerdo y consentimiento de todo el pueblo  acordaron de 

hacer donación a cuatro religiosos de la orden de santo domingo que habían de tener la vicaría 

en este dicho pueblo, de la mitad de la estancia de ovejas de la comunidad y de las yeguas y 

vacas, y así se las dieron en cantidad de quinientas ovejas y cincuenta vacas y dos otros toros y 

cincuenta yeguas, e con esto se concertaron549  

 

Cet accord fut signé pour que les Comitèques soient libres à partir de ce moment de tous 

tributs envers les religieux550. Mais les religieux ont réussi autrement à satisfaire ce qu'ils ne 

pouvaient faire. Chaque semaine, ils demanderont la force de quarante indiens, qui ne seront 

pas rémunérés, pour des travaux en tous genres:  

 
En cada una semana, sin que falte ninguna, dan al dicho convento cuarenta indios de 

servicio sin que por su trabajo les sea pagada cosa alguna ni de partes de los alcaldes ni de los 

regidores; los cuales indios sirven y acarrean piedra y hacen cal […] y hacer tablas y hacer las 

sementeras de maíz por sus tiempos  y cogerlas y los demás servicios que se ofrecen551. 

 

                                                           
547 Antonio de Remesal, Historia General de las Indias occidentales y particular de la gobernación de Chiapa y 

Guatemala, tomo II, libro 11, cap. 4, Madrid, 1932(1619), p. 489. 
548 Gudrun Lenkersdorf, "La fundación del convento de Comitán Testimonios de los Tojolabales", Estudios de 

Cultura maya, vol. XIX, 1992, p. 291 – 319. 
549 AGI Guatemala. 56, f. 191, in. Gudrun Lenkersdorf, "La fundación del convento de Comitán Testimonios de 

los Tojolabales", Estudios de Cultura maya, vol. XIX, 1992, p. 291 – 319 
550 Ibid., f. 192. 
551 Bid., f. 193. 



 

131 
 

Nous constatons que le problème en 1580 n'est pas résolu puisque l'année suivante, un 

témoignage  du "teniente del alcalde mayor el mes de agosto el año próximo pasado"552 informe 

bien que "[c]uarenta  yndios que dieron cada semana a los dichos frayles por espacio desde 

años y en esto sin pagarles alguna cosa por su trabajo"553.Les religieux ont aussi utilisé les 

Indiens en tant que tameme pour faire transiter leurs fromages et couvertures confectionnées de 

Comitán au Soconusco durant la saison des pluies554. Lenkersdorf nous en raconte les faits: 

 
Fueron ocho Indios con las dichas "mercancías de los frailes", e iba "Cristóbal, indio, 

mayordomo de los frailes quien manda". Llevaron tres caballos para la carga.[…] Enfermos y 

hambrientos llegarón finalmente al Soconusco. Pero ni allí terminaron sus sufrimientos. Tuvieron 

que seguir de pueblo en pueblo hasta vender todas las mercancías. Dos compañeros murieron en 

el camino, uno cerca de Amastlán y el otro a dos leguas de allí en Zapalutla. El viaje total tardó 

dos meses. Al regresar a Comitán los sobrevivientes recibieron de "fray Felipe del convento", 

cuatro reales de cacao y una manta de tres piernas555. 

 

C'est aussi grâce aussi à des services personnels non rémunérés que la construction du 

couvent et de l'église de Comitán, entre autres, a pu se terminer. Nous constatons donc que les 

religieux ont, autant que des encomenderos, profité de la main d'œuvre gratuite des Indiens pour 

arriver à leur fin. Mais ce qui est important c'est que différents documents à partir de 1576 ont 

été écrits par des principales en langue castillane à l'attention du vicaire quand celui-ci était 

absent556. Les Comitèques ont utilisés l'enseignement que les religieux leur ont apporté pour 

faire part de leurs plaintes et faire valoir leurs droits557. Bien que les religieux prônent la paix, 

certains ternissent cette volonté d'aider leur prochain dans le combat des mauvais traitements 

qu'infligeaient les encomenderos espagnols. Nous avons vu que leur bonne foi était mise à rude 

épreuve notamment quand les Indiens ne faisaient aucunement ce qu'ils leur demandaient mais 

surtout quand les Indiens continuaient à vénérer leurs divinités.  

 

 

 

                                                           
552 Informaciones: Derramas de la O. de Sº Domingo en Comitlán, Archivo General de Indias, Guatemala, 114, N. 

54, f.1R. Notre paléographie. 
553 Ibid. 
554 AGI, Guatemala, 56, f. 18V – 20V, in. Gudrun Lenkersdorf, "La fundación del convento de Comitán 

Testimonios de los Tojolabales", Estudios de Cultura maya, vol. XIX, 1992, p. 291 – 319. 
555 Gudrun Lenkersdorf, "La fundación del convento de Comitán Testimonios de los Tojolabales", Estudios de 

Cultura maya, vol. XIX, 1992, p. 291 – 319. 
556 Informaciones: Derramas de la O. de Sº Domingo en Comitlán, Archivo General de Indias, Guatemala, 114, N. 

54, f.1R.I. Notre paléographie. 
557 Voir infra, p.  



 

132 
 

4.3.2 Courses aux actes dits idolâtres 

 

A la fin du XVIème siècle, le dominicain fray Pedro de Feria, qui fut autorisé à passer au 

Chiapas en 1571558 fit la chasse aux rites idolâtres559. En 1584, il partit en direction de Chiapa 

de los Indios et fut consterné de voir que survivaient encore à cette époque des croyances 

ancestrales. Comme son devoir était de défendre la pureté du christianisme, il porta une 

attention toute particulière à l'idolâtrie qui sévissait dans les terres chiapanecas. Cependant, la 

révélation de la survivance de rites ancestraux montre de toute évidence un syncrétisme déjà 

bien intégré dans la construction identitaire indienne chiapanèque de Ciudad Real. Nous verrons 

par la suite qu'une dizaine d'année après, à Chiapa de los Indios, les croyances indiennes sont 

encore bien présentes. 

 

4.3.2.1 Idolâtrie des Indiens : la confrérie Les Douze apôtres à Suchiapa560 

 

[V]isitando el el pueblo de Chiapa de los naturales el setiembre del año pasasdo de mil y 

quinientos ochenta y cuatro y poniendo el edicto general que se suele poner en semejantes visitas 

acudieron algunos yndios a denunciar de otros naturales del dicho pueblo de chiapa y de 

suchiapa sujeto suyo delitos muy gra[v]es señaladamente de que en el dicho pueblo de suchiapa 

[h]abia una cofradía de doce yndios que se intitulaban los doce apóstoles561. 

 

Ainsi commence la relation de Pedro de Feria à un autre religieux de Suchiapa. Il vient 

de découvrir en septembre 1584 des actes d'idolâtries mais d'une toute autre ampleur. Nous 

voyons de suite le problème relevé. En effet ceux-ci mélangent religion chrétienne et indienne. 

Selon les informations qu'il a pu rassembler, les douze Indiens sortent la nuit tombée en 

procession que deux femmes rejoignent en se faisant appeler Sainte Marie et Madeleine. Rien 

d'anormal jusqu'à présent. Nous pouvons voir quelques connaissances de la foi chrétienne et 

sans doute un moment de la Passion de Jésus Christ le Seigneur: Les douze apôtres 

accompagnés des deux femmes en une procession nocturne cheminaient de collines en collines 

et de grottes en grottes où ils honoraient leur assemblée apostolique562. Cela nous fait penser à 

une certaine grotte du canyon du sumidero. Souvenons-nous que Baltasar Guerra y avait 

                                                           
558 AGI, Indiferente, 2053, N. 22. 
559 Entre 1550 et 1570, des plaintes contre les abus et violences d'une Inquisition épiscopale ou monastique 

commencèrent à arriver en Espagne (voir évènement à Mani en 1562, infra, note, p. ) in, Pedro de Feria fut autorisé 

par le roi Philipe II, le 22 janvier 1572, "en la visita y reformación de los conventos y religiosos en la dicha orden 

[de Santo Domingo] dessa tierra" (voir, Archivo General de Indias, MEXICO,1090,L.6,F.385R). Peut-être que le 

Roi voulait savoir ce qui se passait dans les premiers ordres religieux venus en Nouvelle Espagne et s'il ne fallait 

pas maintenant les réformer pour permettre à d'autres ordres de s'installer à leur place.  
560 Intitulé Idolatria de los Indios : cofradía Los Doce Apostoles : Suchiapa¸ AGI, Patronato, 183, N. 1, R. 11.  
561 Ibid., f. 1. Notre paléographie 
562 Ibid. 



 

133 
 

découvert lors de la rébellion des Chiapanèques un lieu sacrificiel563 et où "estaban casas de 

demonios y de sacrificios564"? Nous constatons que les Chiapanecas ont toujours pour coutume 

de se réunir dans les grottes, ces lieux frontaliers entre le monde des morts et des vivants, lieu 

d'adoration privilégié des ajwawil 565. 

Ce qui certainement a commencé à contrarier Pedro de Feria c'est que les apôtres et les 

deux femmes "se con[v]ertían en dioses, y las mujeres en diosas". Ce n'est pas un hasard si les 

Chiapanèques pensent que les Saints et les Saintes peuvent être des divinités car, nous l'avons 

dit, les Espagnols honoraient et priaient leurs Saints devant des icônes et tableaux comme le 

faisaient les Chiapanèques (et le font encore apriori) avant l'arrivée des Espagnols en leurs 

terres. Mais ce qu'il l'a le plus épouvanté c'est ce Juan Atonal "unos de los más principales 

[i]ndios de aquel pueblo que debe  [h]aber más de [c]uarenta años que se bautizó"566! Bien 

qu'il fut un des plus vieux convertis et [h]a[v]iendo más de treinta y seis años que se 

confiesa"567, il avait depuis toujours chez lui une idole  

 

                                                           
563 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, San cristobal de los Llanos, 10 de septiembre de 1532, 

AGI, Justicia 281-1, ff. 283 – 306., in. Jan de Vos, La batalla del Sumidero, Katún, México, 1985, p. 87. Voir 

Supra, ch 2, p. 75. 
564 Ibid.,  Ciudad real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGI, Patronato 60 – 3 – 1, f. 1 – 103, in. Jan de Vos, 

La batalla del Sumidero, Katún, México, 1985, p. 101. 
565 Hélios Figuerola Pujol, Les dieux, les paroles et les hommes Rituels dans une communauté maya du Chiapas, 

Editions de l'École des Hautes Études en Sciences Sociales, Paris, p. 12. 
566 Idolatria de los Indios : cofradía Los Doce Apostoles : Suchiapa¸ AGI, Patronato, 183, N. 1, R. 11., f. 1. Notre 

paléographie. Arrêtons-nous un moment sur le nom du Cacique. Comme pour Diego Nocayola, dont le nom se 

réfère directement au dieu de l'agriculture chez les Chiapanèques, voir Supra, note p. 76, le nom Atonal pourrait 

avoir une origine mixtèque "Seigneur du jour Eau"ou Atonaltzin, roi mixtèque vaincu par Moctezuma en 1455. 

Voir Augustin García Márquez, Los Aztecas en el centro de Veracruz, UNAM, México, 2005, p. 129 et Robert 

Chadwick, "Native Pre-Aztec History of Central Mexico", Handbook of Middle American Indians, Volumes 10 

and 11: Archaeology of Nothern Mesoamerica (dir. Robert Wauchope), University of Texas Press, Austin, 1971, 

p. 487. Par ailleurs, à Zinacantán, un autre noble indien avait pour nom Domingo Tzen, nom qui se réfère 

directement à la divinité Itzamna. Voir l'introduction de Relation des choses du Yucatán de Diego de Landa par 

l'Abbé Brasseur de Bourbourg :"tzen ou tzem ou tzam, d'où Itzamna ou zmana". In, Diego de Landa, Relation des 

choses du Yucatán, traduction par l'Abbé Brasseur de Bourbourg, Paris, 1864, p. LXXIV. Voyons ici que ces 

nobles indiens seraient certainement des avatars de leurs dieux et de leurs lignées royales. Leur nom montre alors 

l'importance de leur statut en tant que haute autorité dans les villes et villages indiens et il n'est donc pas étonnant 

qu'ils soient des Guides. Baltasar Guerra n'avait pas choisi par hasard don Diego comme corregidor. 
567 Ibid., f. 2. Les faits nous font penser à ceux que Diego de Landa nous a laissé dans RCY lorsqu'il découvre des 

rites idôlatres: "Que estando esta gente instruidos en la religion y los moços […] fueron pervertidos por los 

sacerdotes que en su idolatría tenian, y por los señores, y tornaron a idolatrar y hazer sacrificios no solo de 

saumerios sino de sangre humana, sobre lo qual los frayles hizieron inquisición y pidieron ayuda al alcalde mayor 

y prendieron muchos y les hizieron processos". Diego de Landa, Relación de las cosas de Yucatán, cap.6, Edición 

de Miguel Rivera Dorado, Madrid, Alianza Editorial, 2017(1566), p. 148. Les Franciscains sont arrivés au Yucatán 

à partir de 1549 et découvert seulement 12 ans après des rites idolâtriques à Mani. A Chiapa de los Indios dès 

1532, nous avions connaissances de grottes au bord du fleuve où les Chiapanèques se réunissaient pour honorer 

leurs divinités. Cependant, il a fallu un demi-siècle d'évangélisation pour que les Dominicains s'en aperçoivent..  



 

134 
 

Y adorarlo de noche y de día  cono si nu[n]ca [h]ubiera oído el nombre de Jesúcristo […] 

se le a[v]erigó ser [h]ere[j]e y niego la conf[e]sión sacramental  di[c]iendo que para alcan[z]ar  

perdón de los pecados basta mirar  al cielo568 

 

Combien de fois Juan Atonal a dû voir des Espagnols dans cette position lorsqu'ils avaient 

les mains jointes les yeux vers le ciel pour que leur(s) péché(s) soient absous. Ce n'est pas 

anodin si le principal répond de la sorte. Pour lui, c'est qu'il fallait juste regarder le ciel sans 

même penser à ses péchés pour être pardonné. Juan Atonal était celui qui dirigeait "la gran 

junta". Son fils, Cristóbal, en faisait partie. Celui-ci avait déjà été accusé publiquement pour 

"incestuoso con su suegra". Avec cette procession, Pedro de Fería voyait un village qui avait 

perdu raison. Pour vérifier ses dires, il fut demandé à fray Manuel Acosta, connaissant 

parfaitement la langue chiapaneca, d'aller sur les lieux. Il attesta les dires de Fería: 

 

A[v]erigó cosas gra[v]isimas acerca de la dicha cofradía y otras cosas de ritos y 

ceremonias antiguas, fue con su compañero y con muchos [i]ndios a ciertas [c]ue[v]as en una 

de las [c]uales hallaron un ídolo de los más principales que aquella nación chiapaneca tenía en 

su infidelidad569. 

 

Pourtant comme ce fut le cas à Mani en 1562, un autodafé avait eu lieu sur la place 

principale où on avait brûlé l'idole de leur principale divinité, Maviti et c'était à ce moment-là 

que Juan Atonal avait juré fidélité à la divinité chrétienne570. On peut comprendre la stupéfaction 

des religieux car ils avaient une grande estime –aveugle- pour Juan Atonal. Après avoir été 

l'égal d'un saint (donc d'un dieu?), "pareció por las [i]nformaciones ser demonio" et les 

                                                           
568 Ibid.  
569 Ibid., f. 1. Nous avons un autre exemple, à Achiutla, Oaxaca. Selon Francisco de Burgoa (1600 -1681),Benito 

Hernández, religieux dominicain qui traduisit la Doctrina cristiana en lengua mixteca, découvrit en 1557 une idole 

principale qui était vénérée "que llamaban el Corazón del Pueblo, era de grande veneración, y la materia pedía 

mucho aprecio, porque era una esmeralda tan grande como un grueso pimiento de esta tierra, tenía labrado 

encima una avecita, o pajarillo, con grandísimo primor, y de arriba abajo enroscada una culebrilla con el mesmo 

arte, la piedra era transparente, que brillaba desde el fondo, donde parecía como la llama de una vela ardiendo; 

era antiquísima alhaja, que no había memoria del principio de su culto, y adoración". Après une si intense 

description (comme tout le reste de l'ouvrage) de l'idole, Benito Hernández "un día muy solemne prevenidos, y 

juntos muchos pueblos, sacó la piedra, y la quebranté con grande dificultad, a fuerza de instrumentos, por su 

dureza, y mandó molerla allí, hasta convertirla en polvo (…)la arrojó y pisé a los ojos de una gran multitud que 

concurrió al caso, y luego les hizo un grande sermón, declarándoles quién era el Criador de todo lo visible, y que 

al sol, y a las estrellas daba la luz, para el servicio del hombre, sin que su Divina Majestad se necesitase de 

criatura alguna, ni tenía más gusto, que en que los hombres le ofrecieran su corazón, no muerto, ni sacado con 

violencia de los cuerpos, como les pedía el demonio a ellos, sino vivo, libre, y con toda su voluntad en conocerle, 

servirle, y adorarle, como a Unico Señor, que les dio el sér, les conserva la vida, y les tiene prevenida la gloria: 

quedaron con la fuerza de sus razones, tan despiertos, y avisados ". Voir Francisco de Burgoa, Geográfica 

descripción de la parte septentrional del polo ártico de la América y, Nueva Iglesia de las Indias occidentales, T.  I, 
Ch. 28, ITESM, Tecnológico de Monterrey, n.d (1672), p. 222 – 223. Le cas du village de Achiutla était connu par 

les dominicains (comme un triomphe de l'évangélisation) et Pedro de Feria tente d'en trouver un équivalent (voire 

de le surpasser) en zone chiapanèque.  
570 Kevin Gosner, "Caciques and conversión: Juan Atonal and the struggle for legitimacy in post-conquest 

Chiapas", the Americas, XLIX (2), October 1992, p. 115 – 129. 



 

135 
 

religieux eurent peur que "este cancer [h]abría cundido por todo el obispado"571. À Ocosingo, 

Juan de la Cruz. "en los cendales el m[á]s habil, y ladino de toda aquella nación"´avait été 

arrêté "porque se le probó negar la comunión y afirmar no ser la simple fornicación siendo 

relapso por [h]a[v]er sido ya otra vez castigado por ello públicamente"572. À Ocotepeque en 

territoire zoque "tenía preso a Juan Fernandez también el m[á]s hábil, y ladino en aquella 

nación por este artículo de la confesión, y de por otros errores contra nuestra religión"573. A 

Zinacantán, le "mal" aussi était fait. En effet, Cristobal Arias, grand ami de Juan Atonal, 

pratiquait aussi ces rites alors qu'il avait été bon chrétien comme tant d'autres principales574. 

Toutes ces personnes qui étaient toute principales ou faisaient partie d'un cabildo furent 

emprisonnées mais toute libérées par le Proviseur qui selon Feria "no tiene la experiencia ni 

[y]telligencia de las cosas de los yndios que hay en la tierra"575. La réponse du jeune Proviseur 

est intelligente dans son propos "[que él] no era [j]uez para sentenciar solo"576. Alors, tous les 

principales furent libérés et n'hésitèrent pas à proclamer haut et fort que l'église catholique et 

le roi d'Espagne n'étaient que mensonges : 

 
Se fueron muy contentos á sus casas riendose de la justicia eclesiastica, y á los de Chiapa 

que debian ser quinze ó veinte los metió en su pueblo triunfando de Jesucristo, y de su fe, y de su 

yglesia, y de sus leyes, diciendo los yndios públicamente que todo es burla, sino el co[r]regidor 

de Chiapa, y el rey, y que los obispos, y los frailes los tienen engañados con sus iglesias577 

 

                                                           
571 Idolatria de los Indios : cofradía Los Doce Apostoles : Suchiapa¸ AGI, Patronato, 183, N. 1, R. 11., f. 3. Notre 

paléographie. 
572 Ibid, f. 4.  
573 Ibid.. 
574 Ibid. 
575 Ibid. 
576 Ibid. 
577 Ibid. f. 5. Un fait similaire se produisit à Texcoco en 1539. Carlos Ometochtzin (nom : dios del pulque) s'est 

exprimé contre la foi chrétienne lors d'une réunion pendant laquelle il y eut des processions et des rogations au 

nom de la divinité de la pluie. Le Saint Office découvrit chez lui des idoles. Carlos Ometochtzin nia toutes les 

accusations d'idolâtrie. Il fut condamné à mort, étranglé avec le garrot puis brûlé. Voir Antonio M García-Molina 

Riquelme, Los hogueras de la Inquisición en México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, México, 

2016, p. 225. Dans notre cas, du fait de l'interdiction de Charles Quint de traiter sévèrement des Indiens néophytes 

dans la foi chrétienne, ils échappent tous à l'Inquisition mise en place en Nouvelle Espagne dès 1571. Avant, il y 

avait un système de pré-inquisition entrepris par les Ordres religieux qui n'hésitèrent pas à condamner par la force 

les Indiens idolâtres. Voir María Suárez Ruiz, Inquisición y limpieza de sangre en Nueva España : 1571 – 1623, 

director : Roberto Lopez Vela, Master interuniversitario de estudios avanzados de historia moderna, Santander, 

2012, p. 19 à 29. L'exemple de Mani au Yucatan en 1562: suite à la découverte de rites idolâtres, Diego de Landa 

soumit les Indiens à de terribles tortures et humiliations. Un capitaine, Sebastían Vázquez informa le Vice-roi le 

23 octobre 1563 de ces agissements: 6 330 indigènes ont dû payer des amendes, 4 549 indigènes qui portaient le 

sambenito, vêtement de la honte (habit que normalement portaient les personnes condamnées par le tribunal 

inquisitorial), ont été humiliés sur la place publique, 84 ont eu les cheveux rasés et ont été fouettées. 158 Indiens 

sont morts durant les interrogatoires ou des suites de tortures et 13 se sont suicidés. Voir Inga Clendinnen, 

Ambivalent conquests, Maya and Spaniard in Yucatan, 1517-1570, United Kingdom, Cambridge University Press, 

1998, p. 76-77. 



 

136 
 

Nous pouvons appeler cela comme de la résistance de la part des principales indiens, une 

réelle protestation pour la liberté de penser et de prier les divinités que l'on veut mais surtout 

dans le but de ne pas perdre une importante part de leur pouvoir et de garder un système 

politique préhispanique. Dix ans plus tard, le problème qu'ont eu les Dominicains ne semble 

pas être réglé. Quelle est cette envie et cette force que ne peut pas procurer la religion 

chrétienne? Est-ce la simple idée d'appartenance ou bien est-ce plus que cela? Est-ce que les 

Indiens n'y trouvent pas cette transcendance ancestrale, ce pouvoir de la spiritualité dans la foi 

catholique? Les Indiens du Chiapas se sont tournés vers le culte des saints pour exprimer leur 

identité. Les élites chiapanèques zoques ou zinacantèques ont réaffirmé sous des concepts 

religieux européens les fondements surnaturels d'antan. De plus, le fait que ce soit des caciques 

ou des principales qui furent les instigateurs de ces résurgences indiennes montre à quel point 

une lutte identitaire était bien réelle et importante car ces rituels étaient destinés à conserver les 

valeurs de la communauté578  

 

4.3.2.2 Autre témoignage de survivance religieuse préhispanique 

 

Un autre évènement survient une dizaine d'année après, encore au sein même de la 

communauté indienne de Chiapa de los Indios. Nous y constatons toujours bien ancré un 

maintien permanent de la religion autochtone. Un document de 9 pages, écrit originellement en 

1597, fut copié par Rafael Culebro en 1836579. Le 9 avril 1597, une enquête requise par l'Évêque 

de Ciudad Real ordonne que des Indiens pratiquant des actes d'idolâtrie soient entendus, en 

précisant toutefois qu'ils ne seront pas jugés et, si de suite ils se repentaient, ne seraient pas 

excommuniés. C'est ainsi que Francisco Sandobal Cumpi chef de calpul, Maria Nuati sa femme, 

Luis Deodero canotier, Pedro de Hara Nulqui aide canotier, Juan Domingo Inpanuya chargé 

des fêtes du calpul de San Miguel, Pablo Nambabia veuf et Sebastiana Nambabia sa fille sont 

présentés devant le notaire Bartolomé Rodríguez580. Pablo Nambabia et sa fille admettent qu'ils 

pratiquent des sacrifices de petits animaux581et s'enivrent durant les fêtes lorsqu'ils sèment le 

maïs les premiers mois de l'année pour que les récoltes futures soient bonnes: 

                                                           
578 Kevin Gosner, "Caciques and conversión: Juan Atonal and the struggle for legitimacy in post-conquest 

Chiapas", the Americas, XLIX (2), October 1992, p. 115 – 129. 
579 Carlos Navarrete Cáceres, "La religión de los Antiguos Chiapanecas, México", op. cit., Anales de antropología, 

México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52. Voir Infra, annexe 4, p. 173. 
580 Ibid.. 
581 Les Indiens ne pratiquent quasiment plus de sacrifices humains mais ils continuent les offrandes en sacrifiant 

des animaux. Néanmoins, en 1576, Diego García de Palacio met à jour la survivance de sacrifices d'enfants à 

Copán, au Honduras: "Hacían dos sacrificios solemnes cada año, de día: el uno a principio de invierno, y otro a 

principio de verano; y este sacrificio era oculto, que soló lo veían los caciques y principales, y era dentro de la 

casa de oración, y los que sacrificaban para este sacrificio eran muchachos de seis hasta doce, bastardos y criados 



 

137 
 

en los primeros meses del año (roto) a sembrar mays celebran en dichos lugares fiestas 

con mucha bebida (rayado) ... trajes i musica de flauta i tambor, i que piden se les de buena 

cosecha i que para eso sahuman copal i assen confession i ofrendan animales pequeños, con 

ambar i hojas i flores de adorno 

 

Ces rituels sont une fois de plus organisés et dirigés par les principales des différents calpuls 

de Chiapa de los Indios. Les maladies qui sévirent dans la région furent interprétées comme la 

colère de leurs divinités car à cause de leur évangélisation ils ne leur ont plus adressés de 

sacrifices ni d'offrandes. Pour apaiser les tensions divines, des Chiapanecas ont pratiqué le 

baptême chrétien dans la grotte située en contrebas de la ville dans le but de renouveler leur foi 

avec leurs anciennes croyances. Nous pouvons comprendre ce geste sachant que l'eau chez les 

cultures préhispaniques était un élément fondamental dans leur cosmogonie sous les traits de la 

divinité Chaac ou pour les Chiapanèques Nadanda582. Autre considération à prendre en compte, 

l'eau pure accueillie par la grotte devient un élément sacré car protégé par les divinités de 

l'inframonde dont la grotte est l'entrée583. Les religieux espagnols constatent que ces rituels sont 

pratiqués depuis des dizaines d'années car Pablo Nambabia y avait assisté depuis son enfance: 

 
por sus muchos pecados les vienen los males i por no asser sácrificios ni cumplir con las 

ofrendas; que luego de la cofession llevaron a varios vecinos a la cueva grande subida a Eztapa 

(Ixtapa) i bañaron a los dichos escogidos en el agua que brota de la cueva donde sacrificaron 

gallinas i dexaron ofrenda de comida i aderessaron un altar con una calavera que los declarantes 

dixen haber guardado cerca de tres años i que hoy guardan en Suchiapan (Suchiapa), pero que 

no saben en manos de quien este, pero que la pasan entre los prencipales desde quel declarante 

era niño i que se le asse ceremonia cada año con mucha concurrencia de vecinos naturales de 

Chiapa i de otras (borrado) ... declaran también que despues del baño se emborrachan pidiendo 

a los dueños del mays i las tierras donde assen sus sementeras; y que con esto los dichos dueños 

suelen ser agradecidos584 

 

En ce qui concerne le crâne (calavera), nous pouvons le voir à la manière chrétienne à 

l'instar de reliques chrétienne d'un saint. Les reliques sont des véhicules de la foi et amenées de 

villages en villages et de grottes en grottes elles y sont partagées. Aussi, dans ce lieu divin 

qu'était la grotte, les Chiapanèques s'adonnaient à la pratique du sacrifice et c'était chose 

commune de retrouver des restes humains ou d'animaux. Luis Deodoro, prieur ou spécialiste 

dans les rituels depuis près de quarante ans était baptisé mais cela ne l'avait pas empêché de 

                                                           
entre ellos". Voir Diego García de Palacio, Carta-Relación, Relación y Forma, México, UNAM, 1983 (1576), 

p.  83. 
582 Carlos Navarrete Cáceres, "La religión de los Antiguos Chiapanecas, México", Anales de antropología, 

México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52. 
583 D. Lázaro Hilario Tuz Chi, Así es nuestro pensamiento. Cosmovisión e identidad en los rituales agrícolas de 

los mayas peninsulares, Tesis doctoral (Dir. Dr. D. Ángel B. Espina Barrio), Universidad de Salamanca, 2009, 

p.41 
584 Carlos Navarrete Cáceres, "La religión de los Antiguos Chiapanecas, México", Anales de antropología, 

México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52. 



 

138 
 

continuer à célébrer et vénérer les divinités auxquelles il vouait le culte dans les grottes et 

pratiquait des sacrifices: 

 
Que para la celebración de las fiéstas […]preguntadas van a los lugares junto al rio 

grande i cuevas con gente de su pueblo sacriffican para conseguir su peticion i vienen a comer-i 

beber i assi celebran las fiestas que suelen ser en las sementeras585. 

 

Juan Domingo Hipunaya, qui a plus de 70 ans, explique le déroulement du rituel et des 

sacrifices, toujours dans le souci de se protéger des maladies et dans l'optique de bonnes 

récoltes: 

 Se acompañaba de los otros principales de los demas calpules i llevaban una pareja de 

gallo i gallina i un perrito i los degollaban echando la sangre al rio, como es común hacerlo; 

que despues ponian la degolladura viendo a las cuatro direcciones; que luego enterraban las 

partes en la propia oriya del rio diciendo que se diese buena la milpa i no hubiese enfermedades 

en el pueblo […] ; que en las dichas fiestas comen i bailan con uso de mascaras i trajes de 

animales586. 

 

 Ces rituels sont perpétués depuis longtemps. Comme le dit Juan Domingo Hipunaya il 

préfère suivre les rituels de son calpul "que aprendió de sus maiores; que es lo que asse por 

costumbre desde que era niño"587. Lorsque le Notaire leur demande à tous s'ils se repentent de 

ne pas avoir foi en l'enseignement des religieux, ils répondent pratiquement tous la même chose 

"por no saber que era mala [siguieron] la costumbre" et que s'ils ne pratiquaient pas ces rituels, 

"se pudriran las siembras a todo lo largo del rio"588. Les premiers interrogés vont même plus 

loin et rejoignent ce que nous disions au sujet de la liberté religieuse de chacun. "[Dixeron] 

haber aprendido de sus maiores que los Yndios del dicho pueblo de Alcala no están obligados 

a vivir en otra fee i leyy que la que dictan sus mayores, i assi aprendieron i assi la pratican"589. 

Et même, comme pour Juan Domingo Hipanuya et d'autres, ils niaient tout apport religieux 

occidental car "[aprendieron] a no obedecer mas ley que la de sus maiores, i assi como le 

enseñaron lo asse con otros muchachos naturales"590.Pablo Nambabia "de edad de 

cinquentaidos años" et sa fille Sebastiana Nambabia "de diesisiete" transmettent et 

transmettront leur savoir aux générations futures591. Ils apprirent et transmettent grâce aux 

apports religieux catholiques outils devenus maintenant indispensables pour perpétuer les 

croyances de leurs ancêtres.  

                                                           
585 Ibid. 
586 Ibid. 
587 Ibid. 
588 Ibid. 
589.Ibid. 
590 Ibid. 
591 Alain Breton, Anne Cazalès, Mayas, CLD Éditions, Chambray Lès Tours, 2002, p. 50. 



 

139 
 

4.4 Conclusion 

 

L'arrivée des Dominicains au Chiapas modifia à jamais la physionomie du territoire. Les 

limites des territoires Zoques, Choles, Tojolabals, Chiapanecas, Tzotzils et Tzeltals s'effaçaient 

peu à peu. La politique de concentration de villages afin de faciliter l'évangélisation mais aussi 

le contrôle des populations a engendré de lourdes répercussions au sein de ces populations. 

Cette migration forcée qui les obligeait à quitter la terre de leurs ancêtres fut très mal vécue. 

Les Indiens ont vite compris ce qu'entreprenaient les religieux mais des têtes dirigeantes de 

différentes ethnies se sont alliés pour dénoncer les agissements des religieux. Les religieux 

furent vus au début comme les personnes qui allaient enfin améliorer la vie des Indiens dans les 

encomiendas. Et nous pouvons sans doute dire que c'est grâce à l'arrivée de religieux au Chiapas 

mais aussi partout en Amérique que les Indiens ont trouvé les moyens qui leur manquaient pour 

maintenir leur identité principalement du fait de la diffusion de l'écriture alphabétique, mais 

aussi dans des concepts religieux catholiques qui pouvaient sous logique de transfert offrir une 

alternative pour qu'elle subsiste. Les Indiens se sont servis de cet apport nouveau dans le but de 

dénoncer des actes de maltraitances et défendre leurs intérêts. Ils ont pu se faire comprendre 

sans le biais d'interprète. Ils se sont servis aussi de l'apprentissage d'aspects religieux étrangers 

afin de consolider et perpétuer leurs traditions. Les actes dits idolâtres en sont le parfait 

exemple. Des cycles se perpétuent pour essayer de garder intacte la mémoire de leurs ancêtres. 

Le temps linéaire européen ne fait pas le poids face à l'incommensurable cycle préhispanique. 

 

Figure 18 Glyphe Nu Mam : mon ancêtre, mon petit fils 

Le glyphe maya kaqchiquel Nu mam pourrait être la parfaite définition de ce cycle, ou 

plutôt de cycles dans un cycle perpétuel divin, qu'Alain Breton et Anne Cazalès traduisent par 

"l'ancêtre, le petit fils"592:  

 

                                                           
592 Ibid., p. 51. 



 

140 
 

Kul qaqok ko ko ki mejlem ki xukulem ri di animas q ati qa mam xa chupam chi ko r aqnibal 

suts' mayul kul siqon chi ko ri k anima […] e k'o qa xol qa nik'ajal oj k' astik oj chi ki xol ki nik' 

aja  

Que viennent s'incliner, que viennent s'agenouiller les âmes de nos ancêtres, qui déjà ont 

rejoint les nuages et la brume, qu'elles viennent profiter de ce moment […] Elles sont parmi nous, 

nous sommes parmi elles593. 

  

Cependant, nous pouvons déjà reprendre grâce à ces observations un travail précédent594 

dans lequel nous avions souligné que les changements démographiques au XVIème avaient eu 

un effet sur l'acculturation des Mayas des Hautes Terres. La baisse si rapide de la population 

avait mis en péril la transmission des savoirs des ancêtres mayas car la population n'avait pas 

pu se renouveler. Nous avions rajouté que les Anciens, de moins en moins nombreux, n'avaient 

pas eu le temps de communiquer aux générations futures et donc les us et coutumes de la culture 

maya étaient peu à peu tombés dans l'oubli, les jeunes enfants survivants n'ayant pas pu être 

éduqués selon les préceptes mayas. Si cela a pu être le cas pour certaines populations, ça ne 

l'est en aucun cas pour celles du Chiapas du XVIème siècle595. Nous en avons la preuve avec 

les différents évènements que nous venons d'étudier.  

  

                                                           
593 Ibid. Traduction des auteurs de ce discours rituel contemporain achi de Cubulco, Guatemala. 
594 Arnaud Paty, Acculturation indienne des Mayas des Hautes Terres de 1524 à 1594, Mémoire de master 

(dir.  Patrick Lesbre), Université Jean Jaurés, Toulouse, 2019, p. 71. 
595 Et même après, puisque qu'en 1668 à Palenque des documents interdisent à partir de cette date les danses 

sataniques, et en 1712 la rébellion des Tzeltal fait rage, et puis de nouveaux la prohibition de danses dans tout le 

Chiapas avec " la bebida que se utiliza en dicho baile, así como llevar amuletos de huesos de animales en las 

manos como la amenaza de la excomunión quienes siguen incurriendo a dichos bailes satánicos",titre partiel de 

document in. AHDSC, Carpeta  3527, Exp. 38, 4 feuilles.  



 

141 
 

 

5 CHAPITRE V - POPULATIONS ET DEMOGRAPHIE 

 

Dans les chapitres précédents, nous avons traité particulièrement des modifications 

territoriales chiapanèques et de la résistance indienne face aux politiques économiques et 

religieuses. Nous ne devons pas oublier non plus le chamboulement de la conquête espagnole 

qui eut lieu au sein des populations autochtones, espagnole et africaines. En effet, les premiers 

recensements de populations ont commencé grâce aux tasaciones et il s'est avéré que les 

maladies qui se sont propagées tout au long du XVIème siècle ont tôt fait d'impacter les 

populations indiennes. De plus, des populations autres que Mayas, Chiapanecas et Zoques sont 

arrivés au Chiapas, du fait d'une migration forcée notamment lors de Conquêtes mais aussi pour 

pallier le manque de main d'oeuvre pour préserver l'économie globale.  

 

5.1 Panorama démographique 

 

Pour cette partie, nous verrons dans un premier temps l'impact des maladies européennes 

sur la démographie indienne chiapanèque et la manière dont sera recensée la population à partir 

de la seconde moitié du XVIème siècle. Nous nous centrerons ensuite particulièrement sur la 

venue de la population africaine au Chiapas et nous terminerons par l'apparition du métissage 

et de l'incorporation des élites indigènes à l'empire espagnol. 

 

5.1.1 Maladies, famines 

 

Dès la conquête, la baisse de la population amérindienne se ressent dans toute la 

Nouvelle Espagne. Les multiples guerres, les expéditions dans des territoires toujours plus 

lointains, l'esclavage dissimulé dans les encomiendas et les périodes de famines font partie des 

causes de la baisse démographique dans les Hautes Terres. Mais ce sont surtout les nouvelles 

maladies européennes qui sont le facteur le plus alarmant596. La population indienne, ne 

connaissant aucune des maladies venues d'Europe, n'a pu affronter efficacement tout au long 

du XVIème siècle ces terribles maladies. La Relation Géographique de Santiago de Atitlán en 

1585 fait l'amère constatation des conséquences des multiples guerres contre les Espagnols, du 

                                                           
596 Alfonso Caso (dir.), Métodos y resultados de la política indigenista en México, México, Ediciones del Instituto 

Nacional Indigenista, 1958, p. 37. 



 

142 
 

travail forcé auquel ont été soumis les Mayas dès le début et des maladies qui ont touchés de 

plein fouet ces populations. Elles les ont laissées dans un terrible désespoir même avant que les 

Espagnols arrivent au Chiapas et au Guatemala 

 

En las guerras que se ofrecieron, murieron muchos indios deste pueblo y, otros, 

fallecieron en las minas sacando oro. Y estos indios que iban a las dichas minas sacaban los 

encomenderos que tenía este pueblo en aquella sazón. Y, según estos principales indios dicen, 

los indios que se sacaban para las minas en cada diez días eran doscientos cuarenta indios. 

Y otros fallecieron de enfermedades de viruelas y sarampión y tabardete, y sangre que les 

salía de las narices, y otras pestilencias y trabajos que les sucedieron. Y que, cuando los 

dichos doscientos cuarenta indios ya dichos iban a las minas a sacar oro, llevaban consigo a 

sus mujeres para que les hiciesen de comer, y para otros servicios personales que en las dichas 

minas se ofrecían. Por las cuales causas y grandes trabajos que padecían, han venido a tanta 

disminución. Y porque, entonces, los españoles los cargaban por tamemes, para sus tratos y 

granjerías que tenían, de unas partes en otras, en donde los indios padecían grandes trabajos. 

De manera que, por esta razón, y por las dichas guerras y enfermedades, han venido a faltar 

muchos indios y a quedar en la cantidad que al presente hay597. 

 

Ce traumatisme eut tôt fait d'altérer leur identité et facilitera l'évangélisation et une 

domination plus imposante de la Couronne espagnole dans les villages autour des grandes villes 

hispano-américaines. Les périodes successives de désastres agricoles accentueront ce déficit 

démographique mais déboucheront aussi sur une féroce crise économique qui ne cessera plus 

et videra chaque fois plus les caisses de la Couronne espagnole598. On est dès lors en droit de 

s'attendre à une réaction énergique de la Couronne mais les Défenseurs des Indiens et la visite 

des oidores vont empêcher un esclavage indien. Beaucoup de documents espagnols répertoriant 

des populations indiennes décrivent ces maladies. L'impact qu'elles ont eu sur les communautés 

est impitoyable599. La plupart des épidémies vinrent du Mexique central, comme le cocoliztli600, 

et leurs propagations ont été facilitées par le commerce sur le camino real, la route royale, 

passant par le Chiapas. Les conséquences sont lourdes car toutes les populations indiennes aux 

abords du camino real dans le Chiapas jusqu'à Santiago de los Caballeros ont été décimées à la 

                                                           
597 Relaciones Geográficas del siglo XVI: Guatemala, René Acuña (editor), México, UNAM, 1982, p. 72. Nous 

avons ici l'énumération d'au moins quatre maladies : la variole, la rougeole, le typhus et celle du sang sortant par 

le nez. Dans Memorial de Sololá, Francisco Hernández Arana, décrit succintement cette dernière maladie durant 

les années 1558 et 1559: " Esta enfermedad pasaba par varias etapas cuando 1a gente la contraía principiando 

con escalofríos, seguía la calentura alta y la gente derramaba sangre por las narices". Francisco Hernández 

Arana, Memorial de Sololá (Traductor : Simón Otzoy), Comisión Interuniversitaria Guatemalteca del 

Descubrimiento de América, Guatemala, 1999 [Siglo XVII], p. 192. 
598 Virginia García Acosta, Juan Manuel Pérez Zevallos, América Molina del Villar, Desastres agrícolas en 

México: Épocas prehispánica y colonial (958-1822), Tomo I, Fondo de Cultura Económica, 2003, p. 20. 
599 Ibid, p. 162. 
600 Terme qui désigne une maladie, une grande pestilence en nahuatl.  



 

143 
 

fin du XVIème siècle601. Ces maladies-là n'étaient pas connues et le taux de mortalité a été 

catastrophique. Au Yucatán, les mayas ont appelé cette période d'hécatombe "Ocn Kuchil" qui 

se traduirait par "la période durant laquelle les vautours noirs entrent dans les maisons"602. La 

concentration des populations indiennes facilita dramatiquement la propagation des maladies, 

c'est pour cette raison que les villages loin des centres économiques et religieux s'en sont un 

peu mieux sortis. Dans les Hautes Terres du Chiapas et du Guatemala malgré les maladies, les 

guerres, les migrations forcées la grande majorité de la population a pu survivre ce qui n'a pas 

été le cas dans les lieux de fortes concentrations humaines603. Mais il fallait voir dans quelles 

conditions elles survivaient. À Zinacantán, grand lieu commercial préhispanique, seulement 

quelques Indiens ont survécu aux premières décennies de la domination coloniale604.  

Entre 1529 et 1531, des documents nous informent qu'une épidémie de typhus provoqua 

une très grande mortalité au Chiapas, tuant au moins une personne sur deux, que ce soient chez 

les Espagnols ou les indiens605. Le typhus (tabardillo) est, dit-on, arrivé six ans plus tôt en 

Nouvelle Espagne en la personne de Ponce de León, juge de résidence de Cortés, qui mourut 

peu de temps après avoir posé le pied sur le sol américain606. Plusieurs vagues au XVIème siècle 

suivirent ensuite, en 1545, 1546607 et 1576, des épidémies souvent synonymes de période de 

famines608. Les populations n'ont pas eu le temps de s'en remettre puisque déjà en 1532 et 

jusqu'en 1534, une épidémie de rougeole (sarampión) provoqua elle aussi une grande mortalité 

principalement chez les populations indiennes609. Pedro de Alvarado montre sa préoccupation 

dans sa Lettre du 1er septembre 1532 adressée à CharlesQuint : 

 

Solamente me queda de de[c]ir que en toda la Nueva España vino una pestilencia por los 

naturales que di[c]en sarampión la [c]ual [h]a calado toda la tierra sin de[j]ar cosa n[i]nguna 

                                                           
601 Juan Pedro Viqueira, "Ires y venires en los caminos de Chiapas", Rutas de la Nueva España (Chantal 

Cramaussel editora), México, El Colegio e Michoacán, 2006, p. 137-176. 
602 Diego López de Cogolludo, Historia de Yucatán (1688), España, Linkgua, 2006, p, 259. 
603 Murdo Mac Leod, Spanish Central America a socioeconomic history, 1520 – 1720, Berkeley, University of 

California Press, 1973, p. 308. 
604 Antonio de Remesal, HGIO, Tomo I, lib. 7, cap. 10, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de 

geografía e  historia, 1932 [1619], p. 76 -79. 
605 Murdo Mac Leod, Spanish Central America a socioeconomic history, 1520 – 1720, Berkeley, University of 

California Press, 1973, p. 98. Voir notamment AGGG, A1. 37, exp. 41234, legajo 4777. 
606 Virginia García Acosta, Juan Manuel Pérez Zevallos, América Molina del Villar, Desastres agrícolas en 

México: Epocas prehispánica y colonial (958-1822), Tomo I, Fondo de Cultura Económica, 2003, p. 100. 
607 Pedro Canales Guerrero, " Historia natural del tifo epidémico: comprender la alta incidencia y rapidez en la 

transmisión de la Rickettsia prowazekii", Epidemias de matlazahuatl, tabardillo y tifo en Nueva España y México. 

Sobremortalidades con incidencia en la población adulta del siglo XVII al XIX (Coord. José Gustavo González 

Flores),  Universidad Autónoma de Coahuila, México, 2017, p. 11 – 24. 
608 Ibid. 
609 Murdo Mac Leod, SCASH, 1520 – 1720, Berkeley, University of California Press, 1973, p. 98. Voir AGGG, 

A1. 37, exp. 41234, legajo 4777. 



 

144 
 

en ella y llegó a esta provincia [de Guatemala] [h]abrá tres me[s]es y puesto que por mi parte 

fueron hechas muchas diligencias para que los naturales fue[s]en mejor curados y no se diese 

lugar a que murie[s]en en tanta cantidad como en todas las otras partes no pudo tanto 

preservarse q[ue] no [h]aya[n] muerto muchas y [h]aya[n] sido en estas partes muy gran 

pérdida a si por los muchos que son muertos610. 

 

Une épidémie de variole affecta la province chiapanèque en 1542. Remesal parle lui 

d'un mal concernant seulement les Indiens pour leur manière de traiter la maladie: 

 
La flaca complexión de los indios, y de su natural dejativo que aún achaques muy livianos 

les quitan totalmente los ánimos, en esta enfermedad con la calentura se bañan en los ríos, y con 

el ardor de las viruelas se mojaban en agua fría y morían luego611 

 

Entre 1545 et 1548, la peste pneumonique fait des ravages sur tout le territoire de 

l'Audience des Confins, épidémie qui semblerait être partie, elle aussi, du Mexique Centrale et 

qui repartira de plus belle en 1576 et s'installera dans le Vice Royaume de Nouvelle Espagne 

pendant près de 25 ans612. Au Chiapas, une lettre envoyée au roi d'Espagne en 1561 avertit des 

"estragos causados por una gran pestilencia"613. En 1565, c'est une alarmante épidémie qui 

causa énormément de décès à Zinacantán. Comme nous l'avons dit un peu avant: "pereció lo 

mas noble y rico de aquel pueblo"614. Il semblerait même que les Zendales et les Chiapanèques, 

même si ces derniers portent encore une rancœur profonde envers le village, portèrent secours 

aux Zinacantèques: 

 

Los demas indígenas cooperaron á salvar á aquellos habitantes. Copanabastla llevó todo 

género de comestibles: los Zendales, miel, maíz, pinol, gallinas y otras cosas; y los chiapanecos, 

á pesar de no estar  muy contentos por sus antiguas querellas, remitieron azúcar carneros y otras 

mil cosas615 

 

L'Audience de Guatemala est particulièrement touchée par ces pandémies et des villages 

se meurent littéralement : 

 
Lo dicho de las partes de los indios y destruccion de los pueblos de la Nueva España, debe 

entenderse tambien de todas estas provincias del reino de Guatemala, porque ademas de ser cosa 

                                                           
610 Carta de Pedro de Alvarado, gobernador de Guatemala y Honduras, Archivo General de Indias, Guatemala, 9A, 

R.3, N.4, 1 de septiembre de 1532. Notre paléographie. 
611 Antonio de Remesal, HGIO, tomo I, libro 3, cap. IV, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de 

geografía e  historia, 1932 [1619], p. 116. 
612 Robert Wasserstrom, "Spaniards and Indians in Colonial Chiapas, 1528 – 1790", Spaniards and Indians in 

Southeastern Mesoamerica, University of Nebraska Press, USA, 1983, p. 98 – 100. 
613 ACEM-UNAM, AGIC, Leg. 9, r. 2, f. 4, in., Virginia García Acosta, Juan Manuel Pérez Zevallos, América 

Molina del Villar, Desastres agrícolas en México: Épocas prehispánica y colonial (958-1822), Tomo I, Fondo de 

Cultura Económica, 2003, op. cit., p. 108. 
614 Flavio Antonio Panaguia, Catecismo elemental de historia y estadística de Chiapas, San Cristobal de las Casas, 

1876, p. 28. 
615 Ibid. 



 

145 
 

natural, como nos lo enseña la esperiencia, que las enfermedades y pestes de Mexico se estienden 

por todas estas provincias; consta tambien por testimonios y por otros instrumentos antiguos, 

que por aquellos mismos años de 545 y 576 y los siguientes hasta el año de 1600 en que se 

imprimió la citada historia, hubo grandísimas pestes y mortandades de indios por todas 

provincias de Guatemala, Chiapas, Comayagua y Nicaragua. Muchísimos pueblos de los mas 

numerosos y famosos se han destruido totalmente como Cupanaguastla, la gran Coapa, 

Chalchitan, Comalapa, Copan y otros innumerables. En los instrumentos que aun. no tienen cien 

años de antigüedad, hallamos nombrados algunos pueblos de los cuales al presente no ha 

quedado memoria, ni aun se puede averiguar en que parte estuvieron fundados, con tanta priesa 

se acaban y se barren de la memoria los indios y los pueblos616. 

 

Ces épidémies sont considérées comme les plus meurtrières. La peste pneumonique et la 

variole ont sévi au même moment durant les années 1576 et 1577 en Amérique Centrale617. Le 

Memorial de Sololá fait référence à cette épidémie:"en el mes de septiembre [1576] volvió la 

epidemia de erupciones, pereció mucha gente, todas las tribus contrajeron la enfermedad"618. 

Déjà Francisco Hernández Araña avait constaté une autre épidémie de rougeole qui avait aussi 

fait des ravages. "En este año [1574] fue atacada la gente de la peste de erupciones pequeñas 

habiéndose muchas víctimas"619. A la fin du XVIème siècle, Francisco Montero de Miranda, 

de son côté, fait un constat des plus simples mais des plus alarmants quant aux Mayas des 

Hautes terres et à leur espérance de vie avant et après la Conquête espagnole. Au chapitre 5, 

qui traite de la médecine, il souligne que "vemos que los hombres vivían mucho antiguamente 

y libres de las enfermedades que ahora padecen, como lo dicen los muy viejos, que viven ahora 

como embalsamados"620. En 1611, c'est au tour de Fructus Gomez Casillas Velasco, 

commissaire apostolique, qui rédigea un rapport sur les villages et habitants du Chiapas621. Il  

donne pour fait que 

 
Parece así mismo y consta por certificación de los más ancianos de estas provincias, que 

desde la dicha fundación hasta hoy en día, se han menoscabado y disminuido de cuatro partes 

de los naturales, más de las dos y media622 

 

                                                           
616 Anonyme, Isagoge Histórica Apologética de las Indias Occidentales y Especial de la Provincia de San Vicente 

de Chiapa y Guatemala, Vol. 13, Biblioteca "Goathemala" de la Sociedad de Geografía e Historia de Guatemala, 

1935, p. 290. 
617 Wendy Kramer, W. George Lovell y Christopher H. Lutz, "La conquista Española de Centroamérica", Historia 

General de Centroamérica (Editor: julio Pinto Soria), Tomo II, Facultad Latinoamericana de Cincias Sociales, 

Madrid, 1993, p. 21 – 93. 
618 Francisco Hernandez Arana, Memorial de Sololá (Traductor : Simón Otzoy), Comisión Interuniversitaria 

Guatemalteca del Descubrimiento de América, Guatemala, 1999 [Siglo XVII], p. 196 . 
619 Ibid.,  p. 194. 
620 Juán Lopez de Velasco, Geografía y descripción universal de las Indias, Madrid, 1894(1574), p. 303. 
621 Tadashi Obara-Saeki, Juan Pedro Viqueira Alban, El arte de contar tributarios Provincia de Chiapas, 1560 – 

1821, El Colegio de México, México, 2017, p. 354. 
622 Ibid., op. cit. Voir AGI, México, 3102, exp. 1, ff. 40-47. [Informe de don Fructus Gómez, deán de la catedral 

de Chiapas]. Ciudad Real, 1 de octubre de 1611. Ici, selon Fructus Gomez, en 1611 la population chiapanèque a 

chuté de 60%. 



 

146 
 

Il n'y a pas que les maladies qui sont responsables mais aussi les famines. Elles sont 

souvent en lien avec l'arrêt de production dû aux maladies: Les populations ne peuvent plus 

faire face aux problèmes sanitaires. En 1550, une lettre du cabildo de Ciudad Real informe que 

la ville souffre de famine623. C'est un cycle funeste. Les Indiens du Chiapas n'ont plus rien et 

vivent dans une grande misère. En 1551, Tomás de la Torre fait ce constat lorsqu'il informe 

"sobre las dificultades que existen en su obispado, como son la carestía y la miseria de los 

naturales"624. Fructus Gomez lui souligne encore en 1611 la pauvreté extrême dans laquelle 

vivent les Mayas: 

 

 Toda su vida [de los indios], desde que nacen hasta que mueren, es una extraña y perpetua 

pobreza y miseria, que no hay... gente en el mundo, de quien se tenga noticia, que más miseria 

pase y más general en todo, de pies a cabeza... Viven y mueren en tanta mala ventura, que no se 

puede entender, sino dellos, en sus mismas casas.625  

 

Manuel Trens relève la difficulté à trouver du maïs, mise en cause par une grande 

sécheresse en 1563 et 1564. Son manque provoque une inflation du prix de la fanègue de maïs. 

Les Indiens des Basses Terres sont alors obligés d'aller vendre le long des chemins à la 

différence de ceux habitant dans les Hautes Terres qui ont toujours pu avoir des récoltes et, bien 

que plus maigres que les années auparavant, s'en sortent encore mieux626. Néanmoins, le résultat 

est là. En 1574, Juan Lopez de Velasco dans Geografía y descripción universal de las Indias 

informe que dans la province de Chiapas "hay muchos pueblos de indios en ella, y el más 

principal es Chiapa, de quien tornó nombre la provincia, en los cuales afirman que habrá de 

veinte y seis mil indios"627. Velasco estime la population indienne à seulement 26 000 indiens 

tributaires628 alors qu'au début de l'époque coloniale elle serait estimée entre 200 000 et 250 

000629. Cependant, il est difficile de faire une réelle estimation de la population indienne en 

Mésoamérique avant l'arrivée des Espagnols. Des chercheurs se sont penchés sur le sujet et les 

estimations peuvent être très différentes, puisque celles retenues vont de 3 millions à 25 millions 

                                                           
623 ACEM-UNAM, AGIG, leg. 44, f.2, r.7, in. Virginia García Acosta, Juan Manuel Pérez Zevallos, América 

Molina del Villar, Desastres agrícolas en México: Epocas prehispánica y colonial (958-1822), Tomo I, Fondo de 

Cultura Económica, 2003, p. 105. 
624 Ibid., AGIC, le. 189, r. 19, p. 106.  
625 René Acuña (editor), Relaciones Geográficas del siglo XVI: Guatemala, René Acuña (editor), México, UNAM, 

1982, p. 292. 
626 Manuel B Trens, Historia de Chiapas: desde los tiempos más remotos hasta la caída del Segundo Imperio, 

Tomo II, México, 1957, p. 209. 
627 Juan Lopez de Velasco, Geografía y descripción universal de las Indias, Madrid, 1894 [1574], p. 304 
628 Ibid. 
629 Wendy Kramer, W. George Lovell y Christopher H. Lutz, "La conquista Española de Centroamérica", Historia 

General de Centroamérica (Editor: julio Pinto Soria), Tomo II, Facultad Latinoamericana de Cincias Sociales, 

Madrid, 1993, p. 21 – 93. 



 

147 
 

d'habitants630. Ces approximations montrent que nous ne savons pas du tout combien d'Indiens 

pouvaient habiter sur ce territoire. Mais les documents spécifiant les tributs de chaque ville et 

village nous informent clairement que depuis le début de la Conquête jusqu'au début du 

XVIIème siècle, des villages et villes ont vu leur population baisser de près de 90%631.  Déjà, à 

la fin du XVIème, le territoire n'est plus du tout le même et un point de non-retour a été franchi 

depuis bien longtemps dans la survivance de populations indiennes, de leur langue, de leur 

culture, de leur religion et de leur histoire. La migration forcée des Indiens rentre en jeu dans la 

baisse démographique de certaines zones du Chiapas. L'imposition des tributs par la Couronne 

va lever le voile sur la population et rendre compte de la baisse démographique indienne. 

 

5.1.2 Le recensement de la population 

 

Malgré la perception des tributs, ceux-ci sont d'une valeur inestimable pour constater 

l'évolution démographique des Indiens du royaume de Guatemala mais surtout de rendre 

compte à la fin du XVIème siècle de l'apparition officielle d'autres groupes de populations. 

Dans le village de San Juan Chamelco, non loin de Cobán, au Guatemala632, la Relation des 

Prieurs Viana, Gallego et Cadena en 1574 décrit l'extrême mortalité indienne : 

 

Tenía, por la cuenta pasada que ha tres a[ñ]os se hizo, 555 tributarios. Han tenido 

pestilencia después acá, en la cual murieron más de 600 ánimas. Y toda la gente enfermó de tal 

suerte, que no pudieron sembrar ni tienen ahora qué comer, con ser el tiempo de la cosecha; y 

así, se teme que habrá gran hambre y, tras ella, pestilencia, como suele633. 

 

Ce n'est vraiment qu'à partir de 1560 que l'imposition fut calculée pour chaque individu 

qui habitait le village. En 1536, la Couronne espagnole ordonna de taxer le tribut de chaque 

ville en enquêtant sur la taille de la population et la qualité des terres. Après la création de 

l'Audiencia de Los Confines en 1543, les expertises sous son autorité furent renouvelées deux 

fois: en 1546 et en 1549 mais il n'y avait aucune règle qui définissait quel critère déterminait le 

                                                           
630 Juan Pedro Viqueira, "Consecuencias demográficas de las epidemias, plagas y hambrunas en la provincia de 

Chiapas 1524 – 1821", Primera sesión del ciclo virtual de conferencias Epidemias, plagas y desastres en la 

historia de Chiapas (dirigido por José Javier Guillén Villafuerte), 26 août 2020, lien: 

https://www.youtube.com/watch?time_continue=1014&v=CN-E7ik-SOA&feature=emb_title, (16'27 – 16'45) 

page visitée le 29 août 2020. 
631 D. Benedicto Cuervo Álvarez, " La conquista y colonización española de América", Historia Digital, XVI, 28, 

2016, p. 103 – 147. 
632 Nous rappelons que nous procédons à une tentative d'extrapolation sur la base de similitude possible entre la 

région du Chiapas et du Guatemala. 
633 Francisco de Viana, Lucas Gallego, Guillermo Cadena, "Relación de la provincia y tierra de la verapaz", 

Relaciones Geográficas del siglo XVI: Guatemala, René Acuña (editor), México, UNAM, 1982 

[7  décembre  1574], p. 203 – 223. 

https://www.youtube.com/watch?time_continue=1014&v=CN-E7ik-SOA&feature=emb_title


 

148 
 

montant et les produits des tributs634. Au début, les tributs étaient calculés pour un village entier 

mais du fait de la fulgurante baisse de la population, cela n'était plus du tout adéquat : les 

tributaires rescapés des épidémies et des famines devaient produire davantage pour arriver à ce 

que la couronne leur demandait! Les personnes qui devaient payer tribut étaient principalement 

les hommes indiens maríés635 puis en 1572 ceux qui avaient moins de 55 ans et plus de 15 ou 

18 ans636. Les femmes, les enfants n'étaient pas soumis aux tributs et les veufs et veuves non 

plus car ces personnes devaient d'abord subvenir à leur besoin637. Cependant, jusqu'au 

XVIIème, des populations ne sont pas du tout visibilisées dans le comptage de la population 

américaine et c'est notamment le cas pour le Chiapas. Des Africains d'Afrique Subsaharienne 

étaient pourtant au Chiapas et ce depuis le début de la conquête, mais ils ont été assimilés avec 

la population indienne dès le début638. Les métis ne voulaient pas être ou n'étaient pas non plus 

acceptés par l'administration espagnole. En général, Velasco a très bien cerné le problème quant 

au recensement de la population en Amérique:  

 

En todo lo descubierto y poblado hasta el año de setenta y cuatro cuando se acabó esta 

suma de recopilar, había doscientos pueblos de españoles, ciudades y villas, con algunos asientos 

de minas en forma de pueblos, y en ellos, y en las estancias de ganados y otras granjerias, cerca 

de treinta y dos mil casas de vecinos españoles; los tres mil y novecientos ó cuatro mil 

encomenderos, y los otros pobladores mineros y tratantes y soldados; y ocho ó nueve mil 

poblaciones, naciones ó parcialidades de indios que no se pueden bien sumar, porque la mayor 

parte están por reducir á pueblos, en los que, y en todo lo que está de paz, en cuanto buenamente 

se ha podido averiguar por las tasaciones, hay millón y medio de indios tributarios sin sus hijos 

y mujeres, y sin los viejos y por casar, y sin los muchos que se esconden y se dejan de contar en 

las tasaciones por no tributar, y sin los que no están pacíficos; los cuales, todos están repartidos 

como en tres mil y setecientos repartimientos de S. M. y de particulares, de quien son la mayor 

parte, y como cuarenta mil negros esclavos, y mucho número en todas partes de mestizos y 

mulatos639.  

 

Au Chiapas aussi beaucoup de choses étaient hors de contrôle. Les villages indiens 

faisaient de leur mieux pour contourner les lois (se cacher dans la forêt lacandone ou monter 

les chemins escarpés des Hautes Terres). 

                                                           
634 Tadashi Obara-Saeki, "Estudio crítico sobre el número de tributarios en Chiapas (1560-1817). Una propuesta 

metodológica para la historia de la población", Revista LiminaR,. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. X, núm. 

2, julio-diciembre de 2012, p. 35 – 54. 
635 Ibid. Voir aussi Germán Colmenares, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia social 

(1539-1800), Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogotá, 1997, p. 47 et 94. 
636 Tadashi Obara-Saeki, Juan Pedro Viqueira Alban, El arte de contar tributarios Provincia de Chiapas, 1560 – 

1821, El Colegio de México, México, 2017, p. 160. Nous notons des changements dans les critères de l'imposition, 

certainement pour contrer les difficultés finacières de la Couronne. 
637 Tadashi Obara-Saeki, ECTC (1560-1817). Una propuesta metodológica para la historia de la población", 

Revista LiminaR,. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. X, núm. 2, julio-diciembre de 2012, p. 35 – 54. 
638 Tadashi Obara-Saeki, Juan Pedro Viqueira Alban, El arte de contar tributarios Provincia de Chiapas, 1560 – 

1821, El Colegio de México, México, 2017, p. 14. 
639 Juan Lopez de Velasco, Geografía y descripción universal de las Indias, Madrid, 1894 [1574], p. 28. 



 

149 
 

5.1.3 Déplacements et migrations forcé des Indiens  

 

Les Conquêtes et les réductions de villages indiens ont eu un effet sur la démographie 

des groupes de populations amérindiennes. Beaucoup de ces popualtions se sont laissé mourir 

car elles ont été déplacées vers d'autres lieux, loin de tout ce qui les attachait à la vie, à leur 

terre, à celle de leurs ancêtres et de leurs dieux. Dans une Provision Royale destinée à l'Evêché 

de Ciudad Real, la couronne espagnole en 1544 "autoriza a los indios de la provincia de 

Tlaxcala y Mexicanos retornar a sus tierras de las cueles fueron despojados"640. Nous prenons 

Remesal pour nous permettre d'avoir une explication sur ce fait: 

 
Con el ejército vinieron muchos indios Mexicanos y Tlaxcaltecas y con las guerras y 

cansancio del vagage se consumió la mayor parte dellos. Por esta causa en la instrucción que 

dió la villa a Francisco Ortés y Andres de la Tobilla, que cuando los envió por sus procuradores 

a México, hay un Capítulo que dice: Pedir e suplicar a su Magestad. Que mande venir a poblar 

a esta tierra cerca de esta villa, hasta doscientos indios con sus mujeres, que sean de tierra de 

México, que acá les daremos muy buenos asientos, en que vivan e tengan sus tratos e grangerías 

porque será esto gran parte para la población e sustentación de esta Villa e para la pacificación 

de toda la tierra: y pues se ha hecho así con Guatemala e con otros pueblos de cristianos en esta 

Nueva España que aquí cabe muy bien y será de ello muy servido su Magestad y esta villa641. 

 

La ville de Ciudad Real est un bon exemple de ce mélange de populations indiennes 

venues d'ailleurs. Des Indiens du Mexique Central ont accompagné Diego de Mazariegos. 

Durant ces années, il y a eu beaucoup de pertes indiennes (certainement les Indiens étaient en 

première ligne à chaque bataille organisée par les Espagnols) mais les Espagnols avaient 

toujours l'intention de peupler le territoire. Les survivants indiens n'étaient plus très nombreux 

alors le Cabildo demanda à Mexico que soient amenés deux cents Indiens avec leurs femmes 

pour qu'ils viennent vivre à Ciudad Real dans le but de repeupler642. Ceci est affirmé par Juan 

Rogel, juge de l'Audience des Confins le 21 avril 1546 lorsque l'administration municipale 

"señala tierras para labranza a los indios Mexicanos y Tlaxcaltecas que estaban poblados en 

la ciudad"643. Mais, deux ans auparavant, Martín, Diego et Juan, trois Indiens natifs de Tlaxcala 

et México, informèrent l'Audience de Mexico de la brutalité avec laquelle des Espagnols qui 

vivaient à Ciudad Real les chassaient de leurs terres : 

 

                                                           
640 Sinopsis in. AHDSC, Carpeta 5016, Expediente 9, 6 folios. 
641 Antonio de Remesal,  HGIO, Tomo I, libro V, cap. 17, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de 

geografía e  historia, 1932 (1619), p. 397. 
642 Martha Ilia Nájedo Coronado, La formacion de la oligarquia criolla en Ciudad real de chiapa. El caso Ortéz 

de Velasco"", UNAM, México, 1993, p. 24 – 25. 
643 Antonio de Remesal, HGIO, Tomo I, libro V, cap. 17, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de 

geografía e  historia, 1932 (1619), p. 397. 



 

150 
 

Hicieron relación por su petición, diciendo que podía haber quince años y más tiempo que 

están poblados en esa dicha provincia, durante el cual tiempo nos habían servido en la conquista 

y pacificación de ella con los españoles y vecinos que en ella residen, en la cual estando poblados 

en aquel tiempo dizque les quemaron sus casas para que se fuesen y despoblasen de la tierra, lo 

cual sabido por don Francisco de Montejo nuestro Adelantado y gobernador en esa dicha 

provincia, les dio ciertos pedazos de tierra que él tenía por título del Cabildo para que en ellos 

poblasen e hiciesen sus labranzas, y para que no les fuesen quitadas les dio su mandamiento de 

amparo ...644 

 

Des Indiens du Mexique Central déplacés il y a plus de quinze ans et qui avaient 

commencé à refaire leur vie sont de nouveau obligés de retourner à un endroit qui est peut-être 

perdu à tout jamais, où ils ne rencontreront plus de familles ou la terre qui leur appartenait. Pour 

la seconde fois (ou bien plus), ils sont jetés de leur maison où ils avaient construit un nouveau 

départ. Un prieur du Couvent de Ciudad Real en fait le même constat quand "algunas personas 

por sus intereses particulares persuaden a los indios a que se muden a sus antiguos sitios"645 

qui n'existent sans doute plus comme ce fut le cas du village chol, Suteapa, qui disparut 

complètement du territoire chiapanèque; l'abandon, les intempéries et le temps ayant eu raison 

de ce village préhispanique646. Les Tojolabales qui vivaient dans la vallée de Comitán ont été 

obligés de se déplacer encore plus au sud à la fin du XVIème siècle, vers la frontière actuelle 

avec le Guatemala647. Les Tzeltals de Teopisca, sur le chemin de Ciudad Real à Comitán, ont 

été déplacés à 70 km de leur site, à la frontière du Soconusco, à Zapaluta648.  

Quand les Espagnols avaient besoin de main d'œuvre indienne, ils n'hésitaient pas à les 

resituer dans un autre territoire sans se préoccuper des liens familiaux, ancestraux et divins. A 

Ciudad Real, ville qui nécessitait beaucoup de bras pour l'édification de sa cathédrale, était 

construite autour de différents pueblos de indios dans lesquels vivaient plusieurs ethnies 

indiennes. Un calpul (quartier) se serait nommé "Mixtecos", là où vivaient des populations 

                                                           
644 Los Indios de los barrios de Maxicanos y Tlaxcala piden se les ampare contra los vecinos españoles de Ciudad 

Real, México, 30 de marzo de 1544, AGN sin clasificar, in.Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los 

Indios de Chiapas", Historia de los pueblos indígenas de México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 

en Antropología Social, 1994, p. 202. 
645 Luis Reyes García, "Movimientos demográficos en la población indígena de Chiapas durante la época colonial", 

La palabra y el hombre, Revista de la Universidad Veracruzana, num. 21, 1962, p. 25 -48. 
646 Jan de Vos, La paz de Dios y del Rey, La conquista de la Selva Lacandona (1525 – 1821), Fondo de Cultura 

Económica, México, 1996, p. 55. 
647 Juan Pedro Viqueira, "Indios y Ladinos, arraigados y migrantes en Chiapas; un esbozo de historia demográfica 

de larga duración", Caras y máscaras del México étnico. La participación indígena en las formaciones del Estado 

Mexicano, Edición de A. Roth Seneff, Zamora, El Colegio de Michoacán, Vol. II, 2011,p. 221-270. 
648 Gudrun Lenkersdorf, "Contribuciones a la historia colonial de los Tojolabales", Los legitimos Hombres: 

aproximación antroplógica al grupo tojolabal (Coord. Mario Humberto Ruz), Instituto de Investigaciones 

Filológicas, 1986, p. 39. 



 

151 
 

nahuas649. A la fin du XVIème, le dernier quartier construit fut celui de Cuxtitali au pied des 

montagnes, et il paraitrait que sa fondation serait l'œuvre de K'iches venus du Guatemala. A 

Ciudad Real, les populations parlaient le nahuatl, le tzotzil, le zapotèque, le K'iche. Toutes ces 

langues annonçaient un métissage en devenir650. Jan de Vos décrit la ville telle une tour de babel 

tant les langues construisaient un ensemble linguistique des plus intéressants: 

 

Si añadimos a ellos los nativos, hechos esclavos en las primeras batallas o como tales 

entregados por sus propios caciques en plan de tributo de guera, la composición étnica y 

lingüística de la incipiente cabecera de la provincia colonial de Chiapa conformaba una 

verdadera torre de Babel. En las casas habitadas por los hidalgos se hablaba, junto al castellano, 

el chiapaneca, el zoque, el tzotzil, el chol y, quizás, el tojolabal. Alrededor de la villa, en los 

pueblos recién fundados, se oía a la gente conversar en náhuatl, mixteco, zapoteco, quiché y en 

algunos idiomas más. Convivián así […] más de diez etnias diferentes, cada una con sus 

costumbres y lenguas propias, aunque dominaba el castellano y se impondría cada día más el 

nahuát651 como medio de comunicación entre todos652. 

 

5.2 Une population métissée en devenir 

 

Du métissage entre populations amérindiennes brassées, nous allons voir maintenant la 

présence afro-américaine et celle des métis espagnols. 

 

5.2.1 La population africaine au Chiapas 

 

Les esclaves africains étaient originaires de Mauritanie, du Ghana, du Sénégal, de Guinée 

principalement653. La présence de populations d'origine africaine a été très distincte suivant les 

régions d'Amérique. En effet, moins il y avait de population indienne, plus la présence 

d'esclaves africains était importante. Les Africains arrivèrent au Chiapas dans les rangs des 

conquistadores dès la conquête. Hernán Cortés avait un esclave noir, Juan Cortés, à son service 

mais il en avait aussi en tant que soldats, Pedro de Alvarado aussi en comptait dans ses rangs654. 

Ensuite, nous devons attendre plusieurs années avant de rencontrer des documents qui attestent 

l'arrivée des premiers esclaves noirs pour service personnel. Nous savons qu'en 1532 au 

                                                           
649 Juan Pedro Viqueira, "Historia crítica de los barrios de Ciudad Real", La Ciudad de San Cristóbal de las Casas, 

a sus 476 años: una mirada desde las ciencias, Consejo estatal para las Culturas y las Artes en Chiapas, 2007, n. 

30, p. 40.  
650 Ibid,  
651 Sur la question du son /tl/, voir Supra, ch. 2, p. 50. 
652 Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas", Historia de los pueblos indígenas de 

México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1994, p. 82 - 83. 
653 Gonzalo Aguirre Beltrán, La población negra de México, SRA-CEHAM, México, 1981, p. 99 -125. 
654 Ibid., , p. 19. 



 

152 
 

Guatemala. Gabriel de Cabrera procureur a la permission d'emporter avec lui ses deux esclaves 

suite à une Real Provisión signé par la reine Isabelle, datée du 11 octobre 1532 :  

 
Por la presente doy licencia y facultad a voz Gabriel de Cabrera, para que de estos 

nuestros reinos e señoríos podáis pasar e paséis a las nuestras indias, islas e tierra firme del 

mar océano, dos esclavos negros para servicio de vuestra persona y haya yendo voz a poblar 

e conquistar las dichas indias y no de otras manera habiendo pagado a Diego de Lasaya 

cambio de nuestra corte los doce ducados de la licencia de cada uno de ellos por cuanto el 

por nuestro mandado tiene cargo de los cobrar fecha en Segovia a once días del mes de 

octubre de mil quinientos treinta y dos años, yo la reina, refrendada de Samano, señalada del 

conde Núñez Bernal Izquierdo655. 

 

 Après les grandes conquêtes des territoires indiens en Nouvelle Espagne, les esclaves 

africains qui furent envoyés au Chiapas avaient comme statut celui de domestique personnel: 

cuisiniers, jardiniers, valet de maison d'Espagnols,… Les Cédules Royales le spécifiaient bien 

sur tous les documents: les esclaves africains libres venaient avec leur maître pour le service 

personnel656. Nous pouvons attester de documents qui affirment la venue d'esclaves noirs à 

Ciudad Real quelques années après. Au moins quatre cédules royales accordent l'autorisation à 

des Espagnols de passer avec des esclaves africains. En 1548, Francisco Gomez, un chantre de 

la cathédrale de Chiapa, est autorisé d'emmener avec lui aux Indes ses deux esclaves pour son 

service personnel657. En 1549, une cédule autorise à un certain Diego de Trejo, vecino de 

Chiapa, de passer aux Indes avec ses deux esclaves658; puis une autre à Rodrigo de Trejo avec 

ses six esclaves659, père ou frère de Diego de Trejo. Enfin, la même année, Beatrix Nuñez, 

habitant à Séville, peut passer "a las [i]ndias islas y tierra firme del mar oceano con dos 

esclavos negros"660.. 

                                                           
655 AGI. Pleito Fiscal: Gabriel de Cabrera Archivo General de Indias, Justicia, 822, N.3, R.1. 
656 Benjamín Lorenzana Cruz, " De guardias personales a vigías de las costas del mar del sur: oficios de la 

población de origen africano en el Chiapas colonial", ¿Negro?...No, moreno…, Afrodescendientes y el imaginario 

colectivo en México y Centroamérica" (Coord.: Emiliano Gallega), UNICACH, 2014, p. 57 – 81. 
657 Réal Cédula del 17 de septiembre de 1548, Indiferente, 424, L.21, F.243R-243V. 
658 Real Cédula del 30 de marzo de 1549, AGI, Indiferente, 424, L.21, F.329V-330R. Vers 1561-1562, Diego de 

Trejo part du Guatemala et rejoint le conquistador Juan de Cavallón y Arboleda et Juan de Estrada Rávaga y Añez 

au Nicaragua pour conquérir le Costa Rica. Voir Ricardo Fernandez Guardia, Historia de Costa Rica el 

descubrimiento y la conquista, Librería Lehman, 1941, p. 103 -130. Nous retrouvons Diego de Trejo le 24 août 

1570 en tant que témoin dans la probanza de Joan de Cárdenas Rengel "casado con doña Inés de Mazariegos, hija 

legítima de Luis Mazariegos". Diego de Trejo avait 50 ans et était à ce moment-là regidor de Ciudad Real. Voir 

Guillermo s. Fernández de Recas, " Descendientes de tres conquistadores de chiapas", Estudiosde Historia 

Novohispana, núm. 1, 1966, p. 157 – 186. Du 7 juillet au 19 octobre 1570, il témoigne avec Bernal Diaz del 

Castillo dans la "Provanza de la Calidad de Diego Holguin Vecino de la Ciudad Real de la Provincia de Chiapa 

y de su Hijo de Meritos y Servicios que han Hecho a su Magestad". Voir Morton, Casas de Subasta Mortonsubasta, 

Lote 226, lien: 

http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=++460464&image

=5, page visitée le 18 septembre 2020. 
659 Réal Cédula del 17 de septiembre de 1548, Indiferente, 424, L.21, F.243R-243V. 
660 Réal Cédulda del 24 de enero de 1549, Indiferente, 424, L.21, F.289R. 

http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=++460464&image=5
http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=++460464&image=5


 

153 
 

Les religieux dominicains avaient aussi l'autorisation de la Couronne d'emmener avec 

eux des esclaves africains. C'est ainsi qu'en 1544, Bartolomé de Las Casas eut le droit 

d'emmener avec lui quatre esclaves africains suite à une Cédule Royale datée de 13 février 

1544. En 1568, fray Tomás de Castilla a pu venir avec trois esclaves pour son service 

personnel661. Plus tard, l'Evêque de Chiapas, Andrés de Ubilla, selon le religieux Tomás Blanes, 

"se le permitio pasar tres esclavos negros libres"662. Les esclaves africains qui étaient au 

Chiapas pour service domestique avaient le droit de porter une épée afin de veiller à la sécurité 

de leur maître. En 1565, un document fait référence "al negro del alcalde"663 qui servait de 

garde du corps à son maitre et personne ne se souciait que l'esclave (sans nom dans le document) 

ait en sa possession une épée car "el negro de dicho alcalde mayor tuvo desnuda su espada sin 

ofender ni dar pesadumbre a nadie"664 lors de la répression d'un Indien, Diego. En 1586, 

Antonio de Ciudad Real lors de son passage dans l'Évêché de Chiapa informe qu'il y a des 

Africains qui vivent en terres chiapanèques. En effet, il nous raconte que les Indiens Lacandon 

viennent souvent "a capturar todos los hombres que pueden, así indios como españoles y 

negros, para sacrificarlos a sus idolos"665. Ils tuèrent, une autre fois durant la nuit, un 

domestique qui tentait de défendre son maître. Les Lacandons "dieron una noche en una 

estancia de un español, vecino de Chiapa, y habiendo muerto a un negro que se puso en 

defensa"666. Nous voyons donc qu'autant les encomenderos que les religieux avaient envers 

leur(s) "domestique(s)" une réelle confiance. Il n'était pas rare que les colons les laissaient 

superviser le travail des Indiens et d'esclaves africains dans les plantations de canne à sucre ou 

dans les mines. Les esclaves noirs sont arrivés dans le but de remplacer les postes vacants dans 

les exploitations et mines laissés par les Indiens morts durant les épidémies et les famines. Les 

encomenderos dans cette optique mercantile demandaient les faveurs du roi d'Espagne pour 

faciliter l'entrée de main d'œuvre servile. Dans l'Audiencia des Confins, il n'y avait 

pratiquement pas d'esclaves noirs à la différence du Mexique Central car les Gouverneurs ne 

                                                           
661 Juan Pablo Peña Vicenteño, " Relaciones entre africanos e indígenas en Chiapas y Guatemala", Estudios de 

Cultura Maya, Vol. 34, Nº. 1, 2009, p. 167-180. 
662 Mario Humberto Ruz, Chiapas colonial: dos esbozos documentales, UNAM, México, 1989, op. cit.,  p. 51. 
663 AHD-SC, 1585, XII.B.2. Expediente sobre que el alcalde mayor violó la inmunidad de la iglesia extrayendo un 

reo, sin la licencia del prelado eclesiástico, in. Benjamín Lorenzana Cruz, " De guardias personales a vigías de las 

costas del mar del sur: oficios de la población de origen africano en el Chiapas colonial", ¿Negro?...No, moreno…, 

Afrodescendientes y el imaginario colectivo en México y Centroamérica" (Coord.: Emiliano Gallega), UNICACH, 

2014, op. cit. p. 57 – 81. 
664 Ibid. 
665 Antonio de Ciudad Real, Tratado curioso y docto de las grandezas de la nueva España. Relación Breve y 

Verdadera de Algunas Cosas de las Muchas que Sucedieron al Padre Fray Alonso Ponce, México, Tomo II, 

cap.  61, UNAM, 1976 (1619), p. 37. 
666 Ibid. 



 

154 
 

pensaient pas que les terres exploitées en souffriraient. Cependant, ce n'était pas les quelques 

esclaves présents qui pouvaient subvenir aux besoins des encomenderos et à la couronne 

espagnole667.: 

 
No sólo podía cesar la extracción del oro en las minas en funcionamiento, sino también 

ocurriría lo mismo con la producción de azúcar. En Ciudad Real habían existido siete ingenios 

de azúcar, los cuales producían utilidades mayores que las de ninguna otra empresa. Ahora, 

empero, tales unidades se habían venido abajo y los dueños estaban sumidos en deudas y se 

mostraban incapaces de recuperarse. Los ingenios se habían operado principalmente con indios 

esclavos, aunque algunos nativos dados en encomienda habían sido empleados en el acarreo de 

caña, por ser éste un trabajo más ligero. A fin de sobrellevar los problemas derivados de la falta 

de mano de obra, los propietarios de los ingenios deseaban pagar a los indios por su trabajo, 

hasta estar en condiciones de comprar esclavos negros como reemplazo y evitar así la quiebra 

económica668. 

 

Il manquait tellement de main d'œuvre que les propriétaires de plantations de cannes à 

sucre ou des mines étaient prêts à payer les Indiens pour ce travail en attendant d'avoir la 

possibilité d'acheter des esclaves africains. Le cabildo envoie une Lettre au roi signée du 1er mai 

1550669. Si cette situation continuait, elle allait être désastreuse pour Ciudad Real qui, 

économiquement, dépendait totalement des plantations de cannes à sucre de Zinacantán:  

 
Sería de gran utilidad si el rey pudiera autorizar la compra de 300 negros al crédito, para 

que de este modo pudieran operar las siete u ocho plantaciones entonces en operación. Ello, sin 

duda, beneficiaría a Ciudad Real„ pues la economía de esta ciudad estaba ligada a las 

plantaciones, y la Corona misma se beneficiaría de la venta del azúcar en Sevilla670. 

 

Alors, à Ciudad Real, il n'a pas été rare de voir dans les encomiendas, des Africains, des 

Indiens, des mulâtres et des métis malgré l'interdiction du roi Philipe II en 1563 à ce que les 

Espagnols, les Africains et les Indiens vivent ensemble671.  

 
Prohibimos y defendemos, que en las redacciones , y pueblos de indios puedan vivir, o vivan 

españoles, negros, mulatos, o mestizos , porque se ha experimentado, que algunos españoles, que 

tratan, traginan, viven, y andan entre los indios, son hombres inquietos, de mal vivir, ladrones , 
jugadores , viciosos, y gente perdida, y por huir los indios de ser agraviados, dejan sus pueblos, y 

provincias, y los negros, mestizos, y mulatos, demás de tratarlos mal, se sirven de ellos, ensenan sus 
malas costumbres, y ociosidad, y también algunos errores, y vicios, que podrán estragar, y pervertir 

e! fruto que deseamos, en orden a su salvación, aumento, y quietud; y mandamos que sean castigados 

con graves penas, y no consentidos en los pueblos; y los vireyes, presidentes, gobernadores, y justicias 
tengan mucho cuidado de hacerlo ejecutar donde por sus personas pudieren, o valiéndose de ministros 

                                                           
667 William Sherman, Trabajo forzoso en América Central en el siglo XVI, Flavios Rojas Lima, Guatemala, 1987, 

p. 252. 
668 Ibid. 
669 Ibid, note. 87, p. 571. 
670 Ibid., p. 356. 
671 Recopilación de leyes de los reynos de las Indias, 2 de mayo de 1563, Vol. II, Livre 6, Tit. 3, ley XXI, Madrid, 

1998, p. 231. 



 

155 
 

de toda integridad: y en cuanto a los mestizos, y zambaigos672, que son hijos de Indias, nacidos entre 

ellos, y han de heredar sus casas , y haciendas, porque parece cosa dura separarlos de sus padres, se 

podrá dispensar. 

 

Mais vraisemblablement personne n'en tenait compte ou bien la pression du métissage 

s'accentuait puisque cette loi XXI fut de nouveau publiée en 1578, puis en 1581, 1589; sous 

Philipe III en 1600 et encore sous Philippe IV en 1616. La Couronne espagnole voyait très bien 

le problème qui arrivait et a essayé tant bien que mal d'essayer de l'endiguer. On voit clairement 

ici une forme de résistance des Africains et des Indiens, mais aussi de colons espagnols qui 

commençaient à revendiquer leurs droits, pour rencontrer un système qui pouvait faire face à la 

domination de la péninsule et ainsi protéger leur descendance. 

Pour finir, Fructus Gomez liste toutes les villes et villages dans lesquels il s'est rendu et a 

noté par cette même occasion la population "noire"673. En effet, lors de son voyage, Fructus 

Gomez informe sur la présence africaine dès 1611, même si le recensement des Africains au 

Chiapas dans son document était intégré dans le recensement de la population indienne674. Par 

exemple, à Chiapa de los Indios, "Los vecinos de esta ciudad tienen de servicio de esclavos 

negros, mulatos e indios, setecientas y veinte y seis personas"675. A Comitán, vivent "ochenta 

personas, de indios, negros y mulatos casados y solteras"676. À Copanaguastla résident 

"cincuenta personas de indios negros y mulatos casados y solteros"677. Dans la vallée de 

Mapastepeque " habrá así de gente española de servicio, negros y mulatos e indios que en ellas 

asisten como 150 personas"678. A Ciudad Real, Gomez informe " De indios vecinos casados en 

todo el obispado son 19,786 y de viudos, solteros, viudas, negros, mulatos y del servicio de esta 

ciudad son 4,643"679. Nous voyons que la population africaine devient très importante et 

pourrait même être supérieure à la population espagnole qui ne vivait essentiellement qu'à 

Ciudad Real. Fructus Gomez, en 1611, le dit clairement " En esta ciudad [de Ciudad Real] y 

                                                           
672 Personne qui a des parents africains et indiens. 
673 Benjamín Lorenzana Cruz, " De guardias personales a vigías de las costas del mar del sur: oficios de la 

población de origen africano en el Chiapas colonial", ¿Negro?...No, moreno…, Afrodescendientes y el imaginario 

colectivo en México y Centroamérica" (Coord.: Emiliano Gallega), UNICACH, 2014, op. cit. p. 57 – 81  
674 Jan de Vos, VF, Historia de los pueblos indígenas de México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 

en Antropología Social, 1994, p. 213.Voir annexe 5, p. 177. 
675 Ibid., p. 217, Padrón y matrícula de los vecinos españoles y sus hijos y criados, así de negros y 

mulatos como de indios, y de la gente que hay en los pueblos, Ciudad Real de Chiapa, 1 de octubre de 

1611 (AGI, Audiencia de México, leg. 3102), in. 675 Jan de Vos, VF, Historia de los pueblos indígenas de 

México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1994, p. 213.  
676 Ibid., p. 218. 
677 Ibid., p. 219. 
678 Ibid., p. 221. 
679 Ibid., p. 224. 



 

156 
 

en todo el obispado hay trecientos y veinte y siete vecinos españoles casados y cincuenta 

viudas"680. Pas plus.  

Pour conclure cette partie, nous voyons que la population africaine est bien présente au 

Chiapas et que nous devons prendre en compte ses héritages culturels dans le Chiapas et bien 

sûr son investissement dans la construction identitaire des populations Chiapanèques, Zoques 

et Mayas dès le XVIème siècle. Nous devons approfondir cette question mais ici leur suivi et 

analyse est bien trop difficile pour entrer dans le cadre de notre travail de recherche de Master 

2 car il faudrait répertorier les esclaves noirs présents dans les obrajes, les testaments, les Noirs 

libres artisans et autres métis, ce qui implique un travail d'archive de longue haleine, d'autant 

qu'ils ne sont le plus souvent nommés que par un prénom.  

 

5.2.2 Ladinos et métis 

 

Il faut nous arrêter sur les concepts de mestizo et ladino en lien avec les unions et 

changements culturels qui sont apparus au moment du contact. Ces deux termes peuvent être 

synonymes mais n'ont pas la même signification. Le premier terme désigne la descendance qui 

résulte de relations entre un Espagnol et une "Indienne". Le second terme ne nécessite pas 

spécialement ces liens de sang.  

 

5.2.2.1 Les Métis 

 

En lisant le nom métissage, nous pensons de suite à un mélange de deux cultures ou le 

résultat d'un processus qui peut être transculturel681. Pour autant, en 1611, Covarrubias682, et le 

dictionnaire de Autoridades définissent l'acception du mot ainsi : "Mestizo, za. adj. que se aplica 

al animal de padre y madre de diferentes castas"
683

. "Métis" concernait le règne animal hormis 

l'être humain ce qui annonce une vision bien  péjorative de ce mélange. Le Métis est vu comme 

une altération de l'Espagnol684. 

                                                           
680 Ibid. 
681 Fernando Ortiz, Contrapunteo del cubano del tabaco y del azucar, Barcelona, Edición Ariel, 1973, p. XXI. 

L'auteur a créé en 1959 le néologisme transculturation. Ce concept définit un phénomène de perte de la ou des 

cultures qui sont mises en contact en prenant en compte l’importance du dominant sur le dominé. Ce processus de 

transculturation donne aussi naissance à une nouvelle culture. 
682 Ronald Soto Quirós, David Díaz Arias, Mestizaje, indígenas e identidad nacional en Centro américa: De la 

Colonia a las Repúblicas Liberales, FLASCO, Costa Rica, 2007, p. 17. 
683 Diccionario de Autoridades, RAE Tome IV, 1734, versión en ligne: http://web.frl.es/DA.html, page visitée le 

4 juin 2020. 
684 Dans Diccionario del Uso del Español de María Moliner en 1989 : Mestizaje (Palabra recientem. Aprobada 

por la R.A. para su inclusión en el D.R.A.E.) 1. Cruzamiento de razas. 2. Conjunto de mestizos. Mestizar. Adulterar 

http://web.frl.es/DA.html


 

157 
 

Au XVIème siècle, le métissage ne concernait majoritairement que l'union d'un homme 

espagnole et d'une femme indienne685. Au début de l'époque coloniale, les métis reconnus par 

le père espagnol jouissaient des mêmes droits que lui et étaient considérés comme espagnols. 

À l'inverse, s'ils vivaient avec leur mère dans un village indien, ils étaient alors considérés 

comme Indiens. Au début de la conquête, les Métis jouissaient d'une reconnaissance certaine, 

tel fut le cas de Martín Cortés, le fils de Hernan Cortés, qui rentra à l'Ordre de Santiago et fut 

capitaine lors de batailles en Europe686. Mais tous n'ont pas pu apprécier ces privilèges. En effet, 

la Couronne Espagnole a vite vu un problème qu'il fallait régler le plus rapidement possible. 

Bien qu'au début les métis pouvaient accéder à des postes plus ou moins prestigieux, l'Espagne 

a voulu mettre un terme à cela de peur que les Métis prennent possession des Institutions 

espagnoles, réservées donc seulement aux "vrais" Espagnols de sang pur687.  

Même s'il y a eu des Métis, ils sont pour le moins absents des textes, des documents et 

du comptage de la population, tout particulièrement au XVIème siècle688. Nous avons peu de 

documents à notre connaissance aux Archives Générales à Séville qui visibilisent les Métis dans 

le Chiapas au XVIème. Nous retrouvons plutôt cette désignation dans des textes de lois qui leur 

interdisent de plus en plus les privilèges qui leur étaient pourtant accordés auparavant. C'est 

ainsi que dans Recopilación de leyes de los reynos de las Indias nous constatons en plus des 

postes auxquels les métis ne peuvent plus avoir accès que le 11 janvier et le 5 mars 1576, Philipe 

II donne pour loi que "los mestizos no puedan ser Cacique, sean luego removidos de los 

Cacigazgos, y que estos se dén á Indios en la forma"689. Le 15 novembre 1576, il est interdit 

aux métis d'être notaire, pas plus qu'aux mulâtres:  

 
Ordenamos que los Vireyes, y Audiencias Reales no admitan ni consientan informaciones 

á Mestizos , ni Mulatos para Escribanos , y Notarios públicos , proveyendo , que en todas se 

ponga especial pregunta, de que los pretendientes no lo son , y despachen provisiones para todas 

                                                           
la pureza de una raza por el cruce con otras (v. “mezclar”). Mestizo,a (Del. lat. Tardío“mixticius”,deriv.de 

“mixtus”,partic.de “miscere”;v.“mixto”.) Hijo de padres de distinta raza. –Particularmente, hijo de indio y 

blanco. También se aplica a los animales y a las plantas procedente del cruce de individuos de distinta raza (v. 

“Atravesado, cru-za-do, mix-to, saltatrás, tornatrás. –Acholado, albarazado, calpamulo, cambujo, castizo, 

jí­baro, lobo, morisco, mulato, ñapango, ochavon, pardo, roto, tentenelarie, tornatrás, zambaigo [zambo]. –

hibrido”.). Voir, Moliner, María. Diccionario de uso del español. H-Z, Madrid, Editorial Gredos, 1989, p. 402. 
685 Néanmoins, au Mexique Central, dans la seconde moitié du XVIème siècle, des caciques indiens sont mariés à 

des femmes espagnoles, ce qui tempère la vision habituelle. Malheureusement, nous n'avons pas trouvé de 

documents similaires en ce qui concerne le Chiapas durant nos recherches.  
686 Angel Rosenblat, La población indígena y el mestizaje en América, Tome II, Editorial Nova, Buenos Aires, 

1954,  p. 151. 
687 Ibid., n. 1, p. 136. 
688 Jacques P. Simard, "Problèmes et tentatives d'identification des métis à travers la documentation coloniale", 

Transgressions et stratégies du métissage en Amérique coloniale, (Coord. Bernard Lavallé), Presse de la Sorbonne 

Nouvelle, 1999, p. 11 – 31. 
689 Recopilación de leyes de los reynos de las Indias, Vol. II, Livre 6, Tit. 7, ley VI, Madrid, 1998, p. 246. 



 

158 
 

las Justicias de sus distritos , ordenándoles que hagan lo mismo ; y si acaso con engaño se dieren 

algunos títulos á Mestizos , ó Mulatos , y constare que lo son, no les consentirán usar de ellos, 

aunque sea en ínterin, y los n:cogcnín, de forma que no puedan volver á su poder690. 

 

Le 2 décembre 1578, une Cédule Royale dirigée aux archevêques et évêques de la vice-

royauté de Nouvelle Espagne et du Pérou interdit aux Métis d'entrer dans les ordres religieux691. 

En 1585, le IIIème Concile Mexicain ordonna en effet que "no se admita a los órdenes, sin 

grado de indios o de moros o de aquéllos que tuvieron por padre o madre algún negro"692. 

Cette fois-ci, c'étaient les Ordres religieux qui interdirent aux Indiens et aux Métis l'entrée dans 

les Institutions. Cela montre à quel point la Couronne ne voulait pas que les Métis puissent 

prendre le contrôle de l'Amérique en accédant à des postes importants693. La couronne préfèrait 

même que ce soit des Indiens qui dirigent, pensant sans doute qu'il serait plus facile de surveiller 

ces derniers. Nous comprenons alors mieux les mésententes et les mécontentements des Métis 

durant le XVIIème quant à leur totale absence du système espagnol. Qu'en est-il du Chiapas? 

Nous pouvons dire que les Métis sont officiellement absents au Chiapas car ils restent et/ou 

veulent rester dans l'anonymat quant à leur métissage. La seule fois (et quel hasard!), dans les 

documents analysés pour notre recherche, où nous avons vu écrite l'identité Mestizo, se trouve 

dans le document de Tomás de la Torre lorsqu'il dénonce les tributs exigés aux Indiens du 

Chiapas en 1562 : 

 
[El Oidor] viniendo de yucat[án] metio en esta ciudad gran cantidad de tlamemes de vino 

y de otras cosas y trayalos un mestizo q[ue] se llama santiste[ban]con vara de justicia y vimos 

algunos de nosotros mandato del mestizo en q[ue] manda[b]a a los at[en]tos indios que le 

hubiesen apercibido los tlamemes so pena de 20 pesos de minas694. 

 

Nous constatons ici que le mestizo porte l'emblème de l'autorité de l'administration de 

l'Audience des Confins (vara de justicia695), nous voyons qu'il est au-dessus des Indiens du fait 

de son poste qui lui confère un statut de supériorité. Son devoir est de faire respecter la loi 

                                                           
690 Ibid., Livre 5, Tit. 8, ley XXXX, p. 153. 
691 AGI, Indiferente, 427, L.30, F.297V-298V. 
692 Angel Rosenblat, La población indígena y e mestizaje en América, Tome II, op. cit., Editorial Nova, Buenos 

Aires, 1954, p. 136. 
693 Les criollos, Espagnols nés en Amérique vivront exactement la même situation que celle des Métis et défendront 

leurs droits tout du long de l'époque coloniale. Un orgueil de la nation allait naître, ils sentaient de moins en moins 

l'âme espagnole car la terre américaine était leur maison mais sans doute leur étaient-ils référable de garder en leur 

descendance le sang espagnol "non altéré" par la métissage pour conserver une hégémonie américaine. 
694 Archivo Histórico Nacional, Tributos exigidos a los indios de Chiapa, Diversos-colecciones, 24, N. 59, 2V. 

Notre paléographie. 
695 Le Diccionario de Autoridades définit la vara "la que por insignia de jurisdiccion trahen los Ministros de 

Justicia en la mano, por la qual son conocidos, y respetados: y en ella está señalada una cruz en la parte superior, 

para tomar en ella los juramentos, que suelen decir: Jurar en vara de Justicia", voir Diccionario de Autoridades, 

lien: http://web.frl.es/DA.html, page visitée le 31 août 2020. 

http://web.frl.es/DA.html


 

159 
 

même s'il paraitrait, dans les circonstances que nous avons vues antérieurement, qu'il y ait 

vraisemblablement corruption. Le juge de l'Audience des Confins avait donc à ses côtés un 

Métis qui l'accompagnait de villages en villages afin de percevoir les tributs, et autres. 

 

5.2.2.2 Les ladinos ou l'incorporation des élites à l'empire espagnol 

 

La ladinisation n'est pas une construction identitaire en lien avec les Amériques mais se 

réfère à toutes personnes parlant une langue romane, venant du latin. Les premiers Africains 

arrivant en Amérique étaient au début pour la plupart ladinos car ils parlaient le Castillan 

(ensuite ils sont déportés directement d'Afrique: les Africains bozales696). Dans tesoro de la 

lengua castellana de Covarrubias signale:  

 
Ladino :1. En rigor vale lo mesmo que latino, mudada la T tenue en la D media  La 

gente bárbara en España dependró mal la pureza de la lengua romana, y a los que la trabajaban 

y eran elegantes en ella los llamaron ladinos. 2. Éstos eran tenidos por discretos y hombres de 

mucha razón y cuenta, de donde resultó dar este nombre a los que son diestros y solertes[astutos] 

en cualquier negocio. 3. Al morisco y al extranjero que aprendió nuestra lengua, con tanto 

cuidado que apenas le  diferenciamos de nosotros, también le llamamos ladino697 

 

Mais en ce qui concerne la population indienne, il n'y a pas que le processus linguistique 

qui rentre en jeu dans la ladinisation mais aussi celui vestimentaire. Des Indiens ont appris le 

Castillan et ont choisi aussi de s'habiller à la mode espagnole, à se ladiniser vestimentairement 

dans un but politique car, beaucoup d'autres Indiens ont appris le Castillan par obligation mais 

ont gardé leur vêtement traditionnel. C'était donc peut-être une manière ostentatoire de montrer 

un désir de monter dans la hiérarchie et d'être l'égal des Espagnols. Néanmoins, Blanca 

González Gabaldón explique que la ladinización vient du fait que: 

 
Los estereotipos tienen una función muy importante para la socialización del individuo: 

facilitan la identidad social, la conciencia de pertenecer a un grupo social, ya que el aceptar 

e identificarse con los estereotipos dominantes en dicho grupo es una manera de permanecer 

integrado en él698. 

 

                                                           
696 "Terme qui se réfère aux personnes qui viennent tout juste d'arriver sur le continent américain mais aussi désigne 

les africains qui n'ont pas encore appris la langue et les traits culturels des espagnol ou des européens", In, Cristina 

Verónica Masferrer León, " Por las ánimas de negros bozales. Las cofradías de personas de origen africano en la 

ciudad de México (siglo XVII)", Cuicuilco, México, vol. 18, núm. 51, 2011, p. 83 – 103. 
697 Sebastián de Covarrubias Orozco, Tesoro de la lengua castellana o española, Editorial Castalia, Madrid, 1995 

(1611), p. 697. 
698 Blanca González Gabaldón, "Los estereotipos como factor de socialización en el género", COMUNICAR, 12, 

1999; pp. 79-88. 



 

160 
 

C'est donc surtout une différenciation sociale entre Indiens nobles (habillés à 

l'occidentale) et paysans. Nous constatons qu'il y a une grande différence entre les Indiens qui 

n'ont aucun privilège espagnol ou qui n'en veulent pas et d'autres qui se distinguent en fonction 

de leur rang, qu'ils veulent garder. En effet, Bartolomé de Las Casas fait une description 

sommaire des simples habits que portent les Mayas : 

 

Esto se vee muy claro si quisiéramos considerar las manos, los dedos, las uñas, los brazos, 

los pechos, los pies, las piernas, que comúnmente se les parecen, por no traer más vestidos de 

una manta de algodón como un cendal o almaizar, o de un lienzo los que más vestidos andan, y 

mayormente donde todos y del todo, andan desnudos, cubiertos sólo aquello que la honestidad y 

vergüenza cubrir manda 699. 

 

Antonio de Remesal nous apporte plus de précision et va même jusqu’à détailler les 

cheveux longs des hommes. Cheveux longs qu’ils ne pourront plus garder après leur baptême 

chrétien : 

 
Todos los indios gentiles destos montes dejan crecer el cabello, y (…).en él ponen flores y 

plumas de diferentes colores, con que salen y parecen muy galanos. Andando el cuerpo desnudo, 

excepto una venda con que se ciñen por la honestidad, y aunque usan mantas de algodón con que 

se cubren, pocas veces, las mujeres andaban con el cabello largo tendido al aire, de la cintura 

abajo se cubrían con unas mantas de algodón de listas de colores, y no había más vestido, excepto 

si algunas principales se cubrían la cabeza, y pechos cuando salían en público con un paño 

blanco de algodón700. 

 

Les Espagnols offraient, à certains Indiens, en échange de service rendus dans la 

communauté, des vêtements, du matériel, des animaux que seuls les Espagnols pouvaient 

utiliser ou manger quotidiennement. Souvenons-nous du corregidor don Diego de Nocayola, 

qui, pour les services rendus en l'absence de Baltasar Guerra en 1534 à Chiapa de los Indios, 

reçut de sa part "caballos y espadas y ropas de seda y paño y camisas y jubones […] y puercos 

de cría y ovejas", pour son exemplarité vis à vis des Espagnols701. Tomás de la Torre nous 

informe en arrivant à Zinacantán que des principales venaient à leur rencontre à cheval et note 

la différence entre ceux qui utilisent maintenant les vêtements espagnols et des Anciens qui 

continuent à porter leurs vêtements traditionnels: 

 
Vino a caballo el español, a quién sirven en este pueblo venían con él a caballo el cacique 

que llaman don Pedro, indio bien grave y al parecer honrado, hombre de cincuenta años […] y 

                                                           
699 Bartolomé de Las Casas, AHS, tomo I, cap. 34, Edición de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967 (1555), 

p. 175. 
700 Antonio de Remesal, HGIO, tomo II, Lib. XI, cap. 20, Guatemala, Biblioteca "Goathemala" de la sociedad de 

geografía e  historia, 1932 (1619), p. 588. 
701 Probanza de méritos y servicios de Baltasar Guerra, Ciudad Real de Chiapa, 17 de septiembre de 1554, AGI, 

Patronato, leg. 60 núm. 3, ramo 1 in Jan de Vos, La Batalla del Sumidero, México, Katún, 1985, p. 171. 



 

161 
 

también venía a caballo otro indio llamado don Juan, muy principal de aquel pueblo en linaje y 

en hacienda702. 

 

À Chiapa de los Indios, il décrit aussi cette ladinisation des principales et de leurs fils 

surtout : 

 
Salieron todos los hijos de los principales vestidos de librea , adornados con piezas de oro, 

con una danza de arcos y una canción en romance que el español les había dado. Y los principales 

iban como ya la pascua nos habían ido a ver a la ciudad, con collares de oro hechos a su modo, 

otros con culebras, otros con tortugas de oro al cuello, que era cosa de ver. Don Pedro llevaba 

tres collares de oro muy anchos que lo tomaban casi desde la cinta de la garganta. Llevaban 

estos muy galanes mantas de algodón blancas con muchas labores y plumas y sus camisas 

labradas y zaragüelles y el calzado que, ya arriba dije que en ellos, es este muy lindo y hermoso703 

 

 À l'arrivée de Bartholomé de Las Casas à Chiapa de los Indios, les Indiens 

s'empressèrent de psalmodier une chanson que Pedro Calvo leur avait enseignée en langue 

romane. De plus, le code vestimentaire signale bien une ladinisation ("vestidos de librea") Les 

perles, l'or, la soie étaient réservés aux Espagnols ou à ceux qui avaient les mérites d'Espagnols 

(noblesse amérindienne de haut rang). À l'inverse, l'utilisation de vêtements traditionnels 

identifiaient alors Indiens et métis704. Cependant, les femmes indiennes ou d'origine africaine 

et mariées à un Espagnol pouvaient porter des bijoux en or par exemple705. Las Casas mentionne 

que les individus, hommes et femmes, arboraient avant de beaux bijoux en or et en argent ainsi 

que des plumes de Quetzal. Voici un des multiples exemples que Las Casas écrit subtilement 

au sujet de l’avarice des Espagnols. Même les señores des villages mayas ne purent garder leurs 

biens et leurs armes,… :  

  
Cuando iban a la guerra, llevaban coronas de oro en las cabezas y unas patenas 

grandes en los pechos, y brazaletes y otras joyas en otros lugares del cuerpo, y entrando por 

aquellas provincias nuestros españoles vieron salir en defensión de si mismos y de su patria 

hombres armados de armas y piezas de oro fino, desde los pies hasta las cabezas. Llevaban 

delante de sí, en unas lanzas largas, unas banderas de una manta larga y angosta de algodón, 

toda llena de piezas de oro redondas, y otras como estrellas de la manera dicha, que hobo 

alguna que tomaron nuestros españoles, que pesó el oro que tenía tres mill y tantos pesos de 

oro706. 

 

                                                           
702 Tomás de la Torre, DSECRC, Edición de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas ; Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011(XVIème), p. 173. 
703 Ibid., p. 180. 
704 Angel Rosenblat, La población indígena y e mestizaje en América, Tome II, Editorial Nova, Buenos Aires, 

1954, n. 1, p. 136. 
705 Ibid., p. 156-157. 
706  Bartolomé de Las Casas, AHS,  Tomo I, cap. 65, Edición de Edmundo O’Gorman, México, UNAM, 1967 

(1555), p. 338. 



 

162 
 

Il fait bien la différence avec leurs ornements d’aujourd’hui car l’or utilisé dans la 

fabrication de leurs parures ne leur appartient plus. La majorité des Indiens ne peuvent plus 

l’utiliser car cet or est propriété espagnole. Néanmoins, l'interdiction de porter des bijoux en or 

ne concernaient pas les nobles ou principales chiapanecas. La "noblesse indienne" garde ses 

parures tant qu'elle en a les moyens et qu'elles ne rappellent pas trop le paganisme 

préhispanique. En 1594, Juan de Pineda, juge de l'Audience de Guatemala, venait de parcourir 

la province afin d'informer le roi des tributs supplémentaires qu'il pouvait demandait. Dans sa 

description du Guatemala (on voit bien la porosité entre Guatemala et Chiapas, frontiêre qui 

n'existait pas à l'époque préhispanique), il se focalise avant tout sur la perception des tributs 

auxquels les Indiens doivent se porter garants pour maintenir la bonne santé de la Péninsule 

Ibérique mais aussi sur leur style de vie, sans doute exagéré par ce dernier, et décrit la population 

de Chiapa de los Indios de cette manière: 

 
Está este bien .poblado por sus casas, y las mas casas del son de tejas; es gran pueblo y 

muy bueno; tiene dos estancias: la una dos leguas, y la otra tres; es gente muy polida y bien 

trayda y andan bien aderezados ellos y sus mugeres y hijos, y todos ellos andan calzados con 

zapatos, y sus mugeres con jervillas, y muchos dellos vestidos de rropa de Castilla como los de 

la provincia de Soconusco, y los demas, y sus mugeres, bien vestidos y limpios; tienen muchas y 

muy buenas tierras707. 

 

Même s'il y a des habitants de Chiapa de los Indios qui ont des chevaux et s'habillent 

comme le font les Espagnols de Castille, nous devons penser en lisant cette citation que ce sont 

essentiellement des principales qui adoptent le style espagnol. Ici, Pineda exagère dans le but 

que la Couronne augmente les tasaciones lorsqu'elle sera informée de cette supposée richesse 

des Chiapanecas.  

 

5.3 Conclusion 

 

Nous avons souligné la présence de populations nahua et tlaxcaltèque lors de la conquête 

de Pedro de Alvarado allant au Guatemala par exemple. Il y avait des Indiens cubains, des 

Africains participant à la conquête du Mexique. Il se peut qu'ils aient aussi poursuivi pour 

                                                           
707 Juan de Pineda, "Descripción de la Provincia de Guatemala" Anales de la Sociedad de Geografía y Historia de 

Guatemala, Tomo I Anyo I, núm 4, 1925 (1594), p. 344. Thomas Gage Religieux  dominicain anglais qui voyagea 

en Nouvelle Espagne de 1625 à 1637 souligne ce changement culturel dans la ville. Mais il montre une nouvelle 

fois que ce sont bien les familles nobles indiennes qui ont le droit d'avoir une épée (rapier) et d'une dague (dagger) 

et qui ont donc des privilèges que les Indiens dits inférieurs ne peuvent obtenir: "This town hath many privileges 

from the King of Spain, and is governed chiefly by Indians (yet with subordination unto the Spanish government 

of the city of Chiapa [Ciudad Real], who do choose an Indian governor with other inferior officers to rule with 

him. His Governor may wear a rapier and dagger, and enjoyeth many other liberties denied to the rest of the 

Indians", in. Thomas Gage, Travels in the New World, University of Oklahoma Press, USA, 1969 [1648], p. 146. 



 

163 
 

certains d'entre eux en zone maya. Aussi, pour pallier le manque de main d'œuvre indienne, les 

Espagnols ont amené en Amérique des Africains originaire d'Afrique mais aussi des îles de la 

Caraïbe. Nous constatons de plus que, peu à peu, une certaine population s'est ladinisée. Les 

populations qui se ladinisaient qu'elles soient indiennes, africaines ou métisses étaient 

principalement celles qui avaient déjà un haut statut hiérarchique dans les villages ou une 

reconnaissance des Espagnols pour un poste mieux placé. Pour garder celui-ci, il a fallu ou il 

fallait qu'ils acceptent des changements dans leur manière de vivre. Néanmoins, nous pouvons 

affirmer que certains principales ou nobles mayas ont utilisé cette ladinisation dans le but 

préserver la culture et religion de leurs ancêtres et atténuer les soupçons quant à d'éventuelles 

pratiques dites idolâtres. Juan Atonal, Cristobal Arias708 n'ont pas hésité à apprendre le castillan 

et à "vivre à l'espagnole". Nous pouvons donc amener que la ladinisation soit une forme de 

résistance. Toutefois, à partir de 1590, bien que Philipe II ait prôné une transculturation 

américano-espagnole, celui-ci décida d’imposer le castillan. Dès lors, les enfants devaient 

l’apprendre. Son enseignement s'imposa dans les couvents quelques années plus tard où les 

femmes indiennes avaient l’interdiction de parler leur langue maternelle709. De même, la baisse 

fulgurante des populations indiennes va accentuer cette ladinisation à tous les niveaux de la 

société du fait de la perte importante d'apports culturels ancestraux et de la propension des 

minorités à s'imprégner de la culture dominante. Au Chiapas mais aussi dans toute l'Amérique, 

les contacts interculturels ont été plus importants qu'en Europe mais aussi beaucoup plus 

dramatiques et désastreux pour les populations originelles qui voyaient leur monde filer entre 

leurs doigts. 

  

                                                           
708 Voir supra, ch.4, p. 134. 
709 Georges Baudot, "Felipe II frente a las culturas y a los discursos prehispánicos de América. De la 

transculturación a la erradicación", Caravelle, n°78, 2002. p. 37-56. 



 

164 
 

  



 

165 
 

6 CONCLUSION GENERALE 

 

 

L'Histoire des Amériques n'a pas commencé quand les Européens sont arrivés au 

Nouveau Monde car nouveau il ne l'était pas. Des populations dites indiennes avait une 

conscience historique et leurs traditions enracinées dans un passé millénaire ressurgissaient 

cycliquement au rythme de leurs calendriers. Certaines de ces populations avaient une Histoire 

millénaire. Les Mayas sont les seuls à posséder une écriture authentique, et donc une mémoire 

historique qui ne dépend pas seulement des traditions orales et peut donc remonter loin dans le 

temps. Au Chiapas, à l'aube de l'époque coloniale, le territoire des Chiapanecas était en pleine 

expansion. Il y avait des centres politiques et une effervescence commerciale ainsi que des 

rivalités avec les autres ethnies, zoques et mayas, qui existaient et ce depuis longtemps. Dans 

un premier temps, il nous a paru nécessaire de renverser la perception eurocentrée afin 

d'apprécier à sa juste valeur la vie des groupes de populations chiapanèques.  

Ensuite, quand les Espagnols sont arrivés, ce n'étaient pas la première fois que les 

populations du Chiapas étaient confrontées à une grande puissance puisque les Aztèques avaient 

déjà par le passé envahis certains territoires, puis bien avant les Toltèques qui avaient 

culturellement laissé leur savoir. Les Chiapanecas en 1524 considéraient les Espagnols comme 

n'importe quels envahisseurs. Ce sont les rapports de force et la volonté espagnole de dominer 

le monde que les Indiens ont dû se soumettre à cette présence étrangère et accepter la 

cohabitation et la gouvernance castillane. Cependant, nous avons aussi vu des tensions entre les 

différents groupes de conquistadores dans leur course à la colonisation du Chiapas. Sur ce point, 

nous avons essayé de souligner comment les relations familiales, politiques ou religieuses ont 

joué un rôle considérable dans ce qui devait être écrit pour construire l'Histoire (espagnole). 

Nous l'avons affirmé notamment avec l'invisibilisation de Pedro de Portocarrero pourtant 

premier conquistador à édifier une ville au Chiapas, près de Comitán. Beaucoup trop de mérites 

reviennent à Diego de Mazariegos alors qu'il n'a fait que jouer les relations avec des personnes 

plus haut placées, appartenant de plus à sa famille. Nous comprenons que les enjeux politiques 

et économiques pouvaient être d'une importance absolue pour continuer d'exister mais des 

chroniqueurs et historiens ont fait valoir une version en faisant l'impasse délibérément sur 

d'autres évènements tout aussi importants mais qui n'avaient pour eux pas lieu d'être racontés. 

Les conquistadores et les colons sont venus au Chiapas en pensant s'enrichir, mais, ils 

ont vite compris qu'ils n'allaient pas pouvoir vivre de l'exploitation de mines dans la région car 



 

166 
 

elles étaient quasiment inexistantes au Chiapas et la couronne a tôt fait d'avoir la mainmise sur 

le peu de gisements. Ils ont exploité la terre et celle des Indiens pour s'enrichir et des 

encomiendas ont vu le jour dans le but de subvenir encore à leurs besoins d'enrichissement. 

Mais les colons en contrepartie devaient évangéliser et "civiliser" les Indiens. Cependant, 

certains les ont traités violemment sur les places publiques et n'hésitaient pas à inviter les autres 

communautés avoisinantes pour que cela leur servent aussi de leçon s'ils venaient à se rebeller. 

La conversion des Mayas, des Chiapanecas et Zoques au christianisme et la 

restructuration socio-culturelle, afin qu'ils soient pleinement "civilisés", ont été les objectifs de 

la Couronne espagnole pour essayer de pérenniser son empire Outre Atlantique. Les 

conquistadores en premier lieu puis les religieux l'ont aidée dans cette tâche. Les Espagnols ont 

compris qu'il y avait beaucoup à y gagner et à ce moment-là, très vite en fait, la transmission 

des valeurs culturelles propres aux populations indiennes s'est disloquée. Les autorités 

espagnoles ont vu la nécessité de réorganiser les territoires pour profiter de la manière la plus 

optimale des ressources et de la main d'œuvre pour s'enrichir. Les Espagnols ont éliminé tout 

ce qui entravait le chemin vers leur domination politique et économique. Mazariegos ou 

Alvarado, dans leur Conquête respective au Chiapas et au Guatemala, ont ébranlé les structures 

politiques et urbaines. Quant à Las Casas, il a joué un grand rôle dans l'expansion de la foi 

catholique. Même s'il défendait les Indiens, il a contribué à l'hégémonie castillane sur les 

territoires chiapanèques. Et comme pour les encomenderos, certains religieux dominicains n'ont 

pas hésité à utiliser la violence envers les Indiens du Chiapas. 

Les lieux de cultes indiens ont été démolis et sur leurs ruines ont été construites des 

églises catholiques et des institutions espagnoles. Leurs idoles ont été brûlées au nom d'un dieu 

unique et on leur a défendu de vouer le culte à leurs anciennes divinités et croyances qui étaient 

fausses et qui leur avaient menti prétextant que seule la religion catholique pouvait leur 

permettre de rejoindre la maison de Dieu et raccompagner sur le droit chemins les brebis 

égarées depuis bien trop longtemps. Avec la politique de Marroquín à regrouper les villages 

indiens dispersés afin de faciliter aux Dominicains la conversion des Indiens à la foi chrétienne, 

leurs villages ont été radicalement rayés du territoire. Les plans des nouveaux villages et villes 

ont été tracés selon le modèle traditionnel castillan. A vivre dans des villages d'indiens créés 

spécialement pour eux, il était plus facile pour le pouvoir espagnol de les surveiller. Ces villages 

servaient aussi de centres pour percevoir les tributs qui leurs étaient demandés. Mais les abus 

des encomenderos et le travail forcé les ont voués à une mort prématurée sans compter les 

maladies européennes qui les ont affaiblis considérablement. On pourrait imaginer que tout 



 

167 
 

allait à leur perte mais, ils ont su tirer profit de toutes ces conséquences pour faire valoir leurs 

droits et continuer à vénérer leurs anciens dieux malgré la délation qui sévissait au sein même 

des familles et entre les générations. 

 
Un pueblo que ha crecido en la resistencia, que ha sido víctima (…), que ha sido objeto no 

sólo de una feroz explotación sino también de despojo y de todas formas de exclusiones posibles, 

tiene dos caminos para rebelarse. O se dirige hacia el suicidio fratricidio en un afán de cobrar 

venganza o revertir las estructuras de poder (…), o construye un sendero de reconquista de su 

derecho710  

 

La légende du Sumidero est vue comme un acte de résistance envers les Espagnols et il 

restera gravé à jamais dans les générations futures, immortalisant alors la non-soumission des 

populations indiennes. La "résistance est un espace de construction du nouveau monde" qui 

commence à prendre forme dès 1519 et nous le constatons, perdure plus que jamais encore 

aujourd'hui. Ce ne sont pas les Espagnols donc qui ont découvert le Nouveau Monde mais bien 

les Indiens qui, en s'opposant à leur joug, le construisaient. Les populations du Chiapas nous le 

montrent clairement durant le XVIème siècle, l'Amérique ne sera pas la Castille, mais comme 

son nom l'indique, une Nouvelle Espagne, celle qui se prépare à affronter le futur alors que celle 

d'Europe restera sur ses gloires passées et semble déjà dépassée par les évènements, un colosse 

aux pieds d'argile.  

Cependant, le "chemin de reconquête" ne pouvait avoir lieu paradoxalement sans l'aide 

des conquistadores, des colons mais surtout des Dominicains. Les Indiens ont été capables de 

s'approprier les changements que les Espagnols allaient leur transmettre : apports linguistiques 

et religieux principalement mais ces apports dans l'autre sens ont aussi existé. Nous devons 

noter également que l'arrivée des Espagnols a eu un impact considérable dans la production et 

la consommation des produits alimentaires au sein des populations indiennes étant donné qu'à 

l'époque préhispanique, l'agriculture se centrait principalement autour du "maíz, ají, frijoles y 

calabazas"711 et il signoraient ce qu'étaient les pomme, les poires,… Toutefois, la révolution 

alimentaire la plus importante en Amérique fut l'introduction des troupeaux. L'apport du bétail 

bovin ou ovin par exemple va lui aussi modifier la vie quotidienne des Indiens du Chiapas712. 

                                                           
710 Ana Esther Ceceña, "La resistencia como espacio de construcción del nuevo mundo", Chiapas, núm. 7, Neus 

Espresate, México, 1999, p. 93 – 114. 
711 Relación de Zapotitlán, in. René Acuña (editor), Relaciones Geográficas del siglo XVI: Guatemala, México, 

UNAM, 1982 (1579), p. 43. 
712 Notamment, la production porcine fut tellement importante que les populations n'avaient plus la liberté de 

circuler et de cultiver où ils voulaient car les troupeaux ravageaient leurs champs jusqu'à ce qu'on interdise, vers 

1537, en Nouvelle Espagne, l'exploitation porcine sur les terres des encomiendas pour remédier à ce problème. 



 

168 
 

Jamais de leur vie passée ils n'avaient vu chevaux, vaches et taureaux, chèvres, brebis et 

moutons, cochons, poules,... Nous constatons que tous les nouveaux apports culturels n'ont pas 

sonné la fin et ne signifient aucunement un changement identitaire, bien au contraire. 

Ce sont les formes de leur culture qui se sont transformées par le biais du système 

culturel espagnol sans en altérer la substance originelle. La religion en est le parfait exemple. 

Les Mayas ont su utiliser les codes religieux espagnols et les ont adaptés afin que continue de 

se transmettre leur patrimoine identitaire religieux. Les actes dits idolâtres dénoncés à la fin du 

XVIème en sont des témoignages cinglants ainsi que les bas-reliefs des façades des églises 

dominicaines qui montrent clairement que les Indiens ont joués avec les codes catholiques pour 

que perdurent leurs croyances parfois avec l'assentiment des religieux pour construire un 

catholicisme indianisé. Et celles-ci sont encore là, gravées dans la pierre aujourd'hui. Nous 

voyons que les Indiens se sont servis de concepts espagnols afin de transmettre leur tradition 

religieuse entre générations et même si des changements dans la manière de pratiquer leurs 

rituels sont visibles, les fondements même en sont gardés. Même si, leurs idoles ont été détruites 

des dizaines d'années auparavant, ils ont réussis à sauvegarder l'essence même de leur croyance. 

Malheureusement, l'acculturation des Mayas, des Chiapanecas et des Zoques a été beaucoup 

plus importante dans les zones urbaines et dans les zones d'exploitation. Loin de ces centres, la 

présence des Espagnols fut moindre et le contact discontinu. 

Ensuite, la baisse démographique indienne a favorisé l'arrivée d'esclaves africains dans 

les territoires du Chiapas mais il est important de souligner que des groupes de populations 

d'Afrique Subsaharienne avaient participé à la conquête du Mexique Central, à la Conquête du 

Guatemala et du Chiapas. Les relations entre Espagnols, Indiens et Africains offraient un 

métissage culturel qui était en latence, prêt à émerger et à s'ouvrir sur un nouveau monde même 

si la Couronne dès le début voulut séparer les divers groupes de populations afin d'établir un 

ordre tant bien que mal. C'était sans compter sur la force des interactions humaines qui ont 

trouvé des moyens de contourner ces interdictions. Des Espagnols, et les plus aisés, pouvaient 

apprécier la vie américaine bien que des Indiens, principales et caciques plus généralement, 

pouvaient eux aussi prétendre à des fonctions satisfaisantes pour leur exemplarité à faire 

respecter leurs lois ou élus chaque année, dans les cabildos, avec les postes de gobernador, 

d'alcalde (mayor, menor), de regidor, ou de postes distribués parmi les élites amérindiennes.  

                                                           
Justo L. del Río Moreno, "El cerdo en la conquista y colonización de América", Anuarios de estudios, Sevilla, 

1996, LIII-1, p.13-35. 



 

169 
 

Ce travail de recherche nous permet de comprendre les communautés chiapanèques 

d'aujourd'hui les revendications des communautés indigènes "aunque han perdido su lengua, 

siguen conservando otras características esenciales al ser indigena"713 et même si les 

documents et ouvrages du XVIème siècle pour répondre à notre problématique sont 

exclusivement écrits par des Espagnols, ils ont eu l'audace de mettre en avant les Indiens. Ils 

les ont sortis de l'invisibilisation. Nous avons pu bien sûr grâce à des probanzas ou des enquêtes 

punissant des actes idolâtres, entendre la voix d'Indiens qui ont partagé ce qui les définissait en 

tant qu'être humain, ce qui les faisait exister. Ces documents nous informent que les Indiens ne 

sont pas restés passifs lors de la conquête et la colonisation. Mais il faut garder en tête que la 

plupart des ouvrages ont été écrits pour montrer la suprématie espagnole sur tout le continent 

américain et il y a toujours eu un parti pris de la part des auteurs. Même s'ils sont d'une grande 

aide pour comprendre les populations amérindiennes, il est navrant que nous n'ayons pas encore 

pu mettre la main sur des documents indiens du Chiapas et qu'un travail d'archive est plus que 

nécessaire.  

Pour conclure, cette recherche s'est spécialement centrée sur l'identité indienne et la 

résistance de celle-ci face à la domination espagnole. Mais elle ouvre des pistes pour 

d'éventuelles recherches à venir. En effet, il serait intéressant de consacrer un travail d'étude sur 

les rapports entre Espagnols, Indiens et Africains et d'examiner quels changements culturels 

sont apparus grâce à ce métissage et ce, notamment autour de la danse et de la musique. Nous 

savons que la musique et les chants jouaient un rôle fondamental lors des rituels préhispaniques 

et Bartholomé de Las Casas l'avait assez bien analysé pour mener l'évangélisation pacifique. 

Les Dominicains s'apprêtaient en 1537 à commencer leur expérience à la Verapaz avec l'aide 

de marchands mayas chargés de pacotilles qui auront appris les Evangiles en langue indienne 

"mais en vers mesurés et rimés à la façon des chansons espagnoles"714, Il serait intéressant de 

se pencher plus précisément sur le paradoxe de la danse et musique comme affirmation d’une 

identité. Nous savons maintenant que les Indiens se sont servis de certains concepts espagnols 

dans le but de préserver certains aspects de leur mémoire historique, surtout lorsqu'il pouvait y 

avoir des similitudes entre les deux cultures.  

  
Vieron las flautas, las chirimías, los sacabuches, sin que maestro ninguno se lo 

enseñase, perfectamente los hicieron, y otros instrumentos musicales. Un sacabuche hacen de 

                                                           
713 Adelfo Regino Montes, "Los pueblos indígenas : diversidad negada", Chiapas, núm 7, Neus Espresate, México, 

1999, p. 21 – 44. 
714 Marcel Bataillon, Études sur Bartolomé de Las Casas, op.cit., Paris, Centre de Recherches de l’Institut d’Études 

Hispaniques, 1965 p. 139. Voir Infra, p. 91. 



 

170 
 

un candelero; órganos no sé que hayan hecho, pero no dudo que no con dificultad bien y muy 

bien los hagan715. 

 

En 1963, deux religieux de l'ordre de Maryknoll716 ont trouvé des vieux livres réunis 

dans le Codex de Huehuetenango qui répertorie des centaines de partitions de chants 

polyphoniques écrits à la fin du XVIème717. C'est d'ailleurs le plus vieux document qui contient 

des contributions musicales des maestros guatémaltèques de chapelles indigènes dans toute la 

Nouvelle Espagne718. Au Chiapas, un instrument a construit l'identité chiapanèque, c'est la 

marimba, instrument originaire d'Afrique arrivé de Cuba au début du XVIIème. Néanmoins, il 

existait un instrument indien, le yolotli, que Pedro Gentil, encomendero de Suchiapa a décrit en 

1545719. Cependant, et après ce que nous venons d'étudier dans notre travail, les Indiens ont 

adopté des outils, des concepts d'une autre culture qui portaient des similitudes avec les leurs 

pour revendiquer leur identité et il se pourrait bien qu'ils en aient fait de même en jouant de la 

musique avec les codes musicaux du vieux monde à l’aide d’un instrument d’origine africaine, 

la marimba, venu de Cuba720 pour revendiquer et affirmer leur identité. Il en est de même pour 

les danses et une en particulier qui a lieu à Chenalhó, durant les cinq jours néfaste du calendrier 

agricole maya (comme pour beaucoup d'autres fêtes ou carnavals au Chiapas comme par 

exemple Oxchuc, Bachajon). Cette fête s'appelle K'in tajimol, ou fête des jeux, et dans cette 

danse rituelle sont représentés les ik' aletik, personnages au visage noir considérés comme des 

sacrificateurs d'Indiens, que l'on nomme parfois "africanos" ou "esclavos"721. Nous pouvons 

supposer alors qu'il y a sans doute derrière ces représentations rituelles contemporaines des 

réminiscences d'une mémoire historique enracinée chez les Tzotzils de Chenalhó se référant à 

leur cosmogonie ancestrale et à l'arrivée au Chiapas d'esclaves noirs durant le XVIème et 

XVIIème siècle722. Nous remarquons que ces quelques données culturelles peuvent ouvrir à des 

travaux futurs sur des rites syncrétiques contemporains.  

                                                           
715 Ibid., p. 327. 
716 Organisation missionnaire de l'église catholique qui joue un rôle important au XXème siècle dans la formation 

de communautés catholiques au Guatemala. Voir Susan Fitzpatrick Behrens, "Maryknoll sisters, faith, healing, 

and the maya construction of catholic communities in Guatemala", Latin American Research Review, num. 3, 

2009, p. 27-49. 
717 Dieter Lehnoff, Espada y pentagrama, la música polifónica en Guatemala del siglo XVI, Guatemala, 

Universidad Rafael Landivar, 1986, p. 78-79. La polyphonie semble être un apport occidental. 
718 Ibid., p. 78-79. La polyphonie semble être un apport occidental, et que les chants préhispaniques étaient 

monocordes (du moins au Mx Central) 
719 Roberto López Moreno Entre el invento y el “origen” La Marimba, Diaspora chiapaneca, 2015, p. 56.  
720 Juan Pablo Peña Vicenteño, "Relaciones entre africanos e indígenas en Chiapas y Guatemala", estudios de 

cultura maya xxxiv, 2008, p. 167 – 180. 
721 Josuhé Lozada Toledo, El j-ik’al. Un elemento negroide de la tradición oral entre los tsotsiles de Chiapas 

Consejo Estatal para las Culturas y las Artes de Chiapas, 2009, p.  
722 Rocío Noemí M. Martínez González "Xoral: Recorrido ritual relacional y lugares de memoria en la fiesta del 

k’in tajimol", THULE Riv. Ital. studi americanistici, n°40/41, p. 635 – 662. 



 

171 
 

 

ANNEXES 

 

Annexe 1 - La Nouvelle Espagne 

 

 

 

Source: n.a, n.d, lien: https://sites.google.com/site/historia5josemoradelrio/, (consulté le 21 juillet 2019). 

https://sites.google.com/site/historia5josemoradelrio/


 

172 
 

Annexe 2 - La Audiencia de los Confines au XVIème siècle 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source: Alberto Herrarte, La unión de Centramérica. Tragedia y esperanza. Ensayo político-social sobre la 

realidad de Centroamérica, Guatemala, Editorial del Ministerio de Educación Pública, 1955.  



 

173 
 

Annexe 3 - Relation de Ocozocoautla 

 
... (el documento viene roto al inicio de la hoja) ... bajo cerro grande por donde sube el camino 

a Tuzta (Tuxtla Gutiérrez) y Chiapa; el temple que se da es caliente y sano, los frios que lo bañan son 

fuertes en los meses últimos de año; guarda buena agua ... (ile-gible). . .  

…(roto)… pueblo de Ocuzacoata… (una línea rota) ... de la encomie (nda) ... (siguen dos líneas rotas e 

ilegibles) …  

... que por mandato vino un capitan español que se llamaba Diego' Mazariegos el que conquistó 

esta provincia de Chiapas, é vino en su nombre un teniente á este pueblo y le recibieron de paz.  

Este pueblo de Ocuzacoata fué en tiempo de su in-fidelidad gobernado por un Señor que se nombraba 

Osespoc (al) cual le tributaban manta tejida é ani-males, mais é frutos é hylo de maguey, é tenia a su 

cuidado otros pueblesuelos que también le tributaban.  

Las tierras de Ocuzacoata parten términos con los pueblos de Xiquipila, Usumacinta, 

Chicoasentepe (Chicoasén), Copaynala y Tuzta, todos pueblos de lengua saque; suyos nombres que 

antiguamente los naturales se los pusieron e por rasan de comercio algunos se cambiaron'. 

Gobernánbanse estos pueblos por sus pro-pios Seriares, sin que acudieran con tributo para Mon-tesuma; 

vivían en pendencia con Chiapa que robaba el comercio y exigia tributo para librar los caminos.  

Los naturales déstos pueblos tenían por dioses á los árboles de provecho y otros muchos 

animales é saban-dijas; adoraban figuras de piedra, palos é barro, a los que sacrificaban gaynas, plumas 

de aves, é se sacaban sangre de orejas é lengua (y) se las ofrecían'. El Señor déste pueblo era tambien 

guarda de los ydolos, con otros sacerdotes que saumaban a los ydolos con resinas que traian del monte.  

En éste pueblo vestían los naturales ábito de algodon como al presente lo andan, el cual comercian con 

Chiapa é usan el suyo propio. El ábito era sin mangas igual a una mantilla amarrada sobre el brazo é de 

comun usaban poca ropa, sola una como mantel al frente y atrás amarrada a la cintura; las mugeres lle-

vaban una especie de camisa sin mangas que nombran uipil y una tela envuelta al cuerpo y aderesos en 

la cabesa.  

Los naturales déste pueblo trabajaron la madera como al presente é son reputados en los demás pueblos; 

saben traba (jar) calabazas de variado tamaño que labran de bonitas figuras de flores é animales; laboran 

cueros é son muy curiosos en su labor.  

Su mantenimiento (es) de masa molida de mais que beben con agua, frutos de la tierra é gaynas 

natu-rales, venados y pesecillos; también comían de varias calabazas e frixol, déstas calabazas usaban 

como recipientes o canastas, las que labraban como dije; comían de una fea ormiga é de otros insectos 

y alimañas que saborean con deleites (y) que nombran nucu; gustan de artasgos de perros cuando es de 

celebrar algún dios é tambien unos como lagartos nombrados yguanas que aderesan con masa de mais; 

tienen buenas colmenas en troncos viejos pero es de tener cuidado con una avispa negra que si pica la 

persona muere de orcamiento.  

Los naturales déste pueblo eran muchos en tiempo de su infidelidad, pero al presente hay solo 

ducientos, pues desde que vinieron los españoles a muerto la gente por enfermedades y pestilencias.  

Déste pueblo salen caminos a Chiapa por donde se va a Eztapa (Ixtapa) , é otro a Teguantepeque 

que está a ocho jornadas largas y que es el mas concurrido, é siguiendo una parte déste y luego bajando 

se va a la provincia de Sonconusco que va quedando en cuatro o mas jornadas asegún se quiera ir que 

es provincia larga9; otro camino es el que sale a Cachula que por la mitá parte a Chicuasentepe en 

jornada dura é larga é de Cachula é Chicuasentepe salen otros á Copaynala é Tepatan que van siendo 

otra jornada de malos cami-nos; de Cachula parten por agua en el mesmo río que pasa por Chiapa e 

Chicuasentepe, para la provincia de Tabasco en dos jornadas de malos pasos y luego van a Guasacualco 

(Coatzacoalcos) y Campeche'.  

Sus casas... (son de) … varas y ramas e solamente las prencipales y sus mesquitas son de piedras 

y adobe y el cubierto de todas ellas de paja, que la traen de montes cercanos. En... (tres renglones 

ilegibles).  

Celebran los naturales déste pueblo bailes de anima-les que son sus dioses, é los celebran en los cerros 

y en el propio pueblo, cosa que... (roto) 

 

Source : Carlos Navarrete, "La Relación de Ocozocoautla, Chiapas", Tlalocan, Vol 5, núm.4, Universidad 

Nacional de México, 1968, p. 368 – 373. 



 

174 
 

Annexe 4 – La religión des anciens chiapanecas 

 

En el pueblo de Chiapas, en 9 días del mes de abril de mil quinientos noventa i siete años, el 

Prior del Convento de nuestro Padre Santo Domingo, a requerimiento del Señor Obispo de Ciudad Real, 

mando juntar á algunos vesnos yndios de que se dessia idolatraban i consultaban toda clase de 

hechicerias que practicaban, que trasladada de aquella ciudad la orden i traídos los dichos vecinos yndios 

a quienes se dixo no caerian en excomunion, ni se acusárian ni tuvieran miedo, toda vez que si 

declaraban lo que sabían y assian penitencia i se arrepentían serian absueltos de apostatía i tomados en 

comunión, i oido esto del señor Prior 1o entendieron y aprobaron. Ante mi, Bartolomé Rodríguez, 

Notario.  

Fueron presentados las personas siguientes: Francisco Sandobal Cumpi, Jefe de Calpul, anciano. 

Maria Nuati, su muger. Luis Deodoro, canoero. Pedro de Hara Nulqui, muchacho ayudante de canoa. 

Juan Domingo Inpanuya, jefe de {iesias del calpul de San Miguel. Pablo Nambabia, anciano viudo. 

Sebastiana Nambabia, su hiia.  

A todos los cuales se les volvio a dar rason de por que las preguntas qne se iban a asser i de la 

culpa i castigo que carga el que incurre en pecado de idolatria, i llevados al altar mayor se les arigio 

arrepentirse i endelante ser buenos christianos i abjurar de sus yerros i superticiones. Habiendose puestos 

de rodillas ante el altar el Señor Prior los llevó a la sacristía i mando que solo quedasen los dos primeros 

que iban a ser interrogados i que los otros fuessen a la iglesia a resar advirtiendoles no se fuessen pues 

incurririan en pecado i serian buscados i castigados. Fueron los primeros intenogados el yndio Don 

Pablo Nambabia i su hija Sebastiana Nambabia, ante mi Bartolomé Rodríguez, Notario (tachadas larias 

líneas).  

Preguntados sobre sus ídolos i dioses los declarantes dixeron no saber nada dellos ni saber el 

nombre de ninguno, pero que sabian por los viejos que tenian uno solo que era el sol i otros como sus 

criados en los cerros i cuevas i sementeras; que no üenen idolos pues ya fueron rotos dos veces antes 

por los Padres del Santo Domingo i Ciudad Real i que por eso solo los celebran de nombre en la cueva 

que esta sobre la subida a Ciudad Real i otras viendo a Acala i otras mas donde el río se cie¡ra. Enseguida 

dixeron que en los primeros meses del año (roto) … a sembrar mays celebran en dichos lugares fiestas 

con mucha bebida (rayado) ... traies i musica de flauta i tambor, i que piden se les de buena cosecha i 

que para eso sahuman copal i assen confession i ofrendan animales pequeños, con ambar i hoias i flores 

de adorno, todo lo cual lo dirigen el propio Don pablo Nambabia i Pedro Domi, que es calpulero maior 

de Santa Helena. 

Declaran que cuando la pasada enfermedad los dichos declarantes que (fragmentado) ... confessaron a 

todo el calpul de San Miguel i los ramearon diciendo que por sus muchos pecados les vienen los males 

i por no asser sácrificios ni cumplir con las efrendas; que luego de la cofession llevaron a varios vecinos 

a la cueva grande subida a Eztapa (Ixtapa) i bañaron a los dichos escogidos en el agua que bróta de la 

cueva donde sacrificaron gallinas i dexaron ofrenda de comida i aderessaron un altar con una calavera 

que los declarantes dixen haber guardado cerca de tres años i que hoy guardan en Suchiapan (Suchiapa), 

pero que no saben en manos de quien este, pero que la pasan entre los prencipales desde quel declarante 

era niño i que se le asse ceremonia cada año con mucha concurrencia de vecinos naturales de Chiapa i 

de otras (borrado) ... declaran también que despues del baño se emborrachan pidiendo a los dueños del 

mays i las tierras donde assen sus sementeras; y que con esto los dichos dueños suelen ser agradecidos.  

Declaran que asegun el tiempo offrecen sacrificios al trueno, la lluvia i rio que pasa enfrente i 

assen fiesta con tabaco i borrachera que dura tres dias que cuenta con todos los naturales deste pueblo; 

que ponen ofrendas de comida con calabazas i telas que assen de propos(ito), (rayado) ... i antes como 

ya declararon a la calavera; que esto (rayado) ... 

En la misma ocassion, para levantar la dicha informacion el Señor Prior mandó parecer ante si 

a Luis Deodoro i Pedro Hara Nulqui, naturales de Acala, exercitentes de hechiceria e idolatria, a los 

quales el dicho Prior tomó juramento en forma Christiana de que diran verdad de lo que supieren i en 

esta caussa les fuere inquirido i ellos despues de jurarlo assi lo prometieron.  

Preguntados si practican como hechiceos i que tiempo a que lo assen dixo Luis Deodoro que 

habrá tiempo de querenta añor que usa del dicho officio i Pedro Hara apenas dos años que acuye (rayado) 

dicho officio para aprendello í obrar por cuenta propia.  

Preguntados si este mal officio lo han confessado a los Padres o a o... (rayado cuatro lineas) ...  



 

175 
 

Preguntados quales son los idolos dioses deste pueblo i si los han adorado i hecho adorar a los 

otros naturales del i que ritos i fiestas usan con ellos, dixeron que no conocen deste pueblo. pues ellos 

paran de ocasion en el pues trabaxan en las barcas entre Acala rio arriba de donde son naturales i Chiapa, 

donde solo han practicado su dicho officio a petición i ruego de otros naturales de su mismo pueblo que 

aqui estan vecindados, dixeron que el idolo prencipal del dicho pueblo de Acala es el sol el qual como 

criador suyo, i a otro que llaman Motovo que ayuda a bien parir las murejes i que las siembras se den 

bien; que adoran el rayo llamado Nutúri para que no les causse daño assi como a la lluvia y rio a quien 

nombran Nandada; que para la celebración de las fiestas arriva preguntadas van a los lugares junto al 

rio grande i cuevas con gente de su pueblo sacriffican para conseguir su peticion i vienen a comer i beber 

i assi celebran las fiestas que suelen ser en las sementeras i cuando asse mal tiempo i en epoca de plaga 

i enfermedades que suelen ser muchas que otro que llaman Nemi que ayuda a morir bien. 

Preguntados sobre quienes son los hechiceros que mandan dixeron no haberlos aunque de oidas 

saben que los hubo principales de los que todos tomaban i dependian; questos tenian otros mas 

prencipalei que assian su officio-en Chiapi i Suchiapan (Suchiapa) dónde éran temidos y respetados. 

 Preguntados sobre la práctica de nuestra sancta fee Cathólica que los Padres les han enseñado 

en la práctica i el exemplo, dixeron haber aprendido de sus maiores que los Yndios del dicho pueblo de 

Acala no están obligados a vivir en.otra. fee i leyy que la que dictan sus mayores, i assi aprendieron i 

assi la practican ellos i enseñado, pues de no asserlo se pudriran las siembras a todo lo largo del rio.  

Preguntados sobre si se arrepienten de no haber hecho fee de las pláticas de los sacerdotes i 

padres dixeron que si pues no sabian del pecado en que incurrian por no llegar Padre alguno a su 

Parcialidad cerca del dicho p Acala i por bajar poco ellos al dicho pueblo que a veces no tiene Padre; i 

que esto es todo lo que saben y juran de nuevo en verdad, que el primero es de edad de cinquentaidos 

años i el segundo de diesisiete; la cual declaración issiéron en pressencia del Prior. Ante mi, Bartolome 

Rodriguez, Notario. 

En el misrno dia nueve de habril de mill quinientos noventa y siete años, para seguir la 

información el Prior mando Parecer ante si a Juan-Domingo Hipanuya, natural deste pueblo, anciano 

jefe del calpul de San Miguel i ministro de idolatrias, al cual el dicho Prior tomó juramento que dira 

verdad de lo que supiere i en esta caussa le fuera preguntado i el dicho calpulero 1o juro i prometió assí. 

Preguntado si practica como hechicero y que tiempo a quelo asse, dicho Juan Domingo Hipanula 

declara que habra tiempo de quarenta años que usa el dicho offcio i que lo hace porque de sus mayores 

apréndio a ser ministro de calpul i anssi (rayado)…officio. 

Preguntado si este mal officio de idolatrias 1o á confessado o los Padres o á otros eclesiasticos 

que enseñán la Santa Fee, i la predican, dixo no haberlo confessado pues aprendio a no obedecer mas 

ley que la de sus maiores, i assi como le enseñaron lo asse con otros muchachos naturales. 

Preguntado sobre quales son los dioses idolos deste pueblo i que fiestas usan con ellos, contestó 

que el unico idolo que conocio fue el llamado Nadanda que se celebra i adorna en las milpas dentro del 

cerro que parte el rio assia donde caen las sementeras de Juan Tipamune, que assia cerca de veinte años 

lo habían roto unos religiosos i tirado al rio sus partes; que desde entonces no tenian idolo pero que 

celebraban fiesta al rio i al agua cuando comenssaban a caer las lluvias i cuando pasaba la última crecida 

grande, que entonces se acompañaba de los otros prencipales de los demas calpules i llevaban una pareja 

de gallo i gallina i un perrito i los degollaban echando la sangre al rio, como es común hacerlo; que 

despues ponian la degolladura viendo a las cuatro direcciones; que luego enterraban las partes en la 

propia oriya del rio diciendo que se diese buena la milpa i no hubiese enfermedades en el pueblo; que 

los naturales saben celebrar las fiestas que el governador de los calpules señala con los prencipales 

calpuleros de los que es el propio declarante; que en las dichas fiestas comen i bailan con uso de mascaras 

i trajes de animales. 

Preguntado sobre quienes son los hechiceros que mandan, dixo no haber ningún prencipal ni 

grupo de ellos que lo hagan porque todos tienen su officio aparte i que solo se juntan algunos prencipales 

para disponer las fiestas en que participan todos los naturales. 

Preguniado sobre si conoce a los otros declarantes i si sabe su officio de hechiceros, contestó 

que conoce a Francisco Sandobal Cumpi por ser jefe del vecino calpul de San Jacinto i a la que 

testimonia por ser su muger; que también trata a los demás no anssi a Luis Deodoro que solo lo ha visto 

cuando recala donde paran los canoas i que no conocio nunca al muchacho Pedro de Hara. 

Preguntado sobre si cumple lo que los religiosos señalan para el buen acatar nuestra Sancta Fee, 

dixo no hacerlo mas que en la misa pero (rayado)... no hace aprecio dello porque los calpuleros recaudan 



 

176 
 

todo el dinero i la ofrenda que se iunta en su calpul para las fiestas i que por ello prefiere seguir su propia 

ley que aprendió de sus maiores; que esto es lo que asse por costumbre desde que era niño. 

Preguntado sobre si se arrepiente de no haber hecho fee de las enseñanzas de los Padres i de 

haber hecho malas practicas, dixo que si por no saber que era malo porque solo siguio la costumbre 

como ya dixo arriba; que esto es lo que sabe i jura de verdad, i que es de edad de mas de setenta años; 

la cual declaración isso en pressencia del dicho Prior. Ante mi, Bartolome Rodriguez, Notario. 

En la misma ocassion para seguir (roto) ... ante si a Don Francisco Sandobal i a Maria Nuati su 

muger naturales de Chiapa, exercitantes de brujeria i officios de hechiceros, a los cuales el dicho Prior 

tomo juramento en forma Christiana de que diran verdad de lo que supieren i en caussa les fuera 

inquirido i ellos después de jurarlo assi lo pronetieron. 

Preguntados si pratican como hechiceros i que tiempo a que lo usan él dicho offioo, dixo Don 

Francisco que abra tiempo de cincuenta años i Maria nuati que cerca de los treinta años que lo aprendió 

cde su padreMiguel Nuati que fue calpulero principal de Santa Helena. 

Preguntados si este mal officio de idol (rayadas.varias líneas) no obedecer mas ley que la que 

(rayado)... maiores. 

Preguntados sobre cuales son los dioses ídolos deste pueblo i que fiestas usan con ellos, dixeron 

que no saben dellos pero que han oido decir que algunos naturales ancianos suben al cerro donde esta la 

cueva grande i que alli acostumbran parar varios días para celebrar ayunos cuando llueve i también 

cuando es buena cosecha que entonces celebran con hartasgo; que- no han adorado ningun idolo i menos 

con otros naturales; que de las fiestas solo han oido dellas, que el dicho Don Francisco Sandobal Cumpi 

asistia cosa de veinte años pero que ya no asiste i apenas se acuerda dellas; que ya no practica (roto)... 

que al sol i al rayo i a un idolo que tenian donde está el cerro por donde entra el rio grande le bailaban i 

le assian hartazgas i bebidas, pero desde que un Padre lo rompio son pocos los que llegan adonde estaba 

el dicho dios que llamaban Nadanda, pero que esto solo de oídas tiene noticia; que el no lo hace porque 

su officio i el de su muger no es hechicero sino curandero i que por estar vieio ya se le olvido como 

assian dichas costumbres. Lo rnismo contesto la dicha Maria Nuati que dixo (rayado)… su officio 

(rayado)… cura con yerbas i baños pero ignora de las hechicerias que le preguntan. 

Preguntados sobre cuales son los hechiceros que mandan, dixeron no sabello pero de oidas 

tienen conocimiento que algunos prencipales assen cosa de naguales como se dice entre los naturales i 

de Chiapa por ser cosa de cambiarse en animales o parecido por ser en las cuevas donde se esconden i 

que a estos prencipales se les tiene miedo i se les respeta; que no conocen a ninguno i solo lo saben por 

oidas. 

Preguntados sobre si conocen a los otros declarantes i si saben de su officio de hechiceros, 

contestaron que como viven en el calpul de San Pedro solo de vista los conocen pero que a ninguno 

tratan. 

Preguntados (rayadas varias lineas)… 

Preguntados sobre si se arrepienten de no haber hecho fee en las enseñanzas de los Padres i de 

haber hecho malas practicas dixeron que si por no saber del pecado en que incurrián... (borrado)… que 

era perjuicio seguir las costumbres de sus maiores que fue la ley que les enseñaron; que es lo que saben 

i juran de verdad, i que e primero es de mas de sesenta años i su muger de mas de cuarenta; la cual 

declaración issieron en pressencia del Prior. Ante mi Bartolome Rodriguez, Notario. 

 En.el dicho pueblo de Chiapa, en cliez dias del mes de habril de mil quinientos noventa i siete, 

el mismo dicho prior mando pasar a los declarantes, i ante mi, el presente Notario fueron exigidos de 

dar fee de verdad de lo que declararon de las fiestas i ceremonias e idolatrias i que assimismo exivan 

sus idolos i demas cossas si las tiene para que se consuman i queme pues solo sirve a mal uso, lo cual 

assi hagan en virtud de Sancta obediencia so pena de carcel i trasquilado publico; i anssi 1o proveyo i 

firmo, Bartolome Rodriguez, Notario. 

 

Chiapa. 1836. copió Rafael Clbro". 

 

 

 

 

Source: Carlos Navarrete Cáceres, "La religión de los Antiguos Chiapanecas, México", Anales de 

antropología, México, UNAM, vol. 11, 1974, p. 19-52. 



 

177 
 

Annexe 5 

 

 

Source: Jan de Vos, "Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas", Historia de los pueblos 

indígenas de México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1994, 

p.  214. 



 

178 
 

  



 

179 
 

7 BIBLIOGRAPHIE 

 

Sources primaire 

 

AGI, Guatemala, 9A, R.3, N.4. 

 

AGI, Guatemala, 9A, R.19, N.82. 

 

AGI, Guatemala, 114, N. 54. 

 

AGI, Guatemala, 393, L.1. 

 

AGI, Guatemala, 393, L.2. 

 

AGI, Guatemala-393, R. 3. 

 

AGI, Indiferente, 424, L.21, 

 

AGI, Indiferente, 427, L.30. 

 

AGI, Indiferente, 2053, N. 22. 

 

AGI, Justicia, 822, N.3, R.1. 

 

AGI, Patronato, 55, N.2, R.2. 

 

AGI, Patronato, 183, N. 1, R. 11.  

 

AGI, Patronato, 278, N.2, R.12. 

 

AHDSCC, Carpeta  3527, Exp. 38. 

 

AHDSCC, Carpeta 4789, Exp. 5.  

 

AHDSCC, Carpeta 5016, Exp. 9. 

 

AHN, Diversos-colecciones, 24, N. 59. 

 

DIAZ DEL CASTILLO, Bernal, Historia Verdadera de la Conquista de Nueva España, cap., 

166, Edición de Guillermo Serés, Real Academia Española, Madrid, 2015 [1568]. 

 

La religión de los Antiguos Chiapanecas, México, in. Carlos Navarrete Cáceres,  "La religión 

de los Antiguos Chiapanecas, Anales de antropología, México, UNAM, vol. 11, 1974 [1597]. 

 

Relación de Ocozocoautla, in. Carlos Navarrete, "La Relación de Ocozocoautla, Chiapas", 

Tlalocan, Vol 5, núm.4, Universidad Nacional de México, 1968 [1570-1580].  

 



 

180 
 

TORRE, Tomás de la, De Salamanca, España, a Ciudad Real, Chiapas (1544 – 1546), Edición 

de Pedro Tomé y Andrés Fábregas, Madrid : Consejo Superior de Investigaciones Científicas ; 

Chiapas : Universidad Intercultural de Chiapas, 2011(1566-1567). 

 

 

Sources secondaires 

 

ACOSTA, José de, De Procuranda Indorum Salute, Tomo II, Edición de Luciano Pereña, 

Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, 1984 [1588].  

 

ALVARADO, Pedro de, Carta de Relación, in. Cartas de relación y otros documentos, 

Biblioteca de Historia Salvadoreña, San Salvador, 2000 [1524]. 

 

BURGOA, Francisco de, Geográfica descripción de la parte septentrional del polo ártico de la 

América y, Nueva Iglesia de las Indias occidentales, T. I, ITESM, Tecnológico de Monterrey, 

n.d, [1672]. 

 

CIUDAD REAL, Antonio de, Tratado curioso y docto de las grandezas de la nueva España, 

Tomo II, México, UNAM, 1976 [1619].  

 

COLÓN, Cristóbal, "Tercer viaje de Cristóbal Colón", Viajes de Colón, (M. Fernández de 

Navarrete), Editorial Espasa Calpe, 1999 [1500].  

 

CORTÉS, Hernán, Cartas de Relación, Editorial Porrúa, Mexico, 2007[15 de octubre de 1524]. 

 

COVARRUBIAS OROZCO, Sebastián de, Tesoro de la lengua castellana o española, 

Editorial Castalia, Madrid, 1995 [1611]. 

 

GARCÍA DE PALACIO, Diego, Carta-Relación, Relación y Forma, México, UNAM, 1983 

[1576]. 

 

GODOY, Diego Relación hecha a Hernán Cortés in Historiadores primitivos de Indias, 

Colleción dirigida por Don Enrique de Vedia, T. I, Madrid, 1958 [1524]. 

 

HERRERA, Antonio de, Historia general de los hechos de los castellanos en las islas i Tierra 

firme del mar océano, Década IV, Amberes, 1758 [1601]. 

 

HERNANDEZ ARANA, Francisco, Memorial de Sololá (Traductor: Simón Otzoy), Comisión 

Interuniversitaria Guatemalteca del Descubrimiento de América, Guatemala, 1999 [XVIIème]. 

 

ISAGOGE HISTÓRICA Apologética de las Indias Occidentales y Especial de la Provincia de 

San Vicente de Chiapa y Guatemala, Vol. 13, Biblioteca "Goathemala" de la Sociedad de 

Geografía e Historia de Guatemala, 1935 [XVIIème]. 

  

LANDA, Diego de, Relación de las cosas de Yucatán, cap.6, Edición de Miguel Rivera Dorado, 

Madrid, Alianza Editorial, 2017[1566]. 

 

LAS CASAS, Bartolomé de,  Del único modo da atraer a todos los pueblos a la verdadera 

religión, Edición por Lewis Hanke, México, Fondo de Cultura 

Económica, 1942 [1525]. 



 

181 
 

Brevísima relación de la destrucción de las Indias, Edición y 

notas José Miguel Martínez Torrejón, Editorial Universidad de 

Antioquia, 2011 [1552]. 

Apologética Historia Sumaria, T. I & II, Edición de Edmundo 

O’Gorman, México, UNAM, 1967 [1555]. 

 

LIBRO VIEJO DE LA FUNDACIÓN DE GUATEMALA y papeles relativos a D. Pedro de 

Alvarado, Biblioteca Goathemala de la sociedad de geografía e historia, Guatemala, 1934 

[XVIème].  

 

LÓPEZ DE COGOLLUDO, Diego, Historia de Yucatán, España, Linkgua, 2006 [1688]. 

 

LÓPEZ DE GÓMORA, Francisco, La Segunda parte de la Historia General de las Indias que 

contiene la Conquista de Mexico, y de la Nueva España, En Anuers por Martin Nucio con 

provilegio imperial, 1552, lien: 

https://archive.org/details/lahistoriagenera00lpez_0/page/n545/mode/2up?q=Luys+Ponce+de

+Leon, page visitée le 7 juillet 2020. 

 

LÓPEZ MEDEL, Tomás, Visita de la gobernación de Popayán: libro de tributos Edición de 

Berta Ares  Queija, , Centro  de Estudios  Históricos, Colección Tierra Nueva e Cielo Nueva, 

Madrid, 1989 [1558- 1559]. 

 

LOPEZ DE VELASCO, Juán, Geografía y descripción universal de las Indias, Madrid, 1894 

[1574]. 

 

MEMORIAL DE SOLOLÁ, in. Adrian Recinos, "Memorial de Sololá", Literatura Maya 

(Mercedez de la Garza coord.), Caracas, Venezuela, 1980 [XVI-XVIIème siècle]. 

 

MENDIETA, Gerónimo de, Historia Eclesiástica Indiana, México, 1870 [1596]. 

 

OVIEDO VALDÉS, Gonzalo Fernandez de, Historia General y Natural de las Indias, islas y 

tierra-firme del mar océano, Vol. 4, Real Academia de la Historia, Madrid, 1851 [1535]. 

 

PINEDA, Juan de, "Descripción de la Provincia de Guatemala" Anales de la Sociedad de 

Geografía y Historia de Guatemala, Tomo I Anyo I, núm 4, 1925 [1594]. 

 

POPOL VUH, in. Adrian Recinos, Literatura Maya (Mercedez de la Garza coord.), Caracas, 

Venezuela, 1980 [XVIème]. 

 

PUGA, Vasco de, Cedulario de la Nueva España, Comdumex, Chimalistac, México, 1985 

[1563]. 

 

RECOPILACIÓN DE LAS LEYES DE LOS REYNOS DE LAS INDIAS, Porrúa, México, Tomo 

I, 1987  [1681]. 

 

RELACIONES GEOGRÁFICAS DEL SIGLO XVI: Guatemala, René Acuña (editor), México, 

UNAM, 1982 [1574-1594]. 

 

https://archive.org/details/lahistoriagenera00lpez_0/page/n545/mode/2up?q=Luys+Ponce+de+Leon
https://archive.org/details/lahistoriagenera00lpez_0/page/n545/mode/2up?q=Luys+Ponce+de+Leon


 

182 
 

REMESAL, Antonio de, Historia General de las Indias occidentales y particular de la 

gobernación de Chiapa y Guatemala, Tomo II, Edición del P. Carmelo Saenz de Santa María, 

Madrid, 1932, [1619]. 

 

VELASCO, Juan Lopez de, Geografía y descripción universal de las Indias, Madrid, 1894 

[1574]. 

 

VICO, Fray Domingo de, Theologia Indorum, BnF Manuscrit Américain 10, T. I, Guatemala, 

2017 [XVIème]. 

 

XIMENEZ, Francisco, Historia de la Provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala de la 

Orden de Predicadores,Tomo I & II, Biblioteca "Goathemala" de la Sociedad de Geografía e 

Historia de Guatemala, 1930 [XVIIIème siècle]. 

 

Ouvrages primaires 

 

LENKERSDORF, Gertrud, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, Instituto de 

investigaciones filológicas, universidad nacional autónoma de México, 1993. 

 

LENKERSDORF, Gudrun, Repúblicas de Indios. Pueblos mayas en Chiapas, Siglo XVI, 

UNAM, México, 2001. 

 

VIQUEIRA, Juan Pedro, Encrucijadas chiapanecas, El Colegio de México, México, 2002.  

 

VOS, Jan de,  La Batalla del Sumidero, México, Katún, 1985, p. 81. 

"Vivir en frontera, la experiencia de los Indios de Chiapas", Historia de los 

pueblos indígenas de México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 

en Antropología Social, 1994. 

 

 

Ouvrages secondaires 

 

AUBRY, André, Les Tzotzil par eux-mêmes, L'Harmattan, Paris, 1988. 

 

AYLWIN, José, "El acceso de los indígenas a la tierra en los ordenamientos jurídicos de 

América Latina: un estudio de casos", Desarrollo productivo, Chile, vol. 1 núm. 128, 2002. 

 

BARRIOS, Lina, NIMATUJ Miriam, GARCÍA Raquel y YAMANIK Pablo, Indumentaria 

maya milenaria, Ministerio de Cultura y Deportes, Ediciones Maya’ Na’oj, Ciudad de 

Guatemala, 2016.  

 

BASCHET, Jérôme, La rébellion zapatiste, Flammarion, Collection Champs Histoire, op.cit. 

2019.  

 

BATAILLON, Marcel, Études sur Bartolomé de Las Casas, op.cit., Paris, Centre de 

Recherches de l’Institut d’Études Hispaniques, 1965. 

 

BRETON Alain, CAZALES, Anne, Mayas, CLD Éditions, Chambray Lès Tours, 2002. 

 



 

183 
 

CASO, Alfonso (dir.), Métodos y resultados de la política indigenista en México, México, 

Ediciones del Instituto Nacional Indigenista, 1958. 

CEPAL, Pueblos indígenas en América (Abya Yala), Desafios para la igualdad en la 

diversidad, Cepal, Santiago, 2017.  

 

CHADWICK, Robert, "Native Pre-Aztec History of Central Mexico", Handbook of Middle 

American Indians, Volumes 10 and 11: Archaeology of Nothern Mesoamerica (dir. Robert 

Wauchope), University of Texas Press, Austin, 1971. 

 

CLENDINNEN, Inga Ambivalent conquests, Maya and Spaniard in Yucatan, 1517-1570, 

United Kingdom, Cambridge University Press, 1998. 

 

COLMENARES, Germán, La provincia de Tunja en el reino de Granada, ensayo de historia 

social (1539-1800), Tercer Mundo S.A, Santafé de Bogotá, 1997. 

 

CONTRERAS GARCÍA, Irma, Las etnias del Estado de Chiapas: castellanización y 

bibliografías, UNAM, México, 2001. 

 

CORDOVA, Karen, Hispaniola and Puerto Rico: Indian Acculteration and Heterogeneity 

1492 - 1550, Yale University, 1991 

 

FAVRE, Henri, Changement et continuité chez les Mayas du Mexique, Editions Anthropos, 

Paris, 1971. 

 

DUVERGER, Cristian, Agua y fuego, arte sacro indígena de México en el siglo XVI, Editorial 

Océano, México, 2002. 

 

FIGUEROLA PUJOL, Hélios, Les dieux, les paroles et les hommes Rituels dans une 

communauté maya du Chiapas, Editions de l'École des Hautes Études en Sciences Sociales, 

Paris, 2011. 

 

FRIEDEL, David A., “Terminal Classic Lowland Maya: Successes, Failures, and Aftermaths”, 

en Late Lowland Maya Civilization: Classic to Postclassic, Jeremy A. Sabloff y E. Wyllys 

Andrews V, Editors : Albuquerque: University of New Mexico Press, 1986. 

 

GARCÍA ACOSTA, Virginia, PÉREZ ZEVALLOS, Juan Manuel, MOLINA DEL VILLAR, 

América, Desastres agrícolas en México: Épocas prehispánica y colonial (958-1822), Tomo I, 

Fondo de Cultura Económica, 2003. 

 

GARCÍA DE LEÓN, Antonio, Resistencia y utopía: memorial de agravios y crónica de 

revueltas y profecías acaecidas en la provincia de Chiapas durante los últimos quinientos años 

de su Historia, Colección Problema de México, Ediciones Era, 1981. 

 

GARCÍA ICAZBALCETA, Joaquín, Colección de documentos para la historia de México, 

México, 1858. 

 

GARCÍA MÁRQUEZ, Augustin, Los Aztecas en el centro de Veracruz, UNAM, México, 2005.  

 

GARCÍA-MOLINA RIQUELME, Antonio M, Los hogueras de la Inquisición en México, 

UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, México, 2016. 



 

184 
 

GARZA, Mercedes de la, "Origen, estructura y temporalidad del cosmos", Religión maya, 

Madrid, Editorial Trotta, 2002. 

 

GÓMEZ MUÑOZ, Maritza, Tzeltales, Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 

Indígenas, México, 2004. 

 

HISTORIADORES PRIMITIVOS DE INDIAS, Coleción dirigida por Don Enrique de Vedia, 

T.  I, Madrid, 1958. 

 

HUERGA, Alvaro, Bartolomé de Las Casas Vie et œuvres, Paris, Les éditions du cerf, 2005. 

 

HUMBERTO RUZ, Mario, Chiapas colonial: dos esbozos documentales, UNAM, México, 

1989. 

 

KIRCHHOFF, Paul, Mesoamérica, Sus límites geográficos, composición étnica y caracteres 

culturales, Suplemento de la revista tlatoani  Mexíco, 1960. 

 

KONETZKE, Richard. Colección de documentos para la historia de la formación social de 

Hispanoamérica, 1493-1810. Volumen I (1493-1592), Consejo Superior de Investigaciones 

Científicas, Madrid, 1953. 

 

LAUGHLIN, Robert M. with John B. Haviland, The great tzotzil dictionary of Santo Domingo 

Zinacantán, Vol. 1 Tzotzil/English, Smithsonian Institution Press, Washington, 1988. 

 

LEHNOFF, Dieter, Espada y pentagrama, la música polifónica en Guatemala del siglo XVI, 

Guatemala, Universidad Rafael Landivar, 1986. 

 

LEÓN PORTILLA, Miguel, El destino de la palabra, De la oralidad y los códices 

mesoamericanos a la escritura alfabética, México, Fondo de Cultura Económica, 1996. 

 

LENKERSDORF, Carlos, Diccionario tojolabal-español, idioma mayense de Chiapas, 

b’omak’umal tojol’ab’al – kastiya, Carlos Lenkersdorf, 2010. 

 

LINARES LÓPEZ, Luis F., "Apuntes para la historia del trabajo en Guatemala", ASIES, 

Guatemala,  núm. 3, 2015. 

 

LÓPEZ MORENO, Roberto, Entre el invento y el “origen” La Marimba, Diaspora chiapaneca, 

2015. 

 

LOZADA TOLEDO, Josuhé, El j-ik’al. Un elemento negroide de la tradición oral entre los 

tsotsiles de Chiapas, Investigación del Patrimonio Cultural, Consejo Estatal para las Culturas 

y las Artes de Chiapas, 2009. 

 

MACLEOD, Murdo J., Spanish Central America, a socioeconomic history, 1520 – 1720, 

University of California press, Berkeley, 1973. 

 

MAKMAN, Sidney David,  Architecture and Urbanization in Colonial Chiapas Mexico, 

Philadelphia, op. cit., The American Philosophical Society, 1984. 

MIRANDA, José, El tributo indígena en la Nueva España durante el siglo xvi, El Colegio de 

México, México, 1952. 



 

185 
 

 

MOLINER, María. Diccionario de uso del español. H-Z, Madrid, Editorial Gredos, 1989. 

 

MONTENEGRO, Fernando, GUDIÑO, Patricia, La mita en la Real Audiencia de Quito, Quito, 

Ediciones Abya Yala, 1986. 

 

MORLEY, Sylvanus, La civilización maya. Fondo de Cultura Económica. México, 1947. 

 

NÁJEDO CORONADO, Martha Ilia,  La formacion de la oligarquia criolla en Ciudad real de 

chiapa. El caso Ortéz de Velasco"", UNAM, México, 

1993. 

"Rituales y hombres religiosos", Religión maya, 

(editora: Mercedez de la Garça Camino y Martha Ilia 

Najera Coronado), Editorial Trotta, 2012.. 

 

OBARA-SAEKI, Tadashi, VIQUEIRA ALBAN, Juan Pedro, El arte de contar tributarios 

Provincia de Chiapas, 1560 – 1821, El Colegio de México, México, 2017. 

 

ORTIZ, Fernando, Contrapunteo del cubano del tabaco y del azucar, Barcelona, Edición Ariel, 

1973. 

 

OVANDO GRAJALES, Fredy, Arquitectos dominicos en chiapas siglo XVI, Universidad 

Autonoma de Chiapas, 2017, p. 130.  

 

OUDIJK, Michel, RESTALL Matthew, La conquista indigena de mesoamerica El caso de Don 

Gonzalo Mazatzin Moctezuma, Instituto Nacional de Antropología e Historia, Puebla, 2008. 

 

PANAGUIA, Flavio Antonio, Catecismo elemental de historia y estadística de Chiapas, San 

Cristobal de las Casas, 1876. 

 

PASO Y TRONCOSO, Francisco de, Epistolario de Nueva España, Tome IV, Antigua Librería 

Robredo  de José Porrua  e Hijos, México, 1939. 

 

PEÑAFIEL, Antonio Nomenclatura geográfica de México: etimologías de los nombres de 

lugar correspondientes a los principales idiomas que se hablan en la república, México, 1895. 

 

PITARCH RAMÓN, Pedro, Ch'ulel: una etnografía de las almas tzeltales, FCE, México, 1996. 

 

REYES-VALERIO, Constantino, Arte indocristiano, INAH, México, 2000. 

 

RICAR, Robert, La conquista espiritual de México, Fondo de Cultura Económica, México, 

1986. 

 

ROSENBLAT, Angel La población indígena y el mestizaje en América, Tome II, op. cit., 

Editorial Nova, Buenos Aires, 1954. 

 

RUIZ MEDRANO Ethelia, Gobierno y sociedad en Nueva España: segunda audiencia y 

Antonio de Mendoza, El Colegio de Michoacán, México, 1991. 



 

186 
 

SAENZ DE SANTA MARIA, Carmela, El licenciado don Francisco Marroquín : primer 

obispo de Guatemala (1499-1563) ; su vida, sus escritos en el cuarto centenario de su muerte, 

1563-1963, Ediciones Cultura Hispánica, 1964. 

 

SHERMAN, William L: El trabajo forzozo en América Central. Siglo XVI. Guatemala: 

Seminario de integración Social Guatemalteca, 1987. 

 

SILVA GALDAMES, Oswaldo, Civilizaciones prehispánicas de América, Chile, 2006. 

 

SOLÍS ROBLEDA, Gabriela, Bajo el signo de la compulsión. El trabajo forzoso indígena en 

el sistema colonial yucateco 1540-1730. México, D.F.: Centro de Investigaciones y Estudios 

Superiores en Antropología social/ Instituto de Cultura de Yucatán/Instituto Nacional de 

Antropología e Historia, 2003. 

 

SOTO QUIRÓS, Ronald, DÍAZ ARIAS, David, Mestizaje, indígenas e identidad nacional en 

Centro américa: De la Colonia a las Repúblicas Liberales, FLASCO, Costa Rica, 2007. 

 

SUBCOMANDANTE INSURGENTE MARCOS, Ellos y nosotros, Edición La otra salud, 

2013. 

 

TAYLOR, Charles, Multiculturalisme, Paris, Edition Flammarion, 2009.  

 

THOMPSON, Eric S., Grandeur et décadence de la civilisation maya, Editions Payot & 

Rivages, Paris, 1990. 

 

TRENS, Manuel B, Historia de Chiapas: desde los tiempos más remotos hasta la caída del 

Segundo Imperio, Tomo II, México, 1957. 

 

TOVILLA, Martín Alfonso, Relación histórico-descriptiva de las Provincias de la Verapaz y 

de la del Reino del Manché del Reino de Guatemala, libro 1, capítulo 22, Madrid, Historia 16, 

1985 [1635]. 

 

TRUJILLO TOVAR, José Gustavo, Comitán de Domínguez en efemérides, Consejo Nacional 

para la Cultura y las Artes, 2015. 

 

VOS, Jan de,  La paz de Dios y del Rey, La conquista de la Selva Lacandona (1525 – 1821), 

Fondo de Cultura Económica, México, 1996. 

No queremos ser cristianos, historia de la resistencia de los lacandones, 1530-

1695, a través de testimonios españoles e indígenas, INI, México, 1990. 

Los enredos de Remesal, Consejo para la Cultura y las Artes, 1992. 

Fray Pedro Lorenzo de la Nada, Misionero de Chiapas y Tabasco, Mexico, 

Centzontle, 2010. 

 

ZAMORA ACOSTA, Elias, Los Mayas de las Tierras Altas en el siglo XVI, Sevilla, Diputación 

Provincial, 1985. 

 

ZAVALA, Silvio A.,  La encomienda indiana, Helénica, Madrid, 1935. 

El servicio personal de los indios en Nueva España, 1521-1540, tomo I, 

México, El Cologio de México, 1984. 

 



 

187 
 

Articles 

 

ACUÑA René, "La Theologia Indorum de fray Domingo de Vico", Tlalocan, p. 282 – 307. 

 

ANDREWS, Anthony P., " Las salinas de El Salvador: bosquejo histórico, etnográfico y 

arqueológico", Mesoamérica, Vol. 12, núm. 21, 1991, p. 71 – 94. 

 

ASSELBERGS, Florine "La conquista de Guatemala: nuevas perspectivas del lienzo de 

Quauhquecholan en Puebla, México", Mesoamérica, vol. 23, núm. 44, 2002, p. 1 – 53. 

 

BACHAND, Bruce R., " Las fases formativas de Chiapa de Corzo: nueva evidencia e 

interpretaciones", Estudios de cultura maya, núm. 42, UNAM, 2012, p. 11 – 52. 

 

BAUDOT Georges, "Felipe II frente a las culturas y a los discursos prehispánicos de América. 

De la transculturación a la erradicación", Caravelle, n°78, 2002. p. 37-56. 

 

BEJARANO ALMADA, Ma. de Lourdes, " Las Bulas Alejandrinas: Detonates de la 

evangelización en el Nuevo Mundo", Revista de El Colegio de San Luis, num. 12, 2016, 

p.  224  – 257. 

 

BREDT-KRISZAT, Cristina, "Un texto religioso de mediados del siglo xvi en Guatemala: la 

Theologia Indorum, de fray domingo de vico", Revista ALDABA, Ciudad Autonoma de Melilla, 

núm. 28, 1996, p.  225-233. 

 

BUENO BRAVO, Isabel, " El Lienzo de Tlaxcala y su lenguaje interno", Anales del Museo de 

América, núm. 18, 2010, p. 56-77. 

 

CABALLERO CORRAL, Juan, "Las “Leyes Nuevas” del Emperador Carlos V", Revista 

Chilena de Historia del Derecho, núm. 23, 2011, p. 129 – 169. 

 

CAMPO, Aitor Freán, "El mito del ave fénix en el pensamiento simbólico romano", Studia 

histórica: Historia Antigua., 36, 2018, pp. 165-186. 

 

CANALES GUERRERO, Pedro, " Historia natural del tifo epidémico: comprender la alta 

incidencia y rapidez en la transmisión de la Rickettsia prowazekii", Epidemias de matlazahuatl, 

tabardillo y tifo en Nueva España y México. Sobremortalidades con incidencia en la población 

adulta del siglo XVII al XIX (Coord. José Gustavo González Flores),  Universidad Autónoma 

de Coahuila, México, 2017, p. 11 – 24. 

 

CARRILLO GONZÁLEZ, Juan, " Naguales en las poblaciones mayas coloniales. Más allá del 

sustrato, la transfiguración y la memoria", Indiana, Vol. 35, Núm. 1 (2018), p. 39 – 65. 

 

CECEÑA, Ana Esther, "La resistencia como espacio de construcción del nuevo mundo", 

Chiapas, n°7, Neus Espresate, México, 1999, p. 93 – 114. 

 

CIFUENTES, Bárbara, "Letras sobre voces"., Historia de los pueblos indígenas de México, 

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1998, p. 111 – 112. 

 



 

188 
 

CIUDAD SUÁREZ, Milagros, "Condicionantes de la expansión misional en Centroamérica, 

siglo XVI", Memorias del primer congreso internacional de mayistas, UNAM, México, 1994, 

p. 193 – 207. 

 

CUERVO ÁLVAREZ, D. Benedicto, " La conquista y colonización española de América", 

Historia Digital, XVI, 28, 2016, p. 103 – 147. 

 

CUNILL, Caroline, «  Fray Bartolomé de las Casas y el oficio de defensor de indios en América 

y en la Corte española » , Nuevo Mundo Mundos Nuevos, Debates, 2012, lien : 

http://nuevomundo.revues.org/63939, page visitée le 3 septembre 2020. 

 

GIBLIN, Béatrice, "Langues et territoires : une question géopolitique", Hérodote, n° 105, 2002, 

p.  3  –  14.  

 

GUSSINYER, Jordy, " Influencias precolombinas en la distribución y desarrollo de la primera 

arquitectura colonial en el centro de Chiapas", Anales del INAH, núm. 1, 1977, p. 5 – 34. 

 

DAKIN, Karen, Nuestro pesar, nuestra aflicción. Tunetuliniliz, Tucucuca. Memorias en lengua 

náhuatl enviadas a Felipe II por indígenas del valle de guatemala hacia 1572, Paleografia, 

traducción, ensayos y notas de Karen Dakin, Introducción y notas históricas de Christopher H. 

Lutz, UNAM, México, 1996, p. 38-39.  

 

DARRAS, Véronique, "La Mésoamérique précolombienne", Historiens et géographes, 

Association des professeurs d’histoire et de géographie, 2000, pp.143-162.  

 

DOMÍNGUEZ DOMÍNGUEZ, Citlalli, " Entre Resistencia y Colaboración: Los negros y 

mulatos en la sociedad colonial veracruzana, 1570-1650", Revue interdisciplinaire d’études 

hispaniques médiévales et modernes, num. 25, 2016, p. 1 -16.  

 

DUVE, Thomas, "Tratado de tordesillas: ¿una ‘revolución espacial’? Cosmografía, prácticas 

jurídicas y la historia del derechoInternacional público", Revista de Historia del Derecho, num. 

54, 2017, p.  77  –  107.  

 

ESPONDA JIMENO, Víctor Manuel, " Chiapas en 1877 según el memorial de Teobert Maler", 

LiminaR, San Cristóbal de Las Casas, núm. 12, 2011, p. 203 -229. 

 

FERNÁNDEZ CHRISTLIEB, Federico, URQUIJO TORRES, Pedro Sergio, "Los espacios de 

pueblo de indios tras el proceso de Congregación, 1550 – 1625", Investigaciones geográficas, 

Boletín del Instituto de Geografía, UNAM, núm. 60, 2006, p. 145 -158.  

 

FERNÁNDEZ DE RECAS, Guillermo s., " Descendientes de tres conquistadores de chiapas", 

Estudiosde Historia Novohispana, núm. 1, 1966, p. 157 – 186. 

 

FERNÁNDEZ GUARDIA, Ricardo, Historia de Costa Rica el descubrimiento y la conquista, 

Librería Lehman, 1941, p. 103 -130.  

 

FITZPATRICK BEHRENS, Susan, "Maryknoll sisters, faith, healing, and the maya 

construction of catholic communities in Guatemala", Latin American Research Review, num. 

3, 2009, p. 27-49. 

 

http://nuevomundo.revues.org/63939


 

189 
 

FRISCHMANN, Donald, "La palabra indígena mesoamericana, oralidad y escritura y la prosa 

contemporánea", Words of the true peoples/palabras de los seres verdaderos: anthology of 

contemporary mexican indigenous-language writers/antología de escritores actuales en 

lenguas indígenas de México, volume one/tomo uno: prose/prosa, (Editores: Carlos 

Montemayor, Donald Frischmann), University of Texas Press, p. 30 – 42. 

 

GARCÍA, Jesús Mark "Pedro de Alvarado, capitán de Hernán Cortés. Aproximaciones y 

diferencias", Quinto Centenario 9, Universidad Complutense de Madrid, 1985, p. 107 – 126. 

 

GARCÍA AÑOVEROS, Jesús María. "Carlos V y la abolición de la esclavitud de los indios. 

Causas, evolución y circunstancias", Revista de Indias, núm. 218, 2000, p. 57 – 84. 

 

GÓMEZ ZÚÑIGA, Pastor Rodolfo, PASINSKI, Tony, " Oro, Plata, Polvo, Nada... Ascenso y 

caida del linaje de la cueva Alvarado, Guatemala, Siglo XVI", VIII Congreso Centroamericano 

de Historia,, la Antigua Guatemala, 10 al 14 de julio de 2006, p.  1 – 30.  

 

GOSNER, Kevin, "Caciques and conversión: Juan Atonal and the struggle for legitimacy in 

post-conquest Chiapas", the Americas, XLIX (2), October 1992, p. 115 – 129. 

 

GUSSINYER, Jordy, " Influencias precolombinas en la distribución y desarrollo de la primera 

arquitectura colonial en el centro de Chiapas", Anales del INAH, núm. 1, 1977, p. 5 – 34. 

 

GUSSINYER, Jordi i Alfonso, TARGA, Juan García, "Pueblos de Indios. Sincretismo religioso 

en Chiapas, México siglo XVI, una perspectiva urbanística y arquitectónica", Religión y 

sociedad en el área maya, Madrid, Sociedad Española de Estudios Maya, 1995, p. 233 -248. 

 

HILLERKÜSS, Thomas, “Blanquear apellidos: los Oñate-Salazar y el papel de los 

Rivadeneyra, de Medina de Rioseco, en el virreinato de la Nueva España del siglo XVI”, 

Genealogía, heráldica y documentación (Coord.: Amaya Garritz y Javier Sanchiz), UNAM, 

IIH, 2014, p. 41 – 75.  

 

HUMBERTO RUZ, Mario,  "Memorias del Río Grande", Chiapas: Los rumbos de otra 

historia (dirigido por Mario Humberto Ruz), Centro de 

Investigaciones y estudios superiores en antropología social, 

México, 2004, p. 43 – 70.  

"Vocabularios indígenas coloniales: otra lectura, otra historia", 

Mesoamérica, núm. 18, 1989, p. 295 – 328. 

 

JIMÉNEZ ABOLLADO, Francisco L., "Implantación y evolución de la encomienda en la 

provincia de Tabasco, 1522-1625", Anuario de Estudios Americanos, Tomo LVII, 1, 2000, p. 

14 – 39. 

 

JUSTESON, John S. and KAUFMAN, Terrence, " A decipherment of Epi-Olmec Hieroglyphic 

Writing", Science, Vol. 259, N° 5102, march 1993, p. 1703 – 1711.  

 

KRAMER, Wendy, LOVELL, W. George y LUTZ Christopher H., "La conquista Española de 

Centroamérica", Historia General de Centroamérica (Editor: julio Pinto Soria), Tomo II, 

Facultad Latinoamericana de Cincias Sociales, Madrid, 1993, p. 21 – 93. 

 

https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Donald+Frischmann&search-alias=books-ca
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Carlos+Montemayor&search-alias=books-ca
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Carlos+Montemayor&search-alias=books-ca
https://www.amazon.ca/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Donald+Frischmann&search-alias=books-ca


 

190 
 

LENKERSDORF, Gudrun,  "Contribuciones a la historia colonial de los Tojolabales", Los 

legitimos Hombres: aproximación antroplógica al grupo 

tojolabal (Coord. Mario Humberto Ruz), Instituto de 

Investigaciones Filológicas, 1986, p.  13  –  109. 

"La fundación del convento de Comitán Testimonios de los 

Tojolabales", Estudios de Cultura maya, vol. XIX, 1992, 

p.  291  –  319. 

"Resistencia a la conquista española en los Altos de Chiapas", 

Chiapas: Los rumbos de otra historia (dirigido por Mario 

Humberto Ruz), Centro de Investigaciones y estudios superiores 

en antropología social, México, 2004, p. 71 – 85.  

"Remesal, Historiador controvertido", Estudios de Cultura Maya, 

IFFL, UNAM, Vol. 25, 2004, p. 121 – 147. 

 

LEÓN-PORTILLA, Miguel, "La institución cultural del comercio prehispánico", Estudios de 

cultura náhuatl, UNAM, núm. 3, 1962, p. 23 – 55. 

 

LORENZANA CRUZ, Benjamín, " De guardias personales a vigías de las costas del mar del 

sur: oficios de la población de origen africano en el Chiapas colonial", ¿Negro?...No, moreno…, 

Afrodescendientes y el imaginario colectivo en México y Centroamérica" (Coord.: Emiliano 

Gallega), UNICACH, 2014, p. 57 – 81. 

 

LORITE CRUZ, Pablo Jesús, " Anotaciones sobre el significado del asno en la Iconografía 

católica", Iberian Revista de historia, nº 7, 2013, p. 35 – 47. 

 

LOVELL, George, LUTZ, Christopher, "Pedro de Alvarado and the conquest of Guatemala, 

1522-1524". En Past and present maya. Essays in honor of Robert M. Carmack, John Weeks 

(ed), Labyrinthos, 2001, p. 47-61. 

 

MACHUCA, Laura, "Como la sal en el agua", El cacicazgo en Nueva España y Filipinas, 

Margarita Menegus Bornemann y Rodolfo Aguirre Salvador (coords), México, UNAM, Plaza 

y Valdés, 2005, p. 165-201. 

 

MARKMAN, Sidney D., "La arquitectura popular o vernácula como reflejo de las condiciones 

económicas de Chiapas colonial", Mesoamérica, núm. 20, 1990, p. 267 – 274. 

 

MARTÍNEZ, Christopher, "Apreciación sobre el juego de pelota en la mitología del Popol Wuh 

y su ubicación geográfica", En XXI Simposio de Arqueología en Guatemala, 2007 (editado por 

J.P. Laporte, B. Arroyo y H. Mejía), p.1144-1156. 

 

MARTÍNEZ GONZÁLEZ, Rocío Noemí M. "Xoral: Recorrido ritual relacional y lugares de 

memoria en la fiesta del k’in tajimol", THULE Riv. Ital. studi americanistici, n°40/41, p. 635 – 

662. 

 

MASFERRER LEÓN, Cristina Verónica, " Por las ánimas de negros bozales. Las cofradías de 

personas de origen africano en la ciudad de México (siglo XVII)", Cuicuilco, México, vol. 18, 

núm. 51, 2011, p.  83 – 103. 

 

MAYORALAna María, "El tributo del Indio", Historia Mexicana, El Colegio de México, 

Vol.  3, junio 1953 – junio 1954, p. 123-126. 



 

191 
 

MEGGED, Amos, "Contrasting Resistance and Alliances in the Ethnic State of Napiniaca, 

Chiapas (Mexico) (1521–1590): The Anthropological and Historical Aspects", History and 

Anthropology, March 2016, DOI:  10.1080/02757206.2016.1155568. 

 

MELENOTTE, Sabrina, "Autopsia de una matanza: El destino de los cuerpos femeninos 

muertos en Acteal (22/12/1997)", Trace, México, núm. 72, 2017, p. 75 – 97. 

 

MONTOLÍU, María, "Los dioses de los cuatro sectores cósmicos y su vínculo con la salud y 

enfermedad en Yucatán", Anales de Antropologia, XVII, 1980, p. 47 – 65. 

 

MORALES DAMÍAN, Manuel Alberto, " Numsah Yah en los murales de Bonampak en torno 

a la tortura y el sacrificio de los vencidos entre los Mayas prehspánicos", Revista Xihmai, 

México, 2007, p.  67 -72. 

 

MORENO GUTIÉRREZ, María Nereyda, ISIDRO VÁZQUEZ, María Antonieta, "Plantas 

comestibles de los Zoques de Tecpatán, Chiapas", Presencia zoque (Coord. Dolores Aramoni 

Calderón, Thomas A. Lee Whiting, Miguel Lisbona Guillén), UCAC, UAC, UNAM, México, 

2006, p. 387 – 398. 

 

MORÓN TONE, Edward F, "Identidad latinoamericana como chakana en el marco de la 

filosofía intercultural desde Josef Estermann", Cuadrantephi, Bogotá, núm. 18 -19, 2009, p. 1 

– 14, lien: https://javeriana.edu.co/cuadrantephi/pdfs/N.18/4.%20chakana.pdf, page visitée le 4 

septembre 2020. 

 

MURILLO GALLEGOS. Verónica, " En náhuatl y en castellano: el dios cristiano en los 

discursos franciscanos de evangelización", Estudios de cultura náhuatl, vol.41,  México, 2010, 

p. 297 – 316.  

 

PALACIOS, Yolanda, En busca de la flor de Niluyarilo. Implicaciones antropológicas, 

Cuadernos de Antropología, Universidad Autónoma de Chiapas, Enero-Junio 2017, p.  1- 27. 

 

PALLARES. Eugenia, “El quetzal”, Arqueología Mexicana, núm.15, 1995, pp. 54-59. 

 

PARRILLA-ALBUERNE, Ana María, " La organización de la Hacienda Real en la provincia 

de Chiapa (1540-1644): oficiales reales, subdelegados y demás personajes", Revista LiminaR. 

Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XI, núm. 2, México, 2013, p. 149 – 164.  

 

PARIS, Elizabeth H., LÓPEZ BRAVO, Roberto, " Los mayas de los Altos de Chiapas y sus 

vecinos occidentales: interacción, identidad e intercambio en una frontera cultural", estudios de 

cultura maya, UNAM, núm. 49, 2017, p. 39 -66. 

 

PEÑA VICENTEÑO, Juan Pablo, Relaciones entre africanos e indígenas en Chiapas y 

Guatemala, Estudios de Cultura Maya, núm. 34, 2008, p. 167 – 180. 

PINTO SORIA, Julio César, "El indigena guatemalteco y su lucha de resistencia durante la 

colonia: la religion, la familia y el idioma", Boletín, núm. 27, Guatemala, 1995, (no page), lien: 

http://ceur.usac.edu.gt/pdf/Boletin/Boletin_CEUR_27.pdf, page vistée le 4 avril 2020. 

 

 

 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_serial&pid=0185-6286&lng=es&nrm=iso
https://javeriana.edu.co/cuadrantephi/pdfs/N.18/4.%20chakana.pdf
http://ceur.usac.edu.gt/pdf/Boletin/Boletin_CEUR_27.pdf


 

192 
 

POLANCO MARTÍNEZ, Fernando "La lengua de la evangelización y de la enseñanza en las 

crónicas de Motolinía y Reginaldo de Lizárraga", Espéculo: Revista de Estudios Literarios, 

núm 14, 2000, n.p, lien : https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141, page visitée 

le 6 août 2020. 

 

POUPENEY HART, Catherine, "La Historia Natural del Reino de Guatemala,de fray Francisco 

Ximénez, entre patria criolla y utopia americanista", Discurso colonial: Construcción de una 

diferencia americana, Heredia, EUNA, Costa Rica, 2002, p. 309 – 327. 

 

QUEZADA, Noemí, "Congregaciones de indios y grupos étnicos: el caso del Valle de Toluca 

y zonas aledañas", Revista Complutense de Historia de América, Madrid, núm. 21, 1995, 

p.  141-165. 

 

QUINTANA SAMAYOA, Oscar, PUERTO ABOY Silvia y SALAS POL Miriam, "Tayasal, 

ciudad con una historia larga de contar. Un nuevo plano del centro de la ciudad" XXVIII 

Simposio de Investigaciones Arqueológicas en Guatemala, Editado por B. Arroyo, L. Méndez 

Salinas y L. Paiz, 2014 pp. 521-530. 

 

REYES GARCÍA, Luis, "Movimientos demográficos en la población indígena de Chiapas 

durante la época colonial", La palabra y el hombre, Revista de la Universidad Veracruzana, 

núm. 21, 1962, p.  25  - 48. 

 

ROJAS GONZALEZ Francisco y CERDA SILVA, Roberto de la, "Los Tzotziles", Revista 

Mexicana de Sociología, vol.  3, núm. 3 (3rd Qtr., 1941), pp. 113-142. 

 

SIMARD, Jacques P., "Problèmes et tentatives d'identifiacation des métis à travers la 

documentation coloniale", Transgressions et stratégies du métissage en Amérique coloniale, 

(Coord. Bernard Lavallé), Presse de la Sorbonne Nouvelle, 1999, p. 11 – 31. 

 

SUÑE BLANCO, Beatriz, " Documentación primaria y crónicas históricas: efectos de las 

circunstancias en la versión de los hechos", Revista Española de Antropología Americana,  vol. 

Extraordinario, 2003, p. 177 – 183. 

 

THÉODAT, Jean-Marie, " Haïti-Quisqueya : une double insularité", Mappemonde, núm. 51, 

1998, p.7  –  11. 

. 

UMBERGER, Emily, " Tezcatlipoca and Huitzilopochtli: Political dimensions of Aztec 

deities", Tezcatlipoca Trickster and Supreme Deity (Editor: Elizabeth Baquedano), University 

Press of Colorado, 2015, p. 83 – 112. 

 

VALVERDE VALDÉS, María del Carmen, “El jaguar entre los mayas. Entidad oscura y 

ambivalente”, Arqueología Mexicana,  núm. 72, 2005, p. 47-51. 

 

VÁZQUEZ VÁZQUEZ, Elena, " Capítulo III: Estudio geográfico, histórico y económico", 

Investigaciones Geográficas, Boletín del Instituto de Geografía, UNAM, núm 50, 2003, p. 92-

120. 

 

 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=274141


 

193 
 

VIQUERIA, Juan Pedro,  "Le mythe des colonies préhispaniques Nahuas au Chiapas 

central", Journal de la Société des Américanistes, 1997, núm. 83, 

p. 37 – 58. 

"Ires y venires en los caminos de Chiapas", Rutas de la Nueva 

España (Chantal Cramaussel editora), México, El Colegio e 

Michoacán, 2006, p. 137-176. 

"Historia crítica de los barrios de Ciudad Real", la Ciudad de San 

Cristóbal de las Casas, a sus 476 años: una mirada desde las 

ciencias sociales Consejo estatal para las Culturas y las Artes en 

Chiapas, 2007, p. 29 – 59. 

"Indios y Ladinos, arraigados y migrantes en Chiapas; un esbozo 

de historia demográfica de larga duración", Caras y máscaras del 

México étnico. La participación indígena en las formaciones del 

Estado Mexicano, Edición de A. Roth Seneff, Zamora, El Colegio 

de Michoacán, Vol. II, 2011, p. 221-270. 

"Geografía religiosa del Obispado de Chiapas y Soconusco 

(1545-1821)", Entre Diversidades Revista de Ciéncias Socíales y 

Humanidades, julio-diciembre 2017, núm. 9, p. 147-207. 

 

VIVO, Jorge A.,"Geografia lingüística y política prehispánica de Chiapas y secuencia histórica 

de sus pobladores", Revista geográfica, T.2, núm. 4, 5, 6, Pan American Institute of Geography 

and History, 1942, p.  121  – 156. 

 

VOS, Jan de,  "Origen y significado del nombre de Chiapas", Mesoamérica, vol. 4, núm. 5, 

1983, p.  1  – 7. 

"Leyendo una leyenda coleta: La Maldición de Fray Bartolomé", Memorias del 

primer congreso internacional de mayistas, UNAM, México, 1994, p. 7 – 27. 

 

WASSERSTROM, Robert, "Spaniards and Indians in Colonial Chiapas, 1528 – 1790", 

Spaniards and Indians in Southeastern Mesoamerica, University of Nebraska Press, USA, 

1983, p. 98 – 100. 

 

ZAVALA, Silvio,  "Contribución a la historia de las instituciones coloniales en Guatemala", 

Jornadas, El Colegio de México, México, Ch. 2 "les encomiendas", 1945, p. 53 – 74.  

"La Encomienda Indiana", El Trimestre Económico, Fondo de Cultura 

Económica, Vol.  2, No. 8, 1935, p. 423 -451. 

 

 

Travaux de recherche 

 

CRUZ LOPEZ BRAVO, Álvarado de la, Diversas técnicas decorativas en la arquitectura del 

siglo XVI de Chiapas, Tesis doctoral (dir.: Juan Benito Artigas Hernandez), México D.F., 2009. 

CRUZ PÉREZ, Manuel de Jesús, Mitos, cosmovisiones e historia choles en Sabanilla, Chiapas, 

(Director de Tesis: Dr. Pedro Bracamonte y Sosa), Mérida, Agosto de 2014. 

 

GÓMEZ COUTIÑO, José Francisco, Arquitectura, religión y sincretismo en la evangelización 

de Chiapas: un enfoque iconográfico de los retablos del siglo XVIII de la catedral de San 

Cristobal de Las Casas, Tesis doctoral (Dir. Mónica Cejudo Collera), México D.F., 2013. 

 



 

194 
 

GOSAWA, Keisuke, La Guerra entre los Mayas del posclásico tardío: Conceptos, prácticas, 

y proceso de expansión, Tesis dirigida por Dr. Alfonso Antonio Garduño Arzave, Ciudad 

Universitaria, CD. MX., Abril 2017. 

 

LENKERSDORF, Gudrun, Gobiernos locales en los pueblos de Indios, Chiapas, siglo XVI, 

Tesis doctoral dirigida por Dra Eva A. Uchmany, México D.F ,1998. 

 

OBANDO ANDRADE, Rafael Ángel Sin memoria de esclavitud: procesos de empoderamiento 

de afro-descendientes en la Audiencia de los Confines, 1525-1643 (directores: dres. Juan 

Marchena f. y Fco. Javier Laviña g, para la obtención del título de doctor en historia de américa 

latina), Sevilla, 2013. 

 

OCHOA LEON, Martha Concepción, Región y relaciones sociales en la fiesta grande de 

chiapa de corzo, Tesis (dir. Dr. José Antonio Cruz Coutiño, codire. Dra. Julia Clemente Corzo), 

Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, 2019. 

 

PATY, Arnaud, Acculturation indienne des Mayas des Hautes terres de 1524 à 1594, Mémoire 

de master (dir.  Patrick Lesbre), Université Jean Jaurés, Toulouse, 2019. 

 

SUÁREZ RUIZ, María, Inquisición y limpieza de sangre en Nueva España : 1571 – 1623, 

director : Roberto Lopez Vela, Master interuniversitario de estudios avanzados de historia 

moderna, Santander, 2012. 

 

TUZ CHI, Lázaro Hilario, Así es nuestro pensamiento. Cosmovisión e identidad en los rituales 

agrícolas de los mayas peninsulares, Tesis doctoral (Dir. Dr. D. Ángel B. Espina Barrio), 

Universidad de Salamanca, 2009. 

 

VÁZQUEZ GALDÁMEZ, Leonardo, Reseña fotográfica de la cultura del pozol, Chiapa de 

Corzo. Tésis (dir.: dra. Esmeralda garcía parra), UNICACH, Tuxtla Gutiérrez, mayo 2017. 

 

 

Vidéo 

 

VIQUEIRA, Juan Pedro, "Consecuencias demográficas de las epidemias, plagas y hambrunas 

en la provincia de Chiapas 1524 – 1821", Primera sesión del ciclo virtual de conferencias 

Epidemias, plagas y desastres en la historia de Chiapas (dirigido por José Javier Guillén 

Villafuerte), 26 août 2020, lien: 

https://www.youtube.com/watch?time_continue=1014&v=CN-E7ik-SOA&feature=emb_title, 

page visitée le 29 août 2020. 

 
Sites internet: 

 

DICCIONARIO DE AUTORIDADES, RAE, Tome IV, 1734, versión en ligne: 

http://web.frl.es/DA.html, page visitée le 4 juin 2020. 

 

PROVANZA DE LA CALIDAD DE DIEGO HOLGUIN vecino de la Ciudad Real de la 

Provincia de Chiapa y de su Hijo de Meritos y Servicios que han Hecho a su Magestad. Voir 

Morton, Casas de Subasta Mortonsubasta, Lote 226, lien: 

http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=

++460464&image=5, page visitée le 18 septembre 2020. 

https://www.youtube.com/watch?time_continue=1014&v=CN-E7ik-SOA&feature=emb_title
http://web.frl.es/DA.html
http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=++460464&image=5
http://auction.mortonsubastas.com/sp/asp/fullcatalogue.asp?salelot=938++++++226+&refno=++460464&image=5


 

195 
 

Figures 

 

Fig. 1 :   VOS, Jan de, La Batalla del Sumidero, México, Katún, 1985. 

 

Fig. 2:,   LENKERSDORF, Gudrun, Repúblicas de Indios. Pueblos mayas en 

Chiapas, Siglo XVI, UNAM, México, 2001. 

 

Fig. 3 :  Cultura Maya,  lien: 

https://sites.google.com/site/proyectodelataller/pintura, page visitée le 

6  septembre 2020 

. 

Fig. 4 et 5 :   LENKERSDORF, Gertrud, Génesis Histórica de Chiapas 1522-1532, 

Instituto de investigaciones filológicas, universidad nacional autónoma 

de México, 1993. 

 

Fig. 6 :   AUBRY, André, Les Tzotzil par eux-mêmes, L'Harmattan, Paris, 1988. 

 

Fig. 7, 8, 9  GÓMEZ COUTIÑO, José Francisco, Arquitectura, religión y 

sincretismo en la evangelización de Chiapas: un enfoque iconográfico 

de los retablos del siglo XVIII de la catedral de San Cristobal de Las 

Casas, Tesis doctoral (Dir. Mónica Cejudo Collera), México D.F., 2013. 

  

Fig. 10, 11 :   GUSSINYER I ALFONSO Jordi, GARCÍA TARGA Juan, "Pueblos de 

Indios. Sincretismo religioso en Chiapas, México siglo XVI, una 

perspectiva urbanística y arquitectónica", Religión y sociedad en el área 

maya, Madrid, Sociedad Española de Estudios Maya, 1995, p. 233 -248. 

 

Fig. 12, 13, 15, 17 :  REYES-VALERIO, Constantino, Arte indocristiano, INAH, México, 

2000 

 

Fig. 16 :   CRUZ LOPEZ BRAVO, Álvarado de la, Diversas técnicas decorativas 

en la arquitectura del siglo XVI de Chiapas, Tesis doctoral (dir.: Juan 

Benito Artigas Hernandez), México D.F., 2009. 

Fig. 18 :   BRETON Alain, CAZALES, Anne, Mayas, CLD Éditions, Chambray 

Lès Tours, 2002. 

 
 

https://sites.google.com/site/proyectodelataller/pintura

