
UFR de Langues, Littératures et Civilisations étrangères.

Département d’Études Hispaniques et Hispano-Américaines.

M2 Études Romanes

parcours Espagnol centré Hispano-Américain

Boit-Brugel Gensane

Les récupérations de la fête du Soleil Inca 

dite de l'Inti Raymi

Sous la direction de Monsieur Lesbre Patrick.

Soutenance en septembre 2019

Master Études Romanes 2018-2019 p.1/114



Certificat de non-plagiat :

Je soussignée Boit-Brugel Gensane

Régulièrement inscrite a l’Université de Toulouse Jean-Jaurés

N° étudiant : 21603320

Année universitaire : 2018/2019

Certifie que le document joint à la présente déclaration est un travail original, que je

n’ai ni recopié ni utilisé des idées ou des formulations tirées d’un ouvrage, article ou

mémoire,  en  version  imprimée  ou  électronique,  sans  mentionner  précisément  leur

origine et que les citations intégrales sont signalées entre guillemets.

Conformément à la charte des examens de l’Université de Toulouse II-Le Mirail, le

non-respect de ces dispositions me rend passible de poursuites devant la commission

disciplinaire.

Fait à : Toulouse (31) le 15/06/2019

Master Études Romanes 2018-2019 p.2/114



Je tiens à remercier toutes les personnes qui m'ont accompagné dans

l'écriture  de  ce  mémoire  de  Master  2  Recherche,  et  qui  au  quotidien  ont

partagé mes questionnements et doutes, mais n'ont pas cessé d'apporter leur

soutien.

Dans un premier temps je voudrais remercier Monsieur Lesbre, qui pendant

ces années a su me diriger et accompagner, bien que le sujet traité ne soit pas

relié  directement  à  son  domaine  d'étude.  Par  vos  connaissances  sur  les

civilisations  préhispaniques  et  novohispaniques  et  vos  orientations

méthodologiques vous avez permis de faire aboutir ce travail. 

Puis  bien  sur,  toutes  les  personnes  qui  croisent  notre  chemin  et  nous

apportent  des  idées  ou  des  pistes  de  recherches,  sur  un  sujet  qui  devait

prouver  son  aspect  historiques,  puisque  l'on  n'en  perçoit  aujourd'hui  que

l'évocation touristique. 

Puis finalement aux parents, qui même s'ils restent en retrait aident comme ils

peuvent et soutiennent de leur mieux tout au long de l'année et des études.

Alors merci pour votre long travail de relecture.

Ainsi,  mes  remerciements  sincères  à  toutes  ces  personnes  qui  ont  été

présentes et ont su apporter leur soutien et leurs compétences. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.3/114



Sommaire
Introduction.................................................................................................................................6

I. Récits sur la période préhispanique.......................................................................................16

1. José de Acosta .................................................................................................................17

2. Bernabé Cobo...................................................................................................................27

3. Sarmiento de Gamboa......................................................................................................32

4. Cieza de León : une interprétation textuelle.....................................................................36

5. Polo de Ondegardo : Hypothèses d'analyse......................................................................44

II. Les récupérations religieuses de la fête de l'Inti Raymi.......................................................51

1. le processus d'évangélisation  ..........................................................................................52

 a. extirpation d'idolâtrie et syncrétisme religieux...........................................................55

 b. adaptation culturelle, vers une acculturation ?...........................................................58

2. le Christ, et son assimilation au soleil..............................................................................61

 a. la fête du Corpus Christi.............................................................................................61

 b. éléments sur la perduration de la fête.........................................................................63

 c. rechristianistation et religion traditionnelle ...............................................................70

III. Récupérations littéraires de la fête de l'Inti Raymi.............................................................74

1. récits de chroniqueurs et scénographie.............................................................................76

 a. la récupération d'un passé...........................................................................................76

 b. recréation et scénario..................................................................................................78

 c. mise en scène de l'Inti Raymi.....................................................................................80

2. enjeu politique et identité.................................................................................................85

 a. récupération politique.................................................................................................85

 b. ouverture culturelle.....................................................................................................87

3. le tourisme : entre vitalisation et protection.....................................................................89

 a. l'évocation, un enjeu touristique de grande ampleur...................................................89

 b. problématiques dues à l'évocation..............................................................................91

Master Études Romanes 2018-2019 p.4/114



Conclusion................................................................................................................................94

Annexe ...................................................................................................................................100

Annexe 1 : Tentative de récapituler les données des chroniqueurs....................................101

Annexe 2 : Apport d'une nouvelle source de chroniqueur..................................................104

 Bibliographie..........................................................................................................................105

Sources primaires composant le corpus.............................................................................106

Sources primaires complémentaires pour le mémoire.......................................................107

Sources secondaires............................................................................................................108

Master Études Romanes 2018-2019 p.5/114



Introduction

Master Études Romanes 2018-2019 p.6/114



Dans  la  continuité  de  mon  mémoire  de  Master  première  année,  celui  de

deuxième  année  va  tenter  de  continuer  la  recherche  de  récits  de  chroniqueurs

traitant de la fête de l'Inti Raymi, afin d'avoir un panorama plus général de ce qui

s'est dit sur la fête inca au cours de la colonisation espagnole. Puis voir des auteurs

qui ont été en contact avec la fête ou qui en ont entendu des échos au cours de leur

passage sur le territoire péruvien, entre le XVIIIe et pe XIXe siècle. C'est également

dans l'idée de montrer comment la fête de l'Inti Raymi fut récupérée par les pouvoirs

ecclésiastiques afin de l'inclure dans les célébrations religieuses chrétiennes, et de

montrer ainsi l'adaptation faite d'une célébration dite païenne à la religion officielle.

Ce qui va nous amener à une perception plus moderne de la fête, c'est à dire à

parler de sa récupération par les pouvoirs publics péruviens au cours du XXe siècle,

et plus particulièrement par ceux de la région de Cuzco, à des fins de préservation

culturelle mais aussi de représentation touristique. 

Lors du M1, nous avons pu aborder les textes d'auteurs tels que Juan de Betanzos,

Cristóbal de Molina, Garcilaso de la Vega et Guaman Poma de Ayala. Chaque auteur

construisait son récit en se centrant sur des éléments différents. Des informations

contraires pouvaient être présentes (par exemple sur les personnes participant à la

célébration).  Néanmoins certaines versions, qu'il  faut replacer dans la mission de

l'auteur et dans son implication et subjectivité, pouvaient préciser des éléments. Par

une comparaison des sources et en se posant la question de la fiabilité de l'écriture

du chroniqueur, des éléments généraux ont pu ressortir, mais aussi d'autres, qui sont

propres à chaque auteur. On ne peut que garder la trame schématique du mémoire

précédent, et y ajouter des éléments concordant dans toutes les versions. Tout en

approfondissant les contenus et en proposant de nouvelles pistes d'interprétation qui

vont enrichir la documentation sur la fête et sur son rôle. 

Avec la capture d'Atahualpa en 1532 par les conquistadors espagnols, la célébration

semble ne pas avoir été suspendue en tant que fête regroupant l'ensemble de la

population incaïque, en effet on trouve pour l'an 1535 le récit de Molina l'Almagriste

qui  vit  se célébrer l'Inti  Raymi avec la présence de Manco Inca qui  s'apprêtait  à

lancer  une  offensive  de  reconquête1.  On  peut  aussi  penser  à  des  célébrations

1 Molina Cristóbal de (el Almagrista), Destrucción del Perú, nc, Madrid, 1965 (1553), p.81.

Master Études Romanes 2018-2019 p.7/114



localisées qui purent être perpétuées. C'est d'ailleurs une hypothèse plausible que

de penser que l'Inti Raymi fut célébré dans des villages et villes où les Espagnols

n'étaient pas encore arrivés. Lors de la colonisation et du processus d'évangélisation,

les  rites,  célébrations  et  fêtes  considérées  dès  lors  comme  païennes  vont  être

interdites  officiellement  dès  1572  sous  la  gouvernance  du  vice-roi  Francisco  de

Toledo. Ce qui n'empêche pas de penser qu'une persistance de manière détournée

ou cachée aurait existé.

Ainsi, pour résumer, l'Inti Raymi est une fête de caractère religieux et agricole, qui

célèbre le dieu Soleil  Inti. Pendant une période de fête plus ou moins longue selon

les chroniques, un hommage était rendu au soleil (notamment via des sacrifices). La

relation étroite qui existe entre le parcours du soleil  et la culture de la terre peut

expliquer  la  place  du  soleil  dans cette  fête,  et  le  culte  qui  lui  est  dédié  à  cette

période. Pour l'Inca c'était le moment propice pour célébrer la venue d'un nouveau

cycle agraire, et aussi selon les chroniqueurs de traiter de politique2. Ainsi les récits

concordent par exemple sur le fait que l'Inca était présent tout comme les offic iels

(sans préciser ici s'ils étaient membres de la caste des Incas ou non). De même un

élément récurrent chez ces quatre auteurs est de placer la fête en relation avec le

solstice, c'est à dire entre mai ou/et juin. Une source annexe était venue approfondir

le  corpus  précédent,  en  effet  Martín  de  Murúa  présentait,  tout  comme Guaman

Poma,  une représentation  pictographique de la  libation  au soleil.  L'une et  l'autre

avaient de nombreuses ressemblances et laissaient penser à une source ou auteur

commun (Guaman Poma est l'auteur des dessins de la chronique de Murúa). L'Inca

était représenté debout avec une aclla assise près de lui, et il offrait une coupe au

Soleil (contenant sûrement de la chicha). La représentation de Guaman Poma offrait

la vision d'une christianisation de l'auteur qui se laissait deviner par la présence d'un

diablotin  allant  porter  l'offrande au Soleil.  Diablotin  qui  a  pris  la  place d'un ange

messager (Vénus fut  aussi  propsé comme interprétation de cet élément3),  ce qui

permettait de faire valoir la présence d'un syncrétisme4 dans les générations d'après

2  C'est le cas pour Garcilaso de la Vega par exemple : Vega Garcilaso de la, El Inca, Comentarios Reales : el
origen de los Incas, édition de M.a Montserrat Marti Brugueras, Bruguera, Espagne, 1968 (1609 Lisbonne),
p.457 (livre sept, chapitre XX).

3  Szemiński  Jan et  Ziółkowski  Maruisz,  Mythes,  rituels  et  politique  des  Incas  dans  la  tourmente  de  La
Conquista, L'Harmattan, France, mars 2015, p.210.

4 Selon le Trésor de la Langue Française Informatisé (http://atilf.atilf.fr/tlf.htm), le syncrétisme est la fusion de
différents cultes ou de différentes doctrines religieuses, et plus particulièrement une tentative de conciliation
des différentes croyances en une nouvelle qui en ferait la synthèse. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.8/114

http://atilf.atilf.fr/tlf.htm


la conquête (provocant une hybridation),  phénomène voulu par les Indiens et qui

pouvait  être  induit  par  les  religieux  espagnols  en  vue  d'une  christianisation  des

populations. Ce syncrétisme est le reflet d'une acculturation5 des deux cultures qui se

côtoient, qui peut se traduire par un processus d'assimilation, d'adaptation ou de rejet

par exemple. 

Il avait été également abordé dans la définition du sujet de recherche, la place des

astres dans la cosmogonie inca et l'importance que va acquérir le soleil  dans les

représentations  divines.  Une  sous-partie  du  mémoire  de  M1  sur  la  question  du

calendrier proposa des pistes de compréhension, tant au niveau de la période de la

fête que de l'importance des mouvements cosmologiques pour la société inca. En

effet les phénomènes astrologiques (solstices, éclipses etc.) sont considérés comme

des  messages  divins  et  doivent  donc  être  traités  avec  respect  et  interprétés  en

fonction. 

Une question peut être posée : dans quel but l'institution politique Inca effectue des

célébrations  festives  dédiées  à  une  ou  des  divinités ?  Les  célébrations  festives

prennent en compte différents aspects de la vie du  Tawantinsuyu, c'est le cas des

croyances  et  des  formes  de  sacralisation  qui  en  découlent.  De  plus  elles  sont

empreintes  d'éléments  symboliques  et  de  différentes  sensibilités  esthétiques,  qui

vont  permettre  la  transmission de messages culturels.  De fait  les fêtes sont  une

source  de  socialisation  qui  renforce  les  fonctions  sociales,  en  consolidant  les

interactions entre les différents groupes et en permettant une manifestation encadrée

des tensions6. En effet elles sont le reflet des manifestations des hiérarchies internes

au sein de la société (diversion, solidarité, cohésion, compétition)7.  Toute fête est

caractérisée  par  la  présence  d'un  langage  rituel.  Avec  pour  le  peuple  une

Voir plus précisément : Rubinelli María Luisa,  Proyecto de Diccionario del Pensamiento Alternativo
II :  sincretismo,  CECIES  Pensamiento  Latinoamericano  y  Alternativo,  nc.  En  ligne :
http://www.cecies.org/articulo.asp?id=192 
5 Selon le TLFi en ethnologie l'acculturation représente les « Modifications qui se produisent dans un groupe

culturel [concernant la manière d'agir, de percevoir, de juger, de travailler, de penser, de parler] par suite du
contact permanent avec un groupe (généralement plus large) appartenant à une autre culture. »

Voir plus précisément : Bernúdez Luis Mujica, « Aculturación, Inculturación e interculturalidad : Los
supuestos en las relaciones entre ''unos'' y ''otros'' », Fénix  Revista de la Biblioteca Nacional del Perú, 2001-
2002,- 43-44, pp.55-78. 

Consultable en ligne : http://red.pucp.edu.pe/wp-content/uploads/biblioteca/Luis%20Mujica.pdf 
6 Cadène Cristophe, « Les grandes fêtes incas au Cuzco », IPEALT Universidad Toulouse -Le Mirail, revue

Caravelle, juin 1998, volume 70, pp.55-72. 

7 Ladero Quesada Miguel Ángel, Las fiestas en la cultura medieval, Areté éditeur, Espagne, 2004, p.12.

Master Études Romanes 2018-2019 p.9/114

http://red.pucp.edu.pe/wp-content/uploads/biblioteca/Luis%20Mujica.pdf
http://www.cecies.org/articulo.asp?id=192


communication orale et  visuelle qui  rend le rituel  accessible à tous.8 De plus les

cérémonies et  leurs usages sont  admis,  à  la  marge de la  vie  quotidienne.  Il  est

important de noter l'intégration d'aspects ludiques au sein de leur célébration (c'est à

dire de jeux, diversions, d'avoir une approche ludique, défilés, déguisements). Dans

les sociétés cela provoque un moment propice à l'explication du monde et à la place

de l'homme dans le cosmos. C'est ainsi qu'elles deviennent un fait marquant dans le

temps, car elles se retrouvent en relation avec le système économique mais aussi

avec la socialisation9 Elles ont un rapport direct à leur calendrier, avec la division

saisonnière de l'an, et cela quelle que soit la religion. En effet le cycle des saisons

influe directement sur le cycle agraire, ce qui confirme l'importance des phénomènes

astrologiques dans la vie des incas. Les fêtes peuvent  être à la fois de par leur

caractère, analysées via trois approches différentes. Pour commencer, elles peuvent

être  abordées  sous  l'angle  du  rituel  ou  de  la  cérémonie,  et  cela  va  impliquer

l'existence d'un modèle  de communication  formel  et  singulier  (comme l'existence

d'un métalangage et de codes symboliques).  Elles peuvent aussi être abordées du

point de vue ludique en impliquant une participation des agents, qui va être directe et

immédiate, débouchant le plus souvent sur une perte de contrôle, sur une catharsis

(comme fonction et/ou effet). Enfin les célébrations peuvent également faire passer

un  message  religieux,  historique  ou  politique  avec  un  fort  contenu  idéologique

(contenu et recréation). Il y a donc une perpétuelle interaction entre le sacré et le

profane  dans  les  fêtes10.  Car  leur  structure  le  permettent :  une  partie  va  être

consacrée au sacré, une autre au religieux et enfin à la festivité populaire profane11.

Ces différentes parties se retrouvent dans les récits des chroniqueurs traitant de l' Inti

Raymi,  ce qui met en exergue l'existence quelque peu universelle d'une structure

cérémonielle. 

La fête se  fait  dans des temps extérieurs  à ceux du travail,  mais  elle  n'est  pas

considérée comme un temps de loisir  superflu,  mais bien comme une réalisation

ludique (dans le sens où cela sort des obligations quotidiennes). Les fêtes créent

8 Ibid, pp.20-21.
9 Ibid,  introduction pp.9-10.
10 Godoy Cossío Ana, Canto Andino Y Teatralización De Las Fiestas Populares Y Religiosas, in Insúa Mariela

y Vinatea Recoba Martina : Teatro y Fiesta Popular  y Religiosa,  Congreso en Cusco, 4-7 de junio de 2012,

Biadig, GRISO-Universidad de Navarra, 2013, vol.20, pp.153.

11 Ladero Quesada Miguel Ángel, Las fiestas en la cultura medieval, op.cit., pp.9-10.

Master Études Romanes 2018-2019 p.10/114



donc des intervalles dans la vie sociale, elles se périodisent. Cela demande un effort

de la mémoire collective pour se le remémorer. Elles apparaissent comme un temps

de transition des travaux propres à chaque mois ou à chaque saison. Et permettent

d'ouvrir la vie des hommes à d'autres dimensions en suspendant « la racionalidad

del trabajo diario por la irracionalidad de lo lúdico »12 c'est à dire qu'elles permettent

de transgresser la réalité en prêtant attention aux messages cosmogoniques et en

évacuant les tensions amassées. Elles sont un élément de consolidation d'un ordre

social, mais permettent aussi d'avoir une vision sur les modifications de cet ordre

social en temps réels.

C'est d'ailleurs dans les représentations imagées de Guaman Poma que l'on retrouve

la figure de l'Inca en train de donner le premier coup de bêche13 au mois d'août (il le

définit comme le : « mes de romper tierras », avec le temps de labour ; « tiempo de

labransa »14), afin de marquer le début d'un nouveau cycle agraire et de mettre les

dieux de son côté avec son représentant sur terre. C'est l'analyse que propose C.

Cadène pour deux célébrations agricoles de l'année, celle du mois de mai et celle du

mois d'août15.  Ces deux festivités, appelées respectivement  Aymoray et  Yahuayra

ouvrent et clôturent le calendrier agricole, c'est ce qui donne du sens au rituel de

l'Inca. Pour la première qui est la fête des récoltes, plutôt en rapport avec la noblesse

(terres sacrées), on assistait à un premier labourage rituel des champs par l'Inca.

Pour la seconde, de caractère plus populaire et consacrée à la fête des labours et

des semailles, elle célèbre l'ouverture d'un nouveau cycle agricole, en demandant à

Viracocha  que  les  semailles  soient  productives.  La  terre  (figure  féminine  de  la

Pachamama) ne pouvait être productive que si elle était fécondée par les dieux eux-

mêmes, de sorte que l'Inca étant le représentant des dieux sur terre et un dieu lui-

même, il assurait le premier labour. 

Il n'est donc pas surprenant de constater que c'est une fête qui va marquer la fin des

récoltes et le début d'un nouveau cycle agraire, et que cette période revêt une réelle

12 Ibidem, pp.17-18.

13 Guaman Poma de Ayala Felipe,  Nueva crónica y buen gobierno, tome 29a/29b y 29c, édition de Jonh V.
Murra, Rolena Adorno et Jorge L. Urioste, éditeur Historia 16, Espagne, 1987 (~1615), folio 252 et 253.

14 Il convient de préciser que le terme labranza espagnol qui peut se traduire par labour, n'inclut pas le travail
d'animaux domestiques ni l'existence de charrues, mais se fait avec un outils spécifique appelé  chaquitaqlla
(sorte de bêche).

Voir :  Pease G. Y. Franklin,  Histoire des incas, traduit par Claude Mariani, Maisonneuve et Larose,
Wamani éditeur, Dijon, 1995, p.78.

15 Cadène C., « Les grandes fêtes incas au Cuzco », op.cit., pp.64-66.

Master Études Romanes 2018-2019 p.11/114



importance dans le calendrier inca. En effet l'Inti Raymi tombe dans une période qui

se situe après les récoltes, et donc qui marque un temps de repos pour la terre et

donc aussi pour les hommes. De fait, c'est avant de retourner travailler la terre, c'est

à dire avant de commencer un nouveau cycle agraire, que la fête a lieu, marquant

ainsi un temps de transition entre deux cycles. C'est un temps de renouveau où le

soutien du soleil va être demandé pour le nouveau cycle qui s'engage. C'est l'Inca

qui va demander directement à son père spirituel sa bénédiction (en effet l'Inca est

considéré comme le fils du Soleil -revendications des origines-) ce qui lui fait acquérir

le pouvoir politique nécessaire pour régner. La puissance de l'Inca est légitimée par

sa  force  militaire  (faits  d'armes  valeureux),  ainsi  que  par  sa  puissance  magico-

religieuse16. Le Soleil est considéré comme le supérieur hiérarchique de l'Inca, ce

dernier étant le représentant du soleil sur terre. Le soleil est le principe masculin de

l'univers, il éclaire et il réchauffe, faisant un passage dans le monde des morts vers

minuit.  Cette  interprétation  est  proposée  pour  une  analyse  sur  les  Indiens  du

Mexique, mais elle pourrait être une piste d'interprétation pour les Incas puisque des

éléments  cosmologiques comparables  dans les  deux cultures  peuvent  apparaître

chez ce chroniqueur17. Cet hommage rendu à une divinité en particulier (les cultes

pour les autres divinités demeurent mais il y a une prépondérance de celui du Soleil)

est révélateur d'un processus centralisateur, qui va rendre grâce au dieu auquel ils

sont redevables et va ainsi favoriser un modèle identitaire précis. Christophe Cadène

dans son article sur les fêtes incas, les considère comme une relation au sacré18. Ce

qui dans cette société théocratique19 va impliquer cinq aspects majeurs selon lui. Le

premier venant d'être abordé à propos de l'hommage, le second se centre sur la

quête des origines ce qui va impliquer la communion avec les modèles et repères

temporels.  La  nature  joue  toujours  un  rôle  prépondérant,  car  ses  manifestations

deviennent  des  périodes  clés  (dans  le  cas  présent  c'est  le  solstice  qui  nous

intéresse)20. Ensuite découle l'idée de périodicité déjà évoquée un peu plus haut, qui

16 Pease G. Y. Franklin, Histoire des incas, op.cit., p.75.
17 C'est un élément qui se retrouve chez le chroniqueur José de Acosta. En effet il va effectuer des ponts entre la

culture mexicaine et celle péruvienne qu'il traite parfois de pair dans ces chapitres. 
Stresser-Péan Guy, Le Soleil-Dieu et le Christ : la christiannisation des Indiens du Mexique, Recherches

Amériques Latines, l'Harmattan, 2005, p.401.
18 Cadène Cristophe, « Les grandes fêtes incas au Cuzco », op.cit., p.55.

19 Une société où le pouvoir est exercé par les ministres de la religion, c'est à dire où le pouvoir politique a une
assise d'ordre divin. 

20 Salinas  Meléndez  Fredy, Ciencia  y  tecnología  en  el  Inti  Raymi,  Facultad  de  Ciencias  Naturales  y

Master Études Romanes 2018-2019 p.12/114



est liée au cycle agricole et au calendrier. C'est en mois lunaires qu'est d'ailleurs

comptabilisé le temps et la répartition des saisons21, la Lune étant perçue comme la

soeur  et  l'épouse du Soleil  chez les  Incas. Le cinquième point  étant  le  moment

d'effervescence populaire  marqué par  des festivités  (danse,  chant,  beuverie),  qui

contrebalance la monotonie du culte antérieur. 

Si  l'on  ne  sait  pas  avec  précision  quand  la  fête  fut  mise  en  place  (elle  est

généralement attribuée à un des deux incas légendaires :  Manco Capac ou Inca

Yupanque)22.  On  peut  néanmoins  déduire  que  sa  célébration  vue  comme  fête

unificatrice du Tawantinsuyu cesse peu de temps après l'arrivée des Espagnols et la

capture d'Atahualpa (1532). En effet avec la mort de Huascar puis d'Atahualpa en

1533, on peut penser que la fête n'eut pas lieu toutes les années sur le territoire. On

trouve  par  la  suite  avec  Manco  Inca  une  survivance,  mais  la  christianisation  de

Paullo Inca en 1543 marquera sûrement la fin de la fête au moins au Cuzco 23. Il reste

la possibilité de survivances dans les localités isolées pour cause de l'impossibilité

d'un quadrillage du territoire par les autorités coloniales. 

L’intérêt d'un sujet tel que la fête de l'Inti Raymi, est de pouvoir travailler sur

différents  supports  selon  la  période  à  laquelle  on  s’intéresse.  En  effet  les

chroniqueurs  européens vont  raconter  selon  leur  vision,  les  us  et  coutumes des

autochtones, et orienter la lecture. Tandis que les textes protocolaires du XXe siècle

donnent des faits. Les Incas n'ayant pas de système d'écriture scriptural24, ce sont

les Espagnols lors de leur venue sur les terres sud-américaines qui vont décrire leurs

découvertes et leurs expéditions. Lors du mémoire de M1 il a put être abordé de

Matemáticas – UNFV (Universidad Nacional Federico Villarreal), an 2, vol.2, no.1, janvier-juin 2004 [en ligne]

21 Métaux Alfred, Les Incas, complément d'Abdón Yaranga Valderrama, éditeur Seuil, Points Hitsoire, France,
mai 1983, pp.107-119.

22 Vega Garcilaso de la, El Inca, Comentarios Reales : el origen de los Incas, édition de M.a Montserrat Marti
Brugueras, Bruguera, Espagne, 1968 (1609 Lisbonne), p.105 (livre I, chapitre XXI).

pour Manco Capac, et pour Inca Yupanque voir : 

Della Santa Elisabeth, Historia de los Incas : Indagaciones sobre algunos problemas discutidos, tomo
2 : la sucesión de los Incas, su número, sus títulos e insignias reales. La ley de sucesión real., cours enseigné à la
UNSA en 1968, édition de l'auteure, Arequipa, 1973.
23  Palomino Guzmán Luis et Vega Juan José, El Inti Raymi Inkaico : La Verdadera Historia De La Gran Fiesta

Del Sol, in BOLETÍN. Museo de Arqueología y Antropología (UNMSM), 2005, vol.6 (no.1), pp.37-71.

24 Sur  ce  sujet  voir  les  récentes  découvertes  de  Gary  Urton  et  de  Carrie  Brezine  sur  les  quipus incas :

http://khipukamayuq.fas.harvard.edu/  

Master Études Romanes 2018-2019 p.13/114

http://khipukamayuq.fas.harvard.edu/


façon succincte des pistes d'analyse et de compréhension des textes traitant de la

fête  de  l'Inti  Raymi.  Ce  qui  a  permis  entre  autre  d'apporter  deux  sources

iconographiques qui  sont  venues compléter  les supports écrits  des chroniqueurs.

Cette année j'ai pu avoir accès à un livre traitant spécifiquement de la fête, il m'a été

utile tant dans la vision générale qu'il donnait, que pour les pistes d'interprétation et

d'analyse qu'il proposait, de plus il a été utile pour toute la partie sur le XXe siècle et

la récupération de la fête par Cuzco25. Le but est de montrer ce qui est désormais en

jeu lors de sa célébration au XXe siècle, et de constater que les enjeux ont évolué par

rapport  au  temps des Incas,  mais  que différentes  sortes  de récupérations furent

faîtes au cours du temps.

Le sujet de recherche se retrouve donc rattaché au domaine de la littérature de par

l'étude de textes anciens, mais également au domaine civilisationnel avec l'époque

qui est traitée. Cependant en plus de l'aspect social et culturel qui vont entrer en

compte  lors  de  la  célébration,  il  faut  ajouter  pour  la  période  contemporaine  la

question  de  l'identité  et  l'aspect  touristique.  De  manière  générale  les  enjeux qui

l'entourent sont évidemment sociaux, mais aussi politiques et religieux, même si la

forme de ceux-ci varie selon les époques. Cette interdisciplinarité permet d'avoir une

vision  générale  des  différents  enjeux,  mais  peut  parfois  complexifier  les

interprétations.  L'objet  de  la  problématique  développée  est  de  visualiser  la

perduration ou la disparition de la fête, après son interdiction officielle en 1572 et

même dès l'invasion espagnole où elle semble avoir disparu en tant qu'entité festive

d'une société (même si cependant les Incas de Vilcabamba auraient pu la perpétuer

et toute impunité de la part des Espagnols). On abordera aussi la récupération de

l'Inti Raymi et sa mise en scène, cette fois-ci d'après la chronique de Garcilaso de la

Vega.

Ainsi la problématique pourrait être,

Quelles sont les perceptions attachées à la fête inca dite de l' Inti Raymi et comment

ses valeurs ont elles évoluées de l'arrivée des Espagnols sur le territoire péruvien

jusqu'au XXIe siècle ?

25 Municipalidad  del  Qosqo,  EMUFEQ  (Empresa  Municipal  de  Festejos,  Actividades  Recreacionales  y
Turísticas del Qosqo), Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, Banco Continental, Arequipa, 11/06/1994.

Master Études Romanes 2018-2019 p.14/114



Dans  un  premier  temps  je  vais  m'intéresser  à  des  sources  primaires  qui

abordent la fête de l'Inti Raymi dans leurs récits, puis dans un second temps seront

abordées  les  différentes  récupérations  religieuses  qui  ont  pu  être  faites  dans  le

temps, et enfin étudier la récupération littéraire et politique effectuée au cours du XXe

et XXIe siècle.

Master Études Romanes 2018-2019 p.15/114



I. Récits sur la période

préhispanique

Master Études Romanes 2018-2019 p.16/114



C'est dans le cadre méthodologique sus-dit que vont être abordés des récits

d'autres chroniqueurs, qui vont s'ajouter à ceux du précédent mémoire afin de voir

les visions des auteurs, ce qui va permettre de confronter les éléments et d'étayer le

corpus  des  auteurs  s'étant  intéressés  à  l'Inti  Raymi dans  leur  description  du

Tawantinsuyu. Le premier auteur qui va être abordé est José de Acosta, puis viendra

ensuite Bernabé Cobo, suivi de Sarmiento de Gamboa. Seront abordés des textes

des chroniqueurs Cieza de León et Polo de Ondegardo, qui par une analyse textuelle

permettront d'ouvrir des pistes de réflexion et d'interprétation26.

1. José de Acosta 

José de Acosta est un jésuite espagnol du XVIe siècle, il fait partie des premières

missions envoyées au Pérou par les jésuites (il  restera sur le territoire de 1572 à

1586 environ). Fondateur de nombreux collèges (supérieur provincial des Jésuites),

comme par exemple celui d'Arequipa, de Potosí et de La Paz, malgré la contestation

de la position territoriale des jésuites par le vice-roi d'alors Francisco de Toledo. Lors

du  IIIe Concile  de  Lima  en  1583,  il  va  montrer  la  nécessité  de  propager  un

catéchisme  en  langues  originelles  (quechua  et  aymara),  et  va  ainsi  diriger

l'élaboration du Bréviaire Trilingue27.  Il  écrira entre autres :  De Natura Novi  Orbis

(1588), et Historia natural y moral de las Indias (1589) qui furent publiés à son retour

en  Espagne.  C'est  le  livre  Historia  natural  y  moral  de  las  Indias28 qui  est  ici

particulièrement  intéressant  pour  notre  étude,  car  Acosta  a  pu  observer  les

coutumes, les rites et croyances des populations des actuels Pérou et Mexique (vice-

royaume de la Nouvelle-Espagne) et les retranscrire. 

Il est important avant d'aborder les caractéristiques du sujet de recherche, de

replacer le chapitre qui nous intéresse dans l'économie totale de l’œuvre. Ainsi dans

26 Lors du mémoire de M1 différents auteurs furent abordés, Guaman Poma de Ayala avec  Nueva crónica y
buen gobierno (~1615), Cristóbal de Molina Relación de las fábulas y de los ritos de los incas (~1575), Juan
de Betanzos Suma y narración de los incas (~1551) et Garcilaso de la Vega Comentarios Reales (1609), avec
l'apport de Martín de Murúa Histoira general del Perú (~1616). 

27 Utilisé pour l'enseignement  catéchistique des  Indiens,  il  est  écrit  en trois  langues qui sont  l'espagnol,  le
quechua et l'aymara. C'est un ouvrage de lutte contre l’idolâtrie. 

28 Acosta José de, Historia natural y moral de las Indias, Fondo de cultura económica, México, 2006 (1589).

Master Études Romanes 2018-2019 p.17/114



le « prólogo a los libros siguientes29» Acosta explique de manière claire le récit qui va

suivre : « se tratará […] de las costumbres y hechos de los indios » et s'applique à

baliser les informations. Les informations écrites furent choisies parmi celles dignes

d'être connues et exprimées :

« se dirá de ellos lo que pareciere digno de relación, y porque el intento  de esta historia
no es sólo dar noticia de lo que en las Indias pasa, sino enderezar esa noticia al fruto que
se puede sacar del conocimento de tales cosas, que es ayudar aquellas gentes para su
salvación y glorificar al Creador y Redentor 30»

Le roi donne licence à l'auteur pour une durée de dix ans pour qu'il vende et imprime

son texte (à partir du 24/05/1589)31. Acosta dédicace son ouvrage à l'infante Isabelle

Clara Eugénie d'Autriche « Habiéndome la Majestad del Rey Nuestro Señor, dado

licencia de ofrecer a V.A. esta pequeña obra32». Son œuvre apparaît alors comme

une source d'information sur les us et coutumes des populations de ces nouvelles

terres, et sur le processus d'évangélisation. Mais l'auteur inclus aussi des conseils et

des pistes de réflexion sur la politique administrative et religieuse à apporter : « la

razón dicta seguirse el tratar de los hombres que habitan el Nuevo Orbe 33». C'est

ensuite dans le cinquième livre, que l'auteur va s'intéresser à l'aspect culturel des

indigènes  comme  il  l'indique :  « primero  se  dirá  lo  que  toca  a  su  religión,  o

superstición y ritos, e idolatrías y sacrificios34». Il ajoute cependant qu'à la lumière

des civilisations grecques et romaines, les rites et coutumes indigènes du nouveau

monde  furent  égaux  voir  moins  païens  que  ne  le  furent  ceux  des  civilisations

européennes : 

« Si alguno se maravillare de algunos ritos y costumbres de indios, y los despreciare por
insipientes y necios, o los detestare por inhumanos y diabólicos, mire en los griegos y
romanos que mandaron el mundo, se hallan o los mismos u otros semejantes, y a veces
peores [...]35»

Mais  comme pour  toute  civilisation,  des  éléments  significatifs  de  par  leur  intérêt

peuvent exister : « también se toparon en éstos [del Nuevo Orbe], cosas dignas de

memoria36».  Cependant  il  conclut  de  manière  catégorique  son  prologue,  laissant

29 Acosta José de, Historia natural y moral de las Indias, Fondo de cultura económica, México, 2006 (1589),
pp.241-242 (livre IV, chap.3).

30 Ibid., p.241 (livre IV, chap.3).
31 Ibid, pp.3-4.
32 Ibid., pp.9-10.
33 Ibid., p.241 (livre IV, chap.3).
34 Ibid., p.241 (livre IV, chap.3).
35 Ibid., p.242 (livre IV, chap.3).
36 Ibidem, crochets personnels.

Master Études Romanes 2018-2019 p.18/114



transparaître  son  opinion :  « como  de  gente  bárbaras  que  fuera  de  la  luz

sobrenatural,  les  faltó  también  la  filosofía  y  doctrina  natural.37». Cet  argument  à

propos du droit naturel se définit en relation directe avec la notion de raison de l'être

humain. Rodolfo de Roux38 définit ce droit naturel comme les normes qui régissent

l'agissement moral et qui peuvent découler des exigences de la nature humaine (la

raison est donc au centre de tout). C'est ainsi que toute pratique religieuse différente

du  christianisme  est  considérée  comme  idolâtrie.  Ce  qui  amène  à  la  notion  de

juridiction  naturelle,  où  la  destruction  des  idoles  et  l’interdiction  des  rites  païens

apparaissent comme un droit et un devoir, l’idolâtrie étant une pratique contre-nature.

C'est ce que l'on retrouve dans la loi du 16 juin 1523 (promulguée dans un premier

temps  pour  la  Nouvelle  Espagne  et  les  Caraïbes)  où  apparaît  un  devoir  de

destruction des idoles ce qui va fragiliser les rites indigènes39 : 

« Que se derriben, y quiten los ídolos, y prohiba á los indios comer carne humana.

Ordenamos y mandamos á nuestros vireyes, audiencias y gobernadores de las Indias, que
en todas quellas provincias hagan derribar y derriben, quitar y quiten los ídolos, ares y
adoratorios de la gentilidad, y sus sacrificios ; y prohiban espresamente con graves penas
à los indios idolatrar […], y haciendo lo contrario, los castiguen con mucho rigor. 40»

Dans ce contexte le chroniqueur va aborder au sein du chapitre quatre du livre cinq,

les idolâtries qui sont en relation avec des éléments de la nature41.  Les idolâtries

ayant trait au culte rendu à des idoles ou à des créatures adorées comme la divinité

même, le culte rendu à des astres visibles apparaît dès lors comme une atteinte à la

vision du Dieu chrétien invisible mais représenté sur la croix lors des cérémonies

religieuses (néanmoins à l'inverse on peut citer le cantique des créatures de François

d'Assise au XIIIe siècle et plus précisement sa prière à frère soleil qu'il remercie pour

sa lumière qui éclaire la terre42). Acosta présentera de cette manière les dieux des

37 Ibid., p.242 (livre IV, chap.3).
38 Roux Rodolfo de, Cómo se legitima una conquista : Fe y derecho en la conquista española de América ,

édition Nueva América, Bogota, 1998, p.55.
39 Roux Rodolfo de, Cómo se legitima una conquista [...], op.cit., pp. 74-76,

et  Duviols  Pierre,  La  lutte  contre  les  religions  autochtones  dans  le  Pérou  colonial,  Presses
Universitaires du Mirail, collection bespérides amérique, France, 2008, p.53.
40 Recopilación de leyes de los reinos de las Indias mandadas imprimir y publicar por la Magestad Católica el

rey Don Carlos II, Boix éditeurs, Madrid, 1841, tome 1, livre I, loi VII.
41 Acosta José de, Historia natural y moral de las Indias, 2006, op.cit., livre V, chapitre 4, p. 247.
42 Pour approfondir l'analyse voir l'article :  Eder Thomas, Gauster-Glaubauf Jeanne, « Le Cantique de frère
soleil (François d'Assise). Relecture et réécriture par Reinhard Priessnitz dans son poème herbst (automne) »,
Savoirs et clinique, 2007/1 (n° 8), p.117-126.

Disponible en ligne : https://www.cairn.info/revue-savoirs-et-cliniques-2007-1-page-117.htm   

Master Études Romanes 2018-2019 p.19/114

https://www.cairn.info/revue-savoirs-et-cliniques-2007-1-page-117.htm


Indiens : « Después del Viraqocha o supremo Dios, fue y es en los infieles el que

más comúnmente venerran y adoran, el sol [...]43». Le soleil apparaît donc comme

une entité visible qui amène la chaleur et permet avec sa lumière l'activité agricole,

d'où sa nécessité et la place de choix qui lui est accordée dans la vie religieuse des

Indiens au quotidien. Les sacrifices qui lui sont faits, marquent son omniprésence et

puissance dans la représentation cosmologique inca : « Y en el Cuzco, que era la

corte y metrópoli, se le sacrificaban también niños como al sol.44», avec notamment

les sacrifices d'enfants faits en son honneur.  Un parallèle est  fait  avec la culture

mexicaine  tout  le  long  de  l’œuvre  d'Acosta,  ici  il  indique  à  propos  du  panthéon

mexicain : 

« Los mexicanos cuasi por la misma forma, después del supremo Dios adoraban al sol, y
así a Hernando Cortés, como él refiere en una carta al Emperador Carlos Quinto,  le
llamaban Hijo del Sol, por la presteza y vigor con que rodeaba la tierra.45» 

Pour poursuivre au sujet  des rites dédiés au soleil,  on peut noter dans le même

chapitre, les gestes protocolaires qui apparaissent lors d'une cérémonie religieuse ou

lors  d'offrandes au quotidien.  Cela  s'apparente  à  une libation,  afin  de  demander

clémence ou bienveillance à  un dieu  ou à  une  huaca :  « Eran estas  ofrendas o

sacrificios  para  alcanzar  buenos  temporales  o  salud,  o  librarse  de  peligros  y

males.46». Il dit à propos du processus en lien avec l'offrande : 

« Porque el modo de hacerle oración al Viraqocha y al sol, y a las estrellas y a las demás
guacas o ídolos, era abrir las manos y hacer cierto sonido con los labios con quien besa, y
pedir lo que cada uno quería, y ofrecerle sacrificio.47»

C'est dans ce contexte que l'auteur note l’existence de trois sortes ''d'objets'' offerts

en sacrifices : « A tres géneros de sacrificios podemos reducir todos los que usan

estos infieles : unos de cosas insensibles ; otros de animales y otros de hombres.48».

Ce qu'il nomme choses insensibles sont les offrandes de la vie quotidienne, alors

que les lamas sont déjà dédiés à une cause particulière pour la communauté ou

l'État.  Les  sacrifices  humains  restant  réservés  à  de  grands  événements  ou

bouleversements dans la vie de l'État. Quelques lignes plus loin dans la chronique on

trouve donc explicités les objets insensibles offerts en sacrifice : 

43 Acosta José de, Historia natural y moral de las Indias, 2006, op.cit, p.247 (livre V, chap.4).
44 Ibid, p.247 (livre V, chap.4).
45 Ibid, p.248 (livre V, chap.4).
46 Ibid, p.276 (livre V, chap.18).
47 Ibid, p.249 (livre V, chap.4).
48 Acosta José de, op.cit., livre V, chapitre 18, p.275.

Master Études Romanes 2018-2019 p.20/114



« En el Pirú usaron sacrificar coca, que es una yerba de mucho estimar, y maíz, que es su
trigo, y plumas de colores y chaquira, que ellos llaman mollo, y conchas de la mar, y a
veces oro y plata [...]49»

Ces précisions sur les offrandes d'une cérémonie religieuse permettent de les lier

directement  à  celles  faites  durant  la  fête  de  l'Inti  Raymi.  On retrouve alors  « se

sacrificaban cien carneros guanacos 50» dans le chapitre qui lui est consacré51.

José de Acosta prend alors un chapitre entier pour traiter des fêtes qui se

déroulaient dans la ville de Cuzco52. C'est dans le septième mois que nous trouvons

la présence de la fête de l'Inti Raymi (lorsque le début de l'année Inca est considéré

être en décembre)53. Le calendrier annuel étant basé sur celui de l'Espagne54 cela

correspond au mois  de juin :  « El  séptimo mes,  que responde a junio,  se  llama

Aucaycuzqui Intiraymi55». On remarque que le nom du mois va porter le nom de la

fête principale qui s'y déroule. Cela montre bien que le mois de juin est défini par

celle-ci qui va le traverser temporellement (ce qui pose la question de la durée de la

fête).  C'est aussi le cas dans les chroniques de Garcilaso de la Vega56,  Juan de

Betanzos57 et  Cristóbal  de Molina58.  Acosta note d'ailleurs le nom de la fête  tout

attaché.  Il  va  mentionner  que  chaque  mois  contenait  une  fête  qu'il  qualifie

d'ordinaire : « De las fiestas ordinarias se ha de entender que en cada uno de los

doce meses del año, hacían fiesta y sacrificio diferente59». Cela est aussi commun à

Molina :  [folio 7 recto] « las fiestas de los raymes, que son las de los meses del

49 Ibid, pp.275-276 (livre V, chap.18).
50 Acosta José de, op.cit., livre V, chapitre XXVIII, p.301.
51 Le nombre de cent est commun aussi à l'auteur Martín de Murúa : « sacrificaban cien carneros huacanos».

Voir : Martín de Murúa, Historia general de Perú, édition de Manuel Ballesteros, historia 16, Espagne,
1987 (1616), livre II, chapitre 38, p.451.

Cependant, Acosta publie en 1589 tandis que l’œuvre de Murúa date de 1616, de fait ce dernier se serait
inspiré de donnée d'autres chroniqueurs pour bâtir son récit. 
52 Acosta José de, op.cit., livre V, chapitre XXVIII « De algunas fiestas que usaron los del Cuzco, y cómo el

demonio quisó también imitar el misterio de la Santa Trinidad ».
53 Palomino Guzmán Luis et Vega Juan José, El Inti Raymi Inkaico : La Verdadera Historia De La Gran Fiesta

Del Sol, in BOLETÍN. Museo de Arqueología y Antropología (UNMSM), 2005, vol.6 (no.1), pp.37-71, sous-
partie « Pasado el solsticio de junio ». 

54 En effet les Espagnols ont interpreté le calendrier Inca en fonction de leurs propres connaissances sur le sujet,
c'est à dire avec leurs références civilisationnelles. 

55 Acosta José de, op.cit., livre V, chapitre XXVIII, p. 301.
56 Vega Garcilaso de la, El Inca, Comentarios Reales : el origen de los Incas, édition de M.a Montserrat Marti

Brugueras, éditeur Bruguera, Espagne, 1968 (1609 Lisbonne).
57 Betanzos Juan de,  Suma y narración de los incas, édition de Maria del Carmen Martin Rubio, collection

Cronicas y Memorias, éditeur Polifemo, Madrid, 12 novembre 2004 (~1551).
58 Cristobal de Molina,  Relación de la fábulas y de los ritos de los incas, édition  de P.Jimenez del Campo,

Parescos y australes, Vervuert iberoamericana, 2010 (~1575).
59 Acosta José de, op.cit., livre V, chapitre XXVIII, p.299.

Master Études Romanes 2018-2019 p.21/114



año60». Cette séparation des fêtes entre celles ordinaires et celles extraordinaires se

retrouve dans les travaux sur les fêtes incas dans la ville de Cuzco de C. Cadène. Il

va les définir  comme celles faisant partie intégrante du calendrier inca, et qui se

répètent donc à chaque nouveau cycle61. Cette fête est définie comme étant celle

dédiée au soleil : « decían que ésta era la fiesta del sol62» nous explique Acosta.

L'utilisation  de  l'article  défini  /la/  emphatise  le  fait  qu'elle  soit  la  principale  et/ou

l'unique,  ce qui  est  appuyé par  l’adjectif  démonstratif  « ésta ».  L'emploi  du verbe

decir à la troisième personne du pluriel permet de déclarer le caractère indigène des

informateurs de cette source.

Pour ce qui est du mois, il le caractérise comme celui de la confection de statuettes

faites avec les rameaux de quinoa, aliment à la base de l’alimentation andine. Cette

symbolique  montre  l'importance  des  récoltes  pour  les  populations  indigènes :

« hacían gran suma de estatuas de leña labrada de quinua, todas vestidas de ropas

ricas63». De plus juin avait une danse propre, le « Cayo » nous dit le chroniqueur.

Cette dernière s'incluant dans une célébration bien plus grande qui est la fête de l'Inti

Raymi. Ce moment festif correspondrait donc à la fête populaire effectuée après la

célébration religieuse. Acosta parle des célébrations comme d'un moment joyeux et

où  diverses  strates  de  la  société  sont  représentées.  Cela  se  note  lorsqu'il  dit

« venían los indios muy embijados y los señores con unas patenillas de oro64».

Des compléments d'informations peuvent être trouvés dans la description du Capac

Raymi65 (célébration de l'intronisation des jeunes Incas à la  caste marquant  leur

passage à l'âge adulte, moment des semailles, et occasion de rendre un culte au

Soleil et à l'Inca) que fait l'auteur. Comme pour la fête du soleil, des sacrifices sont

faits, des offrandes d'objets inertes également, et l'on retrouve ce lien à la terre avec

la matière naturelle qui est le bois.  « En esta fiesta se ofrecían grande suma de

carneros y corderos en sacrificio, y se quemaban con leña labrada y olorosa, y traían

carneros,  oro  y  plata  [...] ».  De plus  on trouve l'existence du chiffre  trois  « y  se

ponían las tres estatuas del sol y las tres del trueno, padre, e hijo y hermano », qui

60 Cristóbal de Molina, Relación de la fábulas y de los ritos de los incas, op.cit., folio 7 recto, p.48.
61 Cadène Cristophe, « Les grandes fêtes incas au Cuzco », op.cit, p.56.
62 Acosta José de, op.cit., livre V, chapitre XXVIII, p.301.
63 Ibidem.
64 Ibid. p.301 (livre V, chap.XXVIII).
65 Ibid, p.300 (livre V, chap.XXVIII).

Master Études Romanes 2018-2019 p.22/114



ne serait pas sans rappeler le lien à la Trinité chrétienne. On retrouve d'ailleurs un

commentaire à ce propos quelques lignes plus loin : « Y cierto es de notar que en su

modo,  el  demonio  haya  también  en  la  idolatría  introducido  trinidad,  porque  […]

quiere  decir  el  padre  y  señor  sol,  el  hijo  sol,  el  hermano  sol », il  assimile  la

symbolique du chiffre trois comme une manœuvre du démon pour faire croire aux

idolâtres qu'ils sont dans le bon. Autre élément intéressant que l'on retrouve dans la

description d'une autre fête (cette dernière est une fête extraordinaire), la présence

d'une forme de jeûne avant les cérémonies : 

« En el Pirú, para la fiesta del Itú, que era grande, ayunaba toda la gente dos días, en los
cuales no llegaban a mujeres ni comían cosa con sal, ni ají, ni bebían chicha, y este modo
de ayunar usaban mucho.66»

Élément qui était aussi commun à la chronique de Garcilaso entre autre. 

Acosta met en relation cette  fête de l'Inti  Raymi  qualifiée de païenne avec celle

chrétienne du Corpus Christi, comme pour ne pas choquer le lecteur et lui montrer

les concordances entre les deux cérémonies il  va utiliser  la  formule :  « Hase de

advertir que67», comme une mise en garde aux arguments qui vont suivre. En effet la

fête inca tombe à la même période que la fête chrétienne, qui est elle aussi au mois

de  juin  la  plupart  du  temps  :  « esta  fiesta  cae  cuasi  al  mismo  tiempo  que  los

cristianos  hacemos  la  solemnidad  del  Corpus  Christi 68».  Il  va  ensuite  utiliser  la

conjonction  de  coordination  « y »  pour  appondre le  second  élément  de

ressemblance : « y que en algunas cosas tiene alguna apariencia de semejanza 69».

On remarque la double répétition de ''alguna'', qui serait une reconnaissance explicite

de  l'auteur  de  ses  ressemblances  mais  en  nuançant  le  nombre  d'éléments

identiques. Cette ressemblance serait dans les éléments qui composent le rite mais

aussi dans l'apparence même de la célébration. Néanmoins cet adjectif indéfini rend

compte  d'un  nombre  peu  élevé  ou  faible  d'éléments.  Il  nuance  donc  les

ressemblances, mais il pointe du doigt des similitudes qui pourraient rapprocher les

cultures et permettre une acculturation et une meilleure compréhension de la part

des colons Espagnols. 

66 Ibid, pp.274-275 (livre V, cap. XVII).
67 Ibid, p.301 (livre V, chap. XXVIII).
68 Ibidem.
69 Ibidem.

Master Études Romanes 2018-2019 p.23/114



On trouve ainsi des traces d'un syncrétisme, élément justifiable avec la structure et

l'utilisation  du  verbe  ''parecer'' :  « que  parecen  celebrar ».  Acosta  fait  un

rapprochement entre la fête chrétienne du Corpus Christi et la fête de l'Inti Raymi70. 

Il va faire une référence aux danses, aux représentations et aux chants qui

sont communes aux deux cérémonies. De plus il ajoute à la fin, qu'une acceptation

volontaire (ou feinte) de la religion chrétienne par les Indiens se réalise, de par ce

rapprochement entre les deux fêtes. Il en réfère au temps de l'action en justifiant la

confusion qui s'opère entre les deux fêtes, car le Corpus Christi se retrouve assimilé

à l'Intiraymi, ce qui de la vision d'un chrétien met en conflit le sacré chrétien et le

profane indien. Il va aussi avertir le lecteur que les Indiens dissimulent des cultes

anciens dans les fêtes chrétiennes, comme il explique pour la fête de l'Ytu71 et le

Corpus Christi : 

« esta fiesta del ytu la hacen disimuladamente hoy día en las danzas del Corpus Christi,
haciendo  las  danzas  del  llamallama  y  de  guacón,  y  otras  conforme  a  su  ceremonia
antigua, en lo cual se debe mirar mucho.72 »

Cette  mise  en  garde  destinée  aux  autorités  politiques  et  ecclésiastiques,  met

néanmoins en exergue le fait qu'une adaptation des rites et des coutumes s'opère

chez les populations. Ce qui  est le reflet  de l'acculturation,  avec les créations et

adaptations que produisent le contact entre les deux cultures. Mais on pourrait aussi

percevoir  cette  volonté  de  cacher  les  éléments  de  la  culture  Indienne  dans  la

nouvelle culture européenne comme un certain refus de l'acculturation73. 

Il est important de mentionner qu'Acosta consacre un chapitre74 à la fête du

dieu « Vitzilipuztli » (Huitzilopochtli), qui semble tomber au même moment que la fête

chrétienne du  Corpus Christi. Tout comme l'Inti Raymi, l'auteur prend le temps de

70 Ce point sera développé par la suite, cf Infra, pp.61-63.
71 LAIME AJACOPA Teofil, Diccionario bilingüe castellano/ quechua y quechua/ castellano, Bolivia, janvier

2007, p.33. En ligne : http://futatraw.ourproject.org/descargas/DicQuechuaBolivia.pdf (juin 2019)
écrit “Itu” pour “Ituwa” : invocation des dieux pour éloigner les maladies et les maux. 
Cependant,  Fiorani  Agustina et  Franco  Francisco, "Una  Aproximación  Teórica  a  La  Dominación

Simbólica  a  Partir  Del  Corpus  Christi  Colonial  Cuzqueño  (siglo  XVII)",  Artificios Revista  colombiana  de
estudiantes de historia. Num. 5. Août 2016, p.110, parlent de Ytu comme étant une cérémonie dissimulée dans le
Corpus Christi. 
72 Acosta José de, op.cit., p.303 (livre V, chap. XXVIII).
73 Wachtel Nathan,  La vision des vaincus : les Indiens du Pérou devant la Conquête espagnole, 1530-1570,

Gallimard, France, 1971, pp.239-241.
74 Acosta, op.cit., libro V, Cap. XXIV « De la manera con que el demonio procuró en México, remedar la fiesta

de Corpus Christi, y comunión que usa la santa Iglesia » , p.287-290.

Master Études Romanes 2018-2019 p.24/114

http://futatraw.ourproject.org/descargas/DicQuechuaBolivia.pdf


décrire la fête mexicaine. Il serait ainsi possible de voir chez Acosta une focalisation

sur les pièges du démon qui trompe les Indiens d'Amérique en imitant des éléments

d'une des principales fêtes chrétiennes. 

On trouve également dans le chapitre XIV du livre V, toujours en relation avec la

Nouvelle Espagne, le récit des cultes se faisant à différents moments de la journée

en relation avec le soleil, ce qui en étant transposé au cérémoniel inca montre que

les cérémonies se faisaient selon un rituel organisé et ritualisé : 

« Los sacerdotes de Vitzilipuztli75 sucedían por linajes de ciertos barrios diputados a esto.
Los  sacerdotes  de  otros  ídolos  eran  por  elección  u  ofrecimiento  desde  su  niñez  al
templo76». 

On remarque donc un lien entre la composition aztèque et celle inca dans la vie des

représentants  religieux.  Ainsi  comme lors  de  la  fête  Inca  ils  sont  présents,  et  y

participent.  On  trouve  aussi  le  culte  aux  idoles  qui  est  rendu  avec  l'utilisation

d'encens : 

« incenciar a los ídolos, lo cual se hacía cuatro veces cada día natural : la primera en
amaneciendo ; la segunda al medio día ; la tercera a puesta del sol ; la cuarta a media
noche.77» 

La séparation de la journée marque le pas aux différents états d'éclairement du soleil

sur  terre.  Son  lever  est  célébré,  c'est  ce  que  l'on  retrouve  notamment  dans  la

chronique de Garcilaso de la Vega78. Puis le moment où il est au zénith permet de

montrer toute sa puissance (dans certaines civilisations comme par exemple pour les

Aztèques il  est  aussi  le  dieu  de  la  guerre,  ce  moment  revêt  alors  d'autant  plus

d'importance).  Ensuite son coucher renvoie à d'autres hommages afin de le faire

revenir le lendemain, en effet il va passer dans le monde des morts pendant la nuit,

d'où l'assimilation de la lumière aux êtres vivants. La quatrième célébration pourrait

être  comprise  comme  le  moment  où  l'on  demande  son  retour  pour  qu'il  diffuse

lumière et  chaleur  (au moment  du  nadir).  Le fait  d'effectuer  un  culte  chaque six

heures environs permet de demander la bienveillance des idoles et de leur rendre

hommage79. On retrouve aussi l'abstinence et la pénitence.

75 Écrit aussi Huitzilopochtli est le dieu Aztèque de la guerre et le dieu du soleil, il est aussi le patron de la ville
de Tenochtitlán.

76 Acosta, op.cit., p.268.
77 Ibid.
78 Vega Garcilaso de la (el Inca), Comentarios reales de los incas, op.citt., p.355 (livre sept, chap. XXI).
79 La religion inca est tournée vers le culte des ancêtres et des huacas, mais aussi des astres comme c'est le cas

avec le culte du soleil par exemple. Ainsi l'intihuatana que l'on trouve au Machu Picchu est un observatoire

Master Études Romanes 2018-2019 p.25/114



Ainsi, la place du soleil dans le ciel a aussi un impact dans l'évolution des fêtes et

dans leur progression, et les offrandes acquièrent une signification singulière quand

elles  se  trouvent  dans  les  conditions  rituelles.  Le  chroniqueur  va  décrire  les

différentes fêtes qui jalonnent la vie sociale des populations autochtones, en prenant

le temps de développer les fêtes qui ont de l'importance à ses yeux. Ainsi pour les

Incas, il  décrit  pour chaque mois ce qui  s'y passe80 au niveau célébrations et/ou

sacrifices. 

solaire qui permet de déterminer les équinoxes et les solstices, mais il aurait aussi servi à la célébration de
sacrifices, notamment dans le culte des morts. 

Voir :  Nippgen  J.,  Analyse  des  principales  communications  intéressant  l'Anthropologie  faites  au
Congrès des Américanistes (Session de Vienne, 9-14 septembre 1908). In:  Bulletins et Mémoires de la Société
d'anthropologie de Paris, VI° Série. Tome 1, 1910, communication du Dr. Man Uhle (Lima), pp.419-420.  
80 Acosta José de, op.cit., livre V, chapitre XXVIII.

Master Études Romanes 2018-2019 p.26/114



2. Bernabé Cobo

Bernabé Cobo est  un  religieux espagnol  (XVI-XVIIe  siècle)  appartenant  à  l'ordre

jésuite,  qui  parallèlement  à  ses  activités  religieuses  se  consacrera  également  à

l'administration d'établissements scolaires. C'est en Nouvelle Espagne, où il demeura

plus de dix ans, qu'il  va élaborer son œuvre  Historia del  Nuevo Mundo81,  qui  se

centre spécifiquement sur  les sciences naturelles et  surtout  la  botanique82.  Il  est

d'ailleurs le découvreur de la quinine de par sa description de l'herbe des jésuites

connue par la suite pour guérir des fièvres. Son travail de collectage et d'élaboration

d'un  répertoire  des  espèces  animales  et  des  espèces  végétales,  lui  permet  de

mentionner précisément dans les rites incas les éléments utilisés, comme les plumes

par exemple, et ainsi d'octroyer une symbolique et une signification à leur utilisation

dans les  rites,  comme sur  la  tenue  des  incas.  Il  fera  aussi  une  description  des

coutumes sociales et des usages des peuples rencontrés,  qui  permettront  par la

suite  une meilleure connaissance des populations  originelles d'avant  la  conquête

espagnole. Les chapitres qui nous intéressent pour voir la description de la fête se

trouvent dans le livre douze83 et treize84 du tome III de Bernabé Cobo.

On va ainsi s'intéresser dans un premier temps à la présentation de l'année

qui est faite par l'auteur afin de voir comment il  inclut les fêtes dans le cycle des

saisons et dans la temporalité inca. Ainsi il présentera dès le début de son chapitre

l'importance de la cosmologie dans la comptabilité du temps : 

« y con algún cuidado y admiración observe y note su continuo y uniforme curso ; y como
las revoluciones del Sol y Luna sean más claras y comunes á todos, déllas más que los
otros planetas y orbes celetes, han echado mano todas las nacionalidades para ordenar
los tiempos. 85»

C'est  ainsi  que  l'on  va  petit  à  petit  s'intéresser  à  l'importance  des  mouvements

cosmologiques dans la vie des populations indigènes. Cobo à ce propos fait  des

81 Cobo Bernabé,  Historia del Nuevo Mundo, édition de Marcos Jiménez de la Espada, Sociedad Bibliofilos
Andaluces, Tome III, Séville, 1892 (1653).

82 Le manuscrit restera inédit jusqu'à sa publication en 1890.
83 Cobo Bernabé, Historia del Nuevo Mundo, 1892, op.cit., chapitre XXXVII, pp. 292-298 du livre ou pp.288-

294 du format numérique.
84 Cobo Bernabé, Historia del Nuevo Mundo, Biblioteca de Autores Espanoles, éditions Atlas, tomes 91 et 92,

Madrid, 1964 (1653), chapitre XXVIII, pp.203- 204.
85 Cobo Bernabé, Historia del Nuevo Mundo, 1892, op.cit., chap XXXVII, p.292 du livre ou p.288 numérique.

Master Études Romanes 2018-2019 p.27/114



remarques qui permettent de clarifier les informations détenues :

 « Conocieron nuestro año solar por la observancia de los Solsticios, y empezábanlo por
el Solsticio estival desde el hemisferio antártico, que es é los 23 días de Diciembre [...] 86».

On peut donc voir que les cycles mensuels se basent sur l'étude des astres. De plus

Cobo situe le début de l'année inca lors du solstice d'été dans l'hémisphère sud, c'est

à dire à la fin du mois de décembre en se basant sur notre séparation mensuelle

actuelle. Il  poursuivra d'ailleurs son explication en indiquant l'utilisation des piliers

autours de Cuzco pour voir le passage du temps dans la journée et par rapport au

cycle des saisons, piliers alors appelés  Sucanca. Il dira d'ailleurs à propos de ces

derniers et de leur relation au Soleil qui était l'un des astres adorés par les incas : 

« cada uno en el paraje que llegaba el Sol aquel mes ; los cuales pilares todos juntos se
decían Sucanca y eran adoratorios principales á quien ofrecían sacrificios al tiempo que á
los demás. 87»

Pour ce qui est des mois de l'année, le chroniqueur indique que le calendrier inca

était lunaire, le mois portait le nom de la lune : « Componíanlo de doce meses, y

éstos estaban por lunas, y así llaman con un mismo nombre al mes y á la Luna, que

en la lengua quichua ó del Cuzco Quilla, y en la aymará Pacsi. 88». Ainsi la lune est

montrée  comme  un  acteur  de  l'élaboration  cyclique  (apparition,  croissance,

décroissance, disparition) pour la société indigène89.

Il va par la suite préciser que chaque mois porte le nom de l’élément significatif qui le

compose, que tous les mois sont composés du même nombre de jours :

« Todos los meses eran iguales en días, y cada uno tenía su nombre proprio : al primero,
que correspondía á parte de Diciembre, nombraban Raymi ; el segundo, que comenzaba á
valer en 20 de Enero […] el séptimo, Aucay-cuzqui-Inti-Raymi […]. 90»

On remarque ainsi  que les  mois  chez ce  chroniqueur  comme chez Cristóbal  de

Molina commencent  au  vingt  de chaque mois catholique.  De plus on peut  aussi

mentionner  l'exactitude  du  nom  donné  au  mois  et  de  son  positionnement  dans

l'année  avec  José  de  Acosta.  Ainsi  on  peut  mieux appréhender  les  textes  et  la

relation entre les chroniques et les chroniqueurs, ce qui laisse percevoir des sources

communes.   

86 Ibidem.
87 Ibid, chap. XXXVII, p.293 livre ou p.289 numérique.
88 Ibidem.
89 Mircea Eliade, Le mythe de l'éternel retour, Folio essais, Gallimard, France, 1995 (1969), p.67 et p.104.
90 Cobo Bernabé,  Historia del Nuevo Mundo,  1892,  op.cit., chap. XXXVII, p.294 pagination livre ou p.290

numérique.

Master Études Romanes 2018-2019 p.28/114



Il est donc compréhensible de rencontrer par la suite la présence des mois et leur

relation avec tout le cycle agraire : 

« Por estos doce meses tenían regulados los tiempos para sembrar y barbechar y para lo
demás que hacían de labor entre año, y también para sus fiestas y sacrificios, y no para
otra cosa. 91»

On  retrouve  ainsi  mentionné  par  la  suite  les  papas comme  faisant  parti  de  la

nourriture quotidienne des populations. De fait  les jours ne portaient pas de nom

particulier  pour les différencier les uns des autres,  et  les heures étaient  connues

grâce à la position du soleil, qui permettait de régir les travaux de la terre en journée.

De même ils ne comptabilisaient pas le temps en semaines.

Ces précisions nous permettent d'aborder la description et mention de la fête

qui se trouve au chapitre XXVIII du livre 13 de l’œuvre de Cobo. On trouve ainsi

écrit : « El séptimo mes respondía a junio y llamabanse Aucay-cuzqui. En el se hacía

la fiesta principal del sol, que se decía Inti-Raymi. 92». L'information sur la qualité de

fête  principale de  l'Inti  Raymi peut  aussi  être  entrevue dans le  récit  de  José de

Acosta,  ce qui  laisse d'autant plus entrevoir  l'intertextualité des deux auteurs sur

leurs informations sur les fêtes. Ceci permet de plus de montrer la vision de ces deux

chroniqueurs espagnols sur cette fête qu'ils considèrent comme celle principale de

l'année inca. Cette présentation permet au chroniqueur de faire une description de la

fête et de ses différentes étapes. On trouve de fait le premier jour une offrande de

« cien carneros del ganado del sol 93», qui va permettre de demander la bienveillance

du dieu en question, ici le Soleil. Il est intéressant de noter une information de localité

de  la  cérémonie  sacrificielle :  « Hacían  esta  fiesta  y  sacrificio  en  el  cerro  de

Manturcalla94,  al  cual  iba  el  Inca  y  asistía  hasta  que  se  acababa,  bebiendo  y

holgandose.95 ». Ainsi l'Inca en tant que représentant du dieu sur terre est présent

lors des offrandes et peut permettre de faire un lien entre la réalité et le sacré.

On va  notamment  retrouver  la  séparation  des  castes  qui  était  mentionnée  chez

d'autres chroniqueurs, ainsi Cobo signale : « Haciánla solo los Incas de sangre real,

91 Ibidem.
92 Cobo Bernabé, Historia del Nuevo Mundo, 1964, op.cit., chapitre XXVIII, p.204.
93 Ibidem.
94 Ce cerro se situe près de Cuzco où se trouvait le temple de Chuquimarca, tous deux correspondaient à une
waka et un ceque pour les Incas.

Voir : Cadène Cristophe, « Les grandes fêtes incas au Cuzco », op.cit., p.67. 
95 Cobo Bernabé, Historia del Nuevo Mundo, 1964, op.cit., chapitre XXVIII, p.204.

Master Études Romanes 2018-2019 p.29/114



y no entraban en ellas ni sus propias mujeres [...]96 » avec de plus l'interdiction pour

les femmes d'assister à la cérémonie97, cette dernière pouvant être assimilée à un

rite masculin et non féminin comme l'est la fête de la Lune. Cependant il  faut ici

ajouter que les vierges du soleil pouvaient elles participer à la cérémonie de par leur

vocation à ce dieu : « Dábanles de beber las mamaconas mujeres del sol, y todos

los vasos en que comían y bebían eran de oro.98 ». On retrouve notamment toute la

symbolique de l'or et de sa couleur avec son assimilation aux rites dédiés au soleil.

Nonobstant, à l'inverse d'autres chroniques on trouve ici mentionné des offrandes

faites  dans  la  même  cérémonie  à  d'autres  divinités,  ce  qui  laisse  percevoir  le

caractère polythéiste de la religion inca, malgré une prédominance de Viracocha et

de  Inti. Comme chez Molina on va retrouver la présence de ces statues faites de

végétaux secs mais richement vêtues qui vont être brûlées à la fin de la cérémonie.

Cela pourrait symboliser l'offrande agricole au dieu et la demande de fertilité des sols

afin de pouvoir vivre pendant l'année de la culture de la terre.  

Après la cérémonie religieuse, on retrouve la célébration festive, qui est marquée par

l'activité de danse et la possibilité de boire de la chicha : 

« Despues de concluida toda la cantidad de sacrificios, para empezar el baile llamado
cayo, que se hacía en esta fiesta cuatro veces al dia, se dividían todos los indios, y la
mitad quedaban allí bailando y bebiendo […].99 » 

On retrouve aussi la présence de la procession allant à un autre  sucanca, ce qui

recoupe la mention de la fête itinérante que présente Molina dans sa chronique100.

En  effet  sont  faits  à  ces  endroits  les  mêmes  sacrifices  que  lors  du  premier.  

Ensuite, la procession se rendait dans la ville de Cuzco, sur la place -on peut donc

déduire qu'il  fait référence ici à la place principale de la ville- afin de continuer la

célébration festive : 

« Volvía toda la gente a la plaza de la ciudad acompañando al Inca, y derramando por
todo el camino mucha coca, flores y plumas de todos colores. Venían todos embijados […]
y cantando hasta llegar a la dicha plaza, adonde bebían lo que restaba del día, y a la
noche se iba el Inca a su casa, y todos se recogían a las suyas, con que se daba fin a esta
fiesta del Inti-Raymi. 101» 

96 Ibidem.
97  Palomino Guzmán Luis et Vega Juan José, El Inti Raymi Inkaico [...], op.cit., sous-partie « Presencia de las

mujeres ».
98 Cobo Bernabé, Historia del Nuevo Mundo, 1964, op.cit., chapitre XXVIII, p.204.
99 Ibidem.
100Molina Cristóbal de, Relación de las fábulas y de los ritos de los incas, op.cit, folio 8 verso, p.49.
101Cobo Bernabé, Historia del Nuevo Mundo, 1964, op.cit., chapitre XXVIII, p.204.

Master Études Romanes 2018-2019 p.30/114



C'est donc l'Inca qui donne l'acceptation implicite aux autres membres après son

départ de pouvoir quitter à leur tour la fête. 

Comme pour la fête du  Capac-Raymi, sont seulement présents à la célébration la

caste des Incas, ce qui est un élément commun avec les chroniques de Guaman

Poma de Ayala et Cristóbal de Molina el cuzqueño.

Master Études Romanes 2018-2019 p.31/114



3. Sarmiento de Gamboa

Pedro Sarmiento de Gamboa est un soldat et lettré espagnol du XVIe siècle. Il passe

sur les terres péruviennes en 1557, où il restera pendant vingt ans environs. Accusé

de sorcellerie  par  l'Inquisition,  malgré le  fait  qu'il  jouissait  d'une solide réputation

d'astrologue,  il  est  envoyé  en  expédition  sur  ce  qui  sera  la  découverte  des îles

Salomon. Lors de son séjour au Pérou le vice-roi Francisco de Toledo le prendra à

ses côtés et le nommera cosmographe. Il aura pour tâche de parcourir le Pérou, et

d'écrire  sur  ce  qu'était  le  Tawantinsuyu.  Il  en  résultera  l'écriture  de  son  Historia

Indica102 où il  s’appuiera sur  les témoignages des successeurs des incas103.  Son

œuvre a servi au vice-roi dans l'élaboration de ce qui sera l'administration générale

du pays. 

Sarmiento  de  Gamboa  repère  quatre  grandes  fêtes  dans  l'année  inca,  la

première  étant  le  Capac Raymi où  les  jeunes se  faisaient  percer  les  oreilles,  la

seconde  est  celle  de  la  Sitúa où  les  Indiens se  lavent  de  toutes  les  impuretés,

ensuite vient la fête qui est l'objet de cette étude, l'Inti Raymi définie comme la fête

du soleil, et enfin la quatrième, Aymuray qui correspond à la fête des récoltes104. 

Toujours par rapport à ces quatre fêtes il est donné un modèle commun dans leur

déroulement, montrant qu'un processus identique est à l’œuvre à chaque fois : « y

todos principales indios muy lucidamente  vestidos se asían a ella por orden; y así

desde la  Casa del  Sol  venían cantando hasta la  Plaza 105».  Ce cheminement du

Coricancha jusqu'à la place centrale du Aucayata marque le commencement de la

célébration faite par l'Inca devant ses sujets. 

On remarque aussi une relation de la fête avec le domaine guerrier et politique, en

effet lors du retour de Tupac Inca Yupanqui de la guerre (selon le chroniqueur, règne

encore à cette période son père Pachacuti Inca Yupanqui), la victoire de son fils est

célébrée lors de fêtes :

102 Dans la présente édition l’œuvre est intitulée Historia de los Incas : 
Gamboa Sarmiento de, Historia de los Incas, Fundación Libro Total, nc, (1572).
Source numérique en ligne : http://www.ellibrototal.com/ltotal/?t=1&d=3592

103Le premier tome décrit géographiquement le territoire, le second raconte l'histoire des incas, et le troisième la
découverte et la conquête par les Espagnols jusqu'aux années 1572.

104 Gamboa Sarmiento de,  Historia de  los  Incas,  Fundación Libro  Total,  nc,  (1572),  pp.194-195 (chapitre
XXXI).

105 Ibid, chap. XXXI, p.195.

Master Études Romanes 2018-2019 p.32/114

http://www.ellibrototal.com/ltotal/?t=1&d=3592


« e hicieron muchas fiestas y sacrificios, y por regocijar el pueblo mandó hacer las danzas
y fiestas llamadas Ynti raymi, que son las fiestas del Sol, cosa de mucho regocijo 106»

C'est d'ailleurs lors de cette fête que la succession va se faire entre le père et le fils,

le premier voyant que son fils a conquit lors de la guerre l'estime des soldats et de la

caste des Incas,  il  en fait  le  nouveau souverain107.  De fait  la  fête  de l'Inti  Raymi

acquiert une dimension politique, en effet elle permet de légitimer un pouvoir, dans

l'exemple cité  elle  permet  de proclamer la  venue d'un nouveau temps de règne.

L'aspect politique de la fête peut aussi avoir permis de légitimer le pouvoir de Manco

Inca en 1535, lors de la venue des Espagnols au Pérou et de la perte de repères qui

s'en est suivie pour les Incas. Il va donc s'inclure au sein même de la célébration un

temps consacré à la politique de l’État. Il y a une relation directe avec la chronique

de Garcilaso qui évoque le défilé des différentes ethnies devant l'Inca dans leurs

tenues traditionnelles, comme pour marquer un renouvellement d’allégeance à leur

souverain108 (l'Inca apparaît donc comme le chef des armées) ; mais aussi avec la

chronique de Guaman Poma qui exprime le recensement qui s'effectuait pendant ce

mois-ci  afin  de  comptabiliser  les  personnes  et  les  ressources  alimentaires

disponibles109. Il faut aussi mentionner le fait que ce soit un pluriel qui soit utilisé pour

désigner les fêtes, on pourrait donc interpréter ici les différents moments de la fête,

celle religieuse puis politique et enfin celle populaire. Mais l'on pourrait aussi noter

une similarité avec le nom chrétien, lorsqu'il se parle des pascuas. Cette tripartition

peut aussi être envisagée dans le cas d'une fête célébrant un moment fort du temps

de l'agriculture (fin des récoltes, semailles etc.). On notera la présence des danses,

qui comme chez d'autres auteurs est un moyen de libérer les tensions sociales et de

partager un moment en communauté. Enfin sont mentionnés les sacrifices, qui sont

un élément commun à la majorité des récits des chroniqueurs, et  qui  mettent en

exergue  les  offrandes  et  la  ferveur  envers  le  dieu  Soleil  pour  le  remercier  ou

l'implorer.  On  retrouve  dans  le  récit  de  l'auteur  la  présence  du  sacrifice  du

106 Ibid, chapitre XLIV, p.253.
107 Ibid, chap XLIV, pp.252-253.

108 Vega Garcilaso de la (el Inca), Comentarios Reales : el origen de los Incas, édition de M.a Montserrat Marti

Brugueras, Bruguera, Espagne, 1968 (1609 Lisbonne), livre VI, chapitre XX.

109 Guaman Poma de Ayala Felipe,  Nueva crónica y buen gobierno, tomo 29a/29b et 29c, édition de Jonh V.
Murra, Rolena Adorno et Jorge L. Urioste, éditeur Historia 16, Espagne, 1987 (~1615),  folio [247] 249, p.
238.

Master Études Romanes 2018-2019 p.33/114



capacocha, en effet il écrit : 

« se hacían los malditos sacrificios, que ellos llaman capa cocha, que es enterrar vivos
unos niños de cinco o seis años ofrecidos al diablo con mucho servicio y vasijas de oro y
plata.110»

La fête de l'Inti Raymi est perçue comme un hommage rendu à l'Inca par le biais des

cérémonies faites au Soleil, duquel il tient directement son pouvoir. 

On retrouve d'ailleurs tout un symbolisme autour de l'or et de la couleur dorée car

étant  assimilé  à  la  lumière  et  donc  à  l'astre  solaire.  Un  passage  revêt  une

signification  dans  ce  chapitre,  c'est  lorsqu'il  est  expliqué  que  les  anciens  Incas

dirigeants étaient gardés dans le Coricancha c'est à dire dans le Temple du soleil, et

que l'Inca Pachacuti les orna d'or, ce qui valu au culte du soleil une surévaluation qui

lui  procura  de  nouveaux  croyants111.  C'est  après  les  fêtes  célébrant  les  Incas

décédés que le peuple incorpora les offrandes à ce dieu Soleil, la mocha, on retrouve

à ce propos : 

« Los cuales, como los veían con tanta majestad, luego se humillaban, y puestas las manos
los adoraban, o, como ellos dicen, mochaban. Y tenían gran respeto y veneraciòn, y así
estuvieron hasta que vinieron los españoles a esta tierra del Perú. 112» 

Des idoles d'or furent crées en l'honneur des divinités, on retrouve l'existence d'une

économie, et de personnes qui sont dédiées à leur vénération et à leur service : 

« A estos  ídolos  dotò de renta de tierras,  ganados y  servicios,  especialmente de unas
mujeres  que vivían  en la  misma Casa del  Sol  a  manera de monjas.  Las  cuales  todas
entraban doncellas [...]113 »

Avec donc des vierges destinées à servir la divinité et l'Inca, ce dernier pouvant être

assimilé à un demi-dieu. À ce propos on peut aussi signaler qu'un prêtre était voué à

la divinité : 

« Y haciendo primero Inca Yupanqui sus sacrificios como ellos acostumbraban, llegóse a
la estatua del Sol, y el sumo sacerdote del Sol, llamado en su lenguaje intip apu, que
quiere  decir  el  ''gobernador  de  las  cosas  del  sol'',  con  muchas  ceremonias  y  gran
reverencia [...] 114»

La fête de l'Inti  Raymi comme pour les autres fêtes nous signale le chroniqueur,

voyait  la sortie des vierges du Soleil  dans la ville. Cependant à l'inverse d'autres

110 Gamboa Sarmiento de, Historia de los Incas, op.cit., chap. XXXI, p.194.
111 Ibid, pp.191-192.
112 Ibid, p.192.
113 Ibid, pp.192-193.
114 Ibid, p.183.

Master Études Romanes 2018-2019 p.34/114



auteurs Gamboa parle d'Indiens principaux qui y étaient présents, que l'on pourrait

interpréter comme étant les curacas qui venaient à Cuzco lors de cette fête, et qui y

participaient en venant rendre hommage : 

« En  estas  fiestas  sacaban  la  maroma  de  la  Casa  o  despensa  del  Sol,  y  todos  los
principales indios muy lucidamente vestidos se asían a ella por orden ; y así desde la Casa
del Sol venían cantando hasta la  Plaza,  la cual cercaban toda con la maroma, que se
llamaba moroy-urco.115»

On peut donc percevoir à travers ces lignes toute l'importance de l'héritage des Incas

d'une génération sur l'autre et l'importance que représente le soleil et son culte dans

la société. 

115 Ibid, p.195.

Master Études Romanes 2018-2019 p.35/114



4. Cieza de León : une interprétation textuelle

Cieza de León (première moitié du XVIe siècle) est un conquistador des premiers

temps de la conquête espagnole en Amérique du Sud, qui va relater ses expériences

à  mesure  que  les  Espagnols  avancent  et  que les  territoires  sont  conquis.  Il  est

considéré comme l'un des premiers historiens des Incas, Porras Barrenechea dira à

ce propos : 

« El avance realizado por Cieza de esos desordenados y escasos datos a la obra orgánica
y definitiva que es El señorío de los Incas produce en el terreno histórico el mismo efecto
de un brusco salto a la cadena de las especies biológicas. La historia del Incario nace
adulta con Cieza.116». 

Il  va  s'intéresser  à  l'histoire  locale  et  collecter  des  données  sur  l'histoire  du

Tawantinsuyu,  sur les coutumes et les usages des Incas, l'organisation sociale et

familiale  ainsi  que  la  découverte  du  système  matriarcal  des  communautés

indigènes117. Il est l'auteur de  Crónica del Perú118 (1553119), dont le deuxième tome

sur  l'histoire  des  rois  Incas  nous  intéresse  ici  (la  première  édition  complète

comprenant  le  premier  et  le  deuxième tome réunis date de 1880 et  fut  faite  par

Jimenez de la Espada), car il présente la fête qu'il considère comme principale dans

l'année. 

L'action  du  récit  se  déroule  au  moment  des  affrontements  entre  les  deux

frères Huascar et Atahualpa, c'est à dire juste avant la capture du roi proclamé du

nord (Atahualpa) basé à Quito en actuel Équateur. Il va s'appuyer sur ce qu'il entend

et  voit,  son  informateur  principal  étant  Cayu  Tupac  Yupanqui  (le  fils  de  Huayna

Capac qui conquit le nord du Tawantinsuyu). Il dira sur le caractère d'enquête de sa

116 Cité par Manuel Ballesteros Gaibrois, Cieza de León, op.cit., Introduction, pp.14-15.
Cela marque l'importance des observations de Cieza sur les futures recherches et sur l'historiographie

incaïque et  péruvienne.  Il  sera d'ailleurs nommé « Cronista de Indias » par  le vice-roi  Pedro de La Gasca :
montrer l'organisation des Incas et de fait rehausser l'acte de conquête espagnol. 
117 León Cieza de, Crónica del Perú.  Tome 2 : El señorío de los incas, Historia 16, Madrid, 1985 (1553),

Introduction pp. 10-11.
118 Composée de quatre tomes : le premier sur la description du territoire et des habitants, le second sur l'histoire

des rois Incas, le troisième sur la conquête et le quatrième sur les guerres civiles entre Espagnols. 
119 Entreposée à la Bibliothèque Royale, son œuvre ne sera pleinement reconnu qu'au XIXe siècle, lorsque

William Prescott s’appuiera sur sa chronique pour élaborer son livre sur l'empire inca et sa conquête (Prescott
H. William, Histoire de la Conquête du Pérou, tome 1 : La découverte de l'Empire Inca, Pygmalion, France,
1993). La première édition complète sera éditée en 1880 par Jiménez de la Espada.

Master Études Romanes 2018-2019 p.36/114



chronique « en el  Cuzco me dieron la  relación120» ou encore l'on trouve « y  por

noticia que se tiene de indios viejos que son vivos y vieron lo que sobre esto pasaba,

escribiré lo que de ello tengo entendido que es verdad. Y así, dicen que [...]121» qui

montrent  son  engagement  pour  trouver  l'information  au  plus  près  de  ceux  qui

vécurent les événements. Dans la conclusion de son œuvre on retrouve d'ailleurs

cette recherche de l'information première lorsqu'il écrit : 

« Hasta aquí es lo que se me ha ofrecido escrebir de los Incas, lo cual hice todo por
relación que tomé en el Cuzco. Si acertase alguno a lo hacer más largo y cierto, el camino
tiene abierto, como yo no lo tuve para hacer lo que no pude, aunque para lo hecho trabajé
lo que Dios sabe […]. 122» 

Plusieurs points sont intéressants dans son dernier paragraphe. Tout d'abord cette

recherche de sources au plus près des personnes concernées, à Cuzco, dans le

cœur de l'ancien Tawantinsuyu. Ensuite il est fait mention du travail qui a été effectué

dans  la  rédaction,  c'est  à  dire  que  Cieza  de  León  ne  s'est  pas  contenté  de

retranscrire, sinon qu'il a travaillé sur plusieurs versions afin de voir la vraisemblance

de ses sources en les mettant en relation, et en utilisant son sens critique et bon

sens personnel123.  De plus son œuvre fut  soumise à la critique et sûrement à la

censure, lorsqu'il mentionne Bravo de Saravia et H. de Santillán :

« Que fue visto  lo  más de lo  escripto por  el  doctor  Bravo de Saravia y  el  licenciado
Hernando de Santillán, oidores de la Audiencia Real de Los Reyes. 124»

On trouve une description de fête présente dans la chronique de Cieza de

León, il traite de la fête principale à ses yeux : « Y contemos agora de la gran fiesta

del Hatun Raymi125». Le chapitre qui nous intéresse par rapport à son contenu sur la

fête principale de l'année inca se trouve au chapitre XXX de son œuvre. 

Il  est écrit  dans le manuscrit  « Antinilayme »126 qui a été traduit dans la présente

édition par Hatun Raimi. Bien que cette proposition soit probable, mon interprétation

va contrebalancer leur traduction et s'orienter vers une traduction par Inti Raymi127.  

Le  chroniqueur  va  placer  la  fête  lors  du  huitième  mois  de  l'année  (le  début  se

120 Cieza de León, op.cit., p.77 (chap. XIX ).
121 Ibid, p.103 (chap. XXIX).
122 Ibid, p.205 (chap. LXXIII).
123 Ibid, Introduction, pp. 23-24.
124 Ibid, p.205 (chap.  LXXIII).
125 Cieza de León, op.cit., p.106 (chap. XXIX).
126 Ibid, p.106 (chap XXIX).
127 L'accès au manuscrit m'ayant été impossible, je me suis appuyée sur la note de bas de page de l'édition

scientifique : Cieza de León, op.cit., p.106 (chap. XXIX).

Master Études Romanes 2018-2019 p.37/114



situerait  donc en janvier selon son interprétation du temps),  c'est à dire au mois

d’août.  Il  va  qualifier  celle-ci  de  fête  principale  de  l'année  inca :  « En  muchas

provincias se guardava y era la principal  de todo el  año128». Si  l'on se base sur

l'analyse de C. Cadène, il existait quatre à cinq fêtes importantes dans l'année inca,

la première était le Capac Raymi, venaient ensuite Aymoray et Yahuayra, l'Inti Raymi

et la  Citua129 qui étaient situées tout au long de l'année. Au mois d'août se trouve

Yahuayra qui  marque le début d'un nouveau cycle agricole.  Il  n'y a donc pas de

concordance entre le mois et la fête qui y est fêtée dans le récit de Cieza. L'une des

pistes pour expliquer cette différence serait peut être de savoir quand l'auteur voit le

début de l'année inca, et comment il décompte le temps. 

D'autre part, Cieza écrit : « y esta fiesta celebravan por fin de agosto, cuando ya

habían  cogido  sus  maíces,  papas,  quinua,  oca  y  las  demás  semillas  que

siembran. ». C'est sur ce point que je vais m'appuyer pour situer la fête que l'auteur

décrit au mois de mai. En effet, la récolte des produits du sol se font dans les Andes

au mois de mai et au mois de juin s'effectue la fête qui célèbre le repos des récoltes ;

pour cela je me suis appuyée sur la chronique de Guaman Poma de Ayala,  qui

présente une description de mois et des fêtes leur correspondant dans l'année. Dans

le  folio  1145  de  la  chronique  Nueva  crónica  y  buen  gobierno130 Guaman  Poma

nomme le mois de mai Hatun Cusqui, on trouve la même dénomination chez Polo de

Ondegardo et Bernabé Cobo131. Comme le disaient Juan de Betanzos et Cristóbal de

Molina « las fiestas de los raymes, que son las de los meses del año132 », on peut

donc comprendre que Hatun désignerait le mois et que Rayme serait le qualificatif de

fête. De plus selon Molina le mois commencerait le vingt de chaque mois133, ce qui

peut nous laisser corréler un rapprochement entre la fête du mois de mai et le Hatun

Rayme, car Molina et Betanzos sont les seuls auteurs à situer la fête de l' Inti Raymi

au mois de mai. 

Ensuite, on peut relier le culte qui est rendu pendant cette fête à celui décrit chez les

128 Ibid, chap. XXX p.106.
129 Cadène C., op.cit.
130 Guaman Poma De Ayala Felipe, Nueva crónica y buen gobierno, op.cit., folio 1145.
131 Voir  le  tableau  présent  chez :  Municipalidad  del  Qosqo,  EMUFEQ  (Empresa  Municipal  de  Festejos,

Actividades Recreacionales  y Turísticas  del  Qosqo),  Cincuenta años de Inti  Raymi :  1944-1994,  Banco
Continental, Arequipa, 11/06/1994, p.17.

132 Molina Cristóbal de, Relación de las fábulas y de los ritos de los incas , édition de P. Jiménez del Campo,
Parescos y australes, Vervuert iberoamericana, 2010 (~1575), folio 7 recto.

133 Cadène Cristophe, « Les grandes fêtes incas au Cuzco », op.cit.

Master Études Romanes 2018-2019 p.38/114



autres chroniqueurs au sujet du dieu Inti, je cite : 

« Y llaman a esta fiesta, como he dicho, Hatun Raymi, que en nuestra lengua quiere decir
fiesta  muy  solene,  porque  en  ella  se  habían  de  rendir  gracias  y  loores  al  gran  Dios
hacedor de los cielos y la tierra […] por les haber dado buen año de cosechas para su
mantenimiento. 134»

Ces données recoupent les récits des autres sources de ce corpus qui présentent un

culte  rendu  au  dieu  des  incas,  Inti,  lors  d'une  grande  cérémonie  annuelle  qui

correspond à la fin des récoltes de maïs (effectuées en mai135) et de pommes de

terre  (en  juin136)  dans  le  cycle  agraire.  Comme  dans  la  chronique  de  Guaman

Poma137, l'Inti Raymi correspond au repos de la récolte chez Cieza de León. On peut

donc  comprendre  que  la  fête  que  Cieza  situe  en  août  est  en  fait  la  fête  qui

correspond à l'Inti Raymi de par la valeur et le contenu qu'elle représente.

Pour ce qui est de la description en tant que telle de la fête, on va retrouver

une  préparation  antérieure  des  personnes,  avec  un  jeûne  alimentaire  et  une

abstinence sexuelle, comme cela était présenté dans la chronique de Garcilaso de la

Vega et de Juan de Betanzos : 

« Y para celebrar esta fiesta con mayor devoción y solenidad se dice que ayunaban diez o
doce días, abstiniéndose de comer demasiado y no dormir con sus mugeres y beber

solamente por la mañana [...] 138». 

On pourrait  donc supposer que l'auteur des  Comentarios Reales s'appuya sur la

chronique de Cieza de León pour élaborer la sienne. 

Bien sur comme dans la majorité des chroniques il est fait mention des sacrifices,

mais pas seulement des « corderos » comme c'est souvent le cas, sinon de d'autres

animaux : « habían traído al Cuzco mucha suma de corderos y de ovejas139 y de

palomas  y  cuis140 y  otras  aves  y  animales,  los  cuales  mataban  para  hacer  el

sacrificio141».  Leur  nombre  n'est  pas  explicité  comme  ça  peut  être  le  cas  chez

d'autres auteurs, qui se centrent spécifiquement sur le nombre cent. Le chroniqueur

expliquera ensuite que la chair des animaux sacrifiés était mangée, en même temps

134 Cieza de León, op.cit., chap. XXX p.106.
135 Guaman Poma de Ayala, op.cit., tome 3, folio 1143 [1153] et folio 1144 [1154].
136 Ibid, tome 3, folio 1146 [1156] et folio 1147 [1157].
137 Guaman Poma de Ayala, op.cit., tome 1 folio 246 [248], tome 3 folio 1147 [1157].
138 Cieza de León, op.cit., chap. XXX p.106.
139  Les Espagnols désignèrent par « cordero »,  « carnero » et « oveja » les espèces de camélidés, pour leur

ressemblance avec les brebis (utilisées pour leur viande et leur laine) puisqu'ils ne connaissaient pas ces
espèces.  

140 Les « cuis » correspondent aux cochons d'Inde.   
141  Cieza de León, op.cit., pp.106-107 (chap. XXX).

Master Études Romanes 2018-2019 p.39/114



qu'était consommée la boisson sacrée. 

Il y a une partie de la célébration qui est consacrée à la vision des augures, voir si

les présages pour le futur cycle sont favorables. Ce rituel est lié au sang, celui des

animaux sacrifiés qui vont permettre de lire les messages du ou des dieux. A propos

de cela Cieza écrit : 

« untaban con la sangre dellos las estatuas y figuras de sus dioses o diablos y las puertas
de los templos y oráculos a donde colgaban las asaduras ; y, después de estar un rato, los
agoreros y adivinos miraban en los livanos sus señales, como los gentiles, anunciando lo
que se les antojaban, a lo cual daban mucho crédito.142».

Plusieurs éléments ressortent de son récit, tout d'abord le fait que les dieux soient

représentés sous forme de statues, comme les statues des ancêtres que découvrira

Polo de Ondegardo. Ensuite, la spécialisation de certaines personnes de la société

dans le  métier  de devin et  liseur  d'augures,  ce qui  montre leur  importance et  la

qualité sociale qui leur est octroyée. C'est d'ailleurs en les comparant aux Romains,

que Cieza de León établit  un  lien  entre  deux civilisations  d'origine  géographique

distincte. En effet dans les chroniques postérieures, les Espagnols feront souvent

des comparaisons avec la grandeur des civilisations anciennes européennes. Dans

ses deux civilisations les augures sont interprétés par des membres religieux, et leur

parole est considérée de grande importance par le dirigeant et par l'élite, car elle va

confirmer  les  décisions  politiques,  et  pour  le  peuple  permettre  d'acquérir  la

bénédiction des dieux pour leurs cultures agraires, les conditions météorologiques et

les maladies par exemple. Ainsi il précisera ensuite « Y acabado el sacrificio el grand

sacerdote con los demás sacerdotes iban al  templo del  sol »,  ce qui  confirme la

présence d'un grand prêtre qui serait en charge de toutes ces prérogatives et qui

conseillerait l'Inca dans sa politique selon les messages des dieux. On retrouve ainsi

la  présence  du  temple  du  soleil,  comme lieu  de  culte  majeur  d'Inti ;  le  nom du

Coricancha n'est pas mentionné explicitement cependant un seul temple à Cuzco

avait cette fonction dans la ville. Au service de l'Inca et des religieux, les vierges du

soleil sont envoyées dans la ville pour servir de la boisson sacrée :

« mandaban salir a las vírgenes mamaconas arreadas ricamente y con mucha multitud de
chicha quellas tenían hecha […] y bebían de aquella chicha, que tenían por sagrada,
dándosela a beber en grandes vasos de oro143».

142 Ibidem, p.107.
143 Ibid, p.107.

Master Études Romanes 2018-2019 p.40/114



Ces récipients en or sont directement à mettre en lien avec la symbolique du soleil,

qui avec la couleur jaune et sa capacité à réfléchir la lumière en font un élément

assimilé au soleil et donc à Inti. 

Sur la place principale se trouve le trône où s'assied l'Inca, richement orné

d'éléments rares et prestigieux (plumes, or, pierreries, laine fine etc.) et de la figure

du  Dieu  créateur  Wiracocha,  placée  le  plus  haut  possible.  De  fait,  l'Inca  et  ses

conseillers pouvaient lui rendre hommage, mais aussi marquer leur pouvoir : 

« el Inca con los principales y gente común le iban a mochar, tirándose los alpargates,
descalzos, con grand humildad […] soplaban hacia él haciendo la mocha, que es como
decir reverencia.144»

Le fait de se baisser devant la figure d'un dieu permettait de marquer son allégeance

mais aussi le pouvoir qu'il a attribué à certains hommes sur terre. En note de bas de

page de l'édition  étudiée  on peut  noter  la  remarque à  propos de la  création  du

néologisme « mochar » par le chroniqueur145. De plus on retrouve la présence des

« orejones146»,  ces  membres de la  caste des Incas,  qui  bénéficient  de  privilèges

particuliers. 

Plus bas sur le trône était présente la figure du soleil : « Abajo deste trono se tenía la

figura del sol147» et les momies des ancêtres, il écrira d'ailleurs par la suite à leur

sujet : « como en esta plaza del Cuzco cuando estas fiestas y otras semejantes se

hacían ; porque eran sacados los bultos de los Incas, reyes suyos, ya muertos148».

Après cette partie qui  pourrait  être qualifiée de rite religieux, la célébration

festive semble suivre : 

« siendo poco más de mediodía se ponían en orden y comenzaban los hombres a cantar
con  voz  alta  villancios  y  romances  […],  que  todo  era  dar  gracias  a  sus  dioses,
prometiendo de servir los beneficios recebidos.149 »

On y retrouve donc après le repas de la viande des animaux sacrifiés et de la chicha

proposée par les vierges du soleil, une partie ludique et religieuse, qui mêlant les

deux permet de louer dieu et de lui rendre grâce. 

La fête semblait durer de deux à trois semaines : « Y estaban en esta fiesta

144 Ibid, pp.107-108.
145 Note de bas de page p.108.
146 Ibid, p.108.
147 Ibidem.
148 Ibidem.
149 Ibidem.

Master Études Romanes 2018-2019 p.41/114



de Hatun Raimi quince o veinte días150» elle était ponctuée de « grandes taquis151 y

borracheras y otras fiestas a su usanza152» c'est à dire que la fête en tant qu'entité

était  partagée entre  plusieurs  moments  festifs  distincts.  Pour  sonner  la  fin  de  la

période festive, les sacrifices étaient arrêtés, et les momies et idoles rentrés dans

leurs temples : « lo cual pasado daban fin al sacrificio, metiendo los bultos de los

ídolos en los templos y los de los Incas muertos en sus casas.153». 

On note au sujet de l'évangélisation une remarque de Cieza de León sur les

fêtes considérées comme païennes : 

« Yo me recuerdo, estando en el Cuzco en año pasado de mill quinientos y cincuenta por el
mes de agosto, después de haber cogido sus sementeras entrar los indios con sus mugeres
por la ciudad con gran ruido, trayendo los arados en las manos y algunas pajas y maís,
hacer fiesta en solamente cantar y decir cuanto en lo pasado solian festejar sus cosechas.
E  porque  no  consienten  los  apos  y  sacerdotes  questas  fiestas  gentílicas  se  hagan  en
público, como solían, ni en secreto lo consintirían, si lo supiesen ; pero como haya tantos
millares de indios sin se haber vuelto chripstianos, de creer es que, en donde no los vean,
harán lo que se les antojare.154»

Il a conscience que les rites anciens continuent en secret, que les Indiens ne sont

pas tous chrétiens et que même ceux qui le sont, peuvent faire semblant de l'être.

Cependant on note la dualité entre le passé festif et le présent restrictif imposé par

les  Espagnols,  ce  qui  peut  être  interprété  comme  une  perte  culturelle  pour  la

population indigène.  La date de 1550 permet de montrer le rôle initiateur que joua

Cieza de León dans la recherche historiographique des Incas, mais aussi d'avoir une

source au plus près de la  reconquête du Pérou (1548)  et  donc des survivances

culturelles incas qu'il y a pu y avoir à cette période. Ce sera d'ailleurs le rôle des

extirpateurs  d'idolâtries  que  de  découvrir  et  de  faire  disparaître  les  pratiques

clandestines des fêtes et rites incas. 

On retrouve d'ailleurs à propos de ce qui est nommé le capaccocha c'est à dire ces

sacrifices  de  grande  ampleur,  une  présentation  faite  par  le  chroniqueur.  À la

différence de la vision donnée dans de nombreuses autres chroniques de d'autres

auteurs  sur  les  sacrifices  humains,  Cieza  présente  une  capaccocha d'animaux

seulement. Cela reste des sacrifices à grande échelle : « Y así, eran traídos muchos

150 Ibid, p.109.
151 Danses et chants rituels. 
152 Cieza de León, op.cit., p.109 (chap. XXX).
153 Ibidem.
154 Ibidem.

Master Études Romanes 2018-2019 p.42/114



animales de oveja y corderos y cuis y aves, que pasaba el número de más de dos

mill corderos y ovejas ; y estos eran degollados155», où divers animaux sont offerts

aux dieux et livrés à la lecture des augures. On retrouve l'éducation chrétienne de

l'auteur  dans des mots  exprimant  son  opinion  quant  à  ce  qu'il  voit  :  « diablos »,

« salmos malditos » y « vano156» sur le caractère païen des rites qu'il décrit.

Cieza de León est un des premiers conquistadors à raconter ses pas sur le

territoire  américain  et  à  chercher  à  décrire  la  culture  incaïque.  Sa  chronique  va

permettre  de  retracer  des  pans  de  l'histoire  mais  aussi  de  mettre  en  avant  des

caractéristiques de cette civilisation. Le fait qu'il place la fête principale de l'année en

août peut paraître dans un premier temps problématique car cela ne correspond à

aucun des autres récits que l'on peut trouver sur les fêtes incas dans les chroniques

de notre corpus. Néanmoins des éléments comme la valeur agraire de la fête, sa

description, laisse percevoir qu'il s’agirait de la fête du soleil du mois de mai (ou juin

selon les chroniques et la période d'écriture de l'auteur).  En effet il écrit à la même

période que Juan de Betanzos, et le chroniqueur Cristóbal de Molina rédigera aussi

avant la bulle papale Inter Gravissimas de 1582 (qui indique que le jeudi 4 octobre

1582 sera suivi du vendredi 15 octobre), tous placent ainsi la fête au mois de mai. 

155 Ibid, chap XXIX, p. 105.
156 Ibid, p.107 par exemple pour ces mots.

Master Études Romanes 2018-2019 p.43/114



5. Polo de Ondegardo     : Hypothèses d'analyse

Juan  Polo  de  Ondegardo  y  Zárate  est  un  chroniqueur,  un  encomendero et  un

fonctionnaire de l'administration coloniale espagnole (XVIe siècle). Lors de son poste

de corregidor à Cuzco (1558-1561) il découvrira cinq momies incas. Avec son œuvre

intitulée Notables daños de no guardar a los indios en fueros157, datée du 26 juin de

l'an 1571158, qui n'aurait pas été destinée à l'impression, l'auteur fait un plaidoyer qui

montre les relations entre l'administration indiano-espagnole et la vie traditionnelle

des Indiens159. L’œuvre d'Ondegardo fut la propriété du célèbre docteur Francisco de

Ávila, qui rédigea un texte sur les superstitions de Huarochirí et élabora un corpus

sur les croyances et l'histoire du peuple inca en général. Elle fut sûrement aux mains

du  vice-roi  Francisco  de  Toledo  qui  dû  s'en  servir  dans  la  constitution  de  ses

ordonnances160.

Dans un premier temps il est intéressant de voir le point de vue de l'auteur et

la position qu'il adopte en tant que chroniqueur, afin de mieux comprendre ce qu'il

explicite ensuite dans sa chronique. C'est un intérêt personnel qu'a l'auteur sur les

indigènes,  mais aussi  religieux car  il  occupe des fonctions administratives qui  le

placent dans la structure coloniale. Ondegardo dit dans son introduction : 

« Siendo la  principal  causa para que  fuesen  cristianos,  saber  sus  ritos  y  opiniones  y
desventuras, que son innumerables, para que predicándoles contra ellas, pudiesen recibir
nuestra ley evangélica y saber sus fueros y costumbres161»

Son  but  serait  ainsi  d'apporter  des  éléments  de  compréhension  pour  faciliter

l'évangélisation faite par les missionnaires sur le terrain.

Tout d'abord on peut observer différents éléments qui sont directement en relation

avec la fête de l'Inti Raymi, et qui permettent de mieux l'appréhender dans sa totalité.

Il y est montré l'importance du soleil pour les incas, dans leur vision cosmogonique et

dans leur vie de tout les jours : « y cada día sacrificaba cada uno en la plaza y en los

157 Intitulée dans l'édition étudiée  El mundo de los incas l’œuvre a été séparée en deux parties, la première
s'intéressant aux Incas et la seconde à la colonisation.

158 Le Manuscrit original se trouve à la Bibliothèque Nationale de Madrid, sous le numéro 2821 du « Catálogo
de Manuscritos de América » élaboré par Jullian Paz (1571). 

159 Ondegardo Polo de, El Mundo de los Incas, Historia 16, Madrid, 1990 (1571), p.7 (introduction).
160 Ondegardo Polo de, El Mundo de los Incas, op.cit., introduction p.7-8.
161 Ondegardo Polo de, El Mundo de los Incas, op.cit, p.38.

Master Études Romanes 2018-2019 p.44/114



cerros […] que todos los que cogían [los pueblos] eran del sol162». C'est dans ce

chapitre qu'il traite des terres dédiées aux divinités, et de la répartition des sacrifices

entre les différents lieux de culte. De même si l'on poursuit la lecture d'éléments qui

seront plus tard utilisés lors de la festivité on rencontre les feuilles de coca, « todas

las chácaras de coca eran del Inca163».  Leur importance en fait l'un des éléments

dédiés à l'Inca, et plus précisément aux rites religieux « así mismo aplicó para sí y

para la religión164 ». On trouve également un passage sur les habits de cérémonie de

l'Inca, faits à partir de la laine des troupeaux de camélidés. Ainsi il était fourni tout ce

qui était nécessaire aux cultes d'Inti et des autres divinités pour l'Inca et les membres

religieux, 

« se trasquilaba lo que era menester del Inca y de su religión para la ropa que se llevaba
al Cuzco al tiempo dicho, así para el Inca como para los sacrificios que se quemaban, y
rica de cumbi165 ordinario 166» 

On peut donc voir que la laine servait une fois tissée à la confection d'habits, mais

aussi comme offrande au moment des cultes (laine brute 167le plus souvent).

La fête de l'Inti Raymi serait abordée plus précisément dans le chapitre XI, en même
temps que la présentation des acllas168. Il existe une ambiguïté dans la présentation
de la fête proposée tel quelle par Ondegardo, en effet, elle est située au mois de
février : 

« Y éstos salían en cada un año del Cuzco y volvían por febrero a su cuenta antes de que
se  empezase  la  fiesta  y  Pascua  del  Caine  [Raymi]  que  era  la  principal,  y  todos  los
gobernadores traían consigo el tributo de todo el reino que venía al Cuzco 169»

Déjà un premier problème d'interprétation se pose, février selon le calendrier chrétien

ou février selon la saison dans laquelle ils se trouvent ? Optons pour la première

proposition qui semble la plus adaptée aux récits des chroniques. Ensuite vient la

question de ce premier  mois de l'année qui  serait  février170.  Début  d'un nouveau

cycle  qui  s’initierait  en  fin  de  l'été  dans  l'hémisphère  sud,  ce  qui  pourrait  donc

162 Ibidem, Partie I, chapitre IV, p.48 -les crochets sont un ajout personnel.

163 Ibidem, Partie I, chapitre V, p.51.
164 Ibidem, Partie I, chapitre VI, p.52.
165 Les « cumbis » sont des vêtements tissés en laine fine que porte la noblesse.
166 Ibidem, Partie I, chapitre VI, p.56 et 57.
167 Voir par exemple : Molina Cristóbal de, Relación de las fábulas y de los ritos de los incas,  op.cit., folio 8

recto
168 Définition de Aklla : femme choisie dite aussi Vierge du Soleil, elles demeuraient dans un aklla wasi, c'est à

dire dans une maison des vierges. 
169 Ondegardo Polo de, op.cit., p.46 (Partie I, chapitre 3)
170 Note de bas de page numéro 69, page 80.

Master Études Romanes 2018-2019 p.45/114



correspondre au rôle que l'on donne à la fête de l'Inti Raymi avec le solstice d'hiver.

Ondegardo garderait donc une vision occidentale du calendrier, et ne chercherait pas

à la modifier au vu des nouveaux éléments temporels avec lesquels il aurait été en

contact sur le nouveau continent. A ce propos, les chroniqueurs ne situent pas le

début du calendrier inca à la même période. Pour Guaman Poma de Ayala, qui a

reçu une éducation chrétienne, le début de l'année est en janvier. Juan de Betanzos

quant à lui le situait au début du mois de décembre, quand Cristóbal de Molina le

situe au moment de la fête de l'Inti Raymi c'est à dire au mois de mai. C'est d'ailleurs

une source de polémique de savoir lequel des deux solstices marquait le début de

l'année  inca,  comme  l'est  d'ailleurs  révélatrice  la  position  ambivalente  des

chroniqueurs  dans leurs  récits  (par  exemple Molina  la  place en mai  quand pour

Betanzos c'est en décembre et pour Guaman Poma en janvier). Ne négligeons pas

la bulle Inter Gravissimas du 4 octobre 1582 qui réforme le calendrier en imposant un

saut de 10 jours de plus, et permet de marquer le passage du calendrier julien à celui

grégorien. Le texte de Ondegardo étant daté du 26 juin 1571, il  s'insère dans la

période julienne de la vision de l'année. 

A propos  de  cette  fête  du  Raymi à  laquelle  participent  les  acllas, y  est

dépeinte leur éducation au sein de la société inca, pour finalement montrer le rôle de

l'enseignement qui leur est inculqué : 

« enseñar a estas muchachas y de doctrinarlas en todo lo necesario, como hilar y tejer, y
hacer la chicha y vinos de que ellos usaban, de las cuales, por el mes de febrero, que era
cuando se hacía la fiesta del Ayme en la ciudad de Cuzco, que era su fiesta principal171» 

On comprend donc que cette fête de février est considérée comme la fête principale

des incas. La note de bas de page attachée à cette citation considère comme fête

principale le  Capac-Raymi172.  Élément qui pourrait  être argumenté en ce sens ou

infléchi en faveur de la fête de l'Inti Raymi, si l'on considérait la mise en relation de

différents chroniqueurs et de leur vision sur ce point d'étude. En effet pour Gamboa

c'est l'Inti Raymi qui est la fête majeure de l'année inca (il repère quatre fêtes en tout

dans le calendrier),  tout  comme pour  Garcilaso (quatre fêtes principales) et  pour

Molina (ce chroniqueur alterne les fêtes avec les activités liées au travail de la terre).

On peut penser que l'unique fête que traite Cieza de Leòn dans sa chronique est

171 Ondegardo Polo de, op.cit., Partie I, chapitre XI, p.80.
172 Ibid, p.80 note de bas de page.

Master Études Romanes 2018-2019 p.46/114



pour  lui  la  principale  (les  deux  solstices  sont  chez  lui  envisageables  donc).

Cependant pour Guaman Poma c'est la fête du solstice d'été avec le Capac Raymi

qui est la plus importante (il en repère quatre festivités importantes dans l'année).  

Un peu plus loin dans le récit, divers éléments laissent percevoir l'existence d'une

autre fête dans le calendrier inca. On peut tout d'abord citer toujours en restant sur le

thème des acllas : 

« las cuales juntas de todas las provincias, que eran en gran cantidad, mediado el mes de
marzo, a mi cuenta, según la que ellos dan por las lunas contando el discurso del sol por
aquellos pilares o topos […] que están en torno de la ciudad de Cuzco, las repartía el Inca
o su lugar teniente, habiéndose hecho una fiesta solemne para ello en esta forma 173».

Ainsi à la mi-mars se célébrait une autre fête en rapport avec l'arrivée des  acllas.

Notons aussi une analyse de la façon de compter le découlement du temps par le

chroniqueur, qui explique le rôle joué par les piliers autours de Cuzco (sucancas174).

On  ne  sait  pas  le  nom de  cette  fête,  on  sait  seulement  que  c'est  «  una  fiesta

solemne », qui voit la participation de l'Inca et de la hiérarchie politique de ce dernier.

La  qualification  de  « solemne »  fait  penser  aux  autres  récits  de  chroniqueurs  à

propos de l'Inti Raymi et des autres fêtes principales incas (avec un nombre compris

entre  quatre  et  deux  selon  les  chroniqueurs),  ce  qui  pourrait  renvoyer  à  notre

présente recherche. Néanmoins il pourrait aussi bien s’agir de la fête de l'Inca que

mentionne Guaman Poma, pour le mois d'avril  (celui-ci est basé sur le calendrier

grégorien)175.

On trouve des éléments sur le déroulement des fêtes de manière éparse dans la

chronique.  On  peut  citer  quant  au  lieu  principal  où  se  déroule  l'action  la  place

principale  dénommée  Aucaypata par  les  incas.  Ensuite  quant  aux  éléments  de

déroulement on rencontre la présence de sacrifices (d'animaux ou d'acllas selon la

fête en question), et du feu vu comme forme de régénérescence du soleil mais aussi

moyen de faire parvenir des offrandes au soleil par exemple176 :

173 Ibidem, Partie I, chapitre XI, p.80.
174 Cristóbal de Molina, Relación de las fábulas y de los ritos de los incas ,  edition de P. Jiménez del Campo,

Parescos y australes, Vervuert iberoamericana, 2010 (~1575), folio [8 dorso], p. 49.
175 Guaman Poma annonce la venue de sa chronique au roi Felipe II au début de l'an 1615.

176 On recoupera ici avec la chronique de Cristóbal de Molina par exemple qui exposait ce point.
 Cristóbal de Molina, Relación de las fábulas y de los ritos de los incas, op.cit., p. 48. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.47/114



« y esta solemnidad se hacía en el Cuzco en la plaza grande todos los días que daba lugar
el tiempo, porque los sacrificios, como está dicho en su lugar, eran allí ordinarios todos
los días sin faltar ninguno desde la mañana, que se encendían los fuegos hasta mediodía ;
así lo que el Inca hacía en sus fuegos dirigidos al sol […]177» 

On retrouve enfin des éléments quant au rite en lui même, ici il est présenté une

libation, élément que l'on retrouve dans l'écrit de Garcilaso de la Vega, mais aussi

chez Guaman Poma de Ayala et Martín de Murúa dans leurs dessins : 

« Este capitán se juntaba en la plaza junto a él, y en nombre suyo enviaba con las mujeres
sus vasos de chicha al Inca vivo y al sol y a los otros cuerpos, a manera de brindar […] se
habían bebido en su nombre 178»

La compréhension de l'auteur quant à la culture et aux us et coutumes a pour but de

faire comprendre qu'il faut du temps pour modifier des éléments d'une société et que

les effets transgénérationnels ont une grande importance dans la périclité des fêtes

incas. Il faut laisser le temps au temps pour qu'elles disparaissent, tout comme les

différentes  formes  d'idolâtries.  Car  les  campagnes  d'évangélisation  ne  peuvent

effacer d'un seul coup des éléments identitaires d'une société.

« […] con el tiempo se espera que se puedan remediar del todo, que bien entiendo yo que
el más cristiano al parecer acude a lo que dicen sus viejos y a las ceremonias antiguas,
mayormente si hacen alguna fiesta de congregación 179»

En poursuivant sur la position de l'auteur il montre les nécessités de connaissances

afin de mieux comprendre et par la suite combattre les idolâtries. Ainsi il se permet

un  conseil  en  retransmettant  les  dires  de  don  Antonio  de  Mendoza  (vice-roi  de

Nouvelle Espagne -1535 à 1549- puis du Pérou -1550 à 1552-), qu'il aurait vu en

Nouvelle Espagne :

« que  mudase  o  ordenase  cosa  ninguna  en  este  reino  había  de  hacer  tres  cosas :  la
primera ver la tierra, la segunda conocer la capacidad de los indios, la tercera saber sus
costumbres y fueros y manera de vivir y tributar antiguamente180»

En retransmettant les dires d'un autre, Polo de Ondegardo transmet implicitement

son  opinion  et  se  protège  de  possibles  représailles  de  la  part  des  institutions

politiques et religieuses. L'auteur essaye de montrer la bienveillance des Indiens et

de leur mode de vie, en les présentant comme heureux de vivre et obéissant à leur

177 Ondegardo Polo de, op.cit., Partie I, chapitre XIX, p.111.
178 Ibidem, Partie I, chapitre XIX, p.111.
179 Ibidem, Partie II, p. 165.
180 Ibidem, Partie I, chapitre IX, p.76.

Master Études Romanes 2018-2019 p.48/114



souverain.

« vuelven muy contentos a sus casas a lo  más,  de lo cual siempre ellos acudieron en
tiempo del Inca como está dicho, para que mejor se entienda su condición y costumbre, lo
cual es muy necesario para su gobierno181» 

Trouve t-on  écrit  à  propos des jours  de  travaux dus à  l'Inca.  Il  faut  ajouter  que

l'organisation inca a par la suite été reprise par le système colonial.

De plus cette joie de vivre est retransmise dans les fêtes et dans leur participation

active à celles-ci : « acuden a sus casas a beber algunas fiestas182»

A la fin de la chronique Polo de Ondegardo prend clairement position, en exprimant

la nécessité de comprendre pour ne pas détruire, c'est ce que l'on retrouve dans les

extraits  suivants :  « se vería clara su destrucción183» si  les Espagnols demeurent

dans la position d'évangéliser sans comprendre l’ancienne société inca et ses lois :

« sin entender sus fueros184».

Le chroniqueur dans son récit veut montrer l'importance de la bonne compréhension

des coutumes et lois incas pour évangéliser cette société. L'Indien est décrit comme

un être sociable et bon par nature qui a simplement besoin qu'on lui montre la voie

du christianisme. L'organisation de la société et des rites des incas sont développés

afin de donner des points clés à la vision espagnole. Ainsi l'on peut noter à propos de

la  culture :  « estos  indios,  cuya  costumbre  en  este  caso  es  antiquísima,  de

gobernarse y regirse por comunidades en todo185» en se référant aux tributs, taxes et

à  la  redistribution.  La  fête  de  l'Inti  Raymi n'est  pas  traitée  de  manière  explicite,

néanmoins des éléments dans la chronique laissent percevoir le déroulement des

fêtes incas en général et des éléments qui y entrent en compte. On retrouve de fait

l'idée d'une libation au soleil qui serait faite, mais aussi les sacrifices et les offrandes

offerts au dieu. Il y a aussi une notion temporelle qui est précisément montrée avec

les piliers présents autour de Cuzco. De plus on retrouve comme lieu spatial lors du

déroulement  des  fêtes  la  place  principale  inca  de  la  ville  de  Cuzco.  Le

rapprochement avec les éléments présents dans les chroniques de Garcilaso et de

Guaman  Poma  entre  autre  permet  de  mettre  en  exergue  des  similitudes  dans

181 Ibidem, Partie II, p. 163.
182 Ibidem, Partie II, p. 157.
183 Ibidem, Partie II, p. 166.
184 Ibidem, Partie II, p. 170.
185 Ibidem, Partie II, p. 137.

Master Études Romanes 2018-2019 p.49/114



l'élaboration du culte, et donc de distinguer la fête décrite par Ondegardo comme

étant probablement l'Inti Raymi.

En  annexe  on  trouvera  un  tableau  qui  tente  d'être  récapitulatif  sur  les

différents éléments qui composent la fête, classés par chroniqueur186. Et l'on trouvera

aussi l'apport d'une autre source, celle de Cristóbal de Molina el almagrista, avec les

éléments de sa chronique concernant la fête qui seront synthétisées187. 

186 Cf Annexe 1, Infra, pp.105-107. 
187 Cf Annexe 2, Infra, p.108.

Master Études Romanes 2018-2019 p.50/114



II. Les récupérations religieuses de

la fête de l'Inti Raymi

Master Études Romanes 2018-2019 p.51/114



L'histoire  du  territoire  latino-américain  en  général  a  été  marquée  par

l'empreinte laissée par les conquistadors espagnols sur la culture et l'élaboration de

nouvelles politiques et identités. Mais aussi par la présence de membres de l’Église

qui avaient pour mission de transmettre la connaissance de la foi  chrétienne aux

populations autochtones. De fait,  trois ordres mendiants du christianisme vont se

rendre sur le continent dans ce but là, il s'agit des Dominicains, des Augustins et des

Franciscains (qui  arrivent  au début  des années 1530).  Les Jésuites quant  à eux

n'arriveront qu'à partir de 1572. Ce fut un grand défit pour les évangélisateurs car ils

durent tout apprendre sur le terrain en l'absence d'expériences antérieures de ce

type (ils venaient directement d'Espagne en contournant le continent ou en passant

par la Nouvelle-Espagne).

1. le processus d'évangélisation  

Le roi avait la main sur le corps religieux grâce au droit du Patronato donné en

1508188 par le Pape Jules II, c'est à dire que l'Espagne peut nommer des évêques

mais elle se doit aussi en contre-partie de subvenir aux frais de la mission dans le

Nouveau Monde. 

Il va tout d'abord se créer une capitale coloniale, qui va remplacer celle indigène,

pour le Pérou. Ainsi Lima est construire en 1535 et elle va devenir par la suite la

capitale du vice-royaume du Pérou en 1542. Cette nouvelle position plus proche de

l'océan pacifique permet d'ouvrir le pays sur des échanges internationaux.

C'est une Église coloniale qui va peu à peu se mettre en place, avec une

structure espagnole qui va se superposer à une chrétienté indigène, c'est donc un

cadre étranger qui est appliqué, d'où cette vision de l’Église comme non nationale. Il

est important de mentionner que les néophytes vont être séparés des colons par les

missionnaires, ces derniers ne donnant pas le bon exemple de leur religion. Cette

séparation se fait en opposition à l'hispanisation que voulait le roi pour ses nouveaux

sujets. 

188 Roux Rodolfo de, Cómo se legitima una conquista : Fe y derecho en la conquista española de América ,
édition Nueva América, Bogota, 1998, pp.26-27. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.52/114



Les Visitas vont commencer dans les années 1570, avec la venue du nouveau vice-

roi Francisco de Toledo. Leur but est de comprendre l'organisation des territoires et

de les  découvrir.  De plus  les  comptes-rendus permettent  de  justifier  la  place de

l'Espagne sur le continent et sa bonne gouvernance (bon traitement des indigènes,

processus d'évangélisation, fiscalité), ce qui laisse entrevoir la macro structure en

cours d'agissement.

Les doctrineros189 doivent pour pouvoir aller sur le terrain connaître les langues des

indigènes,  de  fait  se  créent  rapidement  des  couvents  pour  l'enseignement  des

langues indigènes.  Avant que l'usage ne soit prohibé en 1551, les évangélisateurs

faisaient appel à des auxiliaires laïcs (qui étaient baptisés et instruits) de nationalité

espagnole.  Les jésuites vont par la suite créer les  reducciones où les Indiens sont

pris en charge par les pères. Cependant ces dernières seront abandonnées lors de

l'expulsion des jésuites du continent en 1767 par la couronne espagnole.

Néanmoins l'intérêt des rituels fut rapidement compris par certains Espagnols car ce

qu'ils considèrent comme des idolâtries sont des témoins de l'histoire, et peuvent

permettre de la reconstituer. 

Comme le signifiait  Saint Thomas d'Aquin (1227-1274),  le Pape n'a pas la

souveraineté sur les païens, il ne peut donc disposer de leurs territoires. Ce n'est pas

le droit du premier occupant ou découverte (ius inventionis) ajoutera Francisco de

Vitoria,  car  les  biens  des  Indiens  avaient  leur  propriétaire190.  C'est  avec  le

Requerimiento et l'obtention par le Pape d'alors du droit de « conducir a los pueblos

que viven en tales islas y tierras a recibir la religión católica » et d'envoyer « varones

probos y temerosos de Dios, doctos, instruidos y experimentados para adoctrinar a

los indígenas en la fe católica e imponerlos en las buenas costumbres  »191 (bulle

Inter Caetera du 3 mai 1493) que la base légale de la conquête se met en place.

Mais des divergences de points de vue existent au sein même de l’Église comme le

montre  le  sermon du  30  novembre  1511  fait  par  le  frère  dominicain  Antonio  de

Montesinos, qui va parler de la souveraineté des Indiens sur leurs terres ancestrales

et plus généralement de la défense des droits des populations indigènes. À la suite

189 Selon la Real Academia Española un doctrinero est : un curé régulier qui explique la doctrine chrétienne, il
va avec les misioneros. Il avait à sa charge une paroisse. [remaniement personnel].

190 Mahn-Lot  Marianne,  « Espagne  et  indigénisme  dans  le  Nouveau  Monde  au  XVIe  siècle »,  in:  Revue
d’histoire moderne et contemporaine, tome 25, N°1, Janvier-mars 1978, pp. 86-98.

191 In Hernaez F.J.,  Colección bulas, breves y otros documents relativos a la Iglesia de America y Filipinas,
Bruxelles, 1879, Tome I, p.12-18, cité par De Roux R. : Cómo se legitima una conquista [...], op.cit., p.26.

Master Études Romanes 2018-2019 p.53/114



de ce sermon il aura pour réponse des autorités le rappel de la donation effectuée à

la couronne par le Pape Alexandre VI192 (Bulles Alexandrines de 1493 donnant le

droit  de conquérir  l'Amérique et le devoir  d'évangéliser).  Néanmoins ce genre de

débats et de réflexions mèneront aux Lois de Burgos (27/12/1512) et à la conclusion

que les Espagnols se doivent de bien subvenir aux besoins et de bien traiter les

Indiens, ainsi que de les évangéliser. 

Il est important de mentionner la présence de l'Inquisition sur le continent (et cela dès

1570), mais dans le seul but de contrôler les exactions des chrétiens espagnols sur

ces nouvelles terres, la population indigène ne tombe pas sous leur juridiction193.

Cependant les peines infligées par les Visiteurs s'inspirent directement de celles du

Saint-Office :  flagellation,  promenade  grotesque  à  califourchon,  messe  à  écouter

avec un cierge allumé.  Un édit  du 30 août  1617 interdit  ainsi  à  ceux coupables

d'idolâtrie  d’exercer  leurs  charges  et  prérogatives  (sont  concernés  les  cacique,

corregidor,  gouverneur)194.  L'Inquisition  sera  par  la  suite  entièrement  supprimée

d'Amérique en 1813, par décision des Cortes de Cádix. Les différences essentielles

entre  les  Visites  et  l'Inquisition  selon  Duviols  se  situent  en  premier  dans  le

dévoilement des causes du procès (non secrètes) avec une confrontation de l'accusé

et du délateur, mais aussi dans le fait que l'accusé ne soit pas donné au bras séculier

pour aller sur le bûcher (pas de peine de mort) et qu'il soit absout195. Ainsi les Indiens

accusés d’idolâtrie ne sont pas jugés selon les mêmes critères que les Espagnols

sur le territoire, et ne peuvent subir une condamnation à mort. 

Ces lois peuvent être liées aux théories d'Aristote, selon lesquelles il  existe deux

servitudes,  une  naturelle  (obéir)  et  un  esclavage  légal  (un  infidèle  qui  résiste),

marquant une séparation en deux catégories distinctes, ceux qui sont nés pour servir

et ceux qui le sont pour commander196. Cette idée de prédéterminisme est à la base

du discours civilisationniste espagnol. Ce droit de civiliser, est directement lié à une

conscience de supériorité et à une sorte d'intolérance causée par son statut d'élu

divin. Cela renvoie au discours sur le droit naturel et le droit positif, le premier étant

directement en relation avec la notion de raison (normes morales régies par des

192 Roux R. de, Cómo se legitima una conquista [...], op.cit., p.28 et p.32.
193 Duviols Pierre, La lutte contre les religions autochtones dans le Pérou colonial, Presses Universitaires du

Mirail, collection bespérides amérique, France, 2008, p.91. 
194 Ibid, p.242.
195 Ibidem.
196 Roux R. de, Cómo se legitima una conquista [...], op.cit. p.39.

Master Études Romanes 2018-2019 p.54/114



exigences de la nature humaine), et le second se rapporte aux dispositions de la

raison à des fins de réglementation des relations d'un groupe (lois et coutumes sont

alors  des  obligations).  Cette  dualité  de  droits,  débouche  sur  une  justification

théologique (une arrivée sur le continent américain vue comme messianique par les

chrétiens).  Selon  Rodolfo  de  Roux  cela  va  produire  un  totalitarisme  spirituel  et

intellectuel  qui  va  par  la  suite  se  transformer  en  un  totalitarisme  politique  et

institutionnel197.

Comme le dira N. Wachtel l'extirpation des idolâtries n'a pas permis de détruire les

vieilles croyances mais les a tout du moins altérées198. L’Église catholique a ainsi

réussi  à  se  faire  reconnaître  comme  médiateur  entre  l'individu  et  le  monde

surnaturel.  Ce  changement  d'interlocuteur  entre  les  anciennes  croyances  et  leur

adaptation  avec  la  venue  de  l'Église  va  donc  avoir  des  répercussions  sur  la

constitution des fêtes indigènes.

a. extirpation d'idolâtrie et syncrétisme religieux

Dans les Andes, la cible des Espagnols se retrouve être les cultes funéraires

et les huacas (sacrifices, don d'objets précieux, offrande de denrées). L'extirpation de

l’idolâtrie  va  donc  signifier  pour  les  Indiens :  « une  véritable  entreprise  de

déculturation199 ». C'est ce pillage systématique des huacas qui va être dénoncé par

Domingo de Santo Tomás et Bartolomé de las Casas entre autres200. C'est ainsi que

les membres de l’Église vont tenter d'empêcher les profanations de lieux de cultes et

les pillages. Mais élément paradoxal aussi, les Espagnols vont entretenir l'ambiguïté

entre  les  deux  religions  existantes  sur  le  territoire,  car  « délibérément  ils

construisaient  des  églises  ou  installaient  des  croix  sur  l'emplacement  des  lieux

sacrés indigènes 201». Cependant avec la loi de 1616, une collaboration entre l’Église

et  l’État  se  met  en  place  afin  d'éradiquer  les  idolâtries,  dont  les  huacas sont

197 Roux R. de, Cómo se legitima una conquista [...], op.cit., p.55 et pp.147-149.
198 Wachtel Nathan,  La vision des vaincus : les Indiens du Pérou devant la Conquête espagnole, 1530-1570,

Gallimard, France, 1971, pp.227-299.
199 Wachtel Nathan, La vision des vaincus [...], op.cit., p.229.

La notion de déculturation pourrait se définir comme la tentative de provoquer une perte culturelle chez
une population, avec la domination d'une autre population sur cette dernière, qui va tenter d'imposer ses codes
culturels en remplaçant ceux existant. 
200 Duviols Pierre, La lutte contre les religions autochtones dans le Pérou colonial, op.cit., pp.327-342.
201 Wachtel Nathan,  La vision des vaincus[...], op.cit., p.236.

Master Études Romanes 2018-2019 p.55/114



l'exemple majeur, et pour ce faire ils vont détruire via le feu, vu comme purificateur. 

Lors  du  Ier  Concile  de  Lima  (en  1551),  les  méthodes  de  conversion  vont  être

unifiées,  et  l'on  retrouvera  notamment  la  différenciation  dans  les  textes  religieux

entre  les  indigènes  baptisés  et  ceux  qui  ne  le  sont  pas.  On  retrouvera  dans  la

constitution  26  une  interdiction  des  cultes,  mais  il  ne  semble  être  porté  à

connaissance que celui rendu aux morts. De plus les indigènes coupables de délit

seront punis de coups de fouets et pourront aller en prison202. 

Lors du Concile provincial de 1555, il est décidé d'interdire le sacerdoce aux Indiens

et aux métis. Cette décision empêchera par la suite la création d'un clergé indigène,

qui aurait put former des évangélisateurs locaux203.

Ce sont les jésuites qui vont créer des  cofradías indigènes, José de Acosta dira à

leur  propos  que  leur  but  principal  est  de  transformer  tous  les  confrères  en

prédicateurs contre les idolâtries et les beuveries, pour se faire, ils se rencontreront

certains jours pour faire les dévotions, leurs confessions et leurs disciplines204.

Au niveau du syncrétisme ce sont les mythes unificateurs qui créent une identité

nationale, c'est ainsi que la fête du Soleil et la fête-Dieu de par leur coïncidence de

dates vont s'assimiler205. En effet la fête du Corpus Christi se célèbre soixante jours

après Pâques, et la fête du solstice selon le calendrier grégorien est proche du 21

juin ; nous reviendrons sur ce point dans la partie suivante. Cela va être l'occasion

pour les populations indigènes de reporter leurs rites sur une autre fête. En effet en

se montrant dévots lors de celle-ci leur permettait par la suite de faire des sacrifices

cachés d'animaux afin de respecter leur coutume ancestrale206.  Ainsi  les fêtes ne

sont plus célébrées sous leur forme ancienne, elles se sont modifiées et leurs rites

se sont adaptés. Cependant certaines continuent d'être faites, mais à l'abri du regard

des autorités207. C'est à l'insu des évangélisateurs que se font donc ces modifications

et adaptations des fêtes et des rites incas de la part des populations indiennes. Mais

202 Estenssoro-Fuchs Juan Carlos, de Castelnau Charlotte, « Les pouvoirs de la parole. La prédication au Pérou :
de l'évangélisation à l'utopie »,  In:  Annales. Histoire, Sciences Sociales. 51ᵉ année, N. 6, 1996. pp. 1225-
1257. 

203 Roux R. de, Cómo se legitima una conquista [...], op.cit. p.85.
204 Cité par Duviols P., La lutte contre les religions autochtones […], op.cit., p. 255.
205 Métraux Alfred, Les Incas, complément d'Abdón Yaranga Valderrama, édition Seuil, Points Hisoire, France,

mai 1983, pp.164-171.
206 Fiorani Agustina et Franco Francisco, "Una Aproximación Teórica a La Dominación Simbólica a Partir Del

Corpus Christi Colonial Cuzqueño (siglo XVII)", Artificios Revista colombiana de estudiantes de historia.
Num. 5. Août 2016, p.104.

207 Duviols P., La lutte contre les religions autochtones […], op.cit., p.110.

Master Études Romanes 2018-2019 p.56/114



ces modifications peuvent aussi être imposées par les évangélisateurs lorsque ces

derniers appliquent expressément les directives des Conciles par exemple.  

Au niveau de l'acculturation, pour les Espagnols seule l'histoire biblique ou ayant

rapport avec l'Antiquité est recevable. C'est ainsi que les animaux de l'Arche de Noé

présents dans l'Ancien Testament sont recherchés comme preuve. C'est notamment

ce que l'on retrouve dans l'ouvrage d'Acosta lorsqu'il écrit : 

« Digo por ejemplo, si los carneros del Pirú, y los que llaman pacos y guanacos, no se
hallan en otra región del mundo, ¿ quién los llevó al Pirú o cómo fueron, pues no quedó
rastro de ellos en todo el mundo ?208»

C'est  donc  une  interprétation  biblique  qui  est  recherchée,  afin  d'expliquer  la

méconnaissance  des  espèces  présentes  sur  le  continent  par  rapport  à  celles

connues sur l'Ancien Continent. Étant face à des espèces inconnues en Europe, on

pourrait aussi penser que l'auteur se pose des questions sur les limites des contenus

des récits bibliques et leur méconnaissance de certaines parties du monde. 

Lors du IIIe Concile de Lima (1582-1583), les manuels trilingues sont donc adoptés,

le paganisme est montré comme exemple afin de pouvoir le réfuter par la suite. Ce

moyen matériel laisse la place à l'action spirituelle dans le processus d'extirpation209.

La collaboration entre tous les pouvoirs afin de supprimer les idolâtries est totale dira

Duviols210, car comme l'aura écrit Francisco de  Ávila en 1610 lors de la Première

Campagne d'extirpation : 

« Il est impossible de décrire dans le détail ne serait-ce qu'une toute petite partie des rites,
cérémonies, idoles et ministres que l'on découvrit ; qu'il suffise de dire que pas un seul
adulte, pas un seul enfant en âge de raison n'était chrétien, si ce n'est pour avoir reçu le
baptême211 »

La religion  chrétienne est  donc acceptée en apparence et  tolérée mais  les  rites

ancestraux  demeurent  ancrés  dans  la  société.  On  se  dirige  alors  vers  une

cohabitation  de  deux  visions  du  monde,  qui  vont  par  la  suite  s'opposer  et/ou

s'assimiler. À ce propos Nathan Wachtel écrira : 

208 Acosta, op.cit., livre IV, chap. 36, p.227.
209 Estenssoro-Fuchs Juan Carlos, de Castelnau Charlotte, « Les pouvoirs de la parole. La prédication au Pérou :

de l'évangélisation à l'utopie », op.cit., pp. 1225-1257. 
210 Duviols P., La lutte contre les religions autochtones […], op.cit., p. 170.
211 Ávila Francisco de,  Prefación al libro de los Sermones, o homelias en la lengua castellana y la índica

general quechua, 1648, por Horacio H. Urteaga y Carlos A. Romero (éditeurs), Informaciones acerca de la
religión y gobierno de los Incas, in CLDRHP, tome XI, Lima, 1918, p.78, cité par Duviols P., La lutte contre
les religions autochtones […], op.cit., pp.169-170.

Master Études Romanes 2018-2019 p.57/114



« Cependant le voisinage de deux religions, chrétienne et andine, ne se résout pas dans une
synthèse : il y a moins fusion que juxtaposition. Si les Indiens admettent l'existence d'un
dieu  chrétien,  ils  le  relèguent  dans  une  autre  sphère,  extérieure,  et  lui  dénient  toute
influence sur le cours des événements humains. 212»

On trouve même des traces de chrétiens qui vont en quelques sorte valider les rites

Indiens, puisqu'à Yucay en 1552, les Espagnols font prêter serment devant les dieux

traditionnels aux Indiens, bien que ces derniers soient baptisés : « los cuales todos

así mismo juraron en forme según su ley mochando el sol y la tierra y la guaca como

lo tienen de costumbre permitieron decir  verdad [...] 213». Cet  événement marque

bien le  syncrétisme en train  de  s'opérer  (et  les  moyens  d'actions  qu'utilisent  les

Espagnols), mais finalement aussi les difficultés des Espagnols dans leur volonté

d'évangéliser. 

b. adaptation culturelle, vers une acculturation ?

Dans  les  années  1560-1570  on  voit  la  résurgence  d'une  certaine  sorte  de

paganisme, portée par le mouvement du Taqui Onqoy214 qui annonce la venue d'un

nouveau soleil dans la cosmogonie inca, un messie d'un monde à restaurer215. C'est

un mouvement nativiste et  millénariste,  où le  Taki  Onqoy signifierait  le Mal  de la

Danse216.  Ce mouvement annonce l'écrasement par leur Dieu (on remarque donc

une cristallisation sur une figure salvatrice217) ou selon des versions par les huacas

détruites par les Espagnols, de celui des chrétiens218. Le soleil étant assimilé à l'Inca

« le héros solaire fondateur du Cuzco est donc devenu messianique et chthonique,

avant de se transformer en une divinité souterraine et vivante. »219.  On comprend

212 Wachtel Nathan,  La vision des vaincus : les Indiens du Pérou devant la Conquête espagnole, 1530-1570,
op.cit., p. 236.

213 Archives historiques de Cuzco, Genealogía de Sayri Tupac, « Testimonio dado por Benito de la Peña... »,
livre 3, chap.3, folio 26 recto : cité dans Wachtel Nathan, La vision des vaincus [...], op.cit., p. 238.

214 Pease  G.  Y.  Franklin,  Histoire  des  incas traduit  par  Claude Mariani,  Maisonneuve et  Larose,  Wamani
éditeur, Dijon, 1995, p.175.

215 Lavallé Bernard. Franklin Pease G. Y.,  El Dios creador andino, in:  Bulletin Hispanique, tome 78, n°3-4,
1976. pp. 408-409.

216 Wachtel Nathan,  La vision des vaincus : les Indiens du Pérou devant la Conquête espagnole, 1530-1570,
op.cit., pp. 264-267.

217 Szemiński  Jan  y Ziółkowski  Maruisz,  Mythes,  rituels  et  politique  des  Incas  dans la  tourmente  de  La
Conquista, L'Harmattan, France , mars 2015, pp.361-363. 

218 Wachtel Nathan,  La vision des vaincus : les Indiens du Pérou devant la Conquête espagnole, 1530-1570,
op.cit., pp. 264-276.

219 Lavallé Bernard, Franklin Pease G. Y., El Dios creador andino, op.cit.

Master Études Romanes 2018-2019 p.58/114



donc désormais la menace que pouvait représenter un tel mouvement et de telles

expériences pour le processus d'évangélisation, les Espagnols étant perçus comme

une épidémie mortelle220. 

Dans le Concile de 1567, un article est expressément consacré à aborder les fêtes

(article  104).  En  effet  les  religieux  ont  appris  que  la  plupart  des  fêtes  agraires

célébrées par les Indiens avaient une signification religieuse. Il n'en interdit pas la

célébration, néanmoins, la destination diabolique est condamnée, le destinataire de

ces dernières doit être désormais Dieu221. Pour contrer l'assimilation de la Fête-Dieu

et de l'Inti Raymi, l'article 95 du Concile montre la non acceptation des idoles aux

côtés des statues de saint ; et préconise l'explication des préceptes chrétiens ainsi

que la punition de ce type de comportement222 :

« Constitutio 95. In qua monentur sacerdotes ut in festo Corporis Christi et aliis festis
viderant ne indi faciant ritus suos.

[…] sed nonnulli eorum daemonis suasu, sub praetextu quod nostra celebrant, et fingentes
Christi corpus et sanctos nobiscum honorare, sua idola coluerunt [...] 223»

Les Indiens sont  considérés comme des néophytes,  auxquels il  faut  expliquer  le

christianisme,  en  effet  ils  ne  peuvent  être  considérés  comme  des  apostats224.

Néanmoins petit a petit ce statut va être remis en cause, car les Indiens n'étaient

point ignorants des préceptes chrétiens225. C'est ce qui va être l'un des déclencheurs

entre autre de la Campagne de 1610. Mais les Visites ne furent pas toujours bien

accueillies car elles remettaient en cause les compétences des curés présents sur

place. Dans ce sens, avec un orgueil touché, certains aidèrent et encouragèrent les

Indiens à poursuivre leurs rites de manière clandestine226. 

Dans l'article 8 du synode de 1613, la plupart des danses et gualparicos227 vont être

220 Pease G. Y. Franklin, Histoire des incas, op.cit., p.175.
221 Duviols, La lutte contre les religions autochtones […],op.cit., pp. 119-120.
222 Duviols, La lutte contre les religions autochtones […],op.cit., p. 120.
223 Vargas Ugarte S.J., Rubén, Concilios Limenses (1551-1772), Archevêché de Lima, Lima, 1951, pp.203-204.

du livre ou pp.221-222 pages numériques. 
Traduction approximative : « Constitution 95 : Dans laquelle les prêtres sont conseillés sur la fête du

Corpus Christi et les autres fêtes pour empêcher les Indiens de faire leurs rites.
[..] mais certains de leurs diables, sous le prétexte de notre célébration, font semblant d'honorer le Corps

du Christ et nos saints, et servent leurs idoles [...] »
224 Duviols, La lutte contre les religions autochtones […], op.cit., p.123.
225 Ibidem, p. 192.
226 Ibidem, p. 187. 
227 Sur ce sujet voir l'article : Cassagne Thérèse Bouysse, “« Si votre plumage... » signes d’identité, signes de

pouvoir  chez  les  Incas”,  in  Des  Indes  occidentales  à  l’Amérique  Latine.  Volume 2, Centro  de  estudios
mexicanos y centroamericanos, Mexico, 2006, pp. 515-542. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.59/114



interdites,  c'est  à  dire  une  restriction  des  coutumes228.  On  retrouve  ainsi  une

interdiction sur les ornements, des instruments de musique (sauf des tambours de la

Fête-Dieu), de certains aliments et l’exercice de la médecine (sauf des guérisseurs

herboristes  examinés  par  un  curé).  C'est  le  Visiteur  qui  détermine sur  place les

domaines de l'interdit. C'est après 1648 qu'il sera dit ce qui est autorisé, comme par

exemple chanter (si examiné avant par un curé), jouer du tambours pour les jeunes,

danser sur place jusqu'à la tombée de la nuit229.

Lors  du  IIe  Concile,  l'usage  des  quipus va  être  interdit  (ils  seront  d'ailleurs

confisqués), ce qui va profondément changer la perception du monde des Indiens

(moyens de calcul, mais aussi mnémotechnique). Cette perte de repère identitaire va

de pair  avec  une volonté  de changer  les  codes  indigènes,  comme par  exemple

l'obligation de choisir un prénom chrétien et non Indien230. 

Au niveau de l'acculturation on retrouve dans les régions reculées signale N. Wachtel

(1971)231 une  adoption  des  technologies  des  européens  (bétail,  armes,  chevaux)

sans pour autant avoir de dommages pour leur univers. Cependant l’introduction du

vin sans réglementation, alors que la chicha était réglementée et l'ivresse punie (sauf

lors des fêtes religieuses), ainsi que de la coca, menèrent à des excès auxquels les

populations indigènes n'étaient pas coutumières. Mais pour parler de syncrétisme, il

faudrait que le choc de la conquête soit absorbé. 

228 Martínez De Codes Rosa Maria, “La reglamentación sobre idolatría en la legislación conciliar limense del
siglo XVI, Evangelización y teología en América (siglo XVI)” : X Simposio Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra, Université de Navarre, 1990, vol. 1, p. 529.

229 Duviols P., La lutte contre les religions autochtones […], op.cit., pp.265-269.
230 Ibidem, p.265.
231 Wachtel Nathan,  La vision des vaincus : les Indiens du Pérou devant la Conquête espagnole, 1530-1570,

op.cit., pp.239-241.

Master Études Romanes 2018-2019 p.60/114



2. le Christ, et son assimilation au soleil

La  frontière  entre  la  tradition  indigène  et  l'apport  chrétien  chez  les

chroniqueurs que l'on pourrait qualifier d'indigènes comme Guaman Poma et Santa

Cruz Pachacuti permet de mettre en avant une double frontière entre la forme et le

fond, mais aussi dans le double partage de la forme et du fond : 

« on voit en effet que la frontière est double, que la forme apparente peut être chrétienne
(chronologie  linéaire)  et  néanmoins  se  superposer  à  une  structure  indigène  (temps
circulaire), que le fond apparemment inspiré des idées chrétiennes peut également avoir un
sens indigène. 232»

Les  chroniques  écrites  par  les  Espagnols  sont  ethnocentristes  et  l'on  peut  alors

percevoir un poids religieux ou politique fort derrière leur rédaction. Les récits sur la

fête de l'Inti Raymi et par la suite sur son adaptation culturelle sont donc à regarder

par le prisme de l'intention de l'auteur (même si ce dernier peut se vouloir objectif) et

par la volonté de transmission qui en est faite. En effet un récit est toujours modifié

lorsqu'il est transcrit nous dit Jack Goody, il prend sa place dans un ensemble de

nouveaux genres tout en modifiant les anciens233.

a. la fête du Corpus Christi

La Fête-Dieu dite aussi Fête du Corpus Christi, est une fête mobile234 (se célèbre le

jeudi suivant la Trinité ou 60 jours après Pâques), qui fut instaurée à Rome en 1264

et  imposée  dès  l'an  1317235.  Elle  va  célébrer  la  présence  réelle  du  Christ  dans

l'Eucharistie.  Lors  d'une  procession  solennelle  le  prêtre  va  montrer  au  public

l'ostensoir (custodia) contenant l'hostie consacrée incarnant le corps du Christ. Le

rayonnement  de  cet  ostensoir  de  métal  doré  fut  la  confirmation  pour  beaucoup

232 Alaperrine-Bouyer  Monique,  « La  frontière  entre  la  tradition  indigène  et  l'apport  chrétien  chez  les
chroniqueurs dits indigènes », In:  América : Cahiers du CRICCAL,  Les frontières culturelles en Amérique
latine, n°8, 1991, v1. pp. 143-160. 

233 Goody Jack,  Mythe, rite et oralité,  Presses Universitaires de Nancy, éditions universitaires de Lorraine,
collection ethnocritiques, Nancy, nov. 201, p.43.

234 Selon le  TLFI (Trésor de la Langue Française Informatisé)  une fête  mobile  est  une « Commémoration
annuelle dont la date varie en fonction de celle de Pâques, elle-même mobile. ».

http://stella.atilf.fr/Dendien/scripts/tlfiv5/search.exe?23;s=2523495300;cat=1;m=f%88te+mobile; 
235 Bernales Ballesteros Jorge, “El Corpus Christi: fiesta barroca en Cuzco”, Primeras Jornadas de Andalucía y

América : La Rábida, Vol. 2, 1981, p.278. 
en  :  Universidad  Internacional  de  Andalucía :

http://dspace.unia.es/bitstream/handle/10334/286/15JITII.pdf?sequence=1   (juin 2017)

Master Études Romanes 2018-2019 p.61/114

http://dspace.unia.es/bitstream/handle/10334/286/15JITII.pdf?sequence=1
http://stella.atilf.fr/Dendien/scripts/tlfiv5/search.exe?23;s=2523495300;cat=1;m=f%88te+mobile
http://stella.atilf.fr/Dendien/scripts/tlfiv5/search.exe?23;s=2523495300;cat=1;m=f%88te+mobile


d'Indiens de l'identification  du Christ  avec le  soleil236.  Cette  présentation  quoique

offerte dans le cadre des Indiens des villages de la Sierra de Puebla au Mexique,

peut être assimilée à ce qui se passa à Cuzco. Dans la cosmologie Aztèque et inca,

les étoiles, comètes et bolides font partis des croyances indiennes.

Le  soleil  va  alors  être  assimilé  à  Jésus-Christ,  et  plusieurs  interprétations

permettent de montrer ce phénomène. Tout d'abord Jésus-Christ par son ascension

vers le ciel  serait  devenu le soleil.  Ainsi  comme le Christ  est égal au Soleil,  son

ascension représente la victoire de la lumière sur les ténèbres, par prolongement du

bien sur le mal, de la civilisation sur la barbarie237. Ensuite la prééminence du soleil a

des origines préhispaniques238 car cet astre est le dieu principal qui veille sur le ciel

et la terre. Le soleil est perçu comme le principe masculin de l'univers (il va éclairer

et réchauffer), et il fait escale dans le monde en bas, celui des morts, la nuit. 

Il se retrouve aussi chez les Mexicains, chez les Totonaques ou les Nahuas, un jour

consacré au Soleil (c'est le jour ollin des anciens Aztèques), l'auteur le place au 21

mai 1991, jour où il put y assister en témoin. Les fêtes étant directement reliées au

calendrier et aux saisons, la première fête de la Saint-Jean (Jean l’Évangéliste) va se

retrouver au 27 décembre, lorsque la fête de la Saint Jean-Baptiste va être le 24 juin

(qui est le jour le plus long de l'année)239. 

Il  est  important  de  noter  la  dualité  existante  avec  la  Lune,  et  de  voir  les  deux

interprétations de cet astre dans la cosmogonie. Dans un premier temps, celui qui va

devenir  le Soleil  est  le vainqueur du mythe des héros, son adversaire devient la

Lune. La Lune étant alors un astre masculin, chaque mois il fait l'amour à toutes les

femmes du monde, ce qui cause les règles. Une autre interprétation existe, la Lune

est l'épouse du Soleil, c'est donc un astre féminin, qui la reléguerait à un statut social

inférieur.  Par  la  suite,  la  Lune  va  être  associée  par  exemple  à  la  Vierge  de

Guadalupe, qui  est  représentée avec un croissant de lune sous ses pieds240.  On

remarquera aussi une tendance dans la tradition indigène à associer le féminin à

236 Fiorani Agustina Et Franco Francisco, "Una Aproximación Teórica a La Dominación Simbólica a Partir Del

Corpus Christi Colonial Cuzqueño (siglo XVII)",  Artificios Revista colombiana de estudiantes de historia.

Num. 5. Août 2016, p.96.

237 Stresser-Péan Guy, Le Soleil-Dieu et le Christ [...], op.cit., p. 401 et p.458.
238 Il sera donné comme exemple pour illustrer les dires de l'auteur : Bartolomé de Las Casas,  Apologética

Historia Sumaria, 1967, T.1, p.658.
239 Stresser-Péan Guy, Le Soleil-Dieu et le Christ [..], op.cit., p. 402.
240 Ibidem, pp.402-403.

Master Études Romanes 2018-2019 p.62/114



l'aquatique  (l'eau  reflétant  les  images  de  la  Lune),  et  donc  par  opposition

complémentaire au feu du Soleil. C'est l'une des raisons pour lesquelles la fête de

l'Inti  Raymi se  voit  associée  à  la  présence  masculine  et  écarte  les  présences

féminines de son culte, à l'exception des acllas dévouées au culte.

La naissance divine, se fait dans les croyances indiennes par un humain qui avale

une boule de feu. Cet enfant deviendra lors de son Ascension Dieu et le Soleil. Ainsi

les danseurs du  Volador vont représenter les ancêtres qui accompagnent le Soleil

dans  sa  montée  au  ciel241.  Il  pourrait  ainsi  être  fait  un  parallèle  entre  la  figure

féminine indigène et la représentation de la Vierge Marie dans la religion chrétienne. 

Au  niveau  archéologique,  les  églises  sont  construites  sur  les  bases  des

temples péruviens. Cette superposition de structure que l'on retrouve effective au

Coricancha (Cuzco) notamment, marque physiquement le remplacement d'un endroit

de culte par un autre. Cela peut aussi être révélateur de la mentalité des Indiens

coloniaux puisque  les  racines  de  leur  culte  premier  vont  alors  coexister  avec  la

culture catholique. Et c'est de cela que peut découler entre autre l'assimilation qui fut

faite du Soleil avec la figure du Christ242. 

b. éléments sur la perduration de la fête

Le traumatisme de la conquête peut se percevoir dans la tentative de compréhension

du christianisme en  y  intégrant  les  éléments  de  la  religion  antique :  « Parfois  la

religion  andine  et  le  christianisme  interfèrent  dans  un  apparent  syncrétisme,  où

dominent  en  réalité  les  croyances  traditionnelles. 243».  De  fait  on  retrouve  des

dissimulations des cultes traditionnels dans les fêtes chrétiennes : 

« A Chaupimarca,  en  1610,  lors  de  la  fête  du  Corpus  Christi,  le  curaca  Francisco
Ychoguamán faisait sacrifier sur la place du village, devant la porte du curé, un lama brun,
le cou orné de plumes, après une procession et l'exécution de chants et danses. 244»  

On  trouve  aussi  décrit  vers  1553  une  scène  identique  par  Cieza  de  León  qui

retranscrit l'expérience d'un curé :

241 Ibidem, p.500.
242 Estenssoro-Fuchs Juan Carlos, de Castelnau Charlotte, « Les pouvoirs de la parole. La prédication au Pérou :

de l'évangélisation à l'utopie », op.cit., pp. 1225-1257. 
243 Wachtel Nathan,  La vision des vaincus : les Indiens du Pérou devant la Conquête espagnole, 1530-1570,

op.cit., p.235.
244 Wachtel Nathan,  La vision des vaincus : les Indiens du Pérou devant la Conquête espagnole, 1530-1570,

op.cit., p.235.

Master Études Romanes 2018-2019 p.63/114



Y  guardavan  sus  fiestas  en  el  tiempo  del  coger  las  papas,  que  es  su  principal
mantenimiento : matando de sus animales para hazer los sacrificios semejantes.245 

Épisode qui est par la suite reprise par un chercheur, 

Se seleccionó y sacrificó una llama ; grandes ''semillas'' de papa fueron sumergidas en su
sangre. En este momento el sacerdote interrumpió el ritual. Poco después llegó a la región
Cieza de León y tomó nota del relato del clérigo, pero éste fue el cronista más attento al
detalle etnográfico. Lo probable es que tales ritos sean antiguos como el cultivo mismo de
la papa.246

Une confrontation des rituels entre les deux cultures peut être visible. Ainsi comme

l'explique  Wachtel  « Les  éléments  d'acculturation  recouvrent,  dans  le  domaine

religieux également,  une scission entre l'univers européen et l'univers indien. 247».

Les interférences entre les rituels peuvent aussi aller en faveur d'un syncrétisme,

avec les assimilations de sens :  « Comme le relevaient déjà Polo de Ondegardo,

Morúa ou Arriaga, la coïncidence des dates de la fête du Soleil, au temps de l'Inca, et

du Corpus Christi permettait toutes les ambiguïtés.248 ». Pour citer Martín de Murúa :

« Esta fiesta cae al mismo tiempo que la nuestra tan celebrada Corpus Christi, como está
dicho, y a vueltas de las solemnidades que hacen para ella, mezclan ceremonias y ritos
antiguos, de los que solían en este mes249»

Il n'en demeure pas moins des tentatives de survivance de la fête, ancrée dans la vie

sociale et culturelle des Indiens. Ainsi comme le note Cobo dans un passage de sa

chronique : « vuelto de Chile, Paullu Inca, le hizo [al ídolo] casa junto a la suya ; y

desde  entonces  se  hizo  allí  la  fiesta  del  Raymi,  hasta  que  los  cristianos la

descubrieron y sacaron de su poder. 250», ce qui montre bien le poids de la tradition

et  en  quelque  sorte  l'impuissance  des  Espagnols  face  à  ces  survivances

religieuses251. Cependant paradoxalement c'est ce même Inca qui va se christianiser

245 Léon Cieza de, Primera parte de la chronique del Peru, En casa de Ivan Steelfio, Anvers, 1554, pp.247-248.
246 Murra V. John,  La organización econólica del estado inca, siglo XXI, colección América Nuestra, 1977

(1955) p.38. 
Il cite Cieza [1553], livre I, chapitres CI et CXXVII, 1947, pp.444 et 454. 

247 Wachtel Nathan, La vision des vaincus […], op.cit., p.237.
248 Wachtel Nathan, La vision des vaincus [...], op.cit., pp.235-236.
249 Murúa Martín de,  Historia general de Perú,  édition de Manuel Ballesteros,  historia 16, Espagne, 1987

(1616), livre II, chap. 38, p. 451.
250 Acosta José de, op.cit., livre 13, chap. XV. Crochets personnels.
251 Fiorani Agustina et Franco Francisco, "Una Aproximación Teórica a La Dominación Simbólica a Partir Del

Corpus Christi Colonial Cuzqueño (siglo XVII)", op.cit., p.103.

Master Études Romanes 2018-2019 p.64/114



en l'an  1543,  et  donc induire  par  la  suite  une abolition  de l' Inti  Raymi chez les

Indiens252. Néanmoins on peut noter une survivance indienne à la moitié du siècle

XVI, comme le relate Juan de Betanzos :

« [...] lo continuaron hacer en la manera ya dicha, hasta este año en que estamos de mill y
quinientos y cincuenta y un años.—Esta fiesta y las demás que este Señor [Inca Yupanqui]
constituyó, aunque se las quieran quitar en esta ciudad del Cuzco, las suelen ellos hacer
oculta ó secretamente en los pueblecillos que están en torno de la ciudad del Cuzco.253 »

On peut donc supposer que la fête devint plus populaire et moins fêtée en ville à

cause de la surveillance espagnole plus importante dans les pôles urbains qu'à la

campagne, et cela malgré des campagnes d'extirpation d'idolâtries et l'installation de

membres de l'Église dans certaines communautés254. Ainsi les traces de persistance

que l'on retrouve lors du témoignage datant  de 1535255 avec Manco Inca et  aux

alentours  de  1540  avec  Paullu  Inca,  montrent  bien  que  la  fête  de  l'Inti  Raymi

continua à être célébrée pendant une partie du XVIe siècle, mais peut être avec un

caractère plus restreint. De plus comme l'exprime Betanzos dans les années 1551,

les rites indigènes continuent d'être célébrés, en étant dissimulés. Sayri Tupac et Titu

Cusi se feront baptiser dans les années 1560/ 1567, de fait une  persistance a pu

exister pendant leur règne.

Pour  ce  qui  est  des  Indiens  de  Vilcabamba,  on  pourrait  avancer  le  fait  d'une

perduration de la fête, car ils continuaient à vivre comme au temps du Tawantinsuyu

et que cette fête faisait partie intégrante de leur vie. Titu Cusi Yupanqui avait accepté

la  présence  de  missionnaires  à  Vilcabamba,  ce  qui  ouvre  plusieurs  pistes

d'interprétations,  la  première  serait  la  disparition  de  la  fête,  la  seconde  son

adaptation aux canons chrétiens par l'implication des missionnaires sur place, ou

troisièmement sa célébration telle quelle afin de montrer une identité indigène. Avec

par la suite Tupac Amaru, on peut penser à un rétablissement de la fête dans une

forme ''originelle'' qui se reporterait au temps de la prédominance inca. Néanmoins

avec la mort de Túpac Amaru en 1572, la festivité cessa sûrement officiellement,

mais sa perduration dû continuer au sein de la population indigène.

252 Palomino Guzmán Luis et Vega Juan José,  El Inti Raymi Inkaico : La Verdadera Historia De La Gran
Fiesta Del Sol, in BOLETÍN. Museo de Arqueología y Antropología (UNMSM), 2005, vol.6 (no.1), pp.37-
71. 

253 Betanzos Juan de, Suma y narración de los incas, op.cit., chap. XIV. Crochets personnels.
254 Gareis Iris, « Extirpación de idolatrías e identidad cultural en las sociedades andinas del Perú virreinal (siglo

XVII) », Nuevo Mundo Mundos Nuevos, Bibliothèque des Auteurs du Centre, 25 janvier 2007 [en ligne].
255 Cf. Supra, p.7.

Master Études Romanes 2018-2019 p.65/114



Lors de cette perte de célébration de l'Inti Raymi, on peut penser à un changement

des valeurs qui lui sont associées. Ainsi au lieu de rendre grâce à une divinité et de

renouveler dans un mouvement festif son importance dans la vie des Incas, elle peut

être tombée dans une supplication aux anciennes divinités de revenir et de ne pas

aggraver plus les changements en train de s'opérer dans la société256.

Toutefois est cité une source du XVIIe siècle qui met en avant cette évangélisation

non menée à terme, et l'existence de réminiscences de fêtes indigènes dans celles

chrétiennes. C'est ce qu'exprime Antonio de la Calancha en 1638 :

« Háse de advertir que esta fiesta (el Inti Raymi) cae al mismo tiempo que los cristianos
celebramos el Corpus Christi, y los más de los indios celebran con bailes y danzas no a
nuestra fiesta católica, sino a la de su Inti Raymi, de su antigua idolatría 257»

De fait lors de ces représentations festives le Christ se substitue en apparence à Inti,

mais dans la réalité religieuse c'est bien à leur dieu ancestral que les Indiens rendent

hommage. Ils gardent leurs chants et leurs danses qu'ils transposent à la nouvelle

célébration  chrétienne,  ce  qui  menera  par  la  suite  à  la  naissance  d'une  religion

nouvelle. 

Au niveau de la première moitié du XVIIe siècle on peut aussi prendre la chronique

de José de Arriaga258 qui va exprimer ce qu'il voit lors de visites d'idolâtries. Ainsi va

apparaître  l'adaptation  des  indiens  à  la  nouvelle  religion  chrétienne,  dans  une

période  où  les  deux  cultes  se  superposent et  se  mélangent  dans  leurs

représentations religieuses : 

 Y en la provincia de Chinchacocha, quando se visitó, se averiguó que llevaban en la
procesión del Corpus dos corderos de la tierra, vivos, cada uno en sus andas, por vía
de fiesta y de danza, y se supo, que realmente eran ofrendas, y sacrificios, ofrecidos a
dos  lagunas,  que  son  Urcococha  y  Choclococha,  de  donde  dizen  que  salieron,  y
tuvieron origen las Llamas. Y a llegado a tanto esta disimulación; o atrevimiento de
los Indios, que a acontecido en la fiesta del Corpus, poner una Huaca pequeña en las
mismas andas al pie de la Custodia del Santísimo Sacramento, muy disimuladamente.
Y un Cura me dixo que avía hallado las Huacas en el hueco de las Peanas de los
Santos del Altar, y otras debaxo del Altar, que las avía puesto el Sacristán, y yo las e

256 Palomino Guzmán Luis et Vega Juan José,  El Inti Raymi Inkaico : La Verdadera Historia De La Gran
Fiesta Del Sol, op.cit.

257 Antonio de la Calancha,"Crónica Moralizada del orden de San Agustín en el Perú" (1638), Lib. II, Cap. XII,
p. 851. 

258 Arriaga Pablo Jose de,  La extirpación de la idolatría en el Perú, Lima, 1920 (1621), version en ligne :

http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-extirpacion-de-la-idolatria-en-el-peru--0/html/ff49f4c0-82b1-

11df-acc7-002185ce6064.html   

Master Études Romanes 2018-2019 p.66/114

http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-extirpacion-de-la-idolatria-en-el-peru--0/html/ff49f4c0-82b1-11df-acc7-002185ce6064.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-extirpacion-de-la-idolatria-en-el-peru--0/html/ff49f4c0-82b1-11df-acc7-002185ce6064.html


visto detrás de la misma Iglesia.259 

Cela va donc dans le sens d'une interconnexion des rites dans la vision religieuse

indigène, et la tentative de ces derniers à s'adapter aux codes religieux chrétiens tout

en conservant leur rites.

Dans  la  seconde  moitié  du  XVIIe  siècle,  le  chroniqueur  Peña  de  Montenegro260

renvoie aux textes du deuxième Concilio Limense et plus précisément au chapitre 69

pour parler des rites indiens : 

En el  capítulo  69 se manda que los  indios  que en  las  fiestas  del  Corpus o en otras,
fingiendo hacer las de los cristianos, adoran ocultamente sus ídolos y hacen otros ritos,
hecha la información necesaria, en envíen al obispo o a su vicario general para que los
castiguen con todo rigor.261 

D'ailleurs  au  sujet  du  Corpus  Christi  le  chroniqueur  cite  les  obligations  des

doctrineros pour ce qui est de surveiller les fêtes chrétiennes et leur déroulement.

Que los curas de indios no desemparen sus pueblos por ir a celebrar las fiestas de ciudad
en la Pascua o Natividad, Semana Santa o en otras solemnidades.Y si al  contrario lo
hicieren, ellos y los vicarios que los llaman sean penados en veinte pesos. Pero en la fiesta
de Corpus Christi podrán venir de cuatro leguas a celebrar ; y acabada, se vuelven a sus
parroquias para celebrar la misma fiesta el domingo siguiente infraoctavo.262

Il n'est donc pas fait mention de la fête inca par cet auteur, mais celui ci s'appuie sur

des  textes  montrant  la  nécessité  d'encadrer  les  Indiens  dans  leurs  pratiques

religieuses. On peut donc penser que pour lui c'est l'existence et la célébration du

Corpus  Christi  qui  prédominent,  comme  est  d'ailleurs  révélateur  le  titre  de  son

ouvrage. 

Pour ce qui est du XVIIIe siècle le navigateur et cartographe français Amédée Frézier

(1682-1773) fait mention dans sa Relation du voyage de la mer du Sud aux côtes du

Chili, du Pérou, et du Brésil, fait pendant les années 1712, 1713, 1714263 de la date

du Corpus Christi qu'il met en relation avec le jour de départ pour travailler aux mines

de  Potosi  « les  Corregidors,  les  font  partir  le  jour  de  la  Fête-Dieu,  la  plupart

emmènent avec eux leurs femmes & leurs enfants, qu'on voit aller à cette fervitude la

259 Chapitre VIII. 
260 Montenegro Peña de, Itinerario para párrocos de indios, livres I-II, édition de C. Baciero, M. Corrales, JM.

García Añoveros, F. Maseda, Consejo superior de investigaciones científicas, Madrir, 1995.
261 Ibid, p.482 (livre I).
262 Ibid, p.166 (livre I, seccion 1)
263 Frézier Amédée François, Relation du voyage de la mer du Sud aux côtes du Chili, du Pérou, et du Brésil,

fait pendant les années 1712, 1713 et 1714, éditeur Humbert Pierre, Amsterdam, 1717, Tome 1.

Master Études Romanes 2018-2019 p.67/114



larme à l’œil & avec répugnance [...] 264». Néanmoins Frézier propose la description

de la fête des maîtres par leurs esclaves Indiens265. On retrouve la présence de la

chicha servie par les femmes : « Les femmes leur donnoient à boire de la  chicha,

espece  de  biere  dont  nous  parlerons  ci-après 266»,  mais  aussi  de  chants  et  de

danses, du récit de l'histoire de leurs ancêtres (et donc ici la persistance des récits

oraux et de leur transmission entre générations267),  et  de la nourriture et boisson

qu'ils consomment en continue le long des différents jours de la fête. On retrouve

l'élément de l'ivrognerie des Indiens, et de leurs  borracheras qui sont mal perçues

par  les  Espagnols  et  pointées  du  doigt  afin  d'être  refrénées  « Ces  sortes  de

divertissements qu'ils  appellent  Cahouin  Touhan,  &  les  Espagnols  Borrachera

yvrognerie, sont tellement de leur goût, qu'ils ne font rien de consequence sans cela

[...] 268».

La survivance aurait pu aussi se faire dans des enclaves incaïques (dans le sens de

localités  éloignées  où  auraient  pu  survivre  des  coutumes  incas  de  par  la

méconnaissance  des  Espagnols  de  la  géographie  du  pays)  aux  frontières  de

différents pays actuels, c'est que qui fut proposé comme interprétation par Robert

Levillier, avec un maintien du culte du Soleil269.

On peut également conjecturer qu'au cours des siècles et ce jusqu'à sa récupération

par  les  pouvoirs  publics  de  Cuzco,  la  fête  continua d'être  célébrée secrètement,

surtout  peut  on  penser  pour  ce  qui  est  de  la  célébration  agricole,  de  manière

consciente  ou inconsciente  car  faisant  partie  de  la  tradition  locale.  La  réalité  de

l'oppression et les accusations engrangées contre le peuple indigène vont amener

les auteurs dits  ladinos270 à revendiquer la dignité de leurs ancêtres et à tenter de

rejeter le pouvoir oppresseur : « C'est ce que font les deux auteurs que nous avons

264 Frézier Amédée François, Relation du voyage de la mer du Sud […], op.cit., tome1, p.253.
Le /f/ dans le récit de cet auteur correspond à une /s/ actuelle

265 Frézier Amédée François, Relation du voyage de la mer du Sud […], op.cit., tome1, pp.111-116.
266 Ibid, p.113.
267 Sur l'oralité voir les travaux de Goody Jack, Mythe, rite et oralité, op.cit., pp.V-VII. 

L'oralité  est  intégrationniste  (fait  discursif  total  et  plurisémiotique)  et  gradualiste  (structurée  par  le
récit), et elle participe à la (re-)production de nos univers concrets et imaginaires. 
268 Frézier Amédée François, Relation du voyage de la mer du Sud […], op.cit., tome1, p.115.
269 Tyuleneva Vera, "La leyenda del Paititi: versiones modernas y coloniales."  Revista Andina, nº 36. Cusco:
Centro Bartolomé de Las Casas, 2003, pp. 191-211. 

et aussi sur le sujet :  Levillier Robert, El Paititi, El Dorado y Las Amazonas, Emecé editores, Buenos
Aires, 1976.
270 Indiens élevés au contact des Espagnols (famille respectable ou éducation confiée à un curé), qui savaient

lire et écrire, et avait en donc acquit une conscience à propos de la conquête espagnole. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.68/114



étudiés ici [Santa Cruz Pachacuti & Guaman Poma de Ayala], chacun à sa manière,

en tissant étroitement les éléments de l'une et l'autre culture. 271». La relation entre

les deux cultures et plus précisément les deux religions va donc se faire via une

confrontation  et  une  assimilation  d'éléments  afin  de  créer  une  nouvelle  identité

culturelle.

Au cours du XIXe siècle, on va trouver avec Tschudi et Rivero272 la trace du Corpus

Christi, avec des traces d'éléments présents dans l'Inti Raymi. En effet les auteurs

montrent l'existence de libations qui se font aux huacas encore : « y de do llimpis de

barro con que brindaban los Indios á la Huaca.273 ». Cet élément est précisé par la

suite  lorsqu'ils  parlent  de  la  chicha :  « Hallábase  llena  de  chicha,  que  por  su

antigüedad  se  había  convertido  en  agua,  y  cerca  de  alla  muchos  cuys  y  otros

sacrificios. 274». De fait, les sacrifices afin de rendre hommage se font encore, ainsi

c'est une partie du rite de l'Inti Raymi qui a ici perduré. Par la suite il est fait le lien

entre  cette  célébration  et  la  fête  du  Corpus  Christi :  « En en  día  del  Corpus  la

festejaban  los  Indios  sacándola  de  su  aposento  y  cubriéndola  con  vestidos

semejantes  á  los  que  usaban  las  Pallas. 275»  quand  ils  parlent  de  la  Huaca

Sañacmama (à Chanca). Les auteurs étant dans les début de l'historiographie, ils

vont  reprendre  des  données  de  sources  primaires.  Ainsi  pour  l'Inti  Raymi,  ils  le

placent en juin, et le mettent en relation avec la travail agraire et le rituel de jeûne la

précédent : 

Inti-Raymi (Juinio, de Inti sol, y raymi danza). En este mes se celebraba la tercera fiesta
solemne precedida de ayuno. Descansaban del trabajo entregándose al placer y contento.
- Aucay-Cuxqui.276 

C'est ainsi un syncrétisme qui s'est mis en place au fil du temps, la fête chrétienne et

celle  indigène  se  mêlant,  elles  ont  fini  par  se  confondre  à  un  moment  donné.

Cependant nous allons le voir ensuite, elles acquirent au cours du XXe siècle une

identité propre qui les mena à être de nouveau distinguées dans leur forme générale.

271 Alaperrine-Bouyer  Monique,  « La  frontière  entre  la  tradition  indigène  et  l'apport  chrétien  chez  les
chroniqueurs dits indigènes », op.cit., pp. 143-160. Crochets personnels.

version en ligne consultable : www.persee.fr/doc/ameri_0982-9237_1991_num_8_1_1038 (juin 2019)
272 Juan Diego de Tschudi & Mariano Eduardo de Rivero,  Antigüedades peruanas, Imprenta Imperial de la

Corte y del Estadp, Vienne, 1851. 
273 Ibid, p.165.
274 Ibidem.
275 Ibidem.
276 Ibid, p.131. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.69/114

https://www.persee.fr/doc/ameri_0982-9237_1991_num_8_1_1038


c. rechristianistation et religion traditionnelle 

La fête de l'Inti  Raymi considérée comme païenne dès les premiers temps de la

conquête, va se voir attribuer des enjeux spécifiques, comme un nouveau caractère

chrétien qui va être appuyé par la venue du Pape sur les lieux de sa célébration et sa

considération envers les population indigènes. Suite à l'assimilation qui a pu se faire

entre les deux religions, que ce soit par une volonté d'évangélisation comme par une

adaptation des rites indigènes, l’Église a voulu marquer sa position dans l'histoire du

pays mais aussi renouveler sa place actuelle dans la société. Le Pape Jean-Paul II

s'est rendu à deux reprises au Pérou au cours de sa gouvernance de l'Église de

Rome, en 1985 et en 1987. Le Pape François c'est également rendu dans le pays en

2018.

Dans son homélie du 3 février 1985 le Pape Jean-Paul II va dans un premier temps

dire son respect vis à vis des populations indigènes, qui composent la majorité des

habitants de la ville de Cuzco. En effet de par la situation d'ancienne capitale de

l'Empire  Inca « antigua capital  del  Imperio  Incaico 277»,  la  ville  a  une symbolique

spéciale dans le cœur des indigènes mais aussi dans le processus de syncrétisme

qui s'est effectué au contact entre les deux cultures. Ainsi le Pape commence son

récit en considérant le caractère des populations locales :

« Con esta visita hasta las alturas andinas, el Papa desea manifestar el amor profundo
que siente por vosotros, su vivo respeto ante vuestras condiciones culturales y sociales, el
aliento que querría daros para que vuestra vida sea cada vez más digna de hombres y de
cristianos.278 » 

Il réactualise la coopération qui doit exister entre les personnes de la ville et celles de

la campagne, entre les citadins et les paysans. De même que les valeurs propres à

ces peuples qu'il affirme et considère :

« He  oído  hablar  tanto  de  vuestro  sentido  de  hospitalidad,  de  vuestra  prontitud  en
socorrer a los huérfanos, de vuestra generosidad en compartir —aun lo poco que muchas
veces tenéis— con quien posee menos todavía, de vuestra piedad con todo necesitado.
Deseo alentar en estas envidiables virtudes humanas y cristianas que ya poseéis y de las
que podéis sentiros orgullosos. […] no permitáis que se degrade vuestra dignidad moral y
religiosa cediendo a sentimientos de odio o de violencia, sino amad siempre la paz. 279»

277 (Le) Vatican, “Liturgia de la Palabra en  Cuzco : HOMILÍA DEL SANTO PADRE JUAN PABLO II”,  in
Viaje apostólico a Venezuelo, Ecuador, Perú, Trinidad y Tobago, Perú, 3 de febrero de 1985.

278 (Le) Vatican, “Liturgia de la Palabra en Cuzco : HOMILÍA DEL SANTO PADRE JUAN PABLO II”, op.cit.
279 (Le) Vatican, “Liturgia de la Palabra en Cuzco : HOMILÍA DEL SANTO PADRE JUAN PABLO II”, op.cit.

Master Études Romanes 2018-2019 p.70/114



On  peut  donc  se  rendre  compte  que  valeurs  sociales  et  valeurs  religieuses  se

mélangent  et  se  nourrissent  réciproquement.  Il  faut  noter  également  le  contexte

historique dans lequel vient le Pape en terres péruviennes, car c'est en plein conflit

interne qu'il déclame l'homélie, en effet le Sentier Lumineux est présent dans ces

années là dans la région. C'est peut être une des raisons pour lesquelles il insiste

tant sur la notion de paix et de s'opposer aux formes de violence. 

Ce qui permet d'arriver à la situation géographique où est dite l'homélie, c'est à dire

près de la citadelle de Sacsayhuaman. Le Pape va alors comparer son élaboration

architecturale  à  la  nécessité  humaine  de  collaboration  mutuelle  qui  permet  de

construire une plus grande nation :

« Esta gigantesca fortaleza de Sacsayhuamán ante la que nos encontramos, es símbolo de
colaboración mutua. No pudo ser edificada sin la labor conjunta de vuestros antecesores,
sin la acoplada unión de tantas piedras. Tampoco podrá construirse una patria grande sin
fraternidad y ayuda mutua, sin justicia entre el poblador del campo y el habitante de la
ciudad, sin equilibrio entre el crecimiento técnico e industrial, sin el cuidado esmerado
por los problemas agrícolas.280 »

Et qui demande l'attention des pouvoirs publics afin de pouvoir continuer à être un

symbole, « Es un problema de justicia y humanidad 281». De fait les fêtes religieuses

deviennent des symboles de l'appartenance chrétienne : « Son vuestras procesiones

—con las que exteriorizáis de modo comunitario y público vuestra vivencia cristiana

— […] vuestra piedad eucarística expresada en las fiestas del Corpus [...] 282». Ce

qui permet au Pape de lier l'identité historique et la religion. En effet il aborde en

suivant le rôle des évangélisateurs : « sembraron generosamente la fe cristiana en el

corazón de vuestros pueblos andinos. 283» ce qui a permis au peuple aujourd'hui de

célébrer le culte de Dieu. Lier le passé et le présent, et assimiler le Soleil au Dieu

d'aujourd'hui, c'est que que fait le Pape en reconnaissant la grandeur historique des

Incas :

« En esta misma explanada vuestros antepasados rindieron culto al Sol, como fuente de
vida. Hoy habéis venido aquí para escuchar las palabras del Papa, representante de quien
es el verdadero «sol de justicia y amor, Cristo nuestro Salvador» [...] 284» 

280 (Le) Vatican, “Liturgia de la Palabra en Cuzco : HOMILÍA DEL SANTO PADRE JUAN PABLO II”, op.cit.
281 (Le) Vatican, “Liturgia de la Palabra en Cuzco : HOMILÍA DEL SANTO PADRE JUAN PABLO II”, op.cit.
282 Ibidem. 
283 Ibidem. 
284 Ibidem.

Master Études Romanes 2018-2019 p.71/114



et en leur signifiant son respect envers leurs coutumes ancestrales « En este lugar

os manifiesto sinceramente mi  profundo respeto por vuestra cultura ancestral  de

siglos 285». Dans la lignée de chroniqueurs il lie l'histoire des Incas à des éléments de

la Bible, c'est ce que l'on retrouve lorsqu'il dit :

« La Iglesia,  en  efecto,  acoge  las  culturas  de  todos  los  pueblos.  En ellas  siempre  se
encuentran las huellas y semillas del Verbo de Dios. Así vuestros antepasados, al pagar el
tributo  a  la  tierra  (Mama Pacha),  no  hacían sino reconocer  la  bondad de  Dios  y  su
presencia  benefactora,  que  les  concedía  los  alimentos  por  medio  del  terreno  que
cultivaban.286 »

Cependant les rites incas sont encore pratiqués dans la société actuelle, même si le

Pape  les  considère  comme révolus,  ce  qui  est  d'ailleurs  un  choix  argumentaire

vonlontaire de sa part.

Ainsi les divinités Inca ne sont finalement que d'autres représentation de Dieu, et leur

culte a permit  la reconnaissance de la foi  lors de la venue des Espagnols sur le

territoire. De plus il liera les termes quechuas qui nomment des spécificités andines,

et montre de fait son intérêt et son respect pour les personnes de culture différente

auxquelles il est en train de s'adresser. Cette reconnaissance historique de la langue,

de l'histoire, et donc d'une culture permet de lier les populations à la religion. Le

travail de la terre est alors une participation à l’œuvre rédemptrice de Jésus-Christ,

pour cela il  illustre son propos de l'exemple de Rut tiré de l'Ancien Testament.  Il

montre  que  les  plans  de  Dieu  passent  par  les  médiations  humaines,  et  que  la

générosité et  la fidélité  sont  des valeurs importantes.  Dieu étant  présent  dans la

nature,  l'agriculteur  est  une  personne  avec de la  dignité  de  par  sa  condition  de

travailleur  de  la  nature :  « Unidos  a  Jesús,  que  trabajó  como  vosotros  con  sus

manos, sentid la dignidad de vuestra condición de campesinos.287 ». Par la suite il ira

couronner la Madre Santísima del Carmen qui est une statue de Vierge à Cuzco, et

plus précisément canoniser l'image de Paucartambo. Le Pape Jean-Paul II achèvera

son homélie par une bénédiction dite en quechua. Réitérant le lien entre passé et

présent  et  son  estime  envers  les  populations  indigènes.  En  effet  cette  messe

déclamée à Sacsayhuaman permet de donner une valeur chrétienne au lieu, et de

lier l'histoire des Incas avec la religion chrétienne, tout comme l'a fait le Pape lors de

285 Ibidem. 
286 Ibidem. 
287 Ibidem.

Master Études Romanes 2018-2019 p.72/114



son homélie.

Pour ce qui est du Pape François, lors de son voyage au Pérou en 2018, il a montré

son  intérêt  pour  la  cause  indigène  et  pour  la  défense  de  leur  zone  de  vie

traditionnelle dans l'Amazonie par exemple. De fait, il prépare le synode (assemblée

mondiale d'évêques) qui se tiendra en octobre 2019 et qui sera consacré à cette

question. En effet il dénonce l'exploitation de la forêt par des intérêts économiques

internationaux,  ce  qui  engendre  le  dépouillement  des  terres  ancestrales  des

indigènes et donc une perte de leur identité et de leur culture. De fait cette perte de

culture  peut  être  assimilée  à  la  disparition  des  coutumes  existantes,  dans  un

contexte d'utilisation de masse et de disparition d'un cadre de vie traditionnel. 

L'attention particulière qui est portée par ces deux Papes aux indigènes et à

leur  culture,  permet  de  mettre  en  exergue  la  valeur  qui  est  encore  portée  à  la

religiosité  de  ces  populations  depuis  plusieurs  siècles  désormais.  Mais  aussi  de

montrer le poids de leur tradition dans la culture actuelle, inaliénable de leur identité

d'Indien et de Péruvien288. 

Ainsi évangéliser devient un synonyme d'hispaniser. 

Si l'on s’appuie sur la vision de Ginés de Sepúlveda, la conquête est vue comme un

acte humanitaire et caritatif (valeur de la dignité humaine) qui va apporter plus de

bénéfice  aux  Indiens  qu'aux  Espagnols.  C'est  donc  par  volonté  divine  que  les

Espagnols vont tenter de montrer le chemin du salut aux Indiens, même contre leur

volonté289.  Un  triangle  d'intérêts  va  se  former,  entre  la  Couronne,  l’Église  et

l'encomendero.  C'est  alors  l'adoption  par  les  autorités,  de  l'idée  d'une  idolâtrie

subversive290 qu'il  va  falloir  combattre,  notamment  via  les  Visites  générales  qui

commenceront dès les années 1570.

288 De La Puente Y Candamo José Agustín,  Reflexiones sobre la identidad nacional (essai), références non
trouvées. En ligne : http://jabenito.blogspot.fr/2014/07/el-peru-es-obra-de-la-historia.html (juillet 2019)
289 Ibidem, pp.121-132.
290 Duviols, La lutte contre les religions autochtones […], op.cit., p. 147.

Master Études Romanes 2018-2019 p.73/114

http://jabenito.blogspot.fr/2014/07/el-peru-es-obra-de-la-historia.html


III. Récupérations littéraires de la

fête de l'Inti Raymi

Master Études Romanes 2018-2019 p.74/114



C'est au cours du XXe siècle que va être opérée une récupération de la fête

par des intellectuels péruviens puis par la suite par les pouvoirs publics en charge de

la culture. En effet dès la fin du siècle XIX les universités sont reprises en main dans

un processus de réorganisation de la société post-guerre avec le Chili291. De fait les

mouvements  universitaires  et  étudiants  naissent  et  défendent  leurs  intérêts.  On

trouvera dès lors des recherches sur les Indiens et leur situation. 

C'est ainsi que va naître la notion de Cuzqueñismo par opposition au regionalismo, à

l'andinismo et au peruanismo. C'est sur ce point que va s'exprimer le docteur José

Angel Escalante en 1929 avec les mots suivants qui vont permettre de mieux cerner

ce qui est nommé le cuzqueñismo :

« Cusqueñismo  debe  llamarse  este  credo  nuevo.  Porque  es  el  Cuzco  el  corazón  del
continente, el cofre mirífico de la tradición americana, el ara santa de la raza, el templo
secular  donde  sólo  es  posible  consumir  la  eucaristía  del  americanismo.  Porque  es  el
Cuzco el monumento que las edades han levantado a la gloria de aquellos inigualados
guerreros y legisladores que pasearon magníficos y gallardos, sus pendones victoriosos
por  toda  la  América  Meridional.  Porque  de  allí,  en  todo  tiempo  salieron  hombres,
irradiaron  ideas,  brotaron  semillas  y  se  expandieron  perfumes  que  tienen  un  sello
inconfundible de alta belleza espiritual y de neto y profundo peruanismo.292 »

Avec la figure de l'Indien qui est remise au centre de la vie culturelle, un dynamisme

se crée, et Humberto Vidal va en profiter pour tenter de récupérer la fête de l' Inti

Raymi au début des années 1940. Au cours de ses voyages dans les communautés

afin  de  récupérer  des  habits  traditionnels,  la  province  de  Urcos  proposera  la

participation  du  quechuologue  Faustino  Espinoza  Navarro293.  Par  la  suite  une

musique éponyme du nom de la fête sera composée par Roberto Ojeda Campara294.

El  Día  del  Cuzco commença  à  être  organisé  dès  le  8  janvier  1944,  pour  une

représentation  prévue  le  24  juin  de  la  même  année295.  Ainsi  les  membres  de

l'organisation culturelle vont s'appuyer sur des sources primaires afin de reconstituer

291 Guerre du Pacifique de 1879 à 1884 qui opposa le Chili au Pérou et à la Bolivie. La cause du conflit était
économique et territoriale. La victoire du Chili sur les deux alliés eu pour conséquence la perte de territoire
(dont l’accès à la mer de la Bolivie), le salpêtre devient la principale richesse du Chili, le Pérou entre dans
une guerre civile  (1884-1885) qui va amener Nicolás  de Piérola au pouvoir (il  initiera la reconstruction
nationale après l'échec de la guerre contre le Chili). 

292 Cité par Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ (Empresa Municipal de Festejos, Actividades Recreacionales
y  Turísticas  del  Qosqo),  Cincuenta  años  de  Inti  Raymi  :  1944-1994,  Banco  Continental,  Arequipa,
11/06/1994, p.134.

293 Ibid, p.145.
294 Ibid, p.149.
295 Ibid, p.141.

Master Études Romanes 2018-2019 p.75/114



la fête de l'Inti Raymi. Et l'évocation de cette fête inca va devenir petit à petit un enjeu

politique dans le pays, touristique pour la ville de Cuzco, mais aussi identitaire pour

les populations indigènes. 

1. récits de chroniqueurs et scénographie

a. la récupération d'un passé

Bien  que  la  fête  de  l'Inti  Raymi ne  soit  pas  toujours  présentée  comme  la  plus

importante  dans les  chroniques,  on  peut  penser  qu'elle  reste  néanmoins  la  plus

populaire de par l'ampleur qu'elle avait aux temps incas296.

Dans les années quarante, le Día del Cuzco est créé, il sera célébré pour la première

fois en 1944 au mois de juin car c'est la période où les paysans disposent d'un temps

de  repos.  Le  24  juin  a  une  signification  particulière  dans  le  calendrier  chrétien

puisqu'il y a la fête de la Saint Jean, qui célèbre le jour le plus long de l'année. Le

président  Manuel  Prado y Ugarteche y  assistera et  il  promulguera  la  loi  numéro

10196 le 7 avril 1945 avec laquelle il instaure officiellement la semaine de Cuzco du

24 juin au premier juillet de chaque année297. Le contenu de cette loi expose dans

l'article 1, que la Semana del Cuzco est établie afin d'organiser des fêtes évocatives,

qui doivent encourager et stimuler le tourisme national et international sur l'histoire

des Incas. Dans l'article numéro 2, il est annoncé que les coûts de cette célébration

seront assumés par l'État :

« Autorízase al Poder Ejecutivo para que atienda los gastos que demande el cumplimiento
de la presente ley con los fondos provenientes de los mayores ingresos del Presupuesto
General de la República. »

Le président prononcera lors de son discours ces mots : « Se trata de mover una

verdadera revolución espiritual en los hijos del Cuzco en particular y del país en

general, con respecto a la significación de nuestra tierra » (le 2/03/1944 devant la

Municipalité de Cuzco)298.

296 Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ : Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.63.
297 Congreso del Perú (Gobierno), Ley 10196, le 7/04/1945 [en ligne] 

Consultable sur : https://docs.peru.justia.com/federales/leyes/10196-apr-7-1945.pdf 
298 Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ, Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.76.

Master Études Romanes 2018-2019 p.76/114

https://docs.peru.justia.com/federales/leyes/10196-apr-7-1945.pdf


Par la suite la célébration va entrer dans le patrimoine culturel de la nation,

c'est ce que l'on retrouve dans la loi numéro 27431 du Congrès péruvien, qui va

instituer ce statut le 04/03/2001. De même, quelques mois plus tard la loi 27478 du

09/06/2001 va rétablir la loi qui officialisait les festivals rituels d'identité nationale. On

comprend donc avec les mesures prises par  le  gouvernements  dans les années

suivant sa mise en place, que la fête de l'Inti Raymi a pris de l'ampleur et qu'elle

s'inscrit  désormais dans la vie sociale de la nation. Car en effet dès 1944 Cuzco

devient un centre culturel  et  historique du pays, comme si  la ville récupérait  son

statut d’antan : elle devient un symbole évocatif du passé et une source historique

reconnue des origines de la nation299. 

Le projet de loi numéro 01423300 (présenté le 20 février 2001) vise ainsi à inclure la

fête de l'Inti  Raymi comme patrimoine culturel  de la nation et  comme cérémonie

rituelle de l'identité de la nation. Il est ainsi abordé dans l'article 3 qu'il faut maintenir

l'authenticité de la fête, et qu'il est de la charge des Ministères de l'Éducation et de

l'Industrie,  du  Tourisme,  de  l'Intégration  et  des  Négociations  Commerciales  et

Internationales  de  promouvoir  et  de  diffuser  l'Inti  Raymi en  tant  qu'acte  culturel

d'évocation incaïque et d'intérêt touristique. Au sujet de cette authenticité dont il est

question,  la  fête  n'est  pas  une  tradition  multiséculaire  intacte,  elle  fut  surement

adaptée par les dirigeants puis par ceux qui continuèrent peut être à la célébrer. En

effet  elle est aussi  le reflet  d'un syncrétisme et des relations et pouvoirs dans la

société entre l'Église coloniale et les Indiens. Dans l'exposition des motifs qui en sont

les  fondements,  il  est  reconnu qu'après  Wiracocha le  dieu  Soleil  était  la  divinité

principale. C'est ainsi que Cuzco devient la capitale historique de la nation : « Esta

fiesta de evocación es un encuentro entre el Cusco y su pueblo con su glorioso

pasado. ». Ensuite d'après le Décret Loi numéro 21860 (7 juin 1977) le 24 juin de

chaque année a été déclarée jour férié et jour non travaillé.

Enfin le pouvoir  exécutif  par l'intermédiaire du décret suprême numéro 005-2001-

ITINCI (17/02/2001) reconnaît le caractère de la fête de l'Inti Raymi à des fins de

299 Cadena Marisol de la,  Indígenas mestizos :  Raza y cultura en el Cusco, Instituto de Estudios Peruanos,
Lima, 2004, pp. 173-197 et plus précisément p.176.

300 Congreso del Perú (Gobierno), Proyecto de Ley Nro : 01423 [en ligne]
Visible sur : 

http://www2.congreso.gob.pe/Sicr/TraDocEstProc/CLProLey2000.nsf/38ad1852ca4d897b05256cdf006c92c8/f0
a18ff84814372205256ce100719ee2?OpenDocument

Master Études Romanes 2018-2019 p.77/114

http://www2.congreso.gob.pe/Sicr/TraDocEstProc/CLProLey2000.nsf/38ad1852ca4d897b05256cdf006c92c8/f0a18ff84814372205256ce100719ee2?OpenDocument
http://www2.congreso.gob.pe/Sicr/TraDocEstProc/CLProLey2000.nsf/38ad1852ca4d897b05256cdf006c92c8/f0a18ff84814372205256ce100719ee2?OpenDocument


promotion touristique et d'expression de l'identité culturelle du Pérou contemporain

par une évocation authentique des temps préhispaniques. C'est à dire que le statut

de l'évocation va suivre deux axes clairement énoncés, l'un sur le tourisme, et l'autre

sur l'appropriation identitaire des populations, d'où la nécessite de se baser sur des

auteurs venant de sources primaires, afin de rendre au mieux cet événement :

« reconoce la evocación del Inti Raymi, que se realiza anual e ininterrumpidamente en la
explanada de Saqsaywaman de la ciudad ele Cusco, desde el 24 de junio de 1944, como
“Acto  Oficial  y  Primer  Festival  Ritual  de  Identidad  Nacional  y  Fiesta  Central  de  la
Capital Histórica del Perú”, disponiendo que en toda referencia al Inti Raymi del Cusco
se exprese, necesariamente, su carácter de “Primer Festival Ritual de Identidad Nacional
y Fiesta Central de la Capital Histórica del Perú”, debiendo el Ministerio de Industria,
Turismo,  Integración  y  Negociaciones  Comerciales  Internacionales,  disponer  lo
conveniente para que en toda promoción turística se dé cumplimiento a lo dispuesto en
este Decreto Supremo. 301» 

b. recréation et scénario

Le script utilisé n'a pas été le même toutes les années (pas de représentation en

1950 et en 1970 pour cause de tremblement de terre). En effet dans les premiers

temps de sa création, la représentation s'appuyait uniquement sur la description faite

dans la chronique de Garcilaso302. Ensuite la recréation artistique s'est basée sur les

récits  des  chroniqueurs  des  premières  années,  et  des  oraisons  pré-hispaniques

transcrites par les chroniqueurs étaient présentes dans le scénario de 1956. C'est

José María Arguedas qui eu à charge de retravailler l'interprétation du passé inca,

élaborée jusque là par les autorités cuzqueniennes culturelles qui se basaient sur les

travaux historiques de chroniqueurs303 notamment sur Cristòbal de Molina, Cieza de

León et Garcilaso de la Vega304. C'est donc un théâtre de masse qui est présenté lors

de la célébration, avec quelques 500 acteurs présents au total (des musiciens, des

danseurs,  des  soldats  etc.).  Mais  aussi  la  vision  d'un  théâtre  circulant,  en

mouvement,  qui  suit  un itinéraire.  De plus,  on pouvait  parler  dans les premières

années de représentation de l'Inti Raymi de théâtre circulaire, car il y avait un contact

direct avec le public, qui se caractérisait par une visualisation de la célébration par

301 Congreso del Perú (Gobierno), Proyecto de Ley Nro : 01423 [en ligne], point 15.
302 Cadena Marisol de la, Indígenas mestizos : Raza y cultura en el Cusco, op.cit., p.180.
303 Cadena Marisol de la, Indígenas mestizos : Raza y cultura en el Cusco, op.cit., pp.188-190. 
304 Cf Infra, p.86. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.78/114



tous les côtés du lieu305. Il y aussi eu une possible confiscation de la fête inca par les

élites pour en faire une représentation théâtrale touristique qui servirait dès lors leurs

intérêts.

En 1995, la Municipalité de la Province de Cuzco a enregistré la version officielle du

scénario de la fête dans les langues espagnoles, quechua et anglaises, sous licence

de  droit  et  de  propriété  intellectuelle306.  On  retrouve  aussi  dans  la  loi  27425  du

15/02/2001 l'officialisation de la mise en scène de temps originels lors de la fête de

l'Inti Raymi dans les Pampas de Huánuco Viejo dans la province de Huánuco qui se

passe au mois de juillet. Ainsi une autre piste de recherche pourrait être de voir si

avant  cette  mise en scène officielle  il  y  avait  une tradition indigène existante,  et

comment elle était représentée.

Néanmoins  on peut  se  demander  s'il  ne  s’agirait  pas  là  d'une  tradition  inventée

finalement ? En effet la production de cette fête impliqua un processus conscient de

récupération  du  passé  afin  de  créer  un  rituel  public  à  des  fins  politiques  et

touristiques.  Cette  réactivation  de  la  gloire  passée  s'inclue  désormais  dans  une

culture  néoindigène  (avec  une  dimension  ethnique  encore  présente  dans  la

société307)  où  le  passé  inca  va  être  au  centre  du  scénario,  et  de  fait  la  culture

cuzquenienne, dans une reconstruction d'ordre national308. Il est intéressant de noter

aussi que le terme ''évocation'' a été privilégié par la suite à celui de ''représentation''

ou de mise en scène.309 On peut également compléter avec le Trésor de la Langue

Française informatisé que le substantif féminin « évocation » lorsqu'il est introduit par

un complément prépositionnel ''de'' désigne une réalité se rapportant au passé310.

On  peut  d'ailleurs  en  se  plaçant  dans  une  vision  néo-inca  (dans  le  sens  de

réactivation païenne pour un pays majoritairement catholique) reconnaître plusieurs

fonctions à cette fête, la première est bien sûr religieuse car c'est à une divinité que

l'on demande les faveurs, mais aussi sociale avec des travaux collectifs faits dans un

305 Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p. 94.
306 Salinas Meléndez Fredy, Conocimientos, Lengua, Artey Qapaq Ñan : Amor en en Ilti Raymi, Guia Digital

entnocientifica andina, Lima, juin 2011, pp.19-36.
307 Degregori Carlos Iván, “Cap.7 : Identidad étnica, movimientos sociales y participación política en el Perú”.

In :  Democracia,  etnicidad y violencia política en los países  andinos,  Institut  français  d’études andines,
Lima, 1993, pp. 113-133.

308 Cadena Marisol de la, Indígenas mestizos : Raza y cultura en el Cusco, op.cit., p.179.
309 Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.93.
310 Il est ajouté : « action de rappeler (quelque chose) à la mémoire par ses propos ; par métonymie, les propos

eux mêmes. ».

Master Études Romanes 2018-2019 p.79/114



but commun. Vient ensuite une fonction économique où les besoins sont satisfaits

sans  pour  autant  favoriser  une  prospérité  individuelle.  Enfin  la  dernière  fonction

identifiable est celle politique avec une autorité suprême qu'est l'Inca qui va unir le

peuple et hiérarchiser la société (gouvernement monarchique et démocratique car le

peuple participe aux décisions)311.

Lors de la fête de l'Inti Raymi actuelle, le sacré et le profane se côtoient encore, en

effet même si le lieu de l'évocation fut rechristianisé par le Pape, la célébration n'en

demeure pas moins une fête populaire à son origine de recréation. Néanmoins c'est

une célébration évocative qui est effectuée, elle est donc censée être exempte de

contenu religieux. Une messe est célébrée juste avant le début de l'évocation, par

l'archevêché, où est dit un  Te Deum. Notons qu’initialement la  Semana del Cuzco

intégrait l'évocation, mais que maintenant le jour de l'Inti Raymi est devenu le Día del

Cuzco, ainsi la célébration est désormais ce qui caractérise la ville. 

c. mise en scène de l'Inti Raymi

On peut repérer plusieurs cadres qui font former le scénario officiel de la fête

de 1994312.  Le premier se passe au  Coricancha,  le Sinchi313 sort  accompagné de

danses et de musiciens. Puis va suivre l'Inca en compagnie de sa femme la Coya,

des acllas, de la noblesse et de ses gardes. L'Inca, suivi ensuite de la noblesse vont

rendre hommage au Soleil,  et se mettre en position de vénération. Ainsi on peut

mettre ce passage en relation avec un extrait  de la chronique de Garcilaso de la

Vega : 

“[…] el día siguiente, que era el de la fiesta, al amanecer, salía el Inca acompañado de
toda su parentela, la cual iba por su orden, conforme a la edad y dignidad de cada uno, a
la plaza mayor de la ciudad, que llaman Haucaypata. Allí esperaban a que saliese el Sol y
estaban todos descalzos y con grande atención, mirando al oriente, y en asomando el Sol
se ponían todos de cuclillas (que entre estos indios es tanto como ponerse de rodillas)
para le adorar […]”

L'Inca  va  s'adresser  directement  à  Inti lors  de  ce  cadre.  Puis  le  cortège  va

commencer sa marche dans les rues de la ville en se dirigeant vers la place centrale

311 Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., pp.47-49.
312 Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., pp.96-124.
313 Sinchi est un guerrier, le Général en chef de l'Armée. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.80/114



du Haucaypata. L'évocation de la fête se voulant notamment adressée aux touristes,

elle commence à neuf heures du matin au temple du Coricancha, puis se poursuit

dans la  ville  et  puis  sur  l'esplanade de Sacsayhuaman avec la  représentation  à

quatorze  heures.  Il  y  eu  donc une adaptation  des étapes de la  fête  inca  à  des

horaires ouverts au public. 

Lors du deuxième cadre, qui se passe sur la place centrale de la ville, qui est

aujourd'hui la Plaza de Armas, le scénario présente la chanson ''Poderoso Sol'', et le

rite de la coca avec des danses qui les accompagnent, passage décrit par Betanzos

par exemple : 

“[…] los cuales sacrificios, que ansí la gente común hizo, fue quemar cierto maíz e coca
en aquel fuego que ansí era hecho, entrando cada uno destos uno a uno y descalzos [y
con] los ojos bajos ; […]” 314  

Puis une rencontre entre le passé Inca et le présent de la ville a lieu, en effet l'Inca

rencontre le maire de la ville. Une filiation se fait alors entre ceux qui pourraient être

les deux guides du peuple. Un défilé ethnique s'effectue, moment que l'on retrouve

dans la célébration décrite par Garcilaso :

“Los curacas venían con todas sus mayores galas e invenciones que podían haber […]
Otros curacas venían con otras diferentes invenciones de sus blasones. Traía cada nación
sus armas con que peleaban en las guerras […]”315

puis tous se séparent et prennent la direction de la forteresse de Sacsayhuaman.

Pour ce qui est du choix de l'acteur qui va jouer l'Inca lors de l'évocation, il y a un

appel de la EMUFEC pour représenter Pachacutec. Pour ce faire la personne doit

avoir  des  caractéristiques  indigènes,  être  un  bon  acteur  et  parler  quechua

couramment. Le choix de l'Inca se fait devant un jury qui analyse les qualités des

candidats. 

Le troisième cadre se centre sur la personne du  Sinchi qui va examiner les

dispositions  cosmologiques  et  monter  sur  l'usnu316 pour  vérifier  la  disposition  du

314 Betanzos Juan de,  Suma y narración de los incas, édition de María del Carmen Martín Rubio, collection
Crónicas y Memorias, éditeur Polifemo, Madrid, 12 novembre 2004 (~1551), parte 1, cap XI, p. 90 (crochets
de l'édition).

315 Vega Garcilaso de la, El Inca, Comentarios Reales : el origen de los Incas, edition de M.a Montserrat Marti
Brugueras, Bruguera, Espagne, 1968 (1609 Lisbonne), livre sexto, cap. XX,  p. 457.
316 Selon Favre Henri, Que sais-je ? : Les Incas, op.cit., p.83 : c'est un endroit privilégié où les dieux et ancêtres

acceptent une invocation.
Pour Pease G. Y. Franklin, Histoire des incas, op.cit., p.134 : c'est le trône de l'Inca ou du juge.

Master Études Romanes 2018-2019 p.81/114



peuple. Puis l'Inca, qui est Pachacutec, arrive pour diriger la cérémonie en l'honneur

du dieu Soleil317 : 

“ El rey iniciaba las primeras ceremonias como Sumo Sacerdote […] En esta fiesta, por
ser dedicada al Sol, hacía las ceremonias el mismo rey, como hijo primogénito de ese Sol,
a quien primero y principalmente tocaba solemnizar su fiesta.318”

Sinchi et l'Inca s'adressent directement au Soleil et le remercient pour la force qu'il

leur donne et de leur accorder sa bienveillance : « Que estas ofrendas, hechas con

nuestras proprias manos y el corazón, sean gratas a tus ojos y a los ojos del dios

Sol.319 »  (Général  Atoq  à  Sinchi320)  Lors  de  la  célébration  les  mots  et  phrases

prononcés  le  sont  dans  un  premier  temps  en  quechua,  puis  son  traduits  en

espagnol321.

Le quatrième et dernier cadre met en scène le rite de la chicha, où l'Inca trinque

avec le Soleil, pour cela on pourrait s'appuyer sur la chronique de Guaman Poma de

Ayala et plus précisément sur sa représentation pictographique où l'on trouve comme

titre :  « /Veve con el sol en la fiesta del sol./322 »323. Cette libation ou offrande de

boisson, fait  partie des formes de témoignage de respect,  car les actes religieux

servent à concilier les puissances surnaturelles, c'est le cas pour les offrandes (de

nourriture  ou  de  sang  sacrificiel),  des  libations,  du  don  de  matériaux  non

consommables et des prières (qui sont des offrandes  verbales) par exemple324. En

effet le sacrifice d'un lama ou encore d'enfants n'est pas possible dans l'évocation, ce

qui montre aussi une des limites de la reconstitution de la fête. On pourrait  ainsi

aborder  la  tripartition  des  pratiques  selon  la  classification  sociale  exprimée  par

Pareto. Les actes répondent à des normes « logico-expérimentales » (le rationnel),

les seconds sont basés sur des théories « pseudo-scientifiques » (l'irrationnel), enfin

les actes sont  basés sur des « théories qui  dépassent l'expérience » (le magico-

317 Voir aussi : Palomino Guzmán Luis Et Vega Juan José, El Inti Raymi Inkaico : La Verdadera Historia De La
Gran Fiesta Del Sol, op.cit., sous-partie sur « El Inka como Sumo Sacerdote ».

318 Vega Garcilaso de la, Comentarios Reales : el origen de los Incas, op.cit., livre sept, chapitre XX, p. 457.
319 Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ, Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.111.
320 Ibid, p.124, définition donnée : Général en chef de l'armée.
321 Cadena Marisol de la, Indígenas mestizos : Raza y cultura en el Cusco, op.cit., pp.183-186.
322 Guaman Poma De Ayala Felipe,  Nueva crónica y buen gobierno,  tome 29a, édition de Jonh V. Murra,

Rolena Adorno et Jorge L. Urioste, éditeur Historia 16, Espagne, 1987 (~1615), folio [246] 248, pp.238-239.
323 La chronique de Guaman Poma a été redécouverte qu'en 1936 avec la première publication. Sa connaissance

de  l'histoire  andine,  mais  aussi  du  processus  de  colonisation  eurent  un  impact  important  sur  l'identité
nationale du Pérou. 

324 Frazer  résumé  par,  Goody  Jack,  Mythe,  rite  et  oralité,  Presses  Universitaires  de  Nancy,  éditions
universitaires de Lorraine, collection ethnocritiques, Nancy, nov. 2014, p.34. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.82/114



religieux)325. Ces différents actes peuvent se retrouver dans la fête de Cuzco, le soleil

influence le cycle des saisons et la production agricole, mais il n'en demeure pas

moins un astre de la cosmologie, même si des cultes particuliers peuvent lui être

rendu.  Après  le  rite  de  la  chicha vient  celui  du  feu  sacré,  où  comme  dans  la

chronique de Garcilaso le feu s'embrase grâce à une concentration des rayons du

soleil326. Ensuite le sacrifice du lama noir a lieu327, à ce propos Garcilaso est le seul à

mentionner la couleur noire que doit avoir le lama, en effet pour Cristóbal de Molina

el cuzqueño par exemple le coloris est varié :

Sacrifiavan en'ste mes al Sol gran cantidad de carneros de todos colores […]. Iban al
Curicancha por la mañana, y a mediodía y a la noche llevando llevando los carneros que
se avían de sacrificar aquel día, los cuales traýan alrededor de los ýdolos y huacas [...]328

On lui enlève les organes vitaux, et puis dans ses viscères on lit les augures et on

interprète les présages à haute voix devant  l’assistance (actuellement devant  les

touristes  donc),  élément  que  l'on  rencontre  chez  Garcilaso :  « para  mirar  y

certificarse por el corazón y pulmones si era acepto al Sol, esto es, si había de ser

feliz o no aquella jornada de guerra, si habían de tener buena cosecha de frutos

aquel año […]329 ». Ensuite on jette dans le feu les viscères, comme pour en faire un

cadeau au dieu. Puis suivra le rite du sankhu qui correspond à une nourriture rituelle

qui aura été mélangée au sang du lama sacrifié. Tous communient autour du sankhu

sur l'usnu,  qui sera ensuite proposé aux différents nobles des différents  suyus du

Tawantinsuyu. Les danses commencent, et l'Inca les regarde. Une fois terminées il

va méditer puis parler afin d'exprimer son message final : 

« ¡ Todos, cuantos hemos venido a esta gran pascua del Sol […]. ¡ Que todos seamos una
sola voz que llegue potente a todos los confines del Imperio de las Cuatro Regiones !
¡ Qué viva el padre Sol !330 »

Ce message exprime un appel à l'union des populations de tout le territoire, pour des

intérêts communs à défendre notamment. L'interjection finale est tant à considérer

dans une perspective de christianisation c'est  à dire  comme le Christ,  mais peut

325 Pareto cité par, Goody Jack, Mythe, rite et oralité, op.cit., pp.29-30.
326 Ce passage peut renvoyer à la légende d'Archimède (287-212 avant Jésus-Christ) qui réussit à mettre en

déroute les romains grâce à la concentration des rayons du soleil.
327 Je n'ai pas trouvé d'indications sur la couleur du lama qui est faussement sacrifié lors de l'évocation actuelle. 
328 Molina Cristóbal de, Relación de las fábulas y de los ritos de los incas, édition de P. Jiménez del Campo,

Parescos y australes, Vervuert iberoamericana, 2010 (~1575), folio 7 verso.
329 Vega Garcilaso de la (El Inca), Comentarios Reales [...], op.cit., livre sept, chap. XXI, p. 461.
330 Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ, Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.122.

Master Études Romanes 2018-2019 p.83/114



aussi être vue comme un appel aux divinités et croyances ancestrales. 

Finalement l'Inca se retire de la scène, et va laisser la place à la célébration festive,

en effet l'exaltation populaire va suivre, comme il l'annonce lui même et comme cela

peut se noter dans les didascalies du script :

« Inka : ¡ Cantemos, bailemos, brindemos, pues, entre todos ! Yo me retiro a mi palacio
Qasana,  en  el  Haucaypata,  desde  donde  compartiré  vuestra  alegría.  ¡  Festejemos  a
nuestro padre, el Sol !331 

(Apenas concluido el Inka su exhortación, se produce un estallido de exaltación popular.
Suena la música y el tronar de pututus y qhepas332. En Inca inicia su retiro. […])»

Ainsi  comme lors  de  l'époque des incas,  la  ville  redevient  « un  centre  de

décision  politique  et  un  sanctuaire  religieux. 333»  pendant  la  cérémonie.  La  ville

réapparaît  comme le « lieu à partir  duquel  l'Empereur ordonnait  le chaos pour le

transformer en Cosmos. Par elle, communiquaient les trois plans de le création : le

plan supraterrestre des dieux, le plan terrestre des hommes et le plan infra terrestre

des morts 334». 

331 Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ, Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.123.
332 Pututus : trompe d'alerte faite en coquillage ou en corne ; qhepas : sorte de trompette en canne creuse.  
333 Brisseau-Loaiza Jeannine, “Chapitre III. L’évolution historique des fonctions et de l’influence régionale de

la ville du Cuzco”.  In : Le Cuzco dans sa région : Étude de l’aire d’influence d’une ville andine, Institut
français d’études andines, Lima, 1981, pp. 145-168.

334 Favre Henri, Que sais-je ? : Les Incas, op.cit., pp.80.84.

Master Études Romanes 2018-2019 p.84/114



2. enjeu politique et identité

a. récupération politique

La  fête  de  l'Inti  Raymi va  revêtir  dès  la  première  année  de  sa  création  une

signification particulière, car dès la première célébration une invitation est proposée

au  président  du  pays  de  venir  y  assister.  Contre  toutes  attentes  ce  dernier  va

accepter.  Ses  projets  politiques  étaient  peut  être  d'acquérir  des  voix  pour  sa

prochaine campagne électorale (et donc être réélu), néanmoins du point de vue de

l'organisation de la fête c'est un succès politique. Ainsi le 24 juin 1944 le Président

Manuel Prado y Ugarteche va assister à la célébration, qui a comme événement

central l'Inti Raymi sur l'esplanade de Sacsayhuaman335. 

Cette même année, va être l'occasion pour le gouvernement du pays de fêter la

victoire de la guerre contre l'Équateur336. En effet le Día del Cuzco va permettre de

célébrer la victoire péruvienne et donc de faire naître un nationalisme d'autant plus

important et fédérateur : 

« La primera celebración del Día del Cusco fue también una ocasión para aclamar la
victoria peruana en la reciente guerra contra Ecuador, así como para relacionarla con el
recientemente revitalizado nacionalismo incaico. 337».

Il  va ainsi  se mettre  en relation avec la fête  Inca,  et  donc faire acquérir  à cette

dernière un aspect positif de rassemblement local et national. Ce qui peut se mettre

en lien avec le statut qu'avait la fête d'acte centralisateur dans la vie du Tawantinsuyu

(la  cérémonie  permettait  de  renouveler  le  pacte  entre  l'Inca  et  ses  sujets  et  de

festoyer  à  ses  frais338),  et  le  rôle  qui  était  donné  aux  différentes  ''horloges''  et

calendriers  du  site  dans  l'interprétation  des  mouvements  cosmologiques  et  leur

conséquences sur la vie terrestre des populations339.

Cette participation de la vie de l'État au sein des enjeux de la célébration de

335 Cadena Marisol de la, Indígenas mestizos : Raza y cultura en el Cusco, op.cit., pp.173-175.
336 C'est un conflit territorial qui opposa les deux pays. Il se solda par une victoire du Pérou et l'accceptation par

les deux pays de leurs frontières actuelles. Pour confirmer cela ils signèrent le Protocole de Paix, Amitié et
Limites de Rio de Janeiro en janvier 1942.

337 Cadena Marisol de la, Indígenas mestizos : Raza y cultura en el Cusco, op.cit., p.177.
338 Itier César, Les incas, édition Les Belles Lettres, octobre 2008, p.58. 
339 Klauer Alfonso,  Tahuantinsuyo : El cóndor herido de muerte,  Nueva historia,  Lima, 2000 (2e edition),

pp.137-138.

Master Études Romanes 2018-2019 p.85/114



Cusco, va déboucher en 1952 par l'intervention de ce dernier dans le scénario de la

fête. En effet, il va être demandé une correction de la version présentée jusque là,

car l'Inti Raymi allait désormais représenter le passé Inca devant un public national et

international. Cette prise d'ampleur rapide de la fête peut s'expliquer par l'enjeu de

valorisation  d'un  passé  commun,  mais  aussi  politique  avec  l'assimilation  à  un

président et à des points électoraux, ou tout simplement par l'engouement qu'elle

suscita. C'est à partir de ce moment là que va transparaître la nécessité d'élaborer

un scénario officiel de l'Inti Raymi. Cet enjeu de crédibilité mais aussi de valorisation

des  intellectuels  va  leur  permettre  de  s'apparenter  à  des  gardiens  de  l'histoire

nationale. De fait les chercheurs se sont appuyés sur trois sources qui disaient avoir

assisté à la fête, trois sources que nous avons traité dans ce corpus que ce soit pour

le travail  de Master 1 ou de celui  de Master 2.  On retrouve ainsi  les travaux de

Garcilaso de la Vega, Cristóbal de Molina et Cieza de León : 

« Su referencia  principal  era  Garcilaso,  de  quien  tomaron el  argumento  principal  del
ritual. Cristóbal de Molina proporcionó a la comisión referencias litúrgicas cristianas.
Además de la oración central del Inca, que había continuado siendo expresada a través de
los años, siguieron el texto de Molina para introducir una “comunión”, que obviamente
recuerda la liturgia católica. De acuerdo al guión de 1952, durante tal comunión —que,
como en la misa católica,  es ubicada al final del ritual—, el Inca debía beber chicha de
maíz y comer cancu, un tipo especial de pan. Finalmente, Cieza de León proporcionó a los
autores oficiales contemporáneos del Inti Raymi los títulos de algunos de los nobles incas
que participaban de la ceremonia. 340» 

Chaque chroniqueur a donc apporté des éléments particuliers à la vision de la fête

du Soleil. Molina pour ses descriptions religieuses a permit de donner des précisions

sur l'aspect rituel, Garcilaso de par ses détails et mouvements de la célébration est la

source  avec  le  plus  d'éléments,  enfin  Cieza  permit  de  savoir  les  personnes  qui

étaient  présentes  lors de cette  célébration,  et  donc de les faire  participer  en les

recréant dans le scénario officiel. D'ailleurs, le mot « officiel » permet de mettre en

exergue  le  fait  que  la  version  présentée  soit  approuvée  par  l'État,  et  donc

normalement empreinte de réalisme historique.

340 Cadena Marisol de la, Indígenas mestizos : Raza y cultura en el Cusco, op.cit., pp.190-192 sur le thème, et
p.191 pour la citation. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.86/114



b. ouverture culturelle

C'est dans cette perspective de faire une fête ouverte sur d'autres cultures que l'on

pourrait citer les mots de Humberto Vidal : 

« la gran fiesta del Inti Raymi podría convertirse en una de las grandes fiestas mundiales
como la Semana Santa de Sevilla, el Carnaval de Venecia […]. Esas grandes fiestas dan
vida a esos pueblos. 341»

Ainsi c'est à la fois un aspect touristique qui est visé mais aussi une perspective

identitaire  qui  va  inclure  la  fête  à  la  culture  locale  et  la  faire  entrer  dans  son

patrimoine immatériel. Les mots de Luis E. Valcárcel seraient alors significatifs de

cette réalité identitaire : « el Cuzqueñismo es mucho más que una bandera política ;

es  sobretodo  una  doctrina,  plena  de  mística  unción. 342».  Ainsi  l'identité  devient

comme une profession de foi des valeurs qui lui sont propres et auxquelles le peuple

va s'identifier.

On pourrait donc dire que le problème indien n'est pas un problème racial mais plutôt

un problème social et économique. Bien que la ''race'' joue un rôle dans ce problème

et dans les moyens mis en œuvre pour le résoudre343. Ainsi à propos de l'identité

indigène on peut compléter « que les luttes identitaires ne mettent pas forcément en

danger  les  exigences  universelles  ou  égalitaires  et  que  l'identité  peut  être  autre

chose qu'un assujettissement 344». On peut ajouter de plus que sous la présidence de

A. Leguía (23 mai 1930), le 24 juin devint le jour de l'Indien, d'où le déplacement de

la fête de l'Inti Raymi à ce jour en question.

La croix chrétienne évoque les quatre points cardinaux, et donc la place de

l'homme dans le monde. Avec une éventuelle demande à la pluie qui marquerait le

salut  des hommes par  la  croix  au  sens de la  chair345.  On peut  transposer  cette

interprétation à la place centrale de Cuzco dans le Tawantinsuyu, et à la séparation

en quatre parties de la ville. Et aussi au statut de centre d'un univers qui peut être

attribué à la ville. Cette géométrie de l'espace permet de faire valoir l'importance des

341 cité par Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ, Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.152.
342 Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ, Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.160.
343 Cadena Marisol de la, Indígenas mestizos : Raza y cultura en el Cusco, op.cit., p.149.
344 Boccara Guillaume, « Le gouvernement des « Autres ». Sur le multiculturalisme néolibéral en Amérique

Latine », Actuel Marx, vol. 50, no. 2, 2011, pp. 191-206. 
345 Pour cet exemple : Stresser-Péan Guy, Le Soleil-Dieu et le Christ [..], op.cit., p.448.

Sinon  voir  sur  le  sujet :  Wachtel  Nathan,  La  vision  des  vaincus :  les  Indiens  du  Pérou  devant  la
Conquête espagnole, 1530-1570, op.cit., 1971.

Master Études Romanes 2018-2019 p.87/114



fêtes  et  leur  symbolique  cosmologique.  En  effet  demander  la  bienveillance  des

divinités dans la fête préhispanique c'est conforter la place de cette civilisation dans

l'espace. 

De fait, la revalorisation du passé indien du pays passe par le renouvellement de

valeurs propres à l'identité des populations.

Néanmoins on pourrait aussi aborder cette idée de retour de l'Inca,qui a été amplifié

à tout un pays. Ainsi le président de la République Alejandro Toledo, qui exerça son

mandat de 2001 à 2006, avait organisé son intronisation dans les ruines du Machu

Picchu (en juillet 2001), sous les yeux de chamanes de la région et de représentants

de pays étrangers. Il avait ensuite effectué un meeting de soutien à Sacsayhuaman

(en juillet 2001 aussi), sur le même lieu où se célèbre chaque année la fête de l' Inti

Raymi. Il se déclarait aussi prétendant au trône de l'Inca, étant d'origine métis, on

pourait ainsi parler de néo-incaïsme346.

De plus ajoutons la vision de cérémonie authentique qui est donnée aux spectateurs,

ainsi « l'Inti Raymi s'est doté dans les années 1990 d'un Inca qui n'est plus, comme

jadis, un acteur, mais un descendant ''véritable'' de la lignée d'Inca Rocha.347 », et la

représentation théâtrale va se confondre avec l'aspect rituel. En effet,

« il  est  possible  d'insérer des gestes ou des éléments indigènes contemporains dans les
cérémonies réinventées comme celle du néo-culte solaire lors de l'Inti Raymi : c'est le cas
de l'offrande de chicha à la Terre, de la lecture des feuilles de coca par le Grand Prêtre et
des danses autour du trône du souverain. 348»

C'est ce qui donne finalement tant d'enjeux à l'évocation de l'Inti Raymi, la volonté

créatrice se mêle à celle de vouloir récupérer un passé.  

346 Molinié Antoinette, « Ethnogenèse du New Age andin : à la recherche de l’Inca global »,  Journal de la
société des américanistes, 2012, 98-1, pp.171-199 [en ligne]. 

347 Molinié Antoinette, « Ethnogenèse du New Age andin : à la recherche de l’Inca global », op.cit. 
348 Molinié Antoinette, « Ethnogenèse du New Age andin : à la recherche de l’Inca global », op.cit.

Master Études Romanes 2018-2019 p.88/114



3. le tourisme     : entre vitalisation et protection

L'un des premiers buts de la revitalisation de cette fête Inca était donc comme

nous l'avons vu de créer un attrait touristique pour la ville et pour la région, tout en

parlant du passé du territoire et des racines des populations locales et de l'État. On

retrouve  d'ailleurs  des  explications  de  chercheurs  (historiens,  anthropologues,

directeur de l'Institut National de la Culture) et une présentation faite pour permettre

au grand public de mieux comprendre et appréhender la fête349. 

a. l'évocation, un enjeu touristique de grande ampleur

Déjà  en  1995  l'évocation  avait  pris  de  l'ampleur  et  on  pouvait  percevoir  un

investissement  important  tant  financier  comme  de  participation  citoyenne.  Ainsi

quelques 600 personnes participent, des acteurs, des danseurs, des musiciens etc.

mais on peut aussi mentionner quelques éléments de plus : « The Inca's bodyguard

are the cream of the Peruvian army ; the Chosen Women are local schoolgirls. All

have competed at audition simply for the honour of taking part -none are paid.350 ».

En effet la ville ne peut payer pour une représentation de si grande envergure, son

budget annuel ne permettant pas de supporter de tels investissements :

« […] the town council spends not one penny on Inti Raymi. With an annual budget of just
over £5.000.000 for 100.000 people it  cannot afford to pay for a major festival […].,
Cuzco is the poorest city in Peru. 351»

Le budget alloué à la fête est important en proportion à la richesse du pays et des

populations, comme le mentionne Klaur A. dans un ouvrage : 

« Y tampoco resulta una bagatela el porcentaje de 2 %  [del PBI] que estamos asumiendo
para  gastos  en  celebraciones  como  el  Inti  Raymi,  otras  festividades  religiosas  y  las
grandes y derrochadoras fiestas que se daban con ocasión de los más grandes triunfos
militares. El equivalente actual a 1 000 millones de dólares anuales por ese concepto no
es poca cosa. 352»

Pour compléter ces données, lors de l'Inti Raymi de 2006, le prix de base pour la

349 Click Cuzco, chaîne Youtube, La Historia, 2/06/2011 [en ligne]
Visible sur : https://www.youtube.com/watch?time_continue=77&v=aznbv8na5SQ

350 Waters Irene, Peru's Inca Festival, in Contemporary Review, dec. 1995, vol 267 issue 1559, pp. 322-326. 
351 Waters Irene, Peru's Inca Festival, in Contemporary Review, op.cit.
352 Klauer Alfonso, Tahuantinsuyo : El cóndor herido de muerte, op.cit., p.124.

Master Études Romanes 2018-2019 p.89/114

https://www.youtube.com/watch?time_continue=77&v=aznbv8na5SQ


mise en scène de cette évocation était  « de S/.24,150.00 (Veinticuatro mil  ciento

cincuenta  con  00/100  nuevos  soles). 353»354.  Pour  la  sélection  des  postulants  qui

allaient participer à l'évocation il  était d'ailleurs évoqué par la EMUFEC (Empresa

Municipal de Festejos del Cusco) que ca devait être une institution artistico-culturelle.

Il  est  bien montré qu'un travail  de mise en scène est  fait  chaque année,  et  que

l'interprétation et la visualisation de ce qu'est la fête est propre à chaque personne

et/ou entité. 

Ainsi lorsque une manifestation locale est créé dans le but de valoriser une culture

elle  aussi  locale,  sans  prendre  en  compte  des  aspirations  étrangères,  cela  se

transforme  en  représentation  touristique.  Le  but  premier  de  savoir  comment

représenter un élément de la culture à des fins de promotion de la ville, devient un

événement de grande ampleur avec des places assises vendues par de grandes

agences de voyage355. En effet désormais des tribunes autour de la scène ont été

mises  en  place,  séparées  en  trois  catégories  (vertes,  oranges  et  bleues)  elles

permettent de proposer des place assises aux touristes, pour des prix débutant aux

alentours de 100$ (pour un total de 3700 places assises environ). Ainsi se fait déjà

dans  l'espace  une  séparation  entre  les  personnes  indigènes  et  locales  qui  ne

peuvent  se  payer  un  billet  à  des tarifs  si  importants,  et  les  touristes  qui  partent

assister à un événement folklorique. On peut mettre cet élément en lien direct avec

la  participation  du  peuple  en  période  Inca,  qui  n'était  pas  présent  lors  de  la

cérémonie dans la ville de Cuzco mais qui finalement n'était pas exclu pour autant

d'après les chercheurs Palomino et Vega :

« Por  el  contrario,  en  toda  la  periferia  de  la  ciudad  estaban  presentes  las  masas
campesinas  y  los  servidores  yanas,  siguiendo  de  lejos  la  fiesta  de  sus  señores  y
celebrándola a su vez, a su manera. Incluso, había días en que el Inka ordenaba repartir
entre  esa  muchedumbre  raciones  de  la  carne  de  los  animales  sacrificados  en  el  Inti
Raymi.356 »

353 données chiffrées tirées du site de la municipalité de cuzco, du documents : « bases del proceso de selección
de adjudicación directa selectiva para la escenificacion del inti raymi 2006 - empresa municipal de festejos
del cusco s.a. » acté en avril 2006.

354 Soit approximativement 7226.33 dollars
355 Raymond Nathalie, “Turismo, geografía, globalización. Una multitud de combinaciones por explorar”. In

Deler Jean-Paul et Mesclier Évelyne : Los Andes y el reto del espacio mundo : Homenaje a Olivier Dollfus,

Institut français d’études andines, Lima, 2004, pp. 367-383.

356 Palomino Guzmán Luis Et Vega Juan José, El Inti Raymi Inkaico […], op.cit., sous-partie « Participación del
pueblo ».

Master Études Romanes 2018-2019 p.90/114



Car de plus, des célébrations se faisaient en parallèle dans les villages de l'empire,

une mobilité entre province étant interdite à l'indien commun. L'argent de la fête est

ensuite redistribuée pour l'année suivante, et peut être alloué à d'autres dépenses de

la municipalité. 

Finalement pour les répercutions sur les populations et la vision qui est donnée de

la fête de l'Inti Raymi on pourrait utiliser l'avis de l'historienne et docteure en Histoire

María del Carmen Rubio à propos de ce qui peut être ressenti  par le touriste en

allant voir cette évocation :

« Aparte de la minuciosa descripción de los meses y las ceremonias incaicas legada por
Betanzos,  es  muy interesante  comprobar  cómo en  ellas  se  hallan  recogidas  todas  las
deidades y los elementos básicos pan andinos, que hasta ahora perduran en la tradición y
el folklore de los actuales pueblos o ciudades del Perú, y especialmente en el Inti Raymi,
como pueden apreciar los espectadores. 357»

Notons d'ailleurs que c'est l'Inca Pachacuti qui est représenté lors de l'évocation, ce

qui permet de mettre en exergue son rôle dans le développement du culte du Soleil

et l'importance qui lui est attribuée. 

b. problématiques dues à l'évocation

Le site peut  accueillir  lors de la célébration quelques 30000 à 40000 personnes,

composées majoritairement des locaux venus assister à la représentation. Va ainsi

se poser la problématique de la préservation des lieux de l'évocation, ici la citadelle

de Sacsayhuaman, qui avec le nombre de personnes qui assistent à la célébration et

le nombre croissant de touristes en général se dégrade. Il faudrait alors envisager de

déplacer le lieu de l'évocation afin de préserver le site historique358. Ce qui marque

bien le succès grandissant de cette festivité cuzquenienne.

De  plus,  des  sponsoring  se  sont  mis  en  place,  afin  de  pouvoir  financer  cet

événement.  On  retrouve  ainsi  comme  principaux  contributeurs,  une  marque  de

boisson locale (Inca Kola) et la firme Coca-Cola359.s Ce système permet d'avoir des

financements mais aussi de faire de la publicité gratuite de l'événement.

357 Carmen Martín Rubio María del, “"INTI RAYMI" La Fiesta Del Solsticio Inca”,  in  BOLETÍN. Museo de
Arqueología y Antropología (UNMSM), 2005, vol.6 (num.1), pp.31-36.

358 Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ, Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.85.
359 Waters Irene, Peru's Inca Festival, in Contemporary Review, dec. 1995, vol 267 issue 1559, p.326.

Master Études Romanes 2018-2019 p.91/114



Il  faut  aussi  mentionner  qu'un  contact  entre  deux  cultures  peut  avoir  des

aspects positifs mais aussi des côtés négatifs (traite de personnes, tourisme sexuel,

trafic  de drogues).  Mais de ce contact  peut aussi  naître  un tourisme ethnique360.

Cependant  l'impact  culturel  peut  d'autant  plus marquer  les communautés  et  faire

ressurgir des problèmes internes, comme la différenciation entre les paysans et les

élites,  la  question  de  la  redistribution  des  bénéfices  par  exemple  ou  encore  la

concentration des pouvoirs qui s'est opérée. Ainsi le tourisme peut être révélateur

des situations andines361. 

Au niveau des impacts culturels qui peuvent être notés, deux facettes coexistent.

L'une porte  sur  la  folklorisation  des traditions,  mais  aussi  sur  la  reproduction  de

stéréotypes de l'identité ethnique qui va être commercialisée. L'autre facette, propose

une  revitalisation  identitaire,  avec  une  récupération  de  traditions  perdues  et  une

participation  des  femmes.  La  réutilisation  de  traditions  passées,  signifie  la

récupération du passé historique à des fins politiques souvent. Et en ce sens, les

habitants sont conscients que les discours élaborés le furent pour la mise en scène,

et  que  l'identité  montrée  du  doigt  l'est  dans  un  but  purement  touristique.  Cette

croissance  du  nombre  de  touristes  est  due  à  la  restauration  d'un  équilibre

économique et politique, et donc à une amélioration de l'image du pays. À partir de

1944 une restructuration du secteur touristique selon le modèle néolibéral va avoir

une nette influence sur la croissance du flux touristique362.  Lors de l'existence du

Sentier Lumineux au Pérou, la ville de Cuzco semble peu touchée. Une hypothèse

est avancée comme quoi ce serait le tourisme international dans la ville qui aurait

empêché  l'implantation  du  Sentier  (ou  tout  du  moins  retardé)  car  ce  dernier

favoriserait une identité nationale commune363.  On pourrait ainsi ajouter à propos du

contact entre deux cultures différentes, et du brassage qui se passe lors de la fête de

l'Inti Raymi que,

360 Verástegui  Ollé  Vanessa  :  “Las  dos  caras  del  Turismo  :  Problemáticas  e  impactos  socioculturales  y
psicosociales”,  in  Antropotur Rural (Antropología Aplicada al Turismo Rural para el Desarrollo),  mardi
4/10/2016 [en ligne].

361 Raymond  Nathalie,  “Turismo,  geografía,  globalización.  Una  multitud  de  combinaciones  por
explorar”.op.cit., pp. 367-383.

362 Raymond  Nathalie,  “Turismo,  geografía,  globalización.  Una  multitud  de  combinaciones  por  explorar”.

op.cit., pp. 367-383. 

363 Raymond  Nathalie, « Cuzco :  du  « nombril  du  monde »  au  cœur  touristique  du  Pérou »,  Cahiers  des
Amériques latines, 37, 2001, 120-139. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.92/114



« le  multiculturalisme  n'annonce  pas  la  fin  du  triple  processus  de  domination  sociale,
d'exploitation  économique  et  d'assujettissement  politique  auquel  sont  soumises  les
populations indiennes depuis les premiers temps des indépendances 364»

Ceci peut marquer un point de rupture entre les volontés d'assimilation dominantes

et la question de l'identité, car des desseins politico-culturels et économiques vont se

mêler.

Enfin l'on pourrait mentionner aussi la perte de la valeur historique qu'avait

acquit jusque là la célébration. En effet c'est désormais une valeur psychosociale qui

est  mise en avant,  la fête  du peuple se transformant peu à peu en fête pour  le

tourisme et la télévision.  Cela se note entre autre avec les ponchos multicolores

utilisés,  qui  sont  vendus  comme  des  symboles  de  la  ville  de  Cuzco  et  du

« cuzqueñismo »365. 

La récupération de la fête de l'Inti Raymi était donc à son origine une volonté

de récupération culturelle à des fins touristiques. Le nouveau travail  porté sur les

textes des chroniqueurs a permis de mettre en exergue des éléments communs et

significatifs à plusieurs auteurs, et donc de créer une célébration au plus près de ce

qu'elle  aurait  pu  être  au  temps  des  Incas.  Néanmoins  des  différentes  versions

littéraires,  certaines  ont  été  par  leurs  détails,  plus  à  même  de  permettre  une

reconstitution, ou plutôt une évocation de ce qu'était cette fête. Depuis sa mise en

place par des intellectuels de la ville de Cuzco, son ampleur n'a cessé de croître,

jusqu'à devenir un enjeu politique pour les gouvernements, mais aussi un lieu de fort

brassage  touristique  qui  mène  à  se  poser  de  nouvelles  questions  sur  les

problématiques qui apparaissent. Pour les populations l'Inti Raymi est à la fois un

symbole de leur passé, et donc empreint d'une forte identité culturelle, et un objet de

folklore qui sert à la reconnaissance de l'histoire du pays.

364 Boccara Guillaume, « Le gouvernement des « Autres ». Sur le multiculturalisme néolibéral en Amérique
Latine », op.cit., pp. 191-206. 

365 Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ, Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.84.

Master Études Romanes 2018-2019 p.93/114



Conclusion

Master Études Romanes 2018-2019 p.94/114



Les fêtes chrétiennes366 lors de la venue des colons sur les terres indiennes,

furent rapidement assimilées aux fêtes locales, car elles se basaient souvent sur les

mêmes considérations cosmogoniques. Ainsi comme ce fut le cas en quelque sorte

pour l'Inti Raymi une fête religieuse catholique a remplacé la célébration indigène en

se  substituant  à  elle,  ce  qui  permit  un  certain  syncrétisme sur  ce  point,  et  une

meilleure assimilation du christianisme dans la vie quotidienne des populations. 

Ainsi comme l'exprimait déjà Acosta, 

« el Nuevo Mundo ya no es nuevo sino viejo,  según hay mucho dicho y escrito de él,
todavía me parece que en alguna manera se podrá tener esta Historia por nueva, por ser
juntamente historia y en parte filosofía y por ser no sólo de las obras de naturaleza, sino
también de las del libre albedrío, que son los hechos y costumbres de hombres.367». 

L'œuvre d'Acosta apporte ainsi  un nouvel éclairage sur la culture indienne, où la

chronique en tant  que récit  de  faits  se  mélange à  des considérations  propres  à

l'auteur, afin de mener une réflexion sur l'histoire et les coutumes indigènes. Car bon

nombre de récits ont déjà été produits au cours du siècle, que ce soit des chroniques

de conquistadores tels que Cieza de León368 lors de la reconquête du Pérou, des

recueils sur les coutumes autochtones avec Cristóbal de Molina369 ou encore avec

Polo de Ondegardo370. Ainsi cet Empire inca que les Espagnols découvrirent, puis

colonisèrent se transforme peu à peu en territoire connu, d'où l'interprétation comme

quoi  ce  nouveau  monde  est  désormais  devenu  un  vieux  monde,  d'autres

découvertes se faisant encore ailleurs. 

Il  peut être envisagé aussi  d'élargir  le sujet  de recherche à une géographie plus

large, en ne se centrant pas que sur la capitale Inca Cuzco, mais voir s'il y a eu

d'autres  représentations  dans  l'empire  par  exemple.  En  effet  certaines  sources

parlent de célébrations faites en Équateur371, il resterait néanmoins à définir si cette

persistance de la  fête  est  assez récente ou si  c'est  un phénomène culturel  plus

ancien,  qui  pourrait  remonter  (ceci  est  une hypothèse)  aux temps de la  création

d'une deuxième capitale avec ses temples et palais incas par Huayna Capac en

366 Du Authier Martine,  VI. El ciclo de fiestas, in :  Un genio popular : Historia de vida de David Villasante
González, Institut français d’études andines, Cusco, 2008, pp.85-109. 

367 Acosta, op.cit., Proemio al lector, p. 14.
368 León Cieza de, Crónica del Perú. Tome 2 : El señorío de los incas, Historia 16, Madrid, 1985. 
369 Molina Cristóbal de, Relación de las fábulas y de los ritos de los incas, édition de P. Jiménez del Campo,

Parescos y australes, Vervuert iberoamericana, 2010 (~1575).
370 Ondegardo Polo de, El Mundo de los Incas, Historia 16, Madrid, 1990.
371 Tuaza Luis Alberto, « La fiesta del Inti Raymi en la construcción del Estado plurinacional en el Ecuador »,

Amérique Latine Histoire et Mémoire, Les Cahiers ALHIM, num.33, 2017 (version en ligne).

Master Études Romanes 2018-2019 p.95/114



actuel  Équateur  afin  de remédier  à  l'éloignement.  La fête pourrait  aussi  marquer

politiquement (autre hypothèse pouvant être dans la continuité de la précédente).

Célébration  faite  dans  deux  localités  royales  qui  pourraient  de  plus  marquer  la

scission  entre  les  deux  frères  Atahualpa  et  Huascar,  moment  où  le  territoire  se

retrouve pris entre deux dirigeants, l'un au nord (en Équateur) et l'autre à Cuzco plus

au  sud.  Le  nom de  l'Inti  Raymi se  rencontre  également  dans  des  situations  de

tensions sociales, c'est le cas d'un soulèvement indigène de 1990 qui va porter ce

nom372.  En effet,  dans  les  années  1980/1990,  les  Indiens  vont  porter  comme

revendications dans leur lutte la question de l'identité et du caractère plurinational de

la société :  « en contraste con la globalización que provocaría la “homogeneidad

sociocultural”373 ». Le sens et la perception de cette antique fête Inca ont donc évolué

avec le temps, et les revendications et valeurs qu'elle porte ne sont plus les mêmes

que lors de sa création. L'on peut cependant retenir que l'Inti Raymi est un moment

de partage et de rassemblement, où une union règne entre la population indigène,

mais  qui  serait  révélateur  d'une  séparation  dans  la  société  entre  indigènes  et

pouvoirs publics. On peut noter également une récupération par d'autres pays, qui

célèbrent désormais la fête chaque année, c'est le cas pour l’Équateur donc, le Chili

mais aussi l'Argentine, qui en font des publicités à destination des populations mais

aussi des touristes et personnes des pays limitrophes. 

Pour  les  sources  primaires  composées  de  récits  de  chroniqueurs374,  elles

permettent une vision ''originelle'' de la culture andine, mais il se pose le problème de

l'objectivité des sources, en effet un Indien et un conquistador espagnol ne vont pas

décrire de la même façon, ni en utilisant les mêmes mots. De fait il faut prendre une

distance critique envers les textes.  Il  faut  également voir  ce qui  est  en jeu dans

l'écriture  des  auteurs,  quête  de  reconnaissance,  censure  (chez  Acosta  elle  est

évidente lorsqu'il proclame l'intérêt d'étudier le passé pour traquer les survivances

d'idolâtries du présent colonial, le roi Philippe II ayant fait confisquer les travaux de

Sahagún  à  Mexico  et  interdire  ce  type  d’enquêtes  quelques  années  plus  tôt375),

372 Figueroa José et Yánez Moreno,  El levantamiento indígena del Inti Raymi de 1990,  Abya Yala éditeur,
Quito, 1992.

373 Díaz-Polanco (2011: 37), cité par Tuaza Luis Alberto,  « La fiesta del  Inti Raymi en la construcción del
Estado plurinacional en el Ecuador », op.cit.

374 Sur ce point voir l'apport d'une nouvelle source primaire de Cristóbal de Molina el chileno, en Annexe doc.2.
375 Lempérière Annick, « Georges Baudot, Utopie et  histoire au Mexique. Les premiers chroniqueurs de la

civilisation mexicaine (1520-1569) ». In: Annales. Économies, Sociétés, Civilisations. 35ᵉ année, N. 6, 1980,
pp. 1204-1206. 

Master Études Romanes 2018-2019 p.96/114



Inquisition etc. Ce sont tous ces enjeux qu'il faut prendre en compte en abordant un

texte ancien. Mais malgré cela des descriptions de moments ou d'éléments de la fête

semblent vraisemblables quand on veut mieux comprendre son déroulement général

et  les  enjeux  qu'elle  pouvait  susciter.  Car  en  mettant  un  moment  de  côté  les

interprétations des auteurs sur  ce qu'ils  voient,  sachant  qu'un certain  nombre de

sources  primaires  furent  faites  par  la  main  de  religieux,  il  peut  apparaître  des

éléments spécifiques à la fête de l'Inti Raymi. La vision de l'auteur sur ce qu'il décrit

s'ajoute ensuite,  afin de mieux comprendre ce qu'il  souhaite faire passer comme

message, et de mitiger ses propos en les replaçant dans un contexte historico-socio-

religieux.  

En résumé bien que la fête de l'Inti Raymi appartienne au patrimoine culturel

des Incas, les chroniqueurs ne lui accordent pas la même importance, peut être à

cause des sources sur lesquelles s'appuient les auteurs376. Il a aussi été développé

l'utilité et la reprise d'une certaine symbolique dans le processus de christianisation

de la fête, permettant ainsi une incorporation de la fête populaire au calendrier des

fêtes  religieuses  chrétiennes.  La  venue  du  Pape  Jean-Paul  II  à  la  citadelle  de

Sacsayhuaman en 1985, a permit de conforter la place de la religion dans la vie des

populations indigènes. Son homélie, qui a liée histoire Inca et culture actuelle des

Indiens,  réitéra  la  position  du  christianisme  dans  l'histoire  du  pays  et  dans

l'élaboration d'une identité péruvienne, avec une reconnaissance de leur singularité

faite par l'utilisation du quechua dans sa prédication. Néanmoins de nos jours c'est

bien cette  fête qui  est devenue un aspect  identitaire du Pérou moderne et qui  a

revêtu un enjeu touristique pour la ville de Cuzco. Il faut ainsi considérer la fête de

l'Inti Raymi non pas comme une simple récupération culturelle à des fins touristiques,

mais bien comme une fête inca à part entière, qui continua vraisemblablement d'être

célébrée  après  l'arrivée  des  Espagnols  sur  le  territoire  mais  en  communauté

restreinte et avec une adaptation au contexte ethno-religieux, c'est tout du moins ce

qui est considéré par Palomino Guzmán et Vega377. Et cette fête acquit au cours du

XXe siècle une nouvelle reconnaissance politique, de par son institutionnalisation par

la ville de Cuzco et de par les figures politiques et religieuses qui sont présentes lors

376 Il existe d'ailleurs un débat à propos de quel mois marquait le début de l'année Inca. 
377 Palomino Guzmán Luis et Vega Juan José,  El Inti Raymi Inkaico : La Verdadera Historia De La Gran

Fiesta Del Sol, op.cit., pp.37-71, sous partie « Pervivencia del Inti Raymi ».

Master Études Romanes 2018-2019 p.97/114



de sa célébration. Ainsi la notion d'authenticité de l'Inti Raymi peut se discuter si l'on

considère les enjeux dont elle fut l'objet, mais aussi la perturbation de la tradition

orale avec la diffusion de la scolarisation et leur remaniement pour se conformer à

des sources anciennes publiées (par exemple pour le Mexique Fernando Alvarado

Tezozómoc avec sa Crónica mexicana (~1598)).

Ladero Quesada378 bien que celui-ci  ne traite  que des fêtes de l'Espagne,

permet de montrer que des ponts sont facilement réalisables entre les analyses. En

effet  pour  les  chrétiens  d’Espagne,  la  fête  de  l'Inti  Raymi se  rapproche

significativement de ce qu'ils appellent la fête de la Saint Jean. En effet comme pour

le Corpus Christi cela se passe à la même période -mais au solstice d'été-. On trouve

aussi  des  implications  agraires  et  cosmologiques  qui  seraient  semblables.  Une

analyse comparée des deux fêtes chrétiennes (même si la Saint Jean a une origine

païenne) et de l'Inti Raymi pourrait être un autre objet d’étude et se mettre en regard

avec le Corpus Christi. 

La fête a été aujourd'hui récupérée par la ville de Cuzco, qui en fait chaque année la

reconstitution. Il est donc intéressant de voir sur quels témoignages ils se sont basés

pour faire le script de cette nouvelle célébration -majoritaire d'après la chronique de

Garcilaso de Le Vega dans un premier temps-, mais aussi la mise en scène choisie.

On peut percevoir une progression de la fête quant à son contenu : 

« Los primeros Intis Raymis tuvieron un sentido evocativo y turístico, pero desde 1965 se
comenzaron a representar bajo la dirección de prestigiosos profesionales: arqueólogos,
catedráticos y músicos, quienes académicamente se asesoran con el estudio de crónicas,
piezas arqueológicas y  pinturas  de la  Escuela Cuzqueña.  De esta forma,  actualmente,
sobre cincuenta mil espectadores contemplan el 24 de junio de cada año, en las gradas de
Sacsayhuamán, un Inti Raymi escenificado por quinientos artistas, ataviados con trajes de
gran colorido y abalorios, semejantes a los de la antigua usanza. Un Inti  Raymi muy
parecido al descrito, enriquecido con el sabor de los otros ritos ancestrales mencionados,
según versiones de los cronistas. El conjunto de todos ellos, más los cantos y las danzas,
han  convertido  a  esta  fiesta  en  una  de  las  más  hermosas  y  espectaculares  a  nivel
mundial.379 » 

On peut aussi penser que les redécouvertes littéraires comme celle de la chronique

de Martin de Murúa avec ses portraits des Incas et des Coyas a pu modifier des

éléments de la fête et notamment les costumes. Car la fête de l'Inti Raymi qui se

célèbre  désormais  le  24  juin,  à  la  citadelle  de  Sacsayhuaman,  est  devenue  un

378 Ladero Quesada Miguel Ángel, Las fiestas en la cultura medieval, op.cit.
379 Carmen Martín Rubio María del, “"INTI RAYMI" La Fiesta Del Solsticio Inca”, op.cit., pp.31-36.

Master Études Romanes 2018-2019 p.98/114



spectacle  touristique  de  premier  ordre  dans  le  pays,  ce  qui  n’empêche  pas  la

population d'avoir eu une appropriation identitaire de cet événement. De plus le site

est désormais empreint d'une forte valeur religieuse, le Pape Jean Paul II  s'étant

rendu  sur  les  lieux  pour  le  rechristianiser,  car  anciennement  considéré  comme

endroit de culte païen. Il est aussi devenu un fort enjeu politique, comme le met en

exergue la visite d'un candidat à la présidentielle sur les lieux afin de s'attirer les

votes d'une part de la population en faisant un acte symbolique quant à l'identité du

pays. 

La fête est devenue une célébration évocative car exempte de contenu religieux, et il

se pose des problèmes de préservation des sites patrimoniaux à cause de la trop

grande masse touristique et de personnes que brasse la fête. On peut noter aussi

une perte de valeur historique car c'est désormais une promotion touristique qui sert

aussi  à alimenter  un sentiment positif  d'identité collective.  Néanmoins on pourrait

noter cette bivalence de statut qui continue d'exister,  comme l'exprime le docteur

José Tamayo Herrera : 

« […]  no  es  como  observadores  superficiales  piensan  un  simple  espectáculo  para  el
turismo ; por alguna razón aún no investigada satisfece con sus ancestrales ritos, algo
más profundo del alma cusqueña, una especie de reminiscencia colectiva que requiere
precisamente esos símbolos para expresarse. 380»

L'Inti  Raymi  a  donc  acquis  au  cours  du  siècle  un  statut  particulier,  qui  place

l'évocation entre une récupération identitaire et une élaboration touristique. 

380 Cité par Municipalidad del Qosqo, EMUFEQ, Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994, op.cit., p.93.

Master Études Romanes 2018-2019 p.99/114



Annexe 

Master Études Romanes 2018-2019 p.100/114



Annexe 1   : Tentative de récapituler les données des chroniqueurs

à propos de la fête de l'  Inti Raymi

José de Acosta Bernabé Cobo Sarmiento de

Gamboa

Cieza de León Ondegardo

Nom et

numéro

du mois

Aucaycuzqui

Intiraymi, 

juin : 7e mois

Aucay-cuzqui

7e mois : juin

nc

8e mois : août Février 

Nom et

signification

de la fête

Intiraymi

la fête du soleil

Inti-Raymi Ynti Raymi

Fête du soleil

Hatun  Raymi

(Antinilayme)

fiesta  muy

solemne

Fiesta del Ayme

Fête principale

Durée  de  la

fête

Non  précisée  -de

quelques  jours  à

quelques semaines

nc nc 15 ou/ à 20 jours nc

Lieux nc Itinérante :  Cerro

de  Manturcalla,

sucancas,  Place

de Cuzco

Temple du Soleil

Place de Cuzco

Temple du Soleil Place principale

Catégorie Fête ordinaire

sacrifices Oui : 100 carneros Oui : 100 carneros Oui Oui :  animaux

(capaccocha)

Oui : animaux ou

acllas

Danses Oui : la Cayo oui : Cayo oui nc nc

Rituel(s) Statuettes de bois,

libation/ offrandes,

sacrifices  (choses

insensibles,

animaux,

hommes)

Statuettes  de

végétaux secs,

boire chicha, 

sacrifice, 

offrande

Sacrifices, 

capa-cocha

(enterrer  vivant

enfants), 

offrandes :  la

mocha

Rendre  grâce  et

hommage, 

sacrifices

d'animaux, 

boisson  sacrée  :

chicha par acllas, 

lire  les  augures

(sang),

statuettes  de

divinités  ou

Feu régénérateur,

libation, 

chicha par acllas, 

Master Études Romanes 2018-2019 p.101/114



ancêtres -idoles, 

La mocha

Lien

agriculture 

Oui : quinua Lien temps 

agricoles et fêtes

culture papas

nc Fêter  la  fin  des

récoltes  et  leur

repos

nc

Culture

chrétienne 

Parallèle  avec  le

Corpus Christi

nc Pluriel  pour  les

fêtes :  copié  sur

modèles

''pascuas'' ? 

« Gran dios 

hacedor » : 

ambiguïté 

Wiraqocha et 

Dieu

fête  païenne

encore célébrée

vocabulaire  de

l'enfer et péjoratif

nc

Personnes

présentes

Indiens  dansent,

seigneurs  sont

présents

Seulement  les

Incas (sang royal)

mamaconas ou

mujeres del sol

Mamaconas de la

Casa del Sol

les  principaux

indiens

Sacerdotes  et  le

Grand Prêtre

mamaconas

los principales

gente común

Acllas

Inca 

le capitaine

chant Oui oui oui oui nc

Éléments  en

relation avec

la fête

Époque

transitoire :

assimilation  Inti

Raymi et  Corpus

Christi  (époque et

contenu proches)

Parallèle  avec  le

culte  du  Soleil

Aztèques

Lien  fête  et

solstice,

compter le temps, 

présence d'or

Lien  politique :

changer  de  règne

(Inca succession)

Momies :  les

orner  d'or  et

d'argent

nc nc

Autres

éléments

présents

Préparation  fête :

jeûne

nc Mochar

feuilles de coca

huacas rituel

Jeûne :  10  à  12

jours  (manger,

boire, sexuel)

sucanca

Master Études Romanes 2018-2019 p.102/114



dans d'autres

célébrations

d'hommage

sacrifice

d’animaux

présence d'or

Trône avec figure

des divinités.

Célébration

populaire  puis

borrachera,

taquis,  autres

fêtes

Master Études Romanes 2018-2019 p.103/114



Annexe 2   : Apport d'une nouvelle source de chroniqueur

Cristóbal de Molina el chileno (1494-1580)

« Relación de muchas acaecidas en el Perú » (1553)381

Nom et

numéro du mois

nc

Observations en avril 1535

Nom et

signification de la fête

nc

Durée de la fête Pendant 8 ou 9 jours de travail

Lieux Dans la vallée de Cuzco

« en todas sus provincias y reinos » 

« sacaban en un llano, que es a la salida del Cuzco »

Catégorie nc

sacrifices Au Soleil et aux huacas

Danses nc

Rituel(s) Rendre grâce en chantant toute la journée

Offrandes : brûler de la viande dans du feu, feuilles de coca

acllas apportent la chicha (200)

« bultos y reliquias pesimas a sus casas y adoratorios »

Lien agriculture Récoltes 

Culture chrétienne Comparaison hommages rendus à « Dios verdadero Señor Nuestro »

et Indiens à leurs divinités

Personnes présentes Seigneurs et « principales » de Cuzco

Inca

acllas

chant Oui 

Éléments  en  relation

avec la fête

Donner des lamas aux pauvres

plumes, or, vêtements 

Autres  éléments

présents  dans  d'autres

célébrations

Après ces fêtes : Inca « rompe la tierra » puis les seigneurs

381 Romero Carlos A., Barrenechea Raul P., Loayza Francisco A., Las Crónicas de los Molinas, « ''Destrucción
del Perú'' crónica escrita por el año 1553 por Cristóbal de Molina So-Chantre de la Catedra de Santiago de
Chile », Los pequeños Grandes Libros de Historia Amaericana, Série I, Tome IV, Lima, 1943.

Master Études Romanes 2018-2019 p.104/114



 Bibliographie

Master Études Romanes 2018-2019 p.105/114



Sources primaires composant le corpus

 ACOSTA  José  de,  Historia  natural  y  moral  de  las  Indias,  Fondo  de  cultura

económica, México, 2006 (1589)

 BETANZOS Juan de,  Suma y narración de los incas, édition de María del Carmen

Martín  Rubio,  collection  Crónicas  y  Memorias,  éditeur  Polifemo,  Madrid,  12

novembre 2004 (~1551)

 COBO Bernabé, Historia del Nuevo Mundo, édition de Marcos Jiménez de la Espada,

Sociedad Bibliofilos Andaluces, Tome III, Séville, 1892 (1653)

format  numérisé  sur  :  https://fr.scribd.com/doc/296336036/Historia-Del-Nuevo-Mundo-

Bernabe-Cobo 

 COBO Bernabé, Historia del Nuevo Mundo, Biblioteca de Autores Espanoles, éditions

Atlas, tomes 91 et 92, Madrid, 1964 (1653)

pour  l'étude  du  Livre  13  :  https://fr.scribd.com/doc/50568547/COBO-Bernabe-1653-1964-

Historia-del-Nuevo-Mundo 

 GAMBOA Sarmiento de, Historia de los Incas, Fundación Libro Total, nc, (1572).

Source numérique en ligne : http://www.ellibrototal.com/ltotal/?t=1&d=3592

 GUAMAN POMA DE AYALA Felipe, Nueva crónica y buen gobierno, tome 29a/29b

et 29c, édition de Jonh V. Murra, Rolena Adorno et Jorge L. Urioste, éditeur Historia

16, Espagne, 1987 (~1615)

y http://www.kb.dk/permalink/2006/poma/info/en/frontpage.htm à la Bibliothèque Royale de

Copenhague

 LEÓN Cieza de, Crónica del Perú.  Tome 2 : El  señorío de los incas, Historia 16,

Madrid, 1985 (1553)

 MOLINA Cristóbal de, Relación de las fábulas y de los ritos de los incas, édition de P.

Jiménez del Campo, Parescos y australes, Vervuert iberoamericana, 2010 (~1575)

 ONDEGARDO Polo de, El Mundo de los Incas, Historia 16, Madrid, 1990 (1571)

 VEGA Garcilaso de la (El Inca), Comentarios Reales : el origen de los Incas, édition

de M.a Montserrat Marti Brugueras, Bruguera, Espagne, 1968 (1609 Lisbonne)

Master Études Romanes 2018-2019 p.106/114

http://www.kb.dk/permalink/2006/poma/info/en/frontpage.htm
http://www.ellibrototal.com/ltotal/?t=1&d=3592
https://fr.scribd.com/doc/50568547/COBO-Bernabe-1653-1964-Historia-del-Nuevo-Mundo
https://fr.scribd.com/doc/50568547/COBO-Bernabe-1653-1964-Historia-del-Nuevo-Mundo
https://fr.scribd.com/doc/296336036/Historia-Del-Nuevo-Mundo-Bernabe-Cobo
https://fr.scribd.com/doc/296336036/Historia-Del-Nuevo-Mundo-Bernabe-Cobo


Sources primaires complémentaires pour le mémoire

 ARRIAGA Pablo  Jose de,  La extirpación  de  la  idolatría  en  el  Perú,  Lima,  1920

(1621)

en  ligne :  http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-extirpacion-de-la-idolatria-en-el-

peru--0/html/  

 ÁVILA Francisco de,  Prefación al libro de los Sermones, o homelias en la lengua

castellana y la índica general quechua, 1648, por  Horacio H. Urteaga y Carlos A.

Romero (éditeurs),  Informaciones acerca de la religión y gobierno de los Incas, in

CLDRHP, tome XI, Lima, 1918, pp.59-98.

 CALANCHA Antonio de la, Crónica Moralizada del orden de San Agustín en el Perú

(1638), Lib. II, Cap. XII, p. 851. 

 FRÉZIER Amédée François, Relation du voyage de la mer du Sud aux côtes du Chili,

du Pérou, et du Brésil, fait pendant les années 1712, 1713 et 1714, éditeur Humbert

Pierre, Amsterdam, 1717, Tome 1.

ouvrage  consultable  en  ligne  aux  Archives :

https://archive.org/details/relationduvoyage01frzi/page/n5 

 LÉON Cieza de,  Primera parte de la chronique del Perú, En casa de Ivan Steelfio,

Anvers, 1554, pp.247-248.

Visible en ligne : http://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000190936  

 MOLINA Cristóbal de (el Almagrista), Destrucción del Perú, nc, Madrid, 1965 (1553)

 MONTENEGRO Peña de, Itinerario para párrocos de indios, livres I-II, édition de C.

Baciero,  M.  Corrales,  JM.  García  Añoveros,  F.  Maseda,  Consejo  superior  de

investigaciones científicas, Madrir, 1995.

 MURÚA Martín de, Historia general de Perú, edition de Manuel Ballesteros, historia

16, Espagne, 1987 (1616)

version facsimil de J. PAUL, Getty Museum Señor Ludwin XIII 16, Getty Research Institute,

Los  Ángeles,  2008  :  http://www.getty.edu/publications/virtuallibrary/9780892368952.html

(juin 2017)

 de TSCHUDI Juan Diego & Mariano Eduardo de RIVERO, Antigüedades peruanas,

Imprenta Imperial de la Corte y del Estadp, Vienne, 1851. 

visible en ligne : https://archive.org/details/bub_gb_QXvpRzu6a78C 

Master Études Romanes 2018-2019 p.107/114

https://archive.org/details/bub_gb_QXvpRzu6a78C
http://www.getty.edu/publications/virtuallibrary/9780892368952.html
http://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000190936
https://archive.org/details/relationduvoyage01frzi/page/n5
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-extirpacion-de-la-idolatria-en-el-peru--0/html/
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-extirpacion-de-la-idolatria-en-el-peru--0/html/


 VARGAS UGARTE S.J.,  Rubén,  Concilios  Limenses  (1551-1772), Archevêché  de

Lima, Lima, 1951

consultable  en  ligne  :  https://fr.scribd.com/document/237380045/Ruben-Vargas-Ugarte-

Concilios-Limenses-  tomo-I  (juin 2019)

Sources secondaires

 ALAPERRINE-BOUYER  Monique,  « La  frontière  entre  la  tradition  indigène  et

l'apport  chrétien  chez  les  chroniqueurs  dits  indigènes »,  In:  América  :  Cahiers  du

CRICCAL, Les frontières culturelles en Amérique latine, n°8, 1991, v1. pp. 143-160.

version  consultable  en  ligne  :  https://www.persee.fr/doc/ameri_0982-

9237_1991_num_8_1_1038?q=duviols+extirpation  (juin 2019)

 BERNÚDEZ  Luis  Mujica,  « Aculturación,  Inculturación  e  interculturalidad :  Los

supuestos en las relaciones entre ''unos''  y ''otros'' »,  Fénix Revista de la Biblioteca

Nacional del Perú, 2001-2002,- 43-44, pp.55-78. 

Consultable  en  ligne :  http://red.pucp.edu.pe/wp-content/uploads/biblioteca/Luis

%20Mujica.pdf (août 2019)

 BERNALES BALLESTEROS Jorge,  El  Corpus  Christi:  fiesta  barroca  en  Cuzco,

Primeras Jornadas de Andalucía y América : La Rábida, Vol. 2, 1981, pp.275-292. 

en  :  Universidad  Internacional  de  Andalucía :

http://dspace.unia.es/bitstream/handle/10334/286/15JITII.pdf?sequence=1   (juin 2017)

 BOCCARA Guillaume,  « Le gouvernement  des  «Autres».  Sur  le  multiculturalisme

néolibéral en Amérique Latine », Actuel Marx, vol. 50, no. 2, 2011, pp. 191-206. 

 BRISSEAU-LOAIZA Jeannine, “Chapitre III. L’évolution historique des fonctions et

de l’influence régionale de la ville du Cuzco”. In : Le Cuzco dans sa région : Étude de

l’aire d’influence d’une ville andine, Institut français d’études andines, Lima, 1981,

pp. 145-168.

consultable en ligne : https://books.openedition.org/ifea/1406 (mai 2019)

 CADENA Marisol de la, Indígenas mestizos : Raza y cultura en el Cusco, Instituto de

Estudios Peruanos, Lima, 2004, pp.152-final.

 CADÈNE  Cristophe,  « Les  grandes  fêtes  incas  au  Cuzco »,  IPEALT Universidad

Master Études Romanes 2018-2019 p.108/114

https://books.openedition.org/ifea/1406
http://dspace.unia.es/bitstream/handle/10334/286/15JITII.pdf?sequence=1
http://red.pucp.edu.pe/wp-content/uploads/biblioteca/Luis%20Mujica.pdf
http://red.pucp.edu.pe/wp-content/uploads/biblioteca/Luis%20Mujica.pdf
https://www.persee.fr/doc/ameri_0982-9237_1991_num_8_1_1038?q=duviols+extirpation
https://www.persee.fr/doc/ameri_0982-9237_1991_num_8_1_1038?q=duviols+extirpation
https://fr.scribd.com/document/237380045/Ruben-Vargas-Ugarte-Concilios-Limenses-tomo-I
https://fr.scribd.com/document/237380045/Ruben-Vargas-Ugarte-Concilios-Limenses-tomo-I
https://fr.scribd.com/document/237380045/Ruben-Vargas-Ugarte-Concilios-Limenses-tomo-I


Toulouse -Le Mirail, revue Caravelle, juin 1998, volume 70, pp.55-72. 

http://www.persee.fr/doc/carav_1147-6753_1998_num_70_1_2775 (consulté en avril 2017)

 CADÈNE Cristophe  (sous  la  direction  de  Claire  Pailler),  Mythe  cosmogonique  et

mythe fondateur inca :  vers une herméneutique comparative du mythe,  1997-1998,

Université de Toulouse Le Mirail, IPEALT. p.1-60. 

 CARMEN MARTÍN RUBIO María  del,  “"INTI  RAYMI"  La  Fiesta  Del  Solsticio

Inca”,  in  BOLETÍN. Museo de Arqueología y Antropología (UNMSM), 2005, vol.6

(num.1), pp.31-36.

Consultable  en  ligne  :

http://sisbib.unmsm.edu.pe/BibVirtual/publicaciones/antropologia/2003_N01/a04.htm (juin

2019)

 CASSAGNE Thérèse Bouysse, “« Si votre plumage... » signes d’identité, signes de

pouvoir chez les Incas”, in  Des Indes occidentales à l’Amérique Latine. Volume 2,

Centro de estudios mexicanos y centroamericanos, México, 2006, pp. 515-542. 

En ligne sur : https://books.openedition.org/cemca/2120 (juin 2019)

 Click Cuzco, chaîne Youtube, La Historia, 2/06/2011 [en ligne]

Visible sur :  https://www.youtube.com/watch?time_continue=77&v=aznbv8na5SQ (consulté

en mai 2019)

 Congreso del Perú (Gobierno), Proyecto de Ley Nro : 01423 [en ligne]

Visible sur : 

http://www2.congreso.gob.pe/Sicr/TraDocEstProc/CLProLey2000.nsf/38ad1852ca4d897b052

56cdf006c92c8/f0a18ff84814372205256ce100719ee2?OpenDocument (consulté en juin 

2019)

 Congreso del Perú (Gobierno), Ley 10196, le 7/04/1945 [en ligne] 

Consultable  sur  :  https://docs.peru.justia.com/federales/leyes/10196-apr-7-1945.pdf (juin

2019)

 DEGREGORI  Carlos  Iván,  “Cap.7  :  Identidad  étnica,  movimientos  sociales  y

participación política en el Perú”. In :  Democracia, etnicidad y violencia política en

los países andinos, Institut français d’études andines, Lima, 1993, pp. 113-133.

source consultable en ligne : https://books.openedition.org/ifea/2174 (juin 2019)

 DELLA SANTA Elisabeth,  Historia  de  los  Incas :  Indagaciones  sobre  algunos

Master Études Romanes 2018-2019 p.109/114

https://books.openedition.org/ifea/2174
https://docs.peru.justia.com/federales/leyes/10196-apr-7-1945.pdf
http://www2.congreso.gob.pe/Sicr/TraDocEstProc/CLProLey2000.nsf/38ad1852ca4d897b05256cdf006c92c8/f0a18ff84814372205256ce100719ee2?OpenDocument
http://www2.congreso.gob.pe/Sicr/TraDocEstProc/CLProLey2000.nsf/38ad1852ca4d897b05256cdf006c92c8/f0a18ff84814372205256ce100719ee2?OpenDocument
https://www.youtube.com/watch?time_continue=77&v=aznbv8na5SQ
https://books.openedition.org/cemca/2120
http://sisbib.unmsm.edu.pe/BibVirtual/publicaciones/antropologia/2003_N01/a04.htm
http://www.persee.fr/doc/carav_1147-6753_1998_num_70_1_2775


problemas  discutidos,  tome 2  “la  sucesión  de  los  Incas,  su  número,  sus  títulos  e

insignias reales. La ley de sucesión real”, cours enseigné à la UNSA en 1968, édition

de l'auteure, Arequipa, 1973

 DU AUTHIER Martine,  VI. El ciclo de fiestas, in :  Un genio popular : Historia de

vida de David Villasante González,  Institut français d’études andines, Cusco, 2008,

pp.85-109. 

 DUVIOLS Jean-Paul, Le miroir du Nouveau Monde : images primitives de l'Amérique

du XVIe, Presses Universitaires Paris-Sorbonne, collection Iberica, France, 2006. 

 DUVIOLS Pierre,  La lutte contre les religions autochtones dans le Pérou colonial,

Presses Universitaires du Mirail, collection bespérides amérique, France, 2008.

 EDER  Thomas,  GAUSTER-GLAUBAUF  Jeanne,  « Le  Cantique  de  frère  soleil

(François d'Assise). Relecture et réécriture par Reinhard Priessnitz dans son poème

herbst (automne) », Savoirs et clinique, 2007/1 (n° 8), p.117-126.

Disponible en ligne : https://www.cairn.info/revue-savoirs-et-cliniques-2007-1-page-117.htm

 ESTENSSORO-FUCHS Juan Carlos & De CASTELNAU Charlotte, « Les pouvoirs

de la parole. La prédication au Pérou : de l'évangélisation à l'utopie », In:  Annales.

Histoire, Sciences Sociales. 51ᵉ année, N. 6, 1996. pp. 1225-1257. 

 FAVRE Henri,  Que sais-je ? : Les Incas, Presses Universitaires de France, neuvième

édition de novembre 2011 (1972)

 FIGUEROA José et YÁNEZ Moreno,  El levantamiento indígena del Inti Raymi de

1990, Abya Yala éditeur, Quito, 1992.

 FIORANI  Agustina  et  FRANCO  Francisco,  "Una  Aproximación  Teórica  a  La

Dominación Simbólica a Partir Del Corpus Christi Colonial Cuzqueño (siglo XVII)",

Artificios Revista colombiana de estudiantes de historia. Num. 5. Août 2016, pp.90-

124.

 GAREIS Iris, « Extirpación de idolatrías e identidad cultural en las sociedades andinas

del  Perú virreinal (siglo XVII) »,  Nuevo Mundo Mundos Nuevos,  Bibliothèque des

Auteurs du Centre, 25 janvier 2007 [en ligne]

revue numérique : http://journals.openedition.org/nuevomundo/3346 (juin 2019) 

 GODOY COSSÍO Ana, Canto Andino Y Teatralización De Las Fiestas Populares Y

Religiosas, in  INSÚA Mariela  y  VINATEA RECOBA Martina :  Teatro  y  Fiesta

Master Études Romanes 2018-2019 p.110/114

http://journals.openedition.org/nuevomundo/3346
https://www.cairn.info/revue-savoirs-et-cliniques-2007-1-page-117.htm


Popular y Religiosa, Congrès à Cusco, 4-7 juin 2012, Biadig, GRISO-Universidad de

Navarra, 2013, vol.20, pp.137-155.

 GOODY  Jack,  Mythe,  rite  et  oralité,  Presses  Universitaires  de  Nancy,  éditions

universitaires de Lorraine, collection ethnocritiques, Nancy, nov. 2014.

 HAMILTON Rolan,  El Padre Bernabe Cobo y las  lenguas indigenas de america,

Lexis, vol. II, num. 1, juillet 1978. 

 ITIER César, Les incas, édition Les Belles Lettres, octobre 2008

 JULIEN  Catherine,  Polo  de  Ondegardo  y  el  ''Discurso  sobre  la  descendencia  y

gobierno de los ingas''', Historica, XXXIII.2, 2009, pp. 7-28. 

 KLAUER Alfonso,  Tahuantinsuyo  : El  cóndor  herido  de  muerte,  Nueva  historia,

Lima, 2000 (2e edition)

 LADERO QUESADA Miguel Ángel, Las fiestas en la cultura medieval, Areté éditeur,

Espagne, 2004

 LAIME  AJACOPA Teofilo,  Diccionario  bilingüe  castellano/  quechua  y  quechua/

castellano, Bolivia, janvier 2007 

http://futatraw.ourproject.org/descargas/DicQuechuaBolivia.pdf (juin 2019)

 LAVALLÉ  Bernard  et  FRANKLIN  PEASE  G.  Y.,  “El  Dios  creador  andino”, in:

Bulletin Hispanique, tome 78, n°3-4, 1976. pp. 408-409.

consultable  en  ligne :  www.persee.fr/doc/hispa_0007-

4640_1976_num_78_3_4210_t1_0408_0000_1 (juin 2019)

 LEMPÉRIÈRE  Annick,  « Georges  Baudot, Utopie  et  histoire  au  Mexique.  Les

premiers  chroniqueurs  de  la  civilisation  mexicaine  (1520-1569) ».  In:  Annales.

Économies, Sociétés, Civilisations. 35ᵉ année, N. 6, 1980, pp. 1204-1206.

en ligne : https://www.persee.fr/doc/ahess_0395-2649_1980_num_35_6_282697_t1_1204_0000_000 

 MANCEAU Roberte,  Le vocabulaire religieux chez les chroniqueurs du Pérou aux

XVIe et XVIIe siècles, in Recherches de Science Religieuse, Centre Sèvres, 2001, vol.

89, num. 1, p. 67-86. 

 MAHN-LOT Marianne, « Espagne et indigénisme dans le Nouveau Monde au XVIe

siècle », in:  Revue d’histoire moderne et contemporaine, tome 25, N°1, Janvier-mars

1978, pp. 86-98.

visible  en  ligne  sur  Persée  :   https://www.persee.fr/doc/rhmc_0048-8003_1978_num_25_1_1006?

Master Études Romanes 2018-2019 p.111/114

https://www.persee.fr/doc/rhmc_0048-8003_1978_num_25_1_1006?q=vitoria+defense+indien
https://www.persee.fr/doc/ahess_0395-2649_1980_num_35_6_282697_t1_1204_0000_000
http://www.persee.fr/doc/hispa_0007-4640_1976_num_78_3_4210_t1_0408_0000_1
http://www.persee.fr/doc/hispa_0007-4640_1976_num_78_3_4210_t1_0408_0000_1
http://futatraw.ourproject.org/descargas/DicQuechuaBolivia.pdf


q=vitoria+defense+indien (juin 2019)

 MARTÍNEZ  DE  CODES  Rosa  Maria,  La  reglamentación  sobre  idolatría  en  la

legislación conciliar  limense del  siglo XVI,  Evangelización y  teología en América

(siglo XVI) :  X Simposio Internacional  de Teología de la  Universidad de Navarra,

Université de Navarre, 1990, vol. 1, pp. 523-547.

 MENGET Patrick,  Conférence : Religions et Sociétés de l'Amérique du Sud (région

andine), École pratique des hautes études, Section des sciences religieuses, 1986, vol.

99, num. 95, pp. 77-81.

 MÉTRAUX  Alfred, Les  Incas,  complément  d'Abdón  Yaranga  Valderrama,  édition

Seuil, Points Hisoire, France, mai 1983

 MIRCEA Eliade, Le mythe de l'éternel retour, Folio essais, Gallimard, France, 1995

(1969) 

 MOLINIÉ Antoinette, « Ethnogenèse du New Age andin :  à la recherche de l’Inca

global », Journal de la société des américanistes, 2012, 98-1, pp.171-199 [en ligne]

consultable sur : https://journals.openedition.org/jsa/12192 (juin 2019)

 Municipalidad del  Qosqo,  EMUFEQ (Empresa Municipal  de  Festejos,  Actividades

Recreacionales y Turísticas del Qosqo),  Cincuenta años de Inti Raymi : 1944-1994,

Banco Continental, Arequipa, 11/06/1994. 

 MURRA V. John,  La organización econólica del estado inca, siglo XXI, colección

América Nuestra, 1977 (1955) p.38. 

 NIPPGEN  J.,  Analyse  des  principales  communications  intéressant  l'Anthropologie

faites au Congrès des Américanistes (Session de Vienne, 9-14 septembre 1908). In:

Bulletins et Mémoires de la Société d'anthropologie de Paris, VI° Série. Tome 1, 1910,

communication du Dr. Man Uhle (Lima), pp.419-420.  

 PALOMINO  GUZMÁN  Luis  et  VEGA Juan  José,  El  Inti  Raymi  Inkaico :  La

Verdadera Historia De La Gran Fiesta Del Sol, in BOLETÍN. Museo de Arqueología

y Antropología (UNMSM), 2005, vol.6 (no.1), pp.37-71 

 PEASE G. Y. Franklin, Histoire des incas, traduit par Claude Mariani, Maisonneuve et

Larose, Wamani éditeur, Dijon, 1995.

 PRESCOTT H. William, Histoire de la Conquête du Pérou, tome 1 : La découverte de

l'Empire Inca, Pygmalion, France, 1993.

 DE  LA  PUENTE  Y  CANDAMO  José  Agustín,  Reflexiones  sobre  la  identidad

Master Études Romanes 2018-2019 p.112/114

https://journals.openedition.org/jsa/12192
https://www.persee.fr/doc/rhmc_0048-8003_1978_num_25_1_1006?q=vitoria+defense+indien


nacional (essai), références non trouvées.

http://jabenito.blogspot.fr/2014/07/el-peru-es-obra-de-la-historia.html (juillet 2019)

 RAYMOND Nathalie,   « Cuzco : du « nombril du monde » au cœur touristique du

Pérou », Cahiers des Amériques latines, 37, 2001, 120-139. 

 RAYMOND  Nathalie,  “Turismo,  geografía,  globalización.  Una  multitud  de

combinaciones  por  explorar”.  In  DELER Jean-Paul  et  MESCLIER Évelyne  :  Los

Andes  y  el  reto  del espacio mundo :  Homenaje  a Olivier  Dollfus,  Institut  français

d’études andines, Lima, 2004, pp. 367-383.

 Recopilación de leyes de los reinos de las Indias mandadas imprimir y publicar por la

Magestad Católica dem rey Don Carlos II, Boix éditeurs, Madrid, 1841, tome 1, livre

I, loi VII.

 ROUX Rodolfo de, Cómo se legitima una conquista : Fe y derecho en la conquista

española de América, édition Nueva América, Bogota, 1998

 ROMERO  Carlos  A.,  BARRENECHEA  Raul  P.,  LOAYZA  Francisco  A.,  Las

Crónicas de los Molinas, « ''Destrucción del Perú'' crónica escrita por el año 1553 por

Cristóbal de Molina So-Chantre de la Catedra de Santiago de Chile », Los pequeños

Grandes Libros de Historia Amaericana, Série I, Tome IV, Lima, 1943.

 RUBINELLI María Luisa,  Proyecto de Diccionario del Pensamiento Alternativo II :

sincretismo, CECIES Pensamiento Latinoamericano y Alternativo, nc.

En ligne : http://www.cecies.org/articulo.asp?id=192 (août 2019)

 SALINAS MELÉNDEZ Fredy, Ciencia y tecnología en el  Inti  Raymi,  Facultad de

Ciencias  Naturales  y  Matemáticas  –  UNFV  (Universidad  Nacional  Federico

Villarreal), an 2, vol.2, no.1, janvier-juin 2004 [en ligne]

Disponible sur :

https://studylib.es/doc/7290372/leer-m%C3%A1s---fredy-salinas-mel%C3%A9ndez (juin

2019)

 SALINAS MELÉNDEZ Fredy, Conocimientos, Lengua, Artey Qapaq Ñan : Amor en

en Inti Raymi, Guia Digital entnocientífica andina, Lima, juin 2011, pp.19-36.

sur  :  http://www.fredysalinasmelendez.com/index.php/libros/56-guia-digital-etnocientifica-

andina (juin 2019)

 STRESSER-PÉAN Guy, Le Soleil-Dieu et le Christ : la christiannisation des Indiens

Master Études Romanes 2018-2019 p.113/114

http://www.fredysalinasmelendez.com/index.php/libros/56-guia-digital-etnocientifica-andina
http://www.fredysalinasmelendez.com/index.php/libros/56-guia-digital-etnocientifica-andina
https://studylib.es/doc/7290372/leer-m%C3%A1s---fredy-salinas-mel%C3%A9ndez
http://www.cecies.org/articulo.asp?id=192
http://jabenito.blogspot.fr/2014/07/el-peru-es-obra-de-la-historia.html


du Mexique, Recherches Amériques Latines, l'Harmattan, 2005, p.196, pp.400-403 et

pp. 446-500.

 SZEMIŃSKI Jan et ZIÓŁKOWSKI Maruisz,  Mythes, rituels et politique des Incas

dans la tourmente de La Conquista, L'Harmattan, France, mars 2015 

 THOMAS Jerôme,  “L’évangélisation des indiens selon le jésuite Acosta dans le  De

procuranda  indorum  salute (1588)”,  Cahiers  d’études  du  religieux.  Recherches

interdisciplinaires, 2012, vol. 10.

 Tyuleneva Vera, "La leyenda del Paititi:  versiones modernas y coloniales."  Revista

Andina, nº 36. Cusco: Centro Bartolomé de Las Casas, 2003, pp. 191-211. 

 TUAZA Luis  Alberto,  « La  fiesta  del  Inti  Raymi  en  la  construcción  del  Estado

plurinacional  en  el  Ecuador »,  Amérique  Latine  Histoire  et  Mémoire,  Les  Cahiers

ALHIM, num.33, 2017 (version en ligne)

visible sur : http://journals.openedition.org/alhim/5703 (consulté en juin 2019)

 (LE) VATICAN, Liturgia de la Palabra en Cuzco : HOMILÍA DEL SANTO PADRE

JUAN PABLO II, in Viaje apostólico a Venezuelo, Ecuador, Perú, Trinidad y Tobago,

Perú, 3 février 1985

Visible  sur  :  <http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/1985/documents/hf_jp-

ii_hom_19850203_cuzco.html> (consulté en janvier 2018) 

 VERÁSTEGUI  OLLÉ  Vanessa,  “Las  dos  caras  del  Turismo  :  Problemáticas  e

impactos  socioculturales  y  psicosociales”,  in  blog  Antropotur  Rural  (Antropología

Aplicada al Turismo Rural para el Desarrollo), mardi 4/10/2016 [en ligne]

Consultable sur : https://turismovivencial-vanessetta.blogspot.com  / (juin 2019)

 WACHTEL Nathan, La vision des vaincus : les Indiens du Pérou devant la Conquête

espagnole, 1530-1570, Gallimard, France, 1971

 WATERS Irene,  Peru's Inca Festival, in Contemporary Review, dec. 1995, vol 267

issue 1559, pp. 322-326.

Master Études Romanes 2018-2019 p.114/114

https://turismovivencial-vanessetta.blogspot.com/
https://turismovivencial-vanessetta.blogspot.com/
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/1985/documents/hf_jp-ii_hom_19850203_cuzco.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/1985/documents/hf_jp-ii_hom_19850203_cuzco.html
http://journals.openedition.org/alhim/5703

	Introduction
	I. Récits sur la période préhispanique
	1. José de Acosta
	2. Bernabé Cobo
	3. Sarmiento de Gamboa
	4. Cieza de León : une interprétation textuelle
	5. Polo de Ondegardo : Hypothèses d'analyse

	II. Les récupérations religieuses de la fête de l'Inti Raymi
	1. le processus d'évangélisation 
	a. extirpation d'idolâtrie et syncrétisme religieux
	b. adaptation culturelle, vers une acculturation ?

	2. le Christ, et son assimilation au soleil
	a. la fête du Corpus Christi
	b. éléments sur la perduration de la fête
	c. rechristianistation et religion traditionnelle


	III. Récupérations littéraires de la fête de l'Inti Raymi
	1. récits de chroniqueurs et scénographie
	a. la récupération d'un passé
	b. recréation et scénario
	c. mise en scène de l'Inti Raymi

	2. enjeu politique et identité
	a. récupération politique
	b. ouverture culturelle

	3. le tourisme : entre vitalisation et protection
	a. l'évocation, un enjeu touristique de grande ampleur
	b. problématiques dues à l'évocation


	Conclusion
	Annexe
	Annexe 1 : Tentative de récapituler les données des chroniqueurs
	Annexe 2 : Apport d'une nouvelle source de chroniqueur

	Bibliographie
	Sources primaires composant le corpus
	Sources primaires complémentaires pour le mémoire
	Sources secondaires


